







متنيب جالال المراشدين فأن



مؤسسة افتشارات أميركبير لهران، ۱۳۷۰





فهرست مطالب مقدمهٔ هنری کُربین، پروفسوردرسَرْبن فرانسه چاپ اوّل 17 مقتمة چاپ دؤم 11 مقدمة جاب اول 17 ٧٠ علت تقدم طريقة اشراق وتصوف برطريقة برهان فصل اوّل ۷۵ فصل ثانى V۵ فصل سوّم 23 فصل چهارم ٧Y ٧V فصل ينجم γ٩ فصل ششع فصل هفتم ۸١ فصل هشتم ۸١ ۸١ فصل نبهم فصل دهم ٨٣ ٨٣ فصل دوازدهم تقريظ علامه سيدابوالحسن قزويني ٩. شرح حال مؤلف ٩١ شرح مقدمة قيصرى بر فصوص الحكم 44

۷

الفصل الأول في الوجود 1.4 و انه هوالحق بیان مسلک حکمای متّاء در وجود 110 بيان مسلك بعضي از صوفيه 117 101 بحث و تحقيق بحث و تحفيق 109 174 تنبيه للمستبصرين بلسان أهل النظر 171 تحقيق عرفاني روابةً وحسارةً 177 تنسة آخر 14. كل ممكن قابل للعدم، ولا شي ۽ من الوجود المطلق بقابل له فالوجود واجب بذاته ۱۸۳ 144 تفريع ے بحث و تحقیق 1 . . اشارة الى بعض المراتب الكلية واصطلاحات القوم فبها 4.0 تذكرة وتسجيل \*\* . تنببة آخر \*\*\* حكمة عرشة 11. الفصل الثاني

شرح مقدمة قيصرى

۲۳۷ فی اسمائه و صفاته تنبیهٔ تنبیهٔ آخر ۲۹۹ تنبیهٔ آخر ۲۹۳ تنبیهٔ آخر ۲۹۳ نقل اقوال در علم حق بیان علم حق تعالی بنابر قاعدْ اشراق

|             | فهرمت مطالب                           |
|-------------|---------------------------------------|
|             | 0                                     |
| 4.2         | نقلٌ و تحقیق                          |
| 4.4         | نقل و تحقیق                           |
| *1.         | نقل و اشکال                           |
| 315         | بیان علم حق باشیاءِ قبل از ایجاد      |
| 414         | بيان قاعدة بسيطة الحقيقة كل الأشياء   |
| 445         | تحقيق و تتميم                         |
|             | الفصل الثالث                          |
|             | في الاعيان الثابتة                    |
| ** 1        | والتنبيه على بعضٍ المظاهر الأسمائية   |
| 499         | تنبيه                                 |
|             | بيان طريقة محققان ازصوفيه             |
| 494         | در علم حقتمالی                        |
| 210         | تنبية آخر                             |
| <b>4</b> 41 | بحث و تحقیق                           |
| ***         | هداية للناظرين                        |
| ***         | تتميم                                 |
| 347         | توضيح و تنبيه                         |
|             | الفصل الرابع في الجوهر والعرض         |
| ٤ • ١       | على طريقة اهل الله                    |
| E10         | تنبية بلسان اهل النظر                 |
| £ 7 Y       | بحث و تحصيلً                          |
| 141         | تنبیهٔ آخر<br>تذنیب                   |
| 171         | مليب<br>في الوجوب والأمكان و الأمتناع |
|             | تذنيب                                 |
| £33         | في الوجوب والأمكان و الأمتناع<br>•    |
| <u> </u>    | خاتمةً في التعين                      |

شرح مقسلمیهٔ قیصری \_\_\_\_\_

|       | الفصل الخامس                                   |
|-------|------------------------------------------------|
| f f ð | في بيان العوالم الكلية والحضرات الخمسة الألبية |
| 1dt   | تنبيه                                          |
| ٤V·   | تنبيه                                          |

فهرستمطالب \_\_\_\_\_

|             | الفصل التاسع                                            |
|-------------|---------------------------------------------------------|
|             | في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية«صلواة الله عليه» وانبها |
| 147         | قطب الأقطاب                                             |
| 147         | بديمة ملكوثية                                           |
| VTA         | تحقيق عرفانى                                            |
|             | حكمة مشرقية و لطيفة ملكوتية                             |
| YEN         | فمى بيان منشأ الخلافة والولاية                          |
| VED         | کشف و تحقیق                                             |
| Val         | تذنيب فيه تحقيق                                         |
| Vat         | نقل و تحقیق                                             |
| Võt         | ئتميم نورى                                              |
|             | در بیان خلافت محمد «ص» درنشأه خلقیه                     |
| 787         | تفريع و تحقيق                                           |
| <b>V</b> 0A | لطيفة ملكوتية                                           |
| Y03         | ٽيه                                                     |
| V1V         | توضيح و تحقيق                                           |
| V14         | بیان مکان بهشت و دوزخ                                   |
|             |                                                         |

شرح مقدّمهٔ قیصری \_\_\_\_\_0\_\_\_\_

|         | الفصل الثاني عشر                    |
|---------|-------------------------------------|
| A00     | في النبوة والرسالة والولاية         |
|         | بيان حقيقت ولاية                    |
| 478     | بنابر طريقه اهل كشف                 |
| ۸۸·     | تتميم                               |
| AA6     | در بیان اصول کرامات و خوارق عادات   |
|         |                                     |
|         | بيان حقيقت ولايت                    |
| ***     | بيان حقيقت ولايت                    |
| A9.Y    | تحقيق عرشى                          |
| A41     | تحقيق عرشى                          |
| 4.7     | تنميم وتلخبص عرشي                   |
| 4+£     | لطيفة ملكوتية                       |
| 4+3     | رواية و دراية                       |
| 411     | نقل و تحقیق                         |
| 414     | ب -<br>نقل و تحقیق                  |
| 414     | ن و تحقیق<br>نقل و تحقیق            |
| 970     | ی د میں<br>تحقیق عرشی در معرفت انمه |
| 4 T V   | در بیان معنای معرفت ولایت           |
| 4 Y A   | نقل وفضيحة                          |
| 441     | نقل و تحقیق                         |
| 410     | فهرست آيات                          |
| 969     | فهرست مأخذ                          |
| 410     | بېر<br>فهرمت موضوعي                 |
| 445     | فهرست اعلام                         |
| * • • • | مقدمة انكليسي                       |
| ۱۰۰۸    | مقدمة فراتسوي                       |
|         |                                     |

مقدّ مُدَمَّد مرکز مین (بروفسور دیر کنی من اسم) مقدّ مُدَمَد مُنوب (بروفسور دیر کنی من اسم)

ترجمهٔ دکتر سیّد حسین نَصر آآنای سید جلال الدین آشتیانی، دانشیارفلسفه و تصوف اسلامی دانشکدهٔ الهیات دانشگاه مشهد، بذل عنایت کرده و با نیت دوستانهٔ خود خواستند مرا با نوشتن این مقدسهٔ، در ایـن اثـر مهم کـه اکنون انتشار می یابد، سهیم سازند. با شوق هرچه تـمـام تر، به دعوت دوستانهٔ ایشان پاسخ دادم، چون بمن این فرصت را می دهد که در کوشش و سعی ایشان شریک معنوی باشم<sup>۱</sup>.

در بدوامرمی خواهم قدرت کاری را که تحقیقات عظیم و وسیع آقای آشتیانی در طول چند سال گذشته شاهد آنست، مورد تحسین و ستایش فراوان قرار دهم. بسیداری از محققان مغربزمین از محتویات این کتب به هیجان در می آمدند و توسط آن راهنسائی می گردیدند، اگر مائع ز بان در پیش نمی بود. امیدوارم که پیش از همه چیز این مقدمه (بز بان فرانسه) اقلاً توجه این دانشمندان را بوجود شخص ایشان و آثارشان که در آنه تمام مسائل بزرگ و لحظات درخشان تفکر شیعه مطرح شده است، معطوف سازد و خواننده چه ایرانی و چه ارو پائی بداند

> ۱ . اصل مقدمهٔ اسناد دانشمند هنری کر بن در آخر این کتاب بطبع رسیده است. ۱۳

شرح مقدمه فيصرى

ستایشی که در اینجا شده است، از همکاری است که از راه تجر به باتمام مصائب این امر آشنا است، چون عمر خود را وقف آن کرده و در این سعی و کوشش مؤمن است که ارزش دارد، این مسائل بالاخره توسط فلامفه ومستشرقین شناخته شود.

در مساعی و تمایلات فکری خود آقای آشیانی بنظر من مانند یک ملاصدرائیست که در عصر ما زندگی می کند، به نحوی که ملاصدرائی «دو بارهزنده شده». گمان نکنم بتوانم تمجیدی بالا تر از این بیان کنم، آقای آشتیانی <sup>۱</sup> یک فیلسوف ایرانیست که نمایندهٔ تمام عیار فلسفهٔ دیرین است، منتهی فلسفهٔ دیرینی که بنحوی کاملاً امروزی درک شده است. باین صورت آثار ایشان شاهد تجدد این تفکر است که علائم بسیاری از آن را می توان در ایران معاصر مشاهده کرد.

هم اکنون نام آقای آشتیانی را با یادی از ملاصدرای شیرازی آمیختم، یعنی با آن حکیمی که استاد همهٔ ما است، همهٔ آنادکه ذوق و استعداد درونی ایشان را به فلسفه ایران وابسته می سازد؛ زیرا ملاصدرا شخصیت بزرگیست که سرور سلسلهٔ حکما و عرفائی که نمایندگان تفکر ایران شیعی از عصر صفو یه آنچه تا دوران معاصر هستند می باشد. و نیز باید این جهت را متذکر شد که از آثار آقای آشتیانی آنچه که تاکنون بطبع رسیده است، سه جلد به ملاصدرا اختصاص دارد و مؤلف تحسین و ستایش و تعلق خود را به او پنهان نمی سازد.

جلد اول، تحقیقی است کلی در بارهٔ حیات و آثار و افکار ملاصدرا با مقدمهٔ مهمی از آقای دکترفیاض.<sup>۲</sup> جلد دوم که در زمرهٔ انتشارات دانشگاه مشهد می باشد، چاپ رسالهٔ پراهمیتی است از ملاصدرا بنام کتاب «المظاهر الالهیه» که ارزش آن با مقدمه و حواشی پیوسته افزونی یافته است. و بالأخره جلد سوم شامل شرح طویل و محققانهٔ ملا محمد جعفر لنگرودی بر کتاب مشاعر ملاصدرا است، که خلاصهٔ تاریخ

۲. جناب آقای دکتر فیاض که حقیر را همیشه مورد عنایت قرار می دهند، و حقیر از راهنمائی های سودمند معظم له برخوردار است، مقدمه یی نیز بکتاب «المظاهر الالهیه»، ملاصد را مرقوم فرموده اند. از حضرت آقای دکتر فیاض که همیشه راهنما و مشوق حقیرند کمال امتنان را دارم. مقلمهٔ مختری محربین، پروضور در سُرْبُن فرانسه چاپ اوّل

فلسفهٔ ایران را از صدرالدین شیرازی تا دورهٔ معاصر ضمیمه دارد. در این کتاب آقای آشتیانی با ذکری پر از لطف از بنده مرا شریک و سهیم ساختند، از آنجا که من خود سال قبل (۱۹٦٤) متن کتاب مشاعر را با ترجمهٔ فارسی و فرانسه چاپ کرده بودم.

در آن ایام همهٔ دوستان ملاصدرا جهت بزرگ داشتِ چهارصدمین سال تولد فیلسوف بزرگ شیراز در آثار خود همکاری کردند. باین نحو دوست و همکار من دکتر سید حسین نصر، برای اولین بار متن رسالهٔ سه اصل را چاپ کردند در حالیکه آقای محمدتقی دانش پژوه رسالهٔ کسر اصنام الجاهلیة، را بطبع رسانیدند، دو سال پیش از آن (در سال ۱۳۸۰هجری قسری)، آقای آشتیانی کتابی تألیف کردند: در باره هستی از نظر فلامفه و عرفا.

این چهار کتاب آقای آشتیانی، خود اثری است عظیم، لکن در مقابل آنچه ایشال در دست دارند و مشغول تمیه آن می باشند ناچیز است. و اکنون کتاب فعلی که انتشار می یابد تحقیق وسیعی است در بارهٔ مقدمه ایکه داود قیصری برای شرح خود برفصوص العکم اثر معروف ابن عربی نگاشته است. چنانکه معروف است مقدمهٔ فیصری خود رساله ایست مستقل که در آن تمام مباحث عرفان اسلامی مطرح شده است. هر چقدر این مقدمه پرارزش باشد، لکن بنظر کسی که پیرو مکتب ملاصدرا باشد غیر قابل ملامت نیست. و اینجا است که بر می خوریم به نقطهٔ حساسی که از وراء آن شکاف بین تفکر شیعه و آنچه غیر شیعی است ظهور می کند.

باید فوراً متذکر شد که این کتاب آقای آشتیانی، به نظر من از هم اکنون بهترین اثریست که می توان به طالبان عرفان علمی اسلامی و مسائل آن که می خواهند در راه آموختن این علم قدم گذارند، بز بان فارسی پیشنهاد کرد. آقای آشتیانی در حالیکه متن عربی فیصری را از نزدیک دنبال کرده و آنرا به فارسی بر گردانده و با اتکاء به اطلاعات وسیعی در بارهٔ افکار استادان معروفِ این علم شرح کرده اند، به ترتیب مسائل وجود را از نظر عرفاء و اسماء و صفات الهی و اعیان ثابته و مراتب گوناگون عالم عینی و درونی را بیان کرده اند. ایشان شرح مقذمة قيصرى

مخصوصاً به مسألهٔ مهم عالم مثال، که مباحث نبوت و معاد و صیرورت انسان در عالم برزخی، مبتنی بر آن می باشد، توجه خاص معطوف داشته اند و با نیروی هرچه تسمام تر از نظریهٔ ملاصدرا در باره تجرد قوهٔ متخیله، که آلت ادراک و خلاق علم در خود است، دفاع گرده اند.

در صفحات این کتاب از هم اکنون منن فیصری، در جهات نوینی بسط یافته و اصلاح شده است. تاکنون فصوص ابن عربی منبع اصلی آشنائی اروپائیاں با تصوف اسلامی بوده است. لکن این منبع محدود است، زیرا هرگز کتب دیگر او مثلاً کتاب عظیم فنوحات ترجمه نشده است، در حالیکه فهرست اسامی نُسنچ آثار ابن عربی که اخیراً بدست عثمان بحبی، تدوین شده است، حاکی از بسط شِگرفِ مجموعه آثاریست که درک کامل آن محتاج به وقف یک عمر می باشد.

ناگفته نماند، که معقفان اروبائی که در جستجوی عقائد عالیهٔ اسلامی بوده اند، تاکنون دربارهٔ حکمت شیعه که نمایندهٔ واقعی جنبهٔ باطنی اسلام است، تقریباً بکلی در جهل بوده اند. و بر عکس آنکه کم و بیش با این حکمت آشنا است، با خواندن آثار با عظمت ابن عربی، خود را در سرزمینی آشنا احساس می کند. خیلی از صفحات این آثار را ممکن بود یک عارف شیعی بنو یسد. در واقع بعد از این عربی بسرعت آثار او وارد عالم تشیع شد، و متفکران شیعه از آن بهره بردند. روزی باید تاریخ شرحهای شیعه را بر آثار ابن عربی نگاشت. در این راه آثار حکیمی مانند سید حیدرآملی (قرن هشتم هجری) (که اکنون تحت طبم است)، حائز اهمیت فراوان می باشد، لکن با وجود سایش و تحسین فراوانی که برای ابن عربی دارد، باز درباره یک نقطهٔ قاطع از خورده گیری از او دریغ نگرده است! بنوبهٔ خود کتاب آقای آشنبانی این مکتب تفکر شیعی را تجدید کرده و ادامه داده است.

۱ . برخی از عرفای شیعه مثل سید حیدر آملی و از متأخران آقا محمد رضا قمشه یی، و شاگرد او آقا میرزا هاشم رشتی و تلامیذ او آقا میرزا مهدی آشتیانی آقا میرزا محمدعلی شاه آبادی «قدهما» و آقامیرزا احمد آشتیانی دام ظله، اصرار دارند که جمیع مطالب ابن عربی را در مساله ولایت حمل بر قواعد و اصول شیعه نمایند، بهمین مناسبت در مواردی منافشه بر گلمات شارحان محیی الدین از جمله قیصری محمد مقدّمهٔ هنری کُربین، پروفسور در سُرْبُن فرانسه چاپ اوّل

نکتهٔ مورد بحث قاطع و برنده است، چون آنچه را که اصل مسألهٔ نبوت و امامت در تشییع می باشد در بر دارد. این نکته همان مسألهٔ شناخت خاتم ولایت عامه در شخص امام اول وخاتم ولایت معمدی «بعداز نبوت»، در شخص امام دوازدهم «ع» می باشد. در بحث مسألهٔ ولایت، نه تنها تمام فلسفه، بلکه تمام حیات معنوی شیعه مطرح است. جمیع حکمای بنام شیعه از جمله ملاصدرا، آثار این عربی را خوانده بودند و بدین جهت باید حدی را که در پذیرش افکار او قائل شده اند شناخت. همچنین سید حیدر آملی، قیصری را متهم می سازد که برخی اشارات لطیف این عربی را به علت تعصب در تسنن و یا عدم درک مطالب، بصورتی خشن و درشت بیان کرده است. در این امر باید به احادیث امامان رجوع کرد که آقای آشتیانی با

من تعجب نسمی کنم و بلکه خوشحالم که بین آثاری که آقای آشتیانی در شرف تهیه آن هستند،یکی از آنها مربوط به همین معنی ولایت و امامت دوازده امام از نظر عرف می باشد؛ زیرا اگر تجددی که به آن اشاره رفت، جامهٔ عمل پوشد، این یک مسألهٔ اساسی است که در برنامه های سالهای آیندهٔ باید مطرح شود.

اگر این چند خط بمنظور یادآور ساختن اهمیت آثار طبع شدهٔ آقای آشنبانی و مقام ایشان در سنتِ بزرگ فکری شیعه نگاشته شده است، آنرا نمی توان کامل دانست، بدون اینکه نوشته های دیگری که ایشان در حال آمادهساختن آنها می باشند روشن شود. از آنچه خود مؤلف اعلان کرده است، بنظر من بر می آید که این آثار به سه گروه بزرگ تقسیم می شود: آنچه مر بوط به عمق در آثار ابن

می موده اند و برخی از مناقشات آنها به قیصری وارد است، ولی کلمات شیخ اکبر در امر ولایت مضطرب و مختلف است و این اختلاف، منشاه برخی از توجیهات قیصری که شنی است و بعضی از توجیهات اعلام شیمه «کثرالله امثالهم» شده است. معی الدین در برخی از مواضع کُتب خود مضرت امیر را خاتم ولایت مطلقه و اشرف از جمیع خلابق می داند در پارهای از موارد، عیسی را افضل از جمیع اولیاء بعد از حضرت ختمی می داند، بهمین مناسبت عیسی را خاتم ولایت مطلقه می داند، در حالی که معی الدین و اتباع او قائل بوجود خاتم اولیاء مهدی موعودند. ما این بحث را مغصل در شرح خود بر نصول اواخو مقدمة قیصری بیان کرده ایم. شرح مقذمة قيصرى

عربی است (بوسیله شرحهای جامی و صدرالدین قونوی و دیگران)، آنچه به ملاصدرا تمعلق دارد (چاپ متن الشواهد الربوبیه و حاشیه بر شرح حکمه الاشراق سهروردی)، و بالاخره کتیمی که مربوط به مسائل گوناگون است که هریک بنوبهٔ خود مطرح شده است. در بالا اثری که مربوط به امام شناسی بود ذکر شد.

برخی دیگر ازاین تألیفات باعمق بیشتر در فلسفه معاد وعالم مثال و حرکت جوهریهٔ ملاصدرا، خواهد پرداخت. باید همچنین بصورت محرمانه افزود، که باتفاق ایشان امیدوارم بزودی منتخباتی از فلاسفهٔ ایرانی از دورهٔ میرداماد ومیرفندرسکی تا عصر خودمان چاپ کنیم.

آنچه که تاکنون نحقق یافته و یا طرح اجرای آن کشیده شده است، خود گو یا است. با ذکر آن کلام، گفتار دیگر زائد است مگر آر ز و و دعائی که از صمیم قـلب برای ایشان ادا می شود. امیدوارم کتب آقای آشنیانی به هدف خود نائل آمده، فـلاسفهٔ جـوان ایـران را تر بیت دهد و آنها را یاری کند، تا گنج مخفی را که در درون خود و نیز در درون تمام افراد انسانی وجود دارد بازیابند.

امیدوارم این استاد جوان، که در اوج نیروی جوانی می باشد شاگردانی بپروراند که با او و بعد از او ضامن حفظ و بقای آن سنّتی باشند، که به لا تین آنرا «سُنّتِ مَشْعَلْ» می نامیم. امیدوارم که آنها را روشن سازد و کمک کند تا بر ایشان مسلم شود، که هرچه صنایع پیش رود و صورت مادّی جهان را دگرگون سازد و بشر را قدرت دهد تا این صورت را تغییر دهد، باز مسائلی که حکمای قدیم مطرح ساخته و به حل آن پرداخته اند از بین نرفته و در مقابل ما وجود دارد. ندای تشیع تاکنون در جهان بزحمت شنیده شده است<sup>۱</sup>. امروزه مسائل بطور

۱. از برای آشنا نمودن طالبان حقیقت به مآخذ تشیع و اثبات آنکه بر طبق قواعد عقلی و عرفانی و اخبار وارده از حضرت محمد «ص»، باید در هر عصری ولیی از اولیاه محل و مظهر تجلیات حضرت ختمی باشد، بآثار و أخبار مسلم وارد از طرق عامه استدلال کرده ایم.
در رساله مفصل مستقلی که در امامت تألیف نموده ایم، بأخبار و آثار مر بوط بوارثان علم حضرت ختمی در رساله مفصل مستقلی که در امامت تألیف نموده ایم، بأخبار و آثار مر بوط بوارثان علم حضرت ختمی مرباله محل و مظهر تجلیات حضرت ختمی باشد، باثار و أخبار مسلم وارد از طرق عامه استدلال کرده ایم.
در رساله مفصل مستقلی که در امامت تألیف نموده ایم، بأخبار و آثار مر بوط بوارثان علم حضرت ختمی ختمی و اولیاء محمدین بنحو کافی استدلال کرده ایم. این رساله را ما بر طبق مبانی اهل عرفانی و تصوف تألیف کرده ایم.

## مقتمهٔ هَنری کُربین، پروفسور در سُرْبُن فرانسه چاپ اوّل

عمومی در سطحی مطرح می شود که این ندا از ما درخواست می کند خود را از آن جدا سازیم، اگر بخواهیم آنچه تشیع آنرا «نجلی امام» می نامد قبلاً درک کنیم. هیچ قیلسوفی که به وظائف انسانی خود آگاه است، نمی تواند در مقابل این امر بی تفاوت باشد. باید از آقای آشتیانی تشکر کرد که همهٔ این امور را برای ما زنده و حاضر ساخته اند.

منری کر <u>س</u> استاد مدرسة تتبعات عاليه (سُورْ بُنْ) رئیس بخش ایرانشناسی مؤسسه ایران و فرانسه طهران توامير ١٩٦٥

<sup>\*\*</sup>کلمات معیی الدین را از فتوحات و عنقاء و مغرب و آثار دیگر او نفل نموده ایم، و اثبات نموده ایم که مبانی عرف ای اهل تسنن منطبق با قواعد شیمه در مسأله امامت است، معیی الدین در این مسأله از مبانی شیمه بیُشتر از دیگران متأثر شده است. ابوالعلا عفیفی استاد فلسفه و تصوف اسلامی دانشگاه اسکندریه در تعلیقات خود بر فصوص در چند مورد بدین معنی تصریح کرده است. ولی باید باین نکته نیز توجه داشت که معیی الدین و دیگر عرفا مستقیماً از روابات مأثوره از ختم انبیاء در باره عترت متأثر شده اند.

مقدّمهٔ چاپ د وم

«بسم الله الرحمن الرحيم»

کتاب حاضر«شرح مقدمهٔ قیصری» اثری است از نگارنده این سطور که حوالی ۲۰سال قبل بهزینهٔ مرحوم دوست عزیز و نجیب این جانب صاحب صفات و سجایای انسانی واسلامی عبامقلی پاسبان رضوی، صاحب کتابفروشی باستان «رحمةالله تعالی» چاپ ومنتشر شد.

نسخ این کتاب مدنهاست که نایاب شده است، حقیر تصمیم داشت این شرح را مورد تسجدید نظر اساسی قرار دهد و آنرا بصورت شرحی مزجی درآورده و نواقص و ناپختگی موجود در آنرا رفع نمایم.

بعد از دست یافتن به شرح فارسی و عربی شیخ المشایخ عارف محقق سعیدالدین سعید فرغانی (م ۲۹۰ هـ ق) برتائیهٔ این فارض وشرح محقق جندی (م ۲۹۰ هـ ق) بر فصوص الحکم از تجدید نظر در شرح برمقدمه قیصری صرف نظر نموده و بچاپ شرح فارسی سعیدالدین فرغانی با مقدمه ای مفصل پرداختم. قونوی «رضی الله عنه» در قونیه (روم) و شام و مصر تائیهٔ این فارض را تدریس می نمود و شاگردان وی تقریر درس او را که بفارسی تدریس می نمود، می نوشتند، احدی از تلامید مانند فرغانی درس استاد را تقریر نکردند لذا قونوی براین شرح مقدمه نوشت و فرغانی را ستود و از او خواست که شرح رابز بان عربی برگرداند تصمیم داشتم شرح عربی فرغانی را نیز چاپ و منتشر نماید و لی بهتر دیدم که شرح مؤید الدین جندی (م ۱۹۰) بر همین اثنا مبتلا به تب طولانی توام با درد استخوان و عضلات و ریزش عرق شدید شرح مقذمة قيصرى

گردیدم و حدود(۵) پنج ماه با تب دست <sup>۱</sup> و پنجه نرم می کردم. حدود ۳۵۰صفحه از شرح بی نظیر مؤیدالدین جندی را چاپ کردم و در این اثنا چاپ مشارق الدراری شرح برتائیه امام عارف ابن فارض مصری نیز باتمام رسید که نگارنده ناخوش و بستری شدم و دوست قدیمی حقیر دانشمند بزرگوار دکتر ابراهیمی استاد دانشگاه طهران بقیهٔ شرح جندی را تصحیح و مقدمه ای بر آن نوشت و بحمدالله این کتاب عظیم در دسترس اهل ذوق قرار گرفت.

فعلاً مقدمات چاپ شرح محقّقانه ملا عبدالرزاق کاشانی و شرح فصوص قیصری را دارم بتدریج فراهم می آورم.

حقير حواشى مفصل ازآقا على مدرس وتلميذ عظيم الشأن او آقاميرزا هاشم رشنى

۱. انواع واقسام تجزیه معلوم نشد دو عشر یا سه عشر تب ناشیی از چیست. بعد از مدتی یکی از دوستان گفت باید فوراً می رضی خارج برای معالبه و باور کن که بندرت یک تجزیه صحیح قابل اعتماد در این شهر انجام بگیرد. القضه بعد از پنج ماه، تب رفت، ولی عوارض ناشی از آن حقیر را بسدت ۵ سال بستری و از کشرت ضعف از اطباق خارج نشدم بالاخره دوست عزیزم طبیب و جزاح نامدار ایران جناب ۵ کشر مرقضی علائی هم ولایتی عزیز که همه قبیلة وی عالمان دین بودند، بمعالبه و مداوای حقیر را نعت و از عنابات تاصد حق تعالی و استسداد از مقام حضرت ختمی ولایت علی بن موسی هشتمین قطب از افغاب مالمان علیه السلام، سلامت خود را باز یافتم و کارهای خود وا دنیال نمودم ونمم ماقال العارف الریانی : «بینه عربت به موثیست خوش دار»

در احوال حکیم صفای اصفهانی از للامید با ذوق آقامحمد رضا قدشه ای نوشته اند که گاهی که اشعار و فصائدی که در منح حضرت رضا، صلوات الله، می سروده وارد مسجد گوهرشاد خاتون می شد و کنار ایوان مقصوره مقابل ضریح مقلس می ایستاد و عبای خود را بدوش می انداخت (چون رسم حکیم این بود که عبای خود را جمع می کرد و زیر بخل خود قرار می داد) و دست خود را از آستین عبا بیرون آورده و بقصد نظیم دو دست خود را روی سینه خود قرار می داد و اشعار خود را با چشمان گریان قرائت کرده و به منزل خود مراجعت می تعود.

برادر کوچک حکیم، میرزاعلی محصد اصفهانی از اعاظم تلامید آقامحمد رضاست که بر فنوحات مکنّه حواشی مفضل نوشته است. اسناد حقبر از آقا میزرا ابراهیم زنجانی حکمی ریاضی دان و حکیم ماهر، تقل می نسود که وقتی آقا محمدرضا با شور و حال خاص خود مسائل عرفانی را تقریر می نمود، حکیم صفا بعالت غشوه و هیمانه می افتاد دو بیت از مدیحه وی را از باب تیمَن نقل می کنم:

ویسی الله صنی آن هشسنسیم اقطاب وجسود کمه نضای حدمش صنیزل احسان منست من صف هانبیم اتب بخراسان و پسم عمقیل حیران من وکسار خیراسان منست حکیم صفا را مرحوم آنا محمدرضاء میرزاصفا خطاب می کرده است. در آخر دیوان اشعار خود باسم سئوال هالی ترین مباحث ولایت را عنوان نموده و خود بشرح و بسط آن مطالب بصورت شعر و حل دقایق آن در قالب نظم پرداخته است. مقتمة چاپ دوم

بر کتاب اسفار صدرالمتألهین و خاتم المحققین در دست دارد و تصمیم دارد کتاب اسفار را با این حواشی چاپ کنم و این نکته نیز مسلم است که حواشی محقّقانه حکیم سبزواری جای خود را دارد، و از این حواشی یی نظیر نمی توان چشم پوشید <sup>۲</sup> و اگر بتوانیم حواشی بیشتری از آخوند نوری که مثل الماس می درخشد،بدست آوریم «نور علی نور» خواهد شد.

کتاب فصوص ابن عربی (م ۲۳۸ ه ق) در عرفان نظری تالی ندارد، براین اثر بی نظیر بالغ بر-۱۱۲ شرح بعربی و فارسی و ترکی نوشته اند که برخی از این شروح و تعالیق در کتابخانه های مهم و معتبر دنیا بطور متفرقه و تمامی این نسخ و کثیری از نسخ دیگر عرفانی منحصر بفرد در کتابخانه های کشور اسلامی ترکیه نگهداری می شود خداوند نیامرزد، نظامی متحجّر غربزده مصطفی کمال پاشا موسوم به آتاترک راکه زبان و ادبیات ومعارف مردم ترکیه را با تغییر خط باد فنا داد<sup>۳</sup>

علاوه بر تعالیق و شروحی که در مقام بیان مقاصد شیخ اکبر نوشته شده است، جمعی نیز کتب متعدد بر رد افکار او نوشته اند و یا در ضمن نوشته های خود کلمات او را مورد انتقاد قرار داده اند، و کثیری از اعلام نیز در مقام دفاع از افکار شیخ اکبر، رسائل و کتبی نوشته اند و جمعی نیز در ضمن تحقیقات مباحث عرفان از اشکالات مخالفان جواب داده اند.

عشمان بحيى دانشمند معروف سورى در مقدّمه بر «نصَّ النصوص» عارف محقق سيد حيدر شيعي آملى كليهٔ اين آثار را مورد بررسى قرار داده است.

عثمان یحیی چندین برابر از آنچه که ار باب تراجم از آثار علمی ابن عربی ضبط کرده اند، از وی آثار علمی پیدا نموده، و کتابی مبسوط در این باب نوشته که انسان متحیر می شود که یک مرد محقِّقی که بیک معنی، پدید آورنده و عرفان نظری بسبک آثار او و پسروانش می باشد، چه اندازه می توانسته است کار کند و بطور مسلَّم از هیچ مؤلّفی باندازه وی اثر علمی باقی نمانده است و پرکارترین استاد و والا ترین دانشمند

۲- امیدوارم بتوانم بهمین زودیها این کتاب بی نظیر را تحویل چاپخانه دهم . ۳- در ایران نیز این زمزه که ناشی از نیّات ناپاک برخی از مستفرنگها وجمعی از ساده لوحان میباشد مدتی در محیط ما نیز شنیده مبشد و بقول استاد دانشمند مرحوم مجتبی میشوی اگر این نیّات ناپاک جامهٔ عمل می پوشید ما بکلّی آنچه را که طیّ قرون واعصار بدمت آورده ایم از دست میدادیم وهویّت خود را می باختیم. شرح مقذمة فيصرى

در ادوار املامی است.

مجلدات نفسیری که از او بر قرآن باقی مانده است <sup>۲</sup> برابر است با آثار پرکارترین دانشمندان اسلامی.

عثمان یعیی در مقدمهٔ نصُّ النصوص مرتکب اشتباهات جزئی نیز شده است، از جمله آنکه سعیدالدین فرغانی را از شارحان فصوص واستاد وی شیخ کبیر قونوی را شارح «نقش الفصوص» دانسته است شاید نتساخ یا تذکره نو یسان بدون غور در این دو اثر منسوب به قونوی وفرغانی، منشأ اشتباه عثمان یحیی شده اند.

٤ . عبر عنه ( أي الشيخ الأكبر) صاحب العوارف، هويحر الحقايق. مضرَّر محدث محقق أمام اللغة مجد الدين در حق وي كُفته است: لم يبلغنا عن احد من الفوم انه بلغ في علم الشريعة والحقيقة ما بلم الشيخ معيني الدين ابداً، والذي اقوله والحقَّة وادين الله به، إن الشيخ محيى الدينشيخ الطريفة حالاً وعلماً وامنه النحقيق حقيقة ورسماً وسحيي علوم العارفين فملاً واسماً إذا تتلفل فكر المرء في طرف سجده غرقت فيه خواطره، لأنه بحر لا تكلُّره الدلاء وسحاب لا تقاصره الأنواه، كانت دعواته تخرق لسبع الطباق وتفترق بركاته فبسلاً الآفاق، واني واصفه وهويقيناً فول ما وصفته وناطق بما كتبته وغالب ظتى الى ماانصفته ابن عربى بنابر اجازهاي كه به ملطان حلب داده نوشته است: وأجزت ته أيضاً ال يروى عنى جسميم مؤلَّفاتي ومن جمهاتها كذا وكذا در اين اجازه كه بعضي از آثار خود را معرفی کرده است از جهارصد وبیست (۲۲۰) اثر خود اسم برده است تقسیر کیبر او مشتق است بر نود و پنج (۱۵) جلد بزرگ. تفسير صغير او كه بسبك محققان از مفشران نزشته است وجنبة تغسير آنا بر تأويل آن مي چربد مشتملست بر هشت با نه مجلًد. گویها عثمان بحیبی زیاده از ۲۰۰ اثر از او دیده و معرفی کرده است و بنا است جمیم این بصورت کاملی . چاپ شود به چاپ افست، برادر بزرگ بساز وبفروس بهرحال ابن عربی از عجایب أدوار و دهور است که صدها فزالي ومولانا سنائي وعظار ومشايخ كببار از المة عرفان كه از آنان الرعلمي باقي است در مقابل دریای بیکران علم ومعرفت او نمود ندارند.

وايمن عحب بليبل محو بكشايد دهان مسى خصورد او خسار را بسا كسلسيشان اين نه حرغ است اين نهيديكي آتش است جسيله نياخو شها بينيزدوى حوش است با همة اين اوصاف اين عربي ولايت خود را رشحه ي از رشحات ولايت مطلقه و به تعبر ديگر ولايت خاصه محمدي مي داند و در مقم بيان سر اختلاف فقها گويد: «نه كملك لابد ان يرفع "مهدى عيه السلام، الخلافات بين اهل. الظاهر ويجعل الاحكام المختلفة في مسألة حكماً واحداً، وهو ما في عند الذ و بعسر المذاهب مذهباً واحداً، لشهوة الأمر على ماهو عليه في علم ألله وارتشاع الحجاب عن عين جسين جسه وقف، حكما كان في زمان رمول الله...» اين مقام از براي احدي از اولياء حاصل نمي شود مگر خانه ولايت حدة مطلقه كه خلافت آن بلاواسطه است وخليفة الله است. مقلمة چاپ دوم

در بین شرح هائی که بر فصوص نوشته اند شرح عارف محقق مؤید الدین محمودین ساعد حاتمی معروف به مؤید الدین الجَنْدی م ۲۹۰ ه ق، تحقیقی ترین و جامع ترین شرح بر فصوص است. عبد الرحمن نورالدین محقق جامی (م - ۸۹۸) او را شارح اول فصوص می داند عفیف الدین تلمسانی که ملاعبد الرزاق کاشائی از او تعبیر به: الامام المارف نموده است از تلامیذ بنام قونو یست که بر فصوص شرح نوشته است.

تلمسانی<sup>۵</sup> فص آدمی و شیثی را مفضل و دیگر فص ها را مختصر شرح کرده و جامی شرح او را ندیده است. عفیف الدین (م ۲۹۰ ه ق) بر منازل السائرین نیز شرح تحقیقی نوشته است وملاعبدالرزاق هتگام شرح منازل، آن شرح را در اختیار داشته است. برخی تلمسانی را شارح اول منازل می دانند و این اواخر دانشمندی فرانسوی دو شرح از منازل چاپ کرده است که تاریخ تألیف دو اثر مقدم بر زمان شرح تلمسانی است.

عفیف الدّین نزد استاد خود قونیوی بسیار محترم بوده بنحوی که استاد هنگام رحلت خرقه و سجّاده و تألیفات و کتب خود را باو داده است.

تسلمسانی از مردم مغرب عربی است که بعد از رحلت استاد، در قونیه نماند و بوطن مألوف خود مراجعت نمود و برخی از مخالفان عرفان، او را مورد حمله قرار دادند و جمعی از وی طرفداری نمودند؛ لذا گوشه انزوا اختیار کرد و موفق به تأسیس حوزه عرفانی کامل نشد. اسمعیل بن سودگین نوری (م ـ ٦٤٦هـ ق) از تلامیذ ابن عربی فقط فعل فصوص ادریسی را شرح کرده است<sup>ع</sup>.

جندی شارح اول فصوص از مردم بجد، از شهرهای ترکستان روسیّه فعلی بوده است که بدست مغولان و بران گردید و مردم آن قتل عام شدند و دیگر این شهر از نو بنا نشد. در شرح جندی مطالبی عالی در عرفان نظری وجود دارد که در دیگر سرحها وجود ندارد، یا بقول جامی آن مطالب در جای دیگر دیده نمی شود.

محقق جندی در شرح طریق خاصّی دارد بعد از نقل قسمتی از متن، خود رأساً به تحقیق در اطراف آن می پردازند، لذا این شرح برای کسی که بخواهد برای بار اول

۵ . از دوست دانشمند آقای و بلیام چیتک که سفری بنرکیه نسود خواهش کردم که شرح تلسبانی را برای حقیر بغرستند ایشان «بعد از بررسی نسخ متماد از این شرح، نسخ را معرفی نمودند و نتوانستند نسخه لی حکمی فراهم آورند. این شرح مسلماً از شرح معاصر خود تبندی از جهت تحقیق و تدقیق چیزی کم ندارد، چون او هم هنگام قرائت قصوص نزد قونوی آنرا شرح کرده است و بیش از دیگران مورد نوجه استاد بوده است. ۲. چند نسخه از این اثر در کتابخانه های ترکیه موجود است. شرح مقذمة قيصرى

شرح فصوص بخواند نافع نمی باشد و خیلی سنگین بنظر می آید. نگارنده در نظر دارم شرح جندی را برای دوّمین بار چاپ کنم و اغلاط فراوان که در متن و شرح از صفحهٔ ۳۵۰به بـعد دیده می شود تصحیح و نحوهٔ تأثّر این شرح بر افکار شارحان بعد از او را بیان و مواضع تأثیر لاحقین از وی را نشان دهم. جندی بواسطهٔ احاطهٔ حبرت آور که در عرفان دارد و ایـن احاطهٔ توام با روح محققانهٔ وی، منشأ ظهور چنین اثری شده است.

یکی از شارحان بزرگ فصوص که خود دارای افکار و انظار عرفانی است. عارف نامدار ملاعبدالرزاق کاشانی «قدس سره» است متوفی درسنهٔ ۷۳۰هـق.

وی در عرفان نظری از تلامید<sup>۷</sup> جندیست و دارای آثار ارزنده در عرفان و تصوف می باشد یکی از عارفانی که احدی مانند وی مدارج سلوک و درجات و مقامات ولایت و نبوت را بیان نیکرده است عارف محقق سعدالدین فرغانی م ۷۰۰ه ق از مردم فرغانه است که دو شرح بر تائیهٔ ابن قارض نوشته و در مقدمهٔ شرح عربی مطالبی نوشته است که در مقدمهٔ شرح فارسی بدان مضبوطی مطالب را بیان نکرده است و بر آن نیبز مطالب عالبهٔ بی نظیری افزوده است کلیهٔ عرفای بعد از او، در مقام تحریر مسائل عرفانی از او استمداد جسته اند.

محقق قبصری (م ۷۵۱هـ ق) نیـزیـکـی دیگر از شارحان فصوص و از تلامـذ ابوالغنائم ملاّ عبدالرزّاق کاشانی است که فصوص را نزد وی قرانت نموده است.

شرح قیصری برای کسانی که بخواهند متن کتاب را بدرستی بفهمند، بهترین کتابست لذا در حوزه های علمی اصفهان و طهران این شرح را اساتید برای تدریس مناسب تردیدند شرح کاشانی عمیق تر و علمی نر و حاکی از انظار شخصی مؤلف است. ولی باز قیصری مهارت خود را حفظ کرده و آنچه را که برشته تحریر می آورد حاکی از عمق نظر و احاطه ی او به آراء قونوی و دیگر استادان این فنّ می باشد.

در شرح بالی افندی م ـ ۹٦۰ ـ سیر نزولی عرفان واضح و آشکار است و این سبر نیزولی در شرح تبابیلسی (م ـ ۱۱۱۳) پرواضح و هو یداست و حاکی از تنزل مدارج عرفان است.

نورالدين عبدالرحمن جامي استاد بزرگ علوم نقليه و عرفان در حوزه علميَّه هرات

۷ . بدول دلیل برخی کاشانی را از نلامید قونوی دانسته اند و حقیر نیز او را در بعضی از آثار خود شه گرد فونوی دانسته است. مقتعة چاپ دوم

(م ۸۹۸۰) مؤلف نعش النصوص شرح بر نقش الفصوص ( که مختصر فصوص و آخرین اثر ابن عربی است)، و شارح فصوص العکم، از اساتید بزرگ عرفان و از شارحان نامی افکار ابن عربی است که شرح و مقدمهٔ او بر نعش النصوص ز بدهٔ آثار محققان از عرفاست. جامی با خبرگی خاص خود عالی ترین مطالب موجود در آثار ابن عربی و قونوی و فرغانی و جندی و کاشانی و گاهی قیصری و برخی دیگر از اساتید فن را با مختصر تغییر و گاهی عین عبارات یا تلخیص مفصلات را در آثار خود گنجانیده است^.

اشعةاللمعات جامی شرحی است یر لمعات عراقی که بنحوی عالمانه ومحققانه، (معلّمان و اساتید ادبیات فارسی باید تمامی این کتاب را نزد استاد خبیری قرائت نمایتد تا هنگام مطالعهٔ اشعار عرفا، بفهمند که سرچه کسی رامی تراشند)لمعات را شرح کرده است و جزء بهترین آثار عرفانی بز بان فارسی است.

عمراقی فصوص الحکم را نزد شیخ کبیر قونیوی قرائت نمود و بعد از فهم مشکلات فصوص لمعات را نوشت و جمعی دیگر قیز به شرح لمعات پرداخته اند، شرح جامی بر دیگر شروح مَزیّت و برتری دارد.

ابن عربی (م - ۲۳۸ ه ق) مؤلف کتاب فصوص و فتوحات مکته و ده ها آثار عرفانی دیگر، مدتی قونیه را مرکز تدریس خود قرار داد و از بین تلامیذ بزرگ و متعلاد او فقط یکنفر دارای نبوغ و استعداد عدیم النظیر بود، که توانست در دورانی نسب ته کوتاه مدارج عالیه عرفان را علماً و عملاً به پیماید و در زمان حیات ابن عربی بتواند حوزهٔ تدریس استاد را اداره نماید و بمقام جانشینی استاد برگزیده شود. این شخص همان صدرالذین قونیوی رومی (م - ۲۷۲ ه ق) است که در علوم مرسوم زمان دارای جامعیتی فوق العاده ودر علم عرفان ومکاشفه سرآمد عرفای زمان بحساب می آید و بعد از ابن عربی احدی بیایه او نمی رسد.

صدرالدین ۱ در نر بیت شاگرد از استاد موفّق تر بود. قونوی مبانی استاد خود را در

۸. و بلیام چیتیک که نص نصوص جامی را چاپ نموده است کلیهٔ مآخذ مطالب جامی را پیدا کرده است.
۹. صد رالدین درعلوم فقه وتفسیر وحدیث نیز از اکابر زمان خود می باشد، «وتلمدً الملاّمة قطب الدین الثیرازی شارح حکمهٔ الاشراق علیه الحدیث، وقرء علیه جامع الأصول، وکان یباهی به علی الفحول».
۹. صد رالدین درعلوم فقه وتفسیر وحدیث نیز از اکابر زمان خود می باشد، «وتلمدً الملاّمة قطب الدین الثیرازی شارح حکمهٔ الاشراق علیه الحدیث، وقرء علیه جامع الأصول، وکان یباهی به علی الفحول».
۹. صد رالدین درعلوم فقه وتفسیر وحدیث نیز از اکابر زمان خود می باشد، «وتلمدً الملاّمة قطب الدین الثیرازی شارح حکمهٔ الاشراق علیه الحدیث، وقرء علیه جامع الأصول، وکان یباهی به علی الفحول».
معداللهین حموی عارف نما دار شیمی، معاصر شیخ کیبر ومولاناست و بین او وصد رالدین قونوی مودت خاصی عوجود بوده است. دو خاتواده صدرالدین عرفای بنام دیده می شود که باید مورد تحقیق قرار گیرد. وی بالم می موجود بوده است. دو خاتواده صدرالدین عرفای بنام دیده می شود که باید مورد تحقیق قرار گیرد. وی بالم ایران مراجعت و در زادگاه خود خرقه تهی کرد و دارای مقدیمی، است که مورد توجه مردم می باشد صدی اله در الدین آن را مراحل است.

شرح مقذمة فيصرى

آثار متعدد خویش محققانه تقریر نمود و بنا به تصریح برخی از محققان موجب ترویج افکار ابن عربی صدرالدین قونوی است که احدی مسأله وحدت وجود را مانند وی بسلک تحریر در نیاورده است و افکار عالیهٔ استاد را در کلیهٔ مسائل عرفانی پیاده و تحقیق تموده است بعقبدهٔ نگارنده قونوی در پرورندان آراء عرفانی بعباراتی موجز، چه در تألیفات بی نظیر خود و چه هنگام تقریر مباحث عرفانی جمت تلامید خود، تالی ندارد. چه آنکه صدرالدین همان طوری که دارای تحریری عالمانه و عارفی طلیق اللسان و عذب البیان است در مقام القاء معارف الهیه به تلامید از بیانی روان و جذّاب بهره مند بوده است و بزبان فارسی تدریس می کرده است لذا تلامید نامدار او استاد خود و ابن عربی بسیار موفق بوده اند و رذ پائی در آثار عرفانی بسبک میمد از فرغانی و جندی بوجود آورده اند از این دو محقق کم نظیر در همه جا دیده می شود.

در همین ادوار مشنوی را با أنبر بر می داشتند اگر کمی مختصر ذوقی داشت اورارمی به صوفی گری می نمودند و این اواخر کار بجائی کشیده که شاهزادگان صفوی در مجالسی که روضه خوانهاعلناً شیخ صفی الدین اردبیلی و اجداد و اولاد او را لعن می کردند حضور بهم می رساندند. و همین شیخ صفی اردبیلی را مجلسی اول از کمیل عرفا و مجلسی ثانی نهایت حرمت را برای او قائل شده است و او را صاحب کرامات دانسته است.

ما از وضع حوزهٔ عـلـمـی هـرات بـعد از جامی اطلاعات وسیعی نداریم اگرچه شـاگـردان جـامی را می شناسیم و همانطوریکه گفتیم جامی من حیث المجموع شاید آخـریـن عـارف محـقـقـی بـاشـد کـه در عـرفـان نظری از شارحان افکار ابن عربی و

مصلواللدین قونوی، با دفت و وسواس خاص خود به تحریر مبانی عرفانی می پردازد، واز برگونی وهنوات شطحیات پرهیز می کند و هرگز عنان اختیار قلم را از دست نمی دهد، وعالی ترین مباحث را با عباراتی موجز و دقیق نوام با صناعت علمی تقریر می نماید. برخلاف استادش این عربی که در کتب مفصّله خود خفّ و سمین را درهم آمیخته، متوکّل عباسی و برخی اشرار را از الطاب می داند و با آب و تاب نقل می کند که رجیتون، خذلهم الله (رفضه) شیمیان مولی الموالی علیه السلام را بصورت ختازیر مشاهده کرده اند، ولی در آثار قونیوی و تلمیذ خاص او سمیدالدین فرغانی و آثاراتی او از این هنوات دیده نمی شود. همین مراعات حوانب مطالب وقت خاص قونوی است که در آثارش کلمات قاندران دیده نمی شود. مقذمة جِاب دوم

صدرالدین قونوی بشمار می آیند. 1گر چه اصفهان قبل از سلاطین صفویّه مرکز علم و دانش بوده و در قرون اولیه اسلام نیز مرکزیّت داشته و شیخ اشراق از ثلامیذ حوزهٔ علمی اصفهاست، ولی بعد از اندتال پایتخت امپراطوری عظیم تشیّع باصفهان، این شهر بزرگ مرکز علوم اسلامی گردید نگارنده بعد از تفخّص زیاد معلوم نمودم که عرفان و تصوّف در حوزهٔ اصفهان تدریس می شده است و اساتید عرفان در تصوف نظری، پیرو ابن عربی بودهاند در زمان شاه عباس و جانشینان او، بواسطهٔ عشق و علاقهٔ آنان به تصوّف، تدریس کتب فلسفی و عرفان با اشکالات مواجه نمی شده است.

در اواخـر شـاه سـلـیـمان و دوران شاه سلطان حــین و ظهور موجی عظیم ناشی از افکار اخباریون عرصه را بر اهل حکمت و عرفان تنگ نمود.

در همین عصر اعلام از محققان در فقه و اصول و افراد جامع بین علوم عقلیه و نقلیه دیده می شود، مثل فقیه اعظم فاضل هندی فرزند تاج الدین حسن اصضهانی که در سن هیجده سالگی بر شفا حواشی نوشته و آنرا تلخیص کرده و در رشته منقول و معقول تدریس می نموده است و کشفائلثام که یکی از کتب عالیه در فقه است و فقها ' از مؤلف عظیم این کتاب به کاشفائلثام تعبیر نموده اند و روز فتح اصفهان بدست او باش افاغنه دار فانی را وداع گفت و حقیر در تخت فولاد مقبره او را زیارت کرده ام.

جمعی دور شاه سلطان حسین<sup>۱۱</sup> را گرفتند و در مدرسهٔ چهار باغ برای او حجره ای

۱۰ - خدا رحمت کند مرحوم عالم نامدار شیخ مجدد عظیم، آقا بافر بهبهانی را که بساط اخباری گری را از ناحیهٔ عظمت علمی ومقام زهد و شخصیت بارز منحصر در خود، از اعتاب مقدّمه بر چید و پنبهٔ آنها را زد وافکار مسموم آنان که از امراض ساریه در نفوس موج میتلابه اوهام و خرافات تاشی بود بگور عدم سپرد. ۱۱ - شاه سلیمان صفوی به متنفذین و زمامداران زمان گوشزد کرده بود که اگر می خواهید حدود و شهر مملکت حفظ شود فلان فرزنده را بسلطنت انتخاب تماثید واگر می خواهید و ضم مملکت بطرف بد بختی وفلاکت کشیده شود ملطان حسین را انتخاب کتید. صاحبان نفوذ برای رسیدن بآمال و آرزوی خود، مناقع خویش را بر مناقع خلق ترجیح دادند، شد آنچه که نباید بشود. خود ملطان هم بمصات رقت انگیز مبتلا شد، جلادان جلوی چشمانش فرزندان مصوم او را بقتل رماندند و خود او نیز بوضع فجمی کشته شد.

مرحوم حکیم نامی وعالم جامع در علوم عقلبه ونقلبه ملانعیمای طالقانی درمقدمهٔ اصل الاصول، بوضع دلخراش مردم و یکی از تلامید اردستانی در مقدمهٔ حکمت صادقیه، دلخراش تر اوضاع اصفهان ه. شرح مقلامة قيصرى

معیّن نمودند و شرح لمعه باو درس می دادند و چنان این مرد ضعیف اندس باستقبال خرافات رفت که مملکت را بالمرّه بامان خدا سپرد، بجای آنکه او را وادار نمایند که از وضع قشون، مرتّب آگاه باشد، و اشخاص نالایق را بنا به توصیهٔ زید و عمرو، در رأس قشون، قرار ندهد، بمگی عمل نمودند شاه سران برازندهٔ قشون را مأیوس کرد و تمرین نظامی که در زمان شاه اسماعیل و شاه عباس با دقت عجیب انجام می شد، فراموش شد. و سطوت و صولتی که در زمان شاه اسمعیل و شاه عباس اول بوجود آمد، سبب شد که امپراطوری عظیم تشیّع سالیان متمادی باقی بماند، ولی مصالب ناشی از اوهام و خرافات مردم ما را بدردهای بی درمان مبتلا نمود و هرج وسرج داخلی قبل و بعد از فتح اصفهان، بر مملکت حاکم شد، روس و عثمانی قسمتی از خاک ایران را تصرّف نمودند.

اگر چه نادرشاه افشار خاک ایران را از لوث وجود بیگانگان پاک نمود ولی بواسطهٔ ابتلای به اختلال دماغی که لازم لاینفک وجود هر قلدری عامی مستبة است، خود مشکلی شد برای مردم ما، و بعد از آن دیگر آب خوش بگلوی این ملّت فرو نرفت.

افـاغـنـه کـتابـقانه های معظم را به ژاینده رود ریختند و روز فتح اصفهان بیش از صدهزار نفریا از گرسنگی مردند ویا بدست مهاجمان کشته شدند.

وهوس درباریان وطالبان قدرت شدند در ایام محاصرهٔ شهر جسمی از گرسنگی مردند وازیکصد عزار نفر تلغات نفوس مكنه را هنگام فتم شهر (جوءاً او سيقاً) بيشتر نوشته اند. درمذت حكومت افاغنه همة علما فرار كردند بعد از آنكه مردار نامي ايران كشور را از لوث وجود افاغنه وقشون روس وعثماني ياك كرده بنهتت جند نقر ازعلماي معدوده نظير ميرزا محمد الماسي از احفاد مجلسي اول (م ١١٥٩) وآخوند ملاً اسمعيل خواجوئي (م ١١٧٣) وملاً عبدالله حكيم وعرفي طالقاني ومعدودي قليل از علماي بزرگ بندريج حوزة اصفهان رونق گرفت ولي هرگز عظمت گذشته را نيافت. با این اوصافی که ذکر شد، مردم ایران تا حوالی پنجاه سال بعد از سقوط صفویه، در انتظار بودند که شخصى بالياقت از صفو به قيام نسوده تا به اوبيوتدند. يكى از مورخان غربى كه با دقت تمام ازروى مدارك قطعى تاريخ ظهورشاه اسمعيل وجنگها وفتوحات اورا ذكر كرده واين كتاب بفارسي ترجمه شده است، نوشته است: اگر هزار نفر از لشکریان آبدیده وآزموده ای که در کاب شاه اسمعیل می جنگیدند، در اشکریان شاه ملطان حسین وجود داشتند یک افغانی جان سالم بدرنمی برد. ملاً اسمعيل خواجويي مازندراني حوزة عظيمي درمتقول ومعقول داشت كه فقيه واصولي محقَّق وحكيم ماهر ملاّمهدی نراقی واستاد بارع در علوم نقلیه وعقلیه از تلامیذ حوزه او می باشند.

مقلسة چاپ دوم

بهرحال در عصر شاه سلطان حسین، مولانا محمدصادق اردستانی فیلسوف و عارف نامدار (م ـ ۱۱۳٦هـ ق) از اسائید قن عرفان و فلسفه بود، قسمتی از مبحث وجود را که به نحو اختصار بز بان فارسی نوشته است و حاکی از عظمت مقام و جذابی تحریر و تقریر وی می نسماید، در منتخبات فلسفی تألیف نگارنده در مقدمهٔ رسالهٔ اسرار حسینی تألیف ملاعبدالرحیم دماوندی موجود است و رساله وی در قوای نفس بنام «حکمت صادقیه» را که تقریر درس آن استاد ماهر است در منتخبات آوردهام.

قبـل از ملا رجبعلی، ملاحسن لنبانی (م ۱۰۹۴ه ق) ساکن محلّهٔ لبـان اصفهان که از مردمان دیلم می باشد، کتب فلسفی و عرفانی را تدریس می نموده است.

استاد مسلّم فن عرفان و کتب حکمای اشراق بعد از دورهٔ ملامحمد صادق میرسید حسن طالقانی است که سال رحلت او بدست نیامد.

آقا محمد بیدآبادی (م ۱۱۹۸ه ـ ق)<sup>۲</sup>از تلامیدَ عالم محقق میرزا محمد الماصی (م ۱۱۵۹هـ ق) از احـفـاد مرحوم محقق عارف مجلسی اول و ملا اسماعیل خواجویی، در عرفانیات راسخ و استاد آخوند ملاً علی نوری متوفی ۱۳٤٦هـ ق است.

شرح مقلمة قيصرى

میرزا محمدعلی میرزا مظفر (م - ۱۱۹۸) از مدرسان نامی حکمت اشراق و کتب عرفانی بوده است از ایشان و میرسید حسن طالقانی از اجلهٔ عرفا اثری بدست نیاوردیم و از احوال آنها نیز اطلاع درستی نداریم میرزا عبدالجواد شیرازی عارف محقّق زمان خود، استاد عارف نامدار آقا سید رضی لاریجانی است لاریجانی اواخر عمر خود بدعوت مرحوم آقا میرزا علیرضا گرگانی از رجال مهم دوران قاجاریه، بطهران مسافرت کرد و میسرزا علیرضا در منزل خود از او و عائله اش پذیرائی می نمود. وی در طهران دارفانی را وداع کرد.

آقا میرزاعلی رضای مستوفی گرکانی <sup>۳۱</sup>بهزینه خود شرح منازل السائرین ملاعبدالرزاق کساسانی را بانضمام رسالهٔ نصوص وفکوک قوتوی ومصطلحات عرفانی ملاعبدالرزاق، راچاپ و بطالبان عرفان تقدیم نمود.

آقامحمد رضای قمشهیی شاگرد نامی لاریجانی از جمله عارفان و حکمای بزرگ است که بعللی از اصفهان بطهران آمد و در مدرسه صدر اقامت گزید و جمع کثیری از افاضل آن عصر در حکمت و عرفان از تلامیذ این مرد عظیم می باشند و تعلیقات وی بر فصوص حاکی از آنستکه او بر کثیری از عرفای نامی ترجیح دارد با این فرق که آقا محمد رضا در انواع مشارب فلسفی بخصوص حکمت متعالیه استاد بی نظیر در اعصار است.

مرحوم حکیم متألهآقامیرزاحسن نوری فرزند برومند آخوند ملاعلی نوری و استاد آقاعلی حکیم، بدعوت اعتماد السلطنهٔ قاجا ربطهران سفر و مدتی تدریس نمود، از قراریکه استادم آقامیرزا احمدآشتیانی می فرمود، آقامیرزاحسن کرمانشاهی مدتی بدرس وی حاضر شده است.

بعد از رحلت آقامحمدرضا، آقامیرزاهاشم رشتی عهدهدار تدریس حوزهٔ عرقانی استاد شد. مرحوم فقیه و اصولی و حکیم و عارف نامدار آقامیرزا محمدعلی اصفهانی معروف به شاه آبادی از تیلامیذ دورهٔ اول حوزهٔ آقامیرزا هاشم می باشد که بدرس اسفار و شرح فصوص و مصباح الانی آقامیرزا هاشم حاضر شده اند و بعد از تکمیل علوم عقلیه و عرفان اسلامی و حضور بحوزه تدریس فقه و اصول اساتید طهران، برای نیل

۱۳ - گرکان قریه آبادیست بین آشتیان وتفرش از مضافات عراق سلطان آباد(اراک) وهمجوار فراهان، که اغلب رجال نامی ایران در دوران قاجاریه از مردم فراهان وآشتیان وتفرش وگرکان میباشند. مرحوم سیّدالهٔ راه میرزا ابوالقاسم قائم مقام فراهانی ومففورله میرزانقی خان(امیرنظام) امیرکیبر «اعلی الله مقامهما» ازمردم این سامانند. مقتمة چاپ دوم

بدرجات عالیه بنجف اشرف سفر نمودند و مدتها بدرس مرحوم آخوند خراسانی استاد و محقق نامدار عصر خود، حاضر شدهاند.

در دوران زعامت مرحوم منفورله آیت الله العظمی حاج شیخ عبدالکریم حاتری یزدی «مورالله مضجعه» سالیان متمادی مرحوم شاه آبادی در حوزهٔ علمیهٔ قم تدریس می فرمودند<sup>۱۱</sup>. آقای شاه آبادی هرطالب مستعدی را از فیض وجود خود بهرهمند می ساختند کتب منقول و معقول را از کفایه و مکاسب و رسائل گرفته تا اسفار و شواهد و مبدأ و معاد ملاصدرا و شرح فصوص و مصباح الانس را درس می دادند.

حضرت استاد علاّمه آیت الله العظمی امام «ادام اللّه ظله الظلیل علی رؤس الـمــلـمـین» در عرفان و تصوُّف اسلامی تلمیذ این عارف نامدارند و گو یا معظّم له شاگرد منحصر بفرد شاه آبادی می باشند.

امام «مد ظله» از اسانید بزرگ عرفان در قرن اخیرند و ذوق و استعداد خاص در مبانی عقلی و عرفانی دارند از ممظّم له دو رسالهٔ نفیس، یکی مصباح الهدایهٔ فی النبوّه والولایـهٔ و دیـگر رساله ای در شرح دعای سحر، چاپ شده است که حاکی از تبخر و تدرُب آن استاد عالیقدر می باشد.

امام بر مصباح الانس حمزه فناری، شرح مفتاح الغیب شیخ کبیر صدرالدین قونوی بطور متفرقه حواشی دقیقی مرقوم داشته اند و بر مقدمه قیصری و بر برخی از مواضع فصوص تعلیقات دارند.

امام خمینی «جَعَلنی الله عن کل مکروه فداه» در حکمت متعالیه بروش صدرالحکماء والعرفا آخوند ملاصدرا استاد مسلّم و در حقیقت بدون مجامله باید گفت که آنجناب خاتم حکما و عرفا در عصر ما می باشند. و بمرحوم شاه آبادی اعتقاد راسخ دارند مرحوم شاه آبادی مطلقاً اعتنا بگفته مخالفان فلسفه و عرفان نداشت مانند کوه استوار بود و در فکر او این معنا که از انغماز در الهیّات و عرفان ممکن است

۱۶ ۱. نگارنده در اوایل دوران طلبگی هر وقت به طهران سفر می کردم به نماز آفای شاه آبادی حاضر میشدم، ایشان بعد از نماز اصول وعقاید تدریس می کرد ومریدان خاصی داشت که محضر فیض او را غنیمت میشمردند ولی مطالبی را که بیان می فرمودند در سطح بالا قرار داشت. مرحوم آقا میرزا مهدی آشتیانی هم بهمین روش اصول وعقاید درس میداد ومریدان خاصی داشت که همه با ذوق بودند. مرحوم آقا میرزا مهدی سعی داشتند که مطالب را نحوی بیان گنند که مستمعین از آن بهره مند شوند ولی در اثناء بحث عالی ترین مسائل عرفانی وفلسفی را با شوق وحال خاص تقریر میکردند که با صطح فیکر مستمعان تناصب نداشت. شرح مقتعة قيصرى

بجنبهٔ شریعتمداری او لطمه بزند، خطور نمی نمود امام قبل از دوران طلبگی حقیر در قم شرح فصوص تدریس می کردند و در زمانی که نگارنده این سطور در قم تحصیل می کردم، ممظم له شرح منظومه (برای جمعی از جمله مرحوم علاّمهٔ بزرگوار شهید مطهری و آیت الله العظمی منتظری، آیت الله آقا میرزا محمد مسائلی اردبیلی<sup>ه ا</sup>و مرحوم آقا سید غنی اردبیلی و شهید دانشمند قاضی طباطبائی و برخی دیگر از افاضل زمان) تدریس می فرمودند.

مدتها به تدریس اسفار اشتغال داشتند که برخی از مدرسان درجهٔ اول مانند آیتاالله حاج میرزا عبدالجواد سدهی اصفهانی و حاج میرزا عطاءالله سدهی و مرحوم فکوریزدی بدرس ایشان می رفتند و استاد علاّمه مطهری و آیتالله منتظری و جمعی دیگر در این درس حاضر می شدند.

امام بعد از شروع به تدریس خارج فقه و اصول و توجّه افاضل باین دروس، نتوانستند بین تدریس دو رشته جمع نمایند و در مدت قلیلی حوزهٔ درسشان دیگر حوزه ها را تحت شعاع قرار داد.

یکی از تلامیذ نامدار مرحوم آقا میرزا هاشم، استاد متبخر در عرفان و تصوّف و مُدرَّس متدرّب در حکمت مشًا و اشراق و حکمت متعالیهٔ ملاصدرا، آقای حاج میرزا مهدی آشتیانی فرزندمرحوم آقامیرزاکوچک برادرزاده مرحوم فقیه واصولی محقق عصر خود حاج میرزا حسن آشتیانی ونوهٔ دختری مرحوم میرزا می باشند. بنده حقیر در دورانی به تحصیل اسفار وشفا اشتغال داشت، که مرحوم آقا میرزا مهدی سخت ناخوش و بستری بود چه آنکه مزاج آنمرحوم بعد از شهریوربیست ( ۱۳۲۰ ه ش) رو بناخوشی رفت ولی نشاط علمی وشوق ذاتی بمعارف الهیّه برای مدتی اوراسر پانگهداشت.

آقا مبرزا مهدی تقریباً همهٔ فصوص الحکم را حفظ داشت و به قونوی عقیدتی راسخ و قصوص و مفتاح الغیب را در حافظه سپرده بود و بکلمات ملاصدرا احاطهٔ عجیب داشت.

یکسی دیگر از تـلامیذ آقا مبرزا هاشم استاد محقق جامع و مسلط در علوم نقلیه و

۱۵ - آقای مسائلی وآقا میّد غنی اردبیلی از فضلای واقعی حوزه علمیّه قم بودند وبا استعداد فابل توجه به تحصیل اشتفال داشتند. از قرار مسموع جناب مسائلی در شهر اردبیل بانجام وظیفهٔ دینی خود اشتغال دارند ومدرس علوم نقلیه وعقلیه اند. آقا میّد غنی اردبیلی «قده» از قرار اظهار بعضی از شاگردان حقیر، چهره در نقاب تیره خاک پنهان نمودند، حقیر از رحلت آن استاد عالی مقام بسیار متأثر شدم. مقلعة جاب دوم

عقلبه آقا مبرزا احمد آشتباني است كه شرح حال و آثار ايشان را در مقدمه تمهيدالتواعد ذكر كرده ام. آقا ميرزا احمد نصوص قونوى و شرح قيصرى بر فصوص ابن عربی و مصباح و تمهیدالقواعد را نزد آقا میرزا هاشم قرائت کرده بود نگارنده مدتی از محضر آن مرحوم استغاده کردهام. آقا میرزا احمد در مباحث عرفانی مسلّط و مدتها شرح فصوص و اسفار و شفا را تدریس کرده بود و در مباحث بسیار دقیق بود.

یکمی از شاگردان شایسته و لایق آقا میرزا هاشم در عرفان مرحوم فقیه و اصولی محقق وعارف وحكيم جامع وبارع عصر ما، مرحوم آقا مبتد كاظم عضار طهراني بود که روحیات مخصل بخود داشت.

آقای عضار در ضمن تحصیلات علوم عقلیه و نقلیّه دورهٔ دارالفنون را هم گذرانده و فارغ التحصيل دادالفنون دردشته رياضيات وزبان فرانسه بود بعد ازقرائت كتب فلسفی و عرفانی نزد آقا میرزا هاشم و دیگر معاصران وی بدرخواست مرحوم عیدالرزاق خان مهندس رثيس دارالفنون كه گويا رتبة مرهنگي داشت، براي تأسيس اولين دبیرستان در آذر بایجان، روانه تبریز شد.

با مرحوم عالم بزرگ و روحانی آزاده شهید بزرگوار ثقة الاسلام باب مراوده گشود و محضر او را بگفته خودشان مغتنم می شمرد. بعد از تصرّف تبریز بدست قوای نزاری و اعدام برق آسای ثقةالاسلام و برخی از محترمین و رجال شریف تبریز، آقای عصّار با همان لباس روحانيّت عازم فرانسه شد وبتكميل زبان فرانسه وعلوم رياضي وطبيعي برداخت و گو با تصميم داشت كه تحصيل خود را در رشتهٔ طب دنبال كند ولي از وضع سالن تشريح ناراحت گرديده و از تحصيل در فرانسه منصرف، و براي نيل بدرجات عاليه فقه و اصول فقه عازم نجف اشرف گرديد.

مرحوم عضار مدت ٦سال بدرس مرحوم شيخ الشريعه اصفهاني حاضر گرديد و در جامعيَّت آن مرد عظيم در علوم وفسون اسلامي و احاطة اوبفقه عامَّه و خاصَّه، داستانها نقل مى فرمود. در اين خلال بدرس اصول مرحوم آقا ضياءالدين عراقى نيز حاضر می شد و بعد از رحلت آقای شریعت رضوان الله علیه، بدرس فقه مرحوم آقا ضیاء نیز حاضر و تمام درسهای آقای شریعت و آقا ضیاء را نوشته اند و در اثناء تقریر در وس اساتيد، خود نيز اظهار نظر كردهاند ويرامون افكار اساتيد خود شروح وتعليقات نوشته انداع . وحدود ۲ سال در نجف اقامت داشتند.

۱۹ \_ روزی نگارنده از مرحوم فقیه مجاهد واستاد محقّق آقا سبّد محمّد تقی خوانساری «قده» سروال کردم ۳۵

شرح مقذمة فيصرى

آقهای عیقیار در بین معاصران خود، از نیوغ خاصی بهرهمند بود، هر سئوالی که در عرفیان و فیلسفه از ایشیان می شد، جواب کافی و شافی می داد و در ضمن تقریر مباحث عو یصه معلوم می شد که خوددارای قوه و قدرت تصرُّف در مباحث است.

بـر آقـای آقا سید حسین عصّار اخوی زاده مرحوم عصار واجب و لازم است که آثار عـم بزرگوار خود را چاپ کنند. مجموعهٔ نوشته های آنمرحوم در فقه و اصول شاید بالغ بر ده جلد هر جلدی حدود هفتصد صفحه بچاپ متداول، بلکه بیشتر باشد. <sup>۱۷</sup>

آقای عصار مطلقا پول بعنوان سهم امام از کسی قبول نمی نمود و در نجف هم از کسی شهریه نمی گرفت و در مدرسهٔ علوی ز بان فرانسه و ریاضیات تدریس می نمود و با همان وجه ناقابل معلمی بقناعت زندگی می کرد از مریدی و مرادی پرهیز می کرد، وقتی حسّ می کرد کسی بعنوان ارادت و مریدی خدمت ایشان می رسد مانند ملامتیان او را از خود می راند. در محیط خانهٔ خود احساس غربت می کرد. مرحوم عصّار در عرفانیات راسخ بود<sup>14</sup> و نسبت بمرحوم عارف و فقیه یگانه، آقا سید

مستعمرتعالی آقای عضاررا می شناسید، آنسر حوم فرمودند: آقای عصار در علوم معقول ومنقول از هیچیک از معاصران خود کمتر نیستند ومن بیشتر مباحث **شرح منظومه** را از محضر ایشان استفاده کرده ام. بعد از سالبان متمادی به آقای عضار عرض کردم مرحوم آیست الله خوانساری فرمودند: من بیشتر مباحث منظومه را از محضر آقای عضار استفاده کرده ام. ایشان ناراحت شدند وگفتند با ایشان مباحث می کردیم.

- ۱۷ ـ یک کلمه از او بزبان فرانسه تراوش نمبکرد. آقای تناصر عضار نقاش ماهر عصر ما، فرزند ایشان که سالبان متمادی است در فرانسه زندگی میکند نقل کرد پدرم در فرانسه بستری بود، از من هنگام عبادت دکتر ومکالمه با پرستار بعنوان مترجم استفاده می کرد. روزی برای انجام کارشخصی از بیمارستان خارج شدم، طبیب برای عیادت نزد پدرم رفته بود، ناچار شده بود خود با طبیب بقرانسه صحبت کند. وقتی طبیب را ملاقات کردم گفت پدرت از توبهتر فرانسه میداند.
- ۸۱ حکیم معقق وفیلسوف بارع، آقا میرزا ابوالحس قزوینی «اطاب افد شراه» استاد حقیر در حکمت متعالیه با آنکه قسمتی از فصوص را نزد آقا میرزا محمود قمی قرانت نموده بودند، هر چه در فلسفه وندریس اسفان کر فر داشت و واقعاً ید و بضا می نمود. و بعبارت واضحتر در مقام بیان مقاصد ملاّصدرا از ذکر دقیقه ای فروگذار نمیکرد. و بواسطهٔ بیان زیبا وعذو بت تقریر وطلاقت لسان خاص خود، مستع صاحب فهم را مجذوب می نمود ودر مقام بیان مطالب یک صفحه اسفار چنان مطالب را جای خاص خود ادا میکرد که واقعاً آدمی بیان میدید که در مقام بیان مراد مؤلف نه یک کلمه زاید برزیان او جاری مبشد ونه یک کلمه کم. از ایشان خواهش کردیم که مقدمة قیصری را برای ما تدریس کند، وقتی شروع به نقریر مطالب کرد، حقیر همان اوائل درس متوجّه شد که این شخص، غیر آن استاد تحریر در اسفار مست.

مقدمة جاب دوم

احمد طهرانی واحدالعین معروف یکر بلایی عشق می ورزید و مدتی به درس و مجلس ذکر او حاضر شده بود، ر وزی فرمودند در بین اعاظمی که محضرشان را درک کرده ام، تنها شخصیکه از پردهای ضخیم طبیعت و حُجب ظلمانی عبور کرده بود او بود. احدی را نظیر او ندیدم. می فرمود مرحوم آقا سید احمد در فقه جزء اکابر زمان بود، احاطه حیرت آور در فقه داشت و در علم اخلاق و سلوک طریق باطن بسبک ائمه اطهار و طریقهٔ آخوند ملاحسینفلی و آخوند ملافتحملی عراقی سلطان آیادی، فرید عصر خود بود و از او چند کرامت، حیرت آور و عبرت آمیز نقل می کرد وخود از او تعلیم ذکر داشت و داخر.

بیشتر اوقات شب را باذکار و اوراد و تهجُّد بسر می برد. بهمان مختصر حقوقی که از فرهنگ می گرفت زندگی می کرد «عاش غریباً و مات غریباً و طوبی للغر باء» برای ایشان همه قسم وسائل شهرت فراهم بود ولی او توجه باین امور نداشت

ولى در فن عرفان استاد نديده بود، چون ايشان از اساتيد معروف طهران همان آقا ميرزا حمين كرمانشاهى را درك كرده بود والهيّات شغا وسفر نفس اسفار را، نزد آن استاد نامدار قرائت كرده بود وهمهٔ اسانيد عصر اقرار داشتند كه معاصراني مرحوم آقا ميرزا حسن مباحث نفس اصفار و امور عامة اين كتاب وكتب مشائيّه را قمي توانند مانند وي ندريس كنند.

آهای حباج مرزا ابوالحسن قزوینی به آنار ملاً صدرا علاقهٔ خاص داشت، کتاب اسفار از کنبی بود که استاد خود را ملزم می دانست این کتاب را همیشه مطالعه کند. واقماً مرد میدان اسفار بود. وقتی به ایشان عرض کردم شما حوالی سی صال ۲۰۰۰ است که از قم بقزوین مراجعت کرده اید، تمجب دارم که تمام مشکلات کتاب و عبارات مشکل آسان نسای ملاصدرا را، در حفظ دارید، فرمودند تا این ساعت که با شما صحبت می کنم، با دقت تمام این کتاب عظیم را من البد والی الختم هفت بار، مطالعه کرده ام مرحوم قزوینی سفری به قم نمودند، نگارنده و مرحوم هزیز از دست رفته و برادر و دوست بسیار مهر بانم شهید حاج آقا مصطفی «نصرانهٔ وجه» و برخی از دوستان نزد آنسر حوم سفر نفس اسفان شروع کردیم. امام دام خلا فرمودند: اگر بتوانید لااقل، دو سال ایشان را دو قم نگه دارید، بسیار غیمت است. آنمر حوم در حضور امام فرمودند: می سال قبل هم من در قم همین کار را انجام می دادم. هر چه خواستم بایتان بقیمانم که مدرس حکمت متعالی، بینهٔ اعتقادات طلبه را بی ریزی می کند، کار شسا مهم است، علوم (آلیه) را بقول حضرتعالی همه درس می دهند، بخرج او ترفت.

حضرت آیت الله علاّمة طباطبائی استاد دیگر حقیر «اعلی الله مقامه» نیز بعرفانیات وتصوف نظری وارد نبود و اصلاً خودبنود فکر او بطرف این مباحث نمی رفت، اثر ظلفی او بکلی فاقد میاحث ذوقیه است. آنسرحوم هنگامی که فصول عرفانیّة اسفار را تدریس می کرد کأنه کتاب رمیز حمزه را درس می داد، و این امور مربوط می شرد بساختمان فکری افراد و نقض بشمار نمیرد. میرفد رسکی که خود در عمل طریقة عرفان را می پیمود در حکمت بحثی مختصر تمایلی هم از او بعرفانیات دیده نمی شود صنّق رمول الله حیث قال: «اعملوا کل مبشر لما خلق لاجله» شرح مقتلمة قيصرى

سالها در دانشکدهٔ ادبیات تدریس می کرد ولی قدر و حرمت آنمرحوم را نمی دانستند. بندسته معنا معناه

الصلة بين التصوف والتشيع. باين امر بايد توجه داشت كه قواعد اصلى تصوُّف و عرفان با اصول تشيُّع ساز گار است، چه آنكه ركن ثانى عرفان بر ولايت استوار است و ركن اول آن بر توحيد و وحدت حقيقت اصل وجود. باين معنى كه اؤلين جلوه حق از مقام غيب بمقام ظهور، تعيُّن در مظهر انسان ختمى محمدى باعتبار مقام ولايت اوست كه اولياى محمدتين باعتبار ولايت با آنحضرت متحدند اين عربى و پروان مكتب او، عترت، عليهم السلام، را بحسب باطن ولايت و ارث مقام و علوم و احوال حضرت ختمى مرتبت مى دانند.

هرچه اهل تحقيق در اطوار ولايت سير نمودند، به تشيع و مباني آن نزديكتر شدند. ابن عربى صريحاً از حضرت حقى ولايت مرتضى على به «اول ظاهر فى الوجود و اقرب الناس الى رمول الله، و سرُّ الأنبياء اجمعين» تعبير كرده است وقد نقلنا عبارات فترحاته المكية فى هذا الشرح. تلميذ مخلص او محقق قونيوى از حضرت ولى امر خاتم ولايت مطلقه يا خاصة محمديه (در فكوك) به خليفة الله تعبير كرده است و تصريح كرده است كه آنحضرت بلاواسطه از حق اخذ فيض و معرفت مى نمايد و اين مقام بوراثت براى او ثابت است، و خاتم ولايت مطلقه بكس اطلاق مى شود كه اقرب اوليا، بحق باشد.

ابن فارض امام اهل عرفان در تائية خود فرموده است: بعترته استغنت عن الرسل الورى عترت بحس باطن ولايت متحدند با حضرت ختمى مرتبت، لذا بعد از انقطاع شممس نسبوت، واسطة فيض بين حق و خلقند و يكى از افراد عترت بر سبيل تجدَّد امشال وارث كلية مقامات ولايت خاتم انبياء اند، لقوله عليه وآله السلام: «أنَّى تارك فيكم الثقلين...» وقد ورد من العامة والخاصَّه : «لولا الحجّة لساخت الارض باهلها» بعد از انتشار افكار ابن عربى<sup>۱۰</sup> تصريح كرده امت كه عالم ببقاء انسان كامل موجود است «فلايزال العالم محفوظا مادام فيه الانسان الكامل. الاتراه اذا زال و فكّ من خزانة الدنيا لم يبق فيها مااخترنه الحق...» ملاعبدالرزاق كاشى در مصطلحات و در

۱۹ . مادر مباحث ولایت این شرح فقط از مأخذ عاقه در اثبات ولایت عترت و بقاء یکی از اولیاءِ محمدتِین الی برم القبامه، استفاده نمودیم.

مقدّمة چاپ دوّم

تـأو بـلات قـرآن بـارها تصريح كرده است كه ظهور مهدى(ع) از اشراط ساعت است «يـخـتل بمونه النظام» ابن عربى و قونوى و تلاميذ او در ايران، درجه بدرجه، محققان از عرفا به تشيَّـع نزدبكتر شدند.

این اثر در خانقاه شاه معمت الله ولی بخوبی ظاهر و در اشعار و تألیفات او ملموس است.

در خانقاه شارف کامل صفی الدین در اردبیل چهرهٔ تشیَّع ظاهرتر و بارزتر و در اولاد او محسوس تر می باشد شیخ صفی الدین اردبیلی، مریدان خود را بطرف تشیع آنهم تشیُّع واقعی سوق داد، چون از نفوذ کلمه در سطح اعلی برخوردار بود، پیروان او تحت تأثیر و نفوذ کلمهٔ بی چون و چرای او قرار داشتند.

شهرت او باندازه بی بود که امیر تیمو که خود بمبانی اسلام وارد و مردی دانشمند بود، تصمیم گرفت مرشد خانفا، اردبیل را زیارت کند. جاذبهٔ حیرت آور او امیر تیمو را تحت تأثیر قرار داد امیر قیمو لنگ بعزم زیارت مرشد کامل شیخ صفی الدین وارد خانفاه شد و با نهایت خضوع و احترام در کنار مرشد خانفاه اردبیل نشست، بعد از تمارفات معمولی، شیخ صفی با میر تیمو گفت، این همه بندگان خدا را چوا در بند کشیده ای، امیر تیمو گفت از این عده امیر (برخی از مؤرخان مجموع آن اسرا را بالغ بر سیصدهزار نوشته اند) هرچه قدر که بفرمائید آزاد کنم . در برخی از تواریخ آمده است که شیخ صفی فرمود، همه را آزاد کن، برخی دیگر نوشته اند، شیخ کامل فرمود، آن قدر از این اسیران که این خانفاه را پرکنند آزاد کن و بخادم خود دستور داده در دیگر خانفاه را باز نماید، و خود به صحبت با امیر پرداخت، کلهٔ اسرا، از در معمولی خانفاه وارد شدند و از در دیگر خارج گردیدند.

فرزندان همین آزاد شدهها و فقرای این خانقاه مبارکه دور فرزند سلطان حیدر، جمع شدند، روزی که سلطان اسماعیل در شهر گنجه سخن رانی بلیغ نمود و علناً اظهار داشت، من خودم را مأمور می دانم که حدودوثغور ایران را بزمان قبل از اسلام برگردانم و بساط ملوک الطوایفی را بر چینم آو ایرانی مستقل و قدرتمند تحت لوای تشیئع، بوجود آوردم، همهٔ حاضرین ندای او را لبّیک گفتند شاه اسماعیل هنگامی

۲۰ . در این زمان هر شهر بزرگی ملطان مستقبل داشت و علما پیرو اهل مسّت بودند ونظر به خلافت آل عشمان داشتند و ایران در آن زمان لـقــهٔ چربی بود برای امهراطوری عظیم عثمانی ، مقندرترین دولت در عصـر خود بـشـما میرفت. شرح مقذمة قيصرى

این سخنان را بز بان جاری نمود که ۱۱ سال از عمر او می گذشت. بر طبق دلائل و شواهد محکم و زندهٔ تاریخی (نه مطالب افسانه ای) شاه اسماعیل یکی از افرادنادربین<sup>۲۱</sup> حکمرانان و سلاطین در دوران تاریخ ایران است و از نوابغی است که نبوغ با جنون در او توأم نبود، از سرداران بزرگ جنگی است که در سیاست و مملکت داری و اداره امور کشوری تا آنجا که ممکن بود نمی گذاشت کار از کله و مغز بیباز و و شمشیر بکشد، در دوران کوتاه عمر خود بمراد و مطلوب خود رمید .

موجب پیدایش یا سبب تأسیس امپراطوری عظیم تشیُّع برای اولین بار در تاریخ اسلام گردید مجلسی اول و مجلسی دوم بعد از تجلیل بسیار از شیخ صفیُّ الدین، صراحتاً نوشته اند، از زمان حضرت رسول(ص) تا ابتدای ظهور این دولت علیّه، هرگز فرقهٔ محقّه امامیه را، چنین دولتی میشر نشده بود که علانیه بشرایع دین عمل کنند... و بر منابر و منارات تبرّی از اعدای دین کنند و از شرَّ مخالفان ایمن باشند.

از آنچه که ما مفضل در مباحث تبوت و ولایت این شرح بحث نموده ایم، صدق آنچه که در مقام ارتباط خاص و مستقیم پین عرفان و تضوف، و مسلک اهل تحقیق از طایفهٔ محقّه کترّهم الله بیان نمودیم، لایح و آشکار می گردد. باید شرایط زمان و مکان و اجتماع خاص اولیاء عرفان را در نظر گرفت این جماعت معاصر بودند با علمای ظاهر و مسندنشینان و حکام و دانشمندان مرجع عامّه که جمع گئیری از آنان متمایل بمشرب دشمنان اهل بیت و عترت بودند و در عصر ما نیز کثیری از قتمها و محدثان عامه با کمان بی انصافی ارباب عرفان را متأثر از تشیع و آئین آن می دانند و آنها را تخطئه می کنند، در حالتی منشأ افکار آنها اخبار مسلمه است. که عامه و خاصّه نقل کرده اند.

۲۱ . بعضی از مورخان غربی در مقام مقایسه بین شاه اسمعیل و ناپلون، تصریح کرده اند، ناپلون در مفایل شاه اسمعیل یک سرباز عادی است.

۲۲. شاه عباس نیز در تقویت بنیهٔ کشور عزیز ما و ایجاد قشون منظم و قوی و زهر چشم گرفتن از متحاوزان و گنسترش امپراطوری عظیم تشیتم و تشویق حکسا و عرفا وفقها و رجال دین و برورش هنرمندان و... حای مخصوص شود دارد، و در تاریخ ایران می درخشد. چون شاه در زمان اسمیل فقیه نزرگ منبتر در ایران وجود ندشت به تعبیر مرحوم مجلسی دوم «سلطان سلاطین ، مروّج دین میبن، شاه اسمیل حشوه الله مع آبانه الظاهرین...، خاتم السجتهدین شیخ علی عبدالعالی کرکی را از جبل عامل طلبیده و او را اعزاز و اکرام بسیار نمود و پیوسته در مصالح دین و دولت باو رجوع می فرمود...» مقدّمهٔ چاپ دوّم

وليكن هذا آخر ما اردنا بيانه في هذه المقدمة، ونسئل الله التوفيق والتأييد . و آخر دعوانا ان الحمدلله ربّ العالمين، والصلوة على سيّد الأوّلين والآخرين واهل بيته الطّاهرين لاسيَّما خاتم الآوليا، سرّالأنبياء اجمعين صاحب العصر والزمان ارواح العالمين له الفداء.

مشهد مغدّس ۱۵ شهر رمضان سنهٔ ۲۰۵۵ سید جلال الدین آشتیانی

1

مقدّمهٔ جاب اوّل

بسم الله الرحمن الرحيم

کتاب حاضر که تقدیم به پیشگاه اهل دانش و تحقیق می شود شرحی است که نگارنده بر مقدمهٔ عارف محقق، قدوةالاولیاء و زبدةالاصفیا، داود بن محمود بن محمد قیصری ساوی«قده» بفصوص الحکم شیخ اکبر محیی الدین عربی نوشته ام.

محیی الدین عربی بنیان گزار عرقان علمی است و کتب متعددی در تصوف و عرفان علمی تصنیف کرده است. محیی الدین بکثرت تالیف و تصنیف و سعهٔ باع و تـضـلع و احاطهٔ بر مسائل عرفانی معروف و مشهور است. محققان از عرفا که بعد از محیـی الدین پا بـعـرصـهٔ وجـود گذاشـته اند همه شارح کلمات و تحقیقات و تدقیقات ارزندهٔ او هستند. این مرد برزگ دارای قوهٔ خلاقهٔ بی نظیری در تحقیقات

۱ . شرح حال کامل معیی الدین و بیان افکار مختص باو احتیاج بمجالی واسع دارد. اگر کسی بخواهد بطور کامل حق این مرد عظیم الشان را ادا نماید، لااقل باید چند سال وقت خود را اختصاص به بررسی در افکار و عقاید و شرح حال او دهد و این کار از هر کسی ساخته نیست. بررسی افکار شیخ اکبر از عهدهٔ کسی صاخته است که احاطهٔ کامل بمبانی عرفانی داشته و در عرفان علمی و عملی استاد باشد.

٤٣

شرح مقذمة قيصرى

مسائیل عرفانی و القاء مطالب کشفی است. روح بزرگ او محل فیضان معارف الهي است.

محييي الدين بدون ترديد دربين عرفاي اسلامي بزرگترين عارف و صوفي است. احدی همسنگ و همپایهٔ او نیست. دانشمندان بعد از او همه ریزهخوار سفرهٔ بی دریغ او می باشند و او را سرآمد عرفای اسلامی می دانند. محققان از صوفيه، محيى الدين را به پيشوائي قبول دارند. برخي از او تعبير بغوث اعظم و اكبر و جمعي از او بعنوان خاتم ولايت مقيدة محمديه ياد نموده اند. هيچ دانشمندي باين اندازه مورد احتزام اهل فن خود نبوده است. فتوحات مكية او مملو از تحقيقات و تدقیقات و مکاشفات شخصی این مرد بزرگ است. احدی از حکما و عرفای اسلامی این اندازه قوت و قدرت فکری نداشته است.

منشاء این همه تحقیقات و سبب بروز این حقایق علمی، صفای باطن و روشنى ضمير و مواظبت بر طاعت و ملازمت بر عبادت و پيروى از باطن شريعتِ حقهٔ محمدیه و تلطیف سرّ و نظر و تجرید روح و نفس از آلایش مادی است. عبادت حق از روی خلوص و مواظبت بر طاعات و اوامر الهی توأم با موفقیت در انسان، نورانيت ايجاد مي نمايد و قلب بنور حق منوّر مي گردد و داراي بصيرت معنوى مي شود، نتيجةً حقايق مُلك و ملكوت بر باطن وجود انسان افاضه مي شود. روح انسانی تا بکدورت خود باقی است و منغمر در عالم طبع است، تا مالک از منازل و مراتب طبع و نفس عبور ننماید، ابواب خیر بر او گشوده نمی شود واز علوم صافي و معرا از كدورت استفاده نمي نمايد .

۱ . مبانی عرفانی و مسائل ر بوبی که در کتب اهل عرفان مطرح و در آن گفتگو شده امت، یعنی مسائل و مباحث صربوط بمبدء و معاد در هر باب درخشان تر و كامل تر و دلر باتر از مباني مدونة در كتب حکما است. ما در مطاوی شرح خود بر این مقدمه، موارد اختلافی بین حکما و عرفا را ذکر کرده ایم و در آن مبانی و مسائل، مناسب با وضع این شرح بحث نموده ایم. عقل نظرى از ادراك كثيري از مباحث مربوط بمبده و معاد عاجز است. مباحث مربوط به نشات بعد از موت که در کتب حکما عنوان شده است؛ بسیار سطحی و کم عمق است. همین مباحث را اهل ذوق عمنوان کرده اند، و بواسطهٔ رجوع به کتاب و سنت حقایقی را بیان کرده اند که در کتب

مقلمة چاپ اوّل

شریعت مقدسهٔ اسلام، منشاء تحولات عجیبی در عالم علم و معرفت گردید. حقایق موجود در کتاب و سنت، منشأ بحث و کنجکاوی در مسائل مختلف گردید. حضرت ختمی مرتبت که از عالمی فوق عالم محسوسات و از جهانی محیط بر عالم اجسام، بلکه از مقامی بالا تر از عوالم ملکوتی که مقام الوهیت باشد، عالم را مشاهده می نمود، بعد از شهود جمیع حقایق در حضرت علمیه و مقام واحدیت، با شریعت و کتاب و سنن و آدابی جامع و وسیع از جانب حق مأمور ارشاد خلایق گردید، و در این عالم، تجلی و ظهور نمود.

علم تصوف و عرفان، یکی از شعب معارف اسلامی است، که از کتاب مجید و سنت حضرت ختمی مرتبت و اخبار واصلهٔ از اهل عصمت و طهارت گرفته شده است. عملم سلوک مبتنی بر مجاهدات و ریاضت و صفای قلب است. لذا اهل سلوک به پیروی از انبیاء و اولیاء، شرط اساسی مکاشفه و اطلاع از حقایق ماورا ی نشأه حس و محسوس را تجرید می دانند. هرچه تجرید تمامتر باشد و هرچه قلب سالک از کدورت نفسانی پاکتر باشد، تابش انوار ملکوت صافی تر خواهد بود.

علوم انبياء و اولياء از آنجمت خالص از اشتباه و سهو و نسيان است كه محل علوم آنمها منزه از تبعات و لوازم عالم طبع و نشئآت نفسانی است. بممين جمت در قرآن كريم تقوى را شرط تعليم الهى مى داند: «إتقوا الله يُعُلَّمكُمُ الله»، تخليهٔ نفس از رذائل و تحليهٔ آن بفضائل و مكارم اخلاق و تحقق باخلاق حق «تخلقوا باخلاق الله»، علت فناء سالك در حق مى شود و سالك در مقام فناء در توحيد و

محکما یا مطرح نشده است و یا بسیار ساده و عامیانه از آن بحث شده است. محبی الدین در فتوحات مکیه بشرح و بسط این قسم از مسائل پرداخته است. صدرالمثالهین در بین حکمای اسلامی، شاید اولین حکم محققی باشد که باین مسائل توجه کرده است و مطالب زیادی را از عرفة در کتاب نفیس اسفار نقل و تحقیق کرده است و آن مسائل را با موازین علمی وفق داده است. مسئله وحدت وجود که اساس و پایهٔ جمیع تحقیقات در مسائل مر بوط بمبده و معاد است، یکی از مسائل نفیس عرفانی است که ملاصدرا آن را بنحو کامل تحقیق کرده است و حل بسیاری از مشکلات را بر آن متوقف دانسته است. شرح مقلئعة فيصرى

اتصال بحق محل ظهور و تجلی انوار الهیه می گردد، و از سرً وحدت آگاه می شود. بعد از آگاهی از سسرً وحدت، عالم بحقایق مربوط بمید، و معاد می گردد. فرق بین معارف اهل کشف و یقین و علوم مستفاد از برهان و نظر و دلیل آنستکه معارف اهل نظر مشوب با اوهام و تصرفات قوهٔ واهمه است. سالکان مسلک برهان از ماوراء حجاب، بواقع علم پیدا می نمایند، ولی علوم اهل ریاضات و مکاشفات، بلاواسطه از حق اوّل مأخوذ است و حقایق را بشهود عیانی می یابند.<sup>۱</sup>

قوهٔ نظریه بدون استمداد از مقام و مرتبهٔ کشف بحقایق نمی رسد. عقل نظری در ادراک کشیری از معارف عاجز است، مثل نشئات بعد از موت و معارف مربوط بآخرت، چون صور علمیه حجاب بین واقع و عقل است. عقل را از آن جهت عقل می نامند که عقال و مانع از شهود واقع است. حقایق اشیاء، علی ماهی علیها، بلون کثرت انصباغ ندارد، و متصف بوحدت است. حقیقت هر موجودی همان نحوهٔ تعین او در علم حق است. علم کامل بحقایق از اتصال به مخزن علم حق حاصل می شود. علم به توحید و ولایت و مراتب و مقامات انبیاء و اولیاء و کیفیت نشئات بعد از موت، علی ماهی علیها، جز از طریق شهود حقایق حاصل نمی شود. انبیاء و اولیاء در نحوهٔ حصول این علم، اتباع و پیروان خود را باین طریق سوق می دادند.

بهمین مناسبت اهل نظر هم اذعان دارند که علیم حاصل از طریق تصفیه، که از آن بسعین الیقین و حق الیقین تعبیر کرده اند، اصفی و اتم و کاملتر از علیم حاصل از طریق بسرهان است. ولیکن معتقدند که حصول علم از این طریق اختصاص بانبیاء و اولیاء دارد و از برای دیگران بسیار مشکل، بلکه قریب به محال است. در

۱ . در بیان ترجیح سلوک از طریق شهود بر طریق اهل نظر، دلائلی در کتب اهل عرفان ذکر شده است که برخی از آن اذله قابل خدشه است و بعضی محکم و غیر قابل خدشه می باشد. رجوع شود به شرح حسزه فناری بر کتاب مفتاح، «چاپ ۱۳۲۲ه ق. ص۷، ۸، ۹، ۱۰» و کتاب تفسیر قونیوی بر سروهٔ حسد، «چاپ حیدرآباد دکن ص۲، ۲۲، ۲۲، ۵۲۳»، و تسمهیدالقواعد این ترکه چاپ ۱۳۱۲ه ق. ص۵، ۲، ۷، تا ۸ و اواخر این کتاب ص۱۵۰ ز ۱۲۰../. مقلمهٔ چاپ اوّل

حالتی که این کلام تمام نیست و علم حاصل از طریق مکاشفه ممتنع الحصول نیست و طایفه یی این طریق را دنبال کردند و بمقاماتی رسیدند و شارع مقدس اسلام همهٔ طالبان حقیقت و مستعدان از امت خود را امر بتصفیهٔ باطن و باحدیت وجود دعوت نموده است.<sup>۱</sup>

بهترین شاهد بر این معنی و بالا ترین دلیل بر این مدعی معارف و حقایقی است که در کتب عرفا موجود است و در دسترس همه قرار گرفته است. انصافاً مسائل مر بوط بمعارف الهیه که در کتب عرفای اسلامی موجود است، بمراتب نفیس تر از مسائل موجود در کتب اهل نظر است. بهمین جهت تصوف در افکار و انظار دانشمندان اسلامی به و یژه در افکار فلاسفه تأثیر عجیبی نموده است و محققان ازاهل نظر ازافکار اهل مکاشفه متأثر شده اند. شیخ الرئیس؛ رئیس حکمای مشاء، در اواخر دوران خود باین مسلک نزدیک شد. مقامات عارفین اشارات گواه صادق ما است<sup>7</sup>.

مطلبی را که نمی توان انکار نمود، این است که پیمودن طریق تصفیه، کار مشکلی است و تصفیهٔ قلب از کدورات عالم اجسام برای انسانی که ولیدهٔ طبیعت است آسان نیست. خَرق استار و حُجب امکانی و عبور از منازل طبیعت و

- ۱. نباید توهم شود که مراد عرفا از اِعراض از دنیا، باطل دانستن آیات باهرات موجود در عالم اجسام است، بلکه مراد آنست که مشاهده آیات افاق و اتفس باید عارف را متوجه خزائن غیبی حقایق که در عالم اعلی موجود است، بنماید. اهمال حقایق موجود در عالم طبع و طبیعت و اعراض از مظاهر ناسوتی حق در کتاب و سنت ممنوع است و شارع معتدل اسلام «علیه السلام»، جامع بین جهات کثرت و وحدت است. شهود حق در کثرات وجودی و مشاهده آیات آفاقی و اتفسی بهترین راهنمای سالک باحدیت وجود است. ۲ مشیخ الر ٹیس با همه تسلطی که بفلسفه نظری داشت انقلاب حالی پیدا کرد و متعایل بطریقه اهل
- كشف گرديد ولى انتمار در تصوف و عرفان از براى او كارى مشكل و قريب بمحال بود شايد در اواسط اشتغالات علمى خود متوجه شده بوده است كه نيل بحقايق جز از طريق كشف و شهود امكان ندآرد. بايين معنى از خلف حجاب قوة نظريه يا بطريق ذوق پى بوده و در موارد متعدى گفته است: «ليس في قدرة البشر الوقوف على حقايتي الاشياه بل غاية الانسان ان يدرك خواص الاشياء و لوازمها...» و هو «ره» ادرك هذاالسر بصحة الفطوة و صفاءالروح.

شرح مقذمة فيصرى

نفس و پشت یا زدن بنشآة محسوسات از آصعب امور است. بنابر مسلک تحقیق، تکمیل قوة نظریه و سیر در معارف، با عقل و استدلال برای مردمانی که نفوس آنها مستکفی بالذات نیست و احتیاج بمعلم بشری دارند، لازم و واجب است و معرفت و تحقیق علم و تحصیل معارف از طریق نظر بذر و مادهٔ مشاهده و مکاشفه است، و تحصیل علم بمعارف موجود در اخبار و آثار و حقایق موجود در قرآن کریم و تحصیل علم شریعت و اطلاع از موازین علم نظری و مسائل مر بوط بمیدء و معاد باید توأم با ریاضت باشد.

تكميل عقل عملي و وجهة ديگر، نفس ناطقة انساني، كه مرتبط به اعمال صالحه و اتیان به اعمال خیر و گریز از اعمال شر و افعال موجب بُعد از حق باشد، شرط اساسی سلوک است. شخص تا عالم بمفاسد و مصالح خود و دانای به موازين و طرف موجب بحق نباشد، بشهود حقايق موفق نمي شود و طي طريق شهود و عبور از حجب نورانی و ظلمانی از عهدهٔ کسی که عالم باحکام شرع و عارف بموازين حكمت نظري نباشد، خارج است چه آنكه از بكار انداختن قوه نظرى علم اليقين و از اعمالٍ عقل عملي ر تصفية نفس از رذائل و تحلية بفضائل حق البقين و عين البقين حاصل مي شود. اشخاصي عامي و قلندراني كه عالم بموازين شرع و احكام عبادات و طرز تصفيه و طريقة قرب بحق نيستند و از موازين اطلاع ندارند، باید آرزوی فتح باب غیب و گشایش روزنه یی از عالیم نامتناهی نشئآت مقدم بر این نشأه را با خود بگور ببرند، چون تحصیل موازین و طرق سلوک، متفرع بر علیم تام بر مضامین قرآن کریم و اخبار واردهٔ در این معنی و قواعد اهل سلوک و ریاضت می باشد.این معنی از عهدهٔ هر کس ساخته نیست، مثل اينكه علم بطريقة احتياط در فروع فقمى مقدم برعمل به احتياط است وكسي كه مي خواهد در احكام عمل باحتياط نمايد، بايد لااقل قريب باجتهاد باشد، چون عمل باحتياط در كثيري از موارد خلاف احتياط است.

0 0 9

برای رسیدن بواقع و آگاهی از حقایق مبدء و معاد ومعارفی، که جهل بآن نقص است و انسان بدون تحصیل معرفت از رسیدن به درجات عالیه و مقامات مقدئمة جاب اؤل

انسانی محروم می ماند، دو طریق معین و مقرر است: یکی طریقه اهل استدلال و تحصیل معرفت یقینی از طریق برهان و نظر، براین طریقند حکما و محققان اسلامی ـ حکمای اسلامی از احکام مربوط بمبدء و معارف المهی قهراً مشأثر شدهاند ولی بحث آنها صرفاً روی مدالیل اخبار و روایات نبوده است.

حكما نـاگزير از تعرض بمبانی عرفای اسلام بودند. اوائل مسائل عرفانی را بساد تسمسخر می گرفتند. از آنجائيكه انسان ناگزير است از قبول برخی از مسائل عرفانی، در نتيجه ذوق سليم و فهم مستقيم، كثيری از عقايد عرفا در افكار اهل نظر رسوخ نسود، و كم كم دانشمندانی در بين حكمای اسلامی و سالكاني مسالک برهان و پيروان نيظر و فكر و تىابعان براهين پيدا شدند كه بوسيله آشنائي كامل بعرفان، برخی از مسائل عرفانی را پذيرفتند و با براهين عقلی وفق دادند.

در بیین مشاخرین از حکما، ملاصدرای شیرازی با آنکه در دامن حکیمی مشّایی «سیر محمد باقر داماد» پرورش یافته بود، بواسطهٔ نبوغ کامل و ذهن وقّاد و استعداد بی نظیری که داشت بمسائل عرفانی <sup>(</sup>توجه خاصی پیدا نمود.

ملاصدرا بواسطهٔ تبحر تام در حکمت نظری مشائی و احاطهٔ کامل به حکمت اشراق و تسلط بمبانی عرفا، طریقهٔ خاصی را در فلسفه اختیار کرد و معجونی از مشارب مختلف فراهم نمود. و در واقع بین مسالکِ مختلف، صلح و آشتی پایداری ایجاد نمود. در نتیجهٔ ابتکار او نزاعهائی که قبل از او در بین عرفا و اهل نظر وجود داشت مرتفع گردید.<sup>۲</sup>

- ۱ . ما در کتب و رسائل خود کثیری از مبانی ملاصدرا را تحقیق و نحوهٔ تأثیر او را از افکار عرفانی بیان کرده ایـم و در مقـدمهٔ کـتاب «شواهد»، مطالبی تازه در این زمینه نوشته ایم که بنظر اهل فن خواهد رسید.
- ۲ . شرح ملاصدرا بر «هدایهٔ انیبرالدین ابهری» و تعلیقات او بر «شفای شیخ رئیس» و حواشی او بر «حکمت الاشراق سهروردی» و تفسیر بر قرآن مجید، بهترین دلیل بر مدعای ما است. او در فلسفه نظری و فلسفه اشراق و تصوف تیحر داشته، بلکه در جمیع این فنون استاد بی نظیری بوده است. و امام اورایکی ازاکابراهل مکاشفه می داندومر حوم آقامحمدرضا ازوی به قائدنا و مرشدنا، تعییر کرده است ----

شرح مقذمة قيصرى

طریقهٔ دیگر از برای رسیدن بحق، که طریقه و سبیل انبیاء و اولیاء است، طریقهٔ اهـل کشف است. علوم انبیاء، علم لدنی حاصل از ریاضات علمی و عمـلی، یعنی تفکر در آیات آقاق و انفس و جلاء آئینهٔ قلب از برای قبول انعکاس حقایق ملک و ملکوت و رفع جهات سوائیت ودوئیت بین عالم و معلوم است.

علم تام بماوراء الطبيعه و حقايق ملكوتِ عالم از تجافى عالم ماده و اتصال و اتحاد با حقايق غيبى حاصل مى گردد، چون موانع جهل بشىء، وجود جهات غيريت و علم به شىء ناشى از رفع جهات جدائى و افتراق است بحقايق اين عالم.

علم باعتبار اتحاد با علل حقايق اين عالم و ارتباط با اسباب و علل وجودى اين موجودات حاصل است. لذا گفته اند: «ذوات الاسباب لايعرف الا باسبابها». و نيز گفته شده است: «العلة، حد تام لوجود المعلول».

بالا ترييز علم، از شهود حقايق در احديت وواحديت وجود حاصل مى گردد. مأخذ و مخزن عليم كامل همان مقام و مرتبة واقعيت اشياء است كه از آن تعبير به عاليم اسماء و صفات نمودهاند. و حقيقت هر شىء كه نحوة تعيّن آن حقيقت در علم بارى است، مقام و احديت و عالم اسماء و صفات و مرتبة اعيان ثابته است. لذا مأخذ علم أكمل و اشرف انبياء، همان مقام است و علم ساير انبياء مأخوذ از مقام نازل اين ماخذ است كه مقام ثبوت حقايق در عقل اول و أم الكتاب باشد.

بعد از آنکه معلوم شد انبیاء بمشاهدهٔ حضوری، حقایق را در عالمِ علم ر بوبی و مراتب عـلـم حـق شهـود مـی نـمـایـنـد، و صـافی ترین علم، همین علم شهودی حضـوری است، این علم، مقدم بر رسیدن حقایق از طریق نظر است. علم حاصل از طریق نظر، واسطه بین عالم و معلوم واقعی و حقیقی است. واسطه خود حجاب

معنفی نماند که ملاصدرا جزه عرفا، وصوفیه محسوب نمی شود، بلکه یکی از حکمای بزرگ اسلامی است که کشیری از مبانی عرفا را پسندیده و داخل فلسفه نموده است. سبک بحث و طریقة مشی او همان طریقة اهل حکمت است. مردی است که در فلسفة نظری، حکیمی مشائی و در حکمت ذوقی، فیملسوفی اشراقی و در مبانی عرفا راسخ و وارد و در ریاضات شرعی، صاحب قدمی راسخ است. مقلعة جاب اؤل

است، بلکه بنظر تحقیق، علم کامل، بارتفاع وجود مجازی و امکانی عالم و اتحاد با معلوم حقیقی حاصل می شود. وجود واسطه در بین، حجاب و صورت علمیه «حجاب الله الاکبر» است. علم تام از برای سالک، بعد از فناء وجود مجازی در حق اول و بقای بآن حقیقت بیهمال حاصل می شود. و حضرات انبیاء خصوصاً حضرت ختمی مرتبت از این طریق بحقایق، علم پیدا نموده است. <sup>۱</sup>

ما طبیبانیم و شاگردان حق بمحمر قلزم دید ما را «فانغلق» آن طبیبان طبیعت دیگرند که بمدل از راه نبیغی بنگرند ما بدل بیواسطه خوش بنگریم کز فراست ما بعالی منظریم

بنابرآنچه که ذکر شد، طریقهٔ دوم که طریقهٔ اخص باشد، بر طریقه خواص که اهل نظرند، مقدم است. کما اینکه طریقهٔ اهل نظر از طریقهٔ متکلمین بالا تر است، چون متکلمان برهان را بچیزی نمی شمارند و در عقاید بظواهر عمل می نمایتد. لذا طریقهٔ آنها با قطع نظر از آنکه طریقهٔ جدل در اصول عقاید است و در شرع انور نهی شده است، مفید قطع نیست.

طريقة اهل كشف، از آن جهت مهترين طرق است كه اصل بواطن اشياء را بى واسطة صورت علمى شهود مى نمايند، و از اهل يقين بشمار مى روند: «كذلك نُري إيراهيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالاَرْضِ ولِيَكُونَ مِنَ المُوقنين». بهمين طريقه سرور اولياء خاتم ولايت محمديه على «عليه السلام»، اشاره

١. از خواجة عالم وارد شده امت: «أنى لست كاحدكم، ابيت عند ربى يطعننى ويسقينى». حقيت محمديه «ص» باعتبارى جميع حقايق را از وجه خاص وجبت يلى الحقى شهود مى نموده است. اين علم باعتبار جبت اتصال بحق، عارى از شوب كثرت و مرا از جبات كثرت و خلقى است. قوة فكريه چون از اوصاف و خواص و تعينات روح است، آنچه را كه ادراك مى كند صافى و خالص فكريه مي باعد. مع باعد از موج است، آنچه را كه ادراك مى كند صافى و خالص مع باعد. مع باعد از موج است، آنچه را كه ادراك مى كند صافى و خالص مع باعد از موج از اوصاف و خواص و تعينات روح است، آنچه را كه ادراك مى كند صافى و خالص فكريه چون از اوصاف و خواص و تعينات روح است، آنچه را كه ادراك مى كند صافى و خالص مى باعد. عم باعد از مع مان موجه مى نموده است. قوة مع باعد باعد ، از موجون از اوصاف و خواص و تعينات روح است، آنچه ما كه دراك مى كند صافى و خالص عدى باعد ، مع مانچه را كه مى كثرت و شوب دوئيت . يكى از علل المع علت و سب خطا در افكار، ظهور حقايق است به نعت و وصف كثرت و شوب دوئيت . يكى از علل المع علت و سب خطا در افكار، ظهور حقايق است به نعت و وصف كثرت و شوب دوئيت . يكى از علل المع علم عليه مع مام و نسبان در علوم لدنيه، همين است لذا قول: «العلم حجاب الله الكبر».

شرح مقلامة فيصرى

نموده است: «ما رأيتُ شَيئاً الآ وَقَد رَأَيتُ اللهَ قَبَّلَهُ وَ بَعْدَهُ وَمَعَهُ وَفِيهِ».

| نخستين نَظْره بر نور وجود امت        | محقق را که وحدت در شهود است     |
|--------------------------------------|---------------------------------|
| بہر چیزی کہ دید اول خدا دید          | دلبی کز معرفت نور و صغا دید     |
| کـــــا او گـردد از عــالــم هـويـدا | هـمـه هـالـم زنـور اوسـت، پــدا |

راهنمای اهل مکاشفه، حق تعالی است که باطن آنها را بملکوتِ عالم متصل می سازد و حقایق را بچشم حق بین خود شهود می نمایند. شهود حقایق در ملکوتِ وجود از کدورات و حدود و تعینات لازم مقام نفس، معرا و مبراست و نوری صافی و صرف است، که چشم قلب را روشن می نماید، و باعث شنوائی گوش دل می گردد. این علم که عین الیقین و یا حق الیقین است، سهو و نسیان و تشکیک در آن راهی ندارد و علمی است شهودی و حقیقی که در باطنِ ذاتِ عالم مستقر شده است و عرض زائل چون علوم رسمی نمی باشد.<sup>۱</sup>

البته این علم، علم حصولی و علم حاصل از طریق برهان را که علم الیقین نام دارد، ابطال نسمی نساید. علم اگر مطابق با واقع باشد، نور است و مطلوب، ولی علم ار باب مکاشفه، مرتبهٔ اعلای از علم است. علم، نظیر وجود و نوں مقول به تشکیک است. علم نظری خود یک نوع تقلید از مقدماتی است که موجب حصول نسیجه می باشد. و نتیجه امری است که ولیدهٔ مقدمات و مترتب بر صغری و کبری است، ولی علم کشفی، همان حاق واقع و حقیقت معلوم است.

آن مىقىلد ھست چون مرد عليىل گرچە دارد بىحث باريىك و دليل آن تىعىمىق در دليىل و در شكيىل از بىھىيرت مى كند او را گسيىل

بهمین مناسبت اهل کشف، از علم حاصل از برهان اعراض کردهاند و بواسطهٔ ریاضات علمی و عملی که سالک از برای رسیدن بحقایق ناگزیر از آن

۱ . علوم رسمیه، همان علم حاصل از برهان و نتیجهٔ ترتیب مقدمات و تنظیم قیاسات است که «اول من قاس ابلیس». مقلمة چاپ اوّل

می باشد، بدون واسطه و حجاب صور علمیه و تر بیت امور معلومه از برای رسیدن بمجهولات، بحاق واقع رسیده اند<sup>۱</sup> .

| پای چوبین سخت بی تمکین بود            | پای استـدلالـیــان چوبـیــن بـود |
|---------------------------------------|----------------------------------|
| افکندشان نیم وهمی در گمان             | صدهمزاران اهل تقليد ونشان        |
| در پنـــاه خــلــق روشــن ديــدهانــد | با عسصما كروران اگر ره ديده اند  |

## ...

تكميل قوة نظريه و احاطة بمبانى نظريه در علوم و معارف مر بوط به مبدء و معاد در اوايل سلوك، نزد جماعتى از محققان اهل عرفان و جامعين در علوم كشفى و نظرى و راسخان معارف يقينى، يكى از دو وسيلة نيل بمدارج يقينى و رسيدن بمراتب كشف و شهود است. چون مرتبة نازلة حق اليقين و عين البقين، علم اليقين است. تبديل علم اليقين به كشف تام ونيل به مراتب حق اليقين و عين اليقين، بسبب تكميلٍ عقل عملى و قوة اين عقل است.

سالک در مقـام تـحقق بعلم الیقین، اگر نفس خود را از رذائل تطهیر و پاک نـماید و موانع شهود را بازالهٔ تعینات مانع از شهود از بین بردارد، از خواطر شیطانی و دسـایـس ابـلیـسی پاک شـود، مـوبـمـو احکام شرع را اجرا نماید و بسنن الهی مـواظـبت ورزد و ملکات ردیّه و رذیله را که منشأ صدور معاصی است، از خود دور

۱ . این معنی معنفی نماند که شرط کمال از برای مکاشف، تکمیل قوهٔ نظری و قدرت فکری است، و فقدان کماله قوهٔ نظری، نقص مهمی است. عارف کامل، کسی است که قدرت برهانی نمودنِ حقایق کشفی را داشته باشد و بتواند حقایق مفاض از حق را بصورت برهان درآورد. عرفاشی که در حکمت نظری نیز راسخند و مسائل عرفالی را پا نظم خاص تدو ین کردهاند، بیشتر توانسته اند علم کشفی را ترو یج نمایند. قویوی و کاشاتی و لبن ترکه، که در فلسفهٔ نظری هم راسخ بودند و منشاه ترو یج تصوف اسلامی شدند، مورد احترام اهل نظر و برهانند. در این اواخر، تسایل اهل عرفان بقلسفهٔ نظری و فور اهل نظر در انظار اهل مکاشفه، این دو طایفه را بیکدیگر نزدیک نمود. بهمین جهت کتب مدونهٔ اهل عرفان بسبک فلسفه تدو ین شد و کتب فلسفی از چاشنی ذوق و کشف خالی نماند. شرح مقذمة قيصرى

سازد، حب جاه و منصب و مال که از نفس بهیمی در انسان رسوخ پیدا می کند، کبر و حمد که از لوازم نفس سبعی است، به از بین بردن نفس اماره قلع و قمع، و قلب خود را از محبت غیر خدای خالی نماید و حق را در قلب خود جای دهد؛ کم کم حالت فناء در حق باو دست می دهد. بعد از تحقق بمقام فناء، جمیع حقایقی را که در ابتدای سلوک از راه ترتیب مقدمات و تنظیم امور معلومه از برای نیل بمجهول واجد شده بود، از مقام علم الیقین بمقام شهود و نیل بحاق واقع مبدل می گردد و حق را بچشم دل می بیند.

بنا بر آفچه که ذکر شد، منشاء پرواز انسان از حضیض ناسوت بعالم بی انتهای ریوبی، دو قوه است که حق در انسان بودیعه نهاده است که بمنزلهٔ دو پال از برای صعود انسان بقلهٔ حقایق وذر وهٔ مقام شامخ انسانیت محسوب می شود.

قوهٔ اوّل، عـقـل نـظـری و دوم، عـقـل عملی است که بوسیلهٔ عقل نظری بمقام علم الیقین و بواسطهٔ عقل عملی بمقام حق الیقین و عین الیقین می رسد.

علوم حاصلهٔ از قوهٔ نظر و فکر و برهان واسطه بین عالم و معلوم خارجی است. چون صورت علمی، حکایت از معلوم خارجی می نماید، لذا حاجب و واسطهٔ بین انسان و واقع است. علم بحقایق در این مقام، ملازم باخفاء و غیبت معلوم از عالم است و عالم در این موطن، مستور در حجاب علم است، اما شهود، ملازم است با خرق حجاب علم و عالم در این مقام، عین وجود واقعی معلوم را مشاهده می نماید. مرتبه آخر، شهود حق الیقین است که از آن به «اسفار صبح کشف»، تعبیر نموده اند. سالک در این مقام، از کلفت و زحمت شهود و تعین نیز آسوده شده است، چون فانی درعلم حق گردیده وازقیام بحقوق یقین وحمل آن راحت شده است. بنابر آنچه که ذکر شد، طریقهٔ اهل ملوک که همان طریقهٔ انبیاء و اولیاست، افضل از طریقهٔ اهل نظر است، و علت اینکه مطالب و مبانی عرفا در مسائل مربوط بمبدء و معاد مستحکم تر است، همین است.<sup>1</sup>

 ۲ . اصولاً برخی از مسائل میم مخصوص بعده و معاد تا قبل از ظیور «ملا صدرا»، اختصاص پعرفا سه مقلعة چاپ اول

فصوص الحکم، یکی از کتب نفیس عرفانی است. این کتاب سالیان متمادی است که جزء کتب درسی تصوف و عرفان است. <sup>۱</sup> بهمین جهت حواشی و تعلیقات و شروح زیادی براین کتاب توشته شده است.۲

در بین شروح و تعلیقاتی که بر این کتاب نوشته اند، شرح کمال الدین عبدالرزاق کاشی (مد ۷۳۰هـق)و یکی دو شرح دیگر از اکابرو اعلام این فن «قدس الله اسرارهم» عمیق ترین شروح بشمار می رود.

حقیر در مقدمهٔ شرح خود بر این کتاب، خصوصیات شروحی را که بر فصوص نوشتهاند، بیان کرده است.

بعقیدهٔ نگارنده، شرح قیصری از جهاتی از برای تدریس و قرائت نزد استاد ترجیح به سایر تعلیقات و شروح دارد.

مردی دقیقالنظر و با فهم و دارای حدت فکر و جودت و استقامت سلیقه است. قیصری در ضمن تحقیق در غوامضِ مسائل این کتاب، بیشتر بخل

- داشته است. مسئلهٔ تجسم اعمال و ظهور صور برزخی در باطنٍ وجودِ انسان و نحوهٔ تجلی و ظهور حق در شراشر وجـود، کـیفیت علم او بمراتب وجودی و کیفیت وجود صراط و میزان و نظایر این مسائل در کتب حکما یا مطرح نشده است و یا خیلی سطحی و مبهم از آن بحث کردهاند.
- ۲. محیی الدین در کثرت تألیف و تصنیف در بین حکما و عرفای اسلامی «کماً و کیفاً» نظیر ندارد، و عدد مؤلفات او را از رسائل و کشب، کستر از (۱۵۰) جلد نموشته اند: «برو کلمان جلد اول ص٤١٤». فتوحات مکیه او شاید باندازهٔ همهٔ تالیفات بوعلی و غزالی باشد، برخی، عدد مؤلفات او را حدود (۲۹۰)و بعضی، در حدود (٤٠٠)، جلد نوشته اند. حقیر در مقدمه یی که بشرح خود بر فصوص توشته است متعرض کتب و رسائل او شده است.
- ۲. شاید بتوان گفت، هیچ کتابی باندازهٔ فصوص مورد توجه طلاب و محصلانِ این فن قرار نگرفته است. بهمین مناسبت شرح و تعلیقات فراوانی بر این کتاب از عربی و فارسی و ترکی نوشته اند، حاجی خلیفه صاحب کشف الظنون ۲۲ شرح و شیخ محمد رجب حلمی از احفاد محیی الدین ۷۳ شرح و تملیق نقل کرده است، اطلاعاتی را که راجع بشروح و تعلیقات فصوص کسب کرده ایم، در مقدمه شرح خود ذکر نموده ایم. شرح جامی بر فصوص، شرح ماده یی است، اغلب مطالب آن مأخوذ از دیگران است. اغلب عبارات قیصری و قونیوی و کاشانی در شرح جامی بر فصوص موجود است. ما در شرح بر فصوص این قسمتها را متعرض شده ایم.

شرح مقذمة قيصرى

مشکلات پرداخته است وحتی المقدور، مشکلاتِ کتاب را حل و معضلات آن را روشن ساخته است. شرح کاشانی اگرچه عمیق تر ازشرح قیصری است، ولی بیشتر توجهبتحقیقات عمیق خودداشته است وگاهی بغموض متن کتاب افزوده است.

قیصری احاطهٔ کامل بکلمات محبی الدین دارد. مراتب و مقاماتی که محبی الدين در فصوص بنحو اجمال و در فتوحات بنحو تفصيل بيان كرده است، مورد مطالعه قيصري بوده است. بيهمين مناسبت مشكلات فصوص را خوب حلّ كرده و عو يصات آن را روشن ساخته است. ما، بين شرح قيصري و ساير محققان مقايسه بعمل آورده ايم و در حل مشكلات فصوص اشارة مختصر باقوال شارحان نموده ايم. بىعىد از مىراجعه مكرّر بشروح فصوص، باين معنى معتقد شديم كه شرح قيصري، به جهات گوناگونی، از سایر شروح بهترو نفیس تراست، اگرچه شرح کاشانی دقيق ترو غنامض تبراست قونيوى درآثارى كه بسيارعلمى وارزنده است در بیان مسائل عرفانی بهتر از محیی الدین مطالب را بیان می نماید و در جودت تأليف و تصنيف، و تنظيم مسائل عرفاني بمراتب بر استاد خود ترجيح دارد و كممات او در بيان حقايق بكنواخت، و خالي از ايجاز مخل و تطويل مُيل است؛ بر خلاف محيى الدين كه كتب مفصل او پر از غثَّ و ثمين است و كلمات نامعقول و سطحي در تأليفات او زياد بچشم مي خورد. ما شرح حال نسبتاً مفصلي از محيى الدين و شرح حال و ترجمه يي از قيصري تمپیه کرده ایم اکه در مقدمهٔ بر شرح فصوص چاپ خواهد شد. قونیوی از بزرگترین اساتیدِ فن تصوف و عرفان است و کتب زیادی در ترو یج

۱. در مقلعة شرع فارسی خود بر نصرص قونیوی، شرح حال و ترجمه نسبة مبسوطی از قونیوی ذکر کرده ایم و خصوصیات کتب او را نیز بیان نموده ایم. ما در صندیسم رساله یی در میر تصوف اسلامی تألیف کنیم، که در آن این قبیل از مسائل را روشن نمائیم، مطالبی بطور متفرقه در این زمینه فراهم کرده ایم. جمعی، مبانی عرفانی اسلامی را مأخوذ از دیگران می دانند و برخی در همه مسائل عرفانی آنها را مبتکر می دانند. اصول مبانی صوفیه مأخوذ از کتاب و منت است. افکار حکمای متسایل باشراق و آراه صاحب اتولوجیا در تنظیم و ترتیب مسائل و تحریر عقاید و افکار متخذ از کتاب و ست مدخلیت داشته است. مقدّمهٔ چاپ اوّل

افکار و عقاید استاد خود محیی الدین تألیف کرده است و از خود نیز تحقیقات ارزنده ای دارد. مفتاح الفیب، که باشرح این فناری چاپ شده است از کتب نفیس و با ارزش در تصوف است. این کتاب جزء کتابهای درسی بوده است. آقا محمد رضای قمشه ای (م - ۱۳۰۶ه ق) این کتاب را در طهران تدریس می کرده است و حواشی مختصری بر این کتاب نوشته است. شاگرد او آقا میرزا هاشم رشتی این کتاب را تصحیح و بر اوائل کتاب تعلیقات تحقیقی و ارزنده ای نوشته است که بسرمایهٔ مرحوم حاجی شیخ احمد شیرازی، تاجر کتابفروش در سنهٔ ۱۳۲۲ه ق بچاپ سنگی رسیده است.

بعد از قونیوی ملاعبدالرزاق کاشی، نیز در تألیف و تنظیم مسائل عرفانی ماهر بوده است و اصول کلیه و مسائل ممهم عرفان را به بهترین وجهی تقریر و تحریر نسموده است. ملاعبدالرزاق در عرفان عملی نیز از اساتید بزرگ بشمار می رود. شرح بر منازل السایرین خواجه عبدالله انصاری، حاکی از عظمت و بزرگی نظر و مقام و سعهٔ باع و تضلع کامل او در تصوف علمی است.<sup>۱</sup>۲

١. تماويلات قرآن كه بنام محيى الدين در حيدرآباد چاپ شده است، از تأليفات اوست و استناد او بمحيى الدين غلط است. محيى الدين، تفسيرى مفصل تر از اين تفسير دارد، كه گو يا بطبع نرميده است. دليل بر اينكه اين تأو يلات، تأليف ملا عبدالرزاق است، آنستكه كاشانى ملا عبدالرزاق «قده» در جلد دوم اين تفسير ص ١١٦، نوشته است: «قد سممت شيخنا المولى نورالدين عبدالصمد «قدس الله روحه العزيز، في شور الودة و مقام الفناء، شهاب الدين سهروردى فى مقام شهود الوحدة ومقام الفناء روى عن ابيه انه كان لبعض الفقراء فى خدمة شيخنا الكبير، ذوق عظيم، فهوا أوحدة ومقام الفناء روى عن ابيه انه كان لبعض الفقراء

فسال أنى حجبت بالوحدة عن الكثرة ورددت فلا اجد حالى، فبُّهه الشيخ على أنه في مقام بداية البقاء، فإن حاله ارفع و أعلى من الحال الأولى، فأمنه». مولى نورالدين عبدالصمد، باتفاق أهل رجال، أز اساتيدِ عزالدين محمود كاشانى و ملا عبداالرزاق است و نسى شود استاد محي الدين بأشد.

۲. آقا محمدرضا، مدتی را در طهران تدریس نموده است. حوزهٔ گرمی در تصوف و عرقان داشته است. عرفان اسلامی ببرکت وجود او رونقی گرفت. شاگردان زیادی تر ببت کرد که سرآمد آنها آقا میرزا هاشم اشکوری است. آقا میرزا هاشم نیز در مسائل تصوف وارد و عارفی متضلع بود و شاگردان زیادی تر ببت کرده است. پیدایش برخی از حکومتها و افکار، مانع پیشرفت فلسفه و تصوف اسلامی گردید شرح مقلعة فيصرى

قیصری، داودبن محمود قیصری ساوی مصنف این شرح از راسخان در تصوف و محققان در عرفان و مروجان طریقهٔ محیی الدین است و در علم فقه و حدیث از بزرگان عصر خود بوده است. مدتها در مصر بکسب معارف و علوم پرداخته است. در تصوف، شاگرد شیخ عارف، کامل مکمل، ملاعبدالرزاق بن ابی الغنائم بن احمد القاشانی است. چنانکه خود در اول مقدمهٔ شرح بر فصوص گوید:

«يقول العبد الضعيف داود بن داودبن محمودبن محمد الرومى القيصرى مولداً الساوى محتداً، انجع الله مماصده فى الدارين، فلما وفتنى الله تعالى و كشف على انوار اسراره و رفع عن عين قلبى اكنة استاره و ايدنى بالتأييد الربانى باعلام رموزه و التوفيق المصمدانى باعطاء كنوزه و ساقتنى الاقدار الى خدمة مولانا الامام العلامة الكامل المكمل، وحيد دهره و فريد عصره، فخرالعارفين، قرة عين ذات الموحدين و نور بعسرالمحققين، كمال الملة و الحق و الدين، عبدالرزاق بن جمال الدين ابى الغائام القامتانى، ادام الله على المستفيدين، بركة انفاسه و انار بمعارفه قلوب الطالبين و جلاسه. و كان جملة من الاخوان، المشتغلين بتحصيل الكمال، الطالبين لاسرار حضرة ذى الجمال و الجلال، شرعوافى قراءة كتاب فصوص الحكم الخ...».

قیصری از قرار تصریح خود، این کتاب را درخدمت ملاعبدالرزاق شروع بـقـرائت نموده ولی حق تعالی دربین اصحاب کاشانی او را مورد عنایت قرار داده بدون تأمل سابق و تدبر لاحق، بحقایق این کتاب پی برده است چنانکه گو ید:

«خصصنى بالعلم به من بين ساير الاصحاب من غير تأمل سابق فيه او مطالعة و استحضار لمعانيه».

کاشانی بطور تحقیق، همانطوریکه مکرر گفته شد، از مشایخ بزرگ این فن و از اعـاظـم ار باب مکاشفه است. در عرفان علمی و عملی از اکابر بشمار می رود. عـلاوه بر شرح فصوص و تفسیر قرآن، شرحی بر «منازل السائرین» خواجهٔ انصاری

مسیر و حوزه های علوم الهی برای مدتی متوقف ماند و اساتید این فن تقریباً از بین رفتند، «مات الطم بموت اهله».

مقلعة چاپ اوّل

دارد، که بسیار محققانه است. خواجه عبدالله انصاری نیز از بزرگترین عرفای اسلامی و از اکابر فن تضوف و عرفان است. شرح حال و بیان آثار او خود محتاج به شرح و بسط دیگری است که از عهده این مقدمه خارج است. سربسته می گوئیم: خواجه از عناصر بزرگ و عظیم الشان عالم اسلام و از عجائب دوران بشمار می رود. منازل السائرین از حیث ایجاز و اشتمال بر عالی ترین حقایق عرفانی بعد از کلمات مأثور ازاولیاءمحمدیین(علیهم السلام) دارای منزلتی خاص است.

ملا عبدالرزاق در سال ۷۳۵ه ق، چهره بنقاب خاک کشید و قیصری در سال ۷۵۱ه ق، دار فانی را وداع گفته است. تولد انصاری باید در اوائل قرن چهارم اتفاق افتاده باشد. بهترین تألیف ونفیس ترین تصنیف قیصری، همان مقدمه و شرح او بر فصوص الحکم است. شرحی نیز بر «تائیه» عارف و صوفی محقق و بزرگوار ابن فارض مصری قدس الله روحه، نوشته است.

قیصری این شرح را بر فصوص، گویا زمان قرائت فصوص نزد استاد بزرگ خود عبدالرزاق کاشی نوشته است. ظاهراً تقریرات استاد را ضبط می نموده و بصورت شرح در آورده است. موارد زیادی از شرح او مأخوذ از شرح استاد است. ما این موارد را در شرح خود بر فصوص معلوم کرده ایم و همچنین قسمتهایی را که از شرح قونیوی استفاده نموده است.

قیصری چون شرح خود را بعد از مطالعه آثار نفیس وکامل صدرالدین قونبوی و شرح کـامـلِ اسـتـاد خـود کـاشـانـی نـوشته است و از مزایا و دقایق شرح کاشانی اسـتـفـاده کرده است، قهراً مزایا و خواص ایـن شــرح را در بر دارد. شرح قیصری سالیان متمادی جزء کتب درسی این علم بوده است.

ما این شرح را بر این مقدمه بدان منظور نوشتیم، که فهم کثیری از مطالب

۱ . بر این معنی خرد در مقدمهٔ نصوص اشاره نموده است. اساتید فن تصوف در بین شروح این شرح را تدریس می نمودند. این شرح تا این اواخر تدریس می شده است ولی فعلاً حوزهٔ عرفان و تصوف رنگ و بوشی ندارد. امیدواریم که در اثر توجه فضلا فلسفه و عرفان ترو یچ شود. شرح مقلامة قيصرى

موجود در فصوص مبتنی بمسائلی است که قیصری در این مقدمه بیان کرده است و بدون احاطه بیک قسمت از مسائِل مهم عرفانی، فهم مطالبِ فصوص امکان ندارد. این مقدمه را قیصری بهمین جهت بر شرح خود نوشته است.

محصلانِ ایـن علم، قبل از فصوص، یا همین مقدمه را نزد استاد ماهر قرائت می نـمودنـد و یـا کتب تحقیقی دیگر مثل تمهیدالقواعد ابن ترکه را می خواندند و سپس شروع بقرائت فصوص می نمودند.

مزيت فصوص بر ساير كتب تحقيقي عرفان، اين است كه در فصوص مسائل مهم تحصوف تطبيق با آيات كتاب و مأثورات نبوى شده است. اين خصوصيت، اختصاص يفصوص دارد. ما در مقدمهٔ خود بر شرح فصوص، مفصل در اين قسمت بحث كردهايم.

مقدمهٔ قیصری بر فصوص، با اینکه مسائل عرفانی را بطور اختصار در بر دارد، ولی مشتمل است بر مسائل تحقیقی و نفیس عرفان که برخی از آن مسائل خود از غوامض بشمار می رود. ما مشکلات این مقدمه را که بحق احتیاج بتوضیح و تحقیق دارد، مشروحاً بیان کرده ایم و مسائل مهمی را که از نظر قیصری افناده است، در این شرح ذکر کرده ایم. این شرح حاوی مهمترین مسائل تصوف و عرفان است.

نگارنده در شرح و بیان و تحقیق در مطالب غامض و مشکل، بکتب معتبره این فن مراجعه نموده ام. بعقیدهٔ حقیر، کتب قوتیوی نافع تر و تحقیقی تر از جمیع کتبی است که در بیان و تشریح مبانی عرفانی و تحقیقاتِ کلمات محیی الدین نوشته شده است. مفتاح المغیب<sup>۱</sup> قونیوی و نفحات و تفسیر فاتحه بیشتر از سایر کتب، مورد استفادهٔ حقیر در شرح بر این مقدمه واقع شد.

ما در شرح خود بر فصوص غیر از شرح کاشانی و قیصری بیشتر از فتوحات مکیه شیخ اکبر، استفاده نمودهایم. فتوحات مکیه، منبع تفصیلی افکار

۱ . مفتاح الغيب را عارف محقق، حمزه فنارى حنفى، «محمدبن حمزة بن محمد العثمانى الروسالى» كه علاوه بـر عـلـوم بـاطـنـى در عـلـوم ظـاهـرى نيز متبحر و مدتبها قاضى القضات بيروت و قــطنطنيه «مملكت قرمانيه» بوده است، شرح كرده است. مفلمة چاپ اوّل

محیی الدین است و شارحانِ کلماتِ محیی الدین، نیز در حل مشکلات فصوص بیشتر از قتوحات مکیه استمداد جسته اند. ما این جهات را مشروحاً در مقدمه خود با استدلال و ذکر مأخذ بیان نموده و روشن کرده ایم. شرح ما بر فصوص، حاوی جمیع مزایایی است که شارحان فصوص بیان کرده اند. این شرح در دو جلد در حدود هزار و دو یست صفحه چاپ و شرح همین مقدمه بانضمام مقدمه یی حاوی شرح حال و آثار محیی الدین و علت تقدم محیی الدین بر سایر عرفای اسلامی و کیفیت ایجاد انقلابِ علمی محیی الدین در عالم عرفان منتشر خواهد شد. شاید بتوان گفت: کتابی بدین مفصلی در افکار محیی الدین در اعصار اخبر تألیف نشده است.

حقیر در شرح خود بر این مقدمه، موارد اختلاف حکما و عرفا را ذکر کرده است و اغلب بلکه جمیع مسائل موجود در این مقدمه را حتی المقدور با موازین برهان تطبیق داده است. در مطاوی شرح خود بر این مقدمه، باقوال متأخرین از عرفای اسلامی که سهم مهتی در نشر معارف عرفانی دارند، استناد کرده ایم. در بین متأخرین، دانشمندانی متخصص در این فن وجود داشته اند که مقامات و مراتب علمی آنها بر اکثر اهل معرفت مجهول است. در بین متأخرین، اشخاصی بوده اند که در این معارف، دست کمی از اکثر قدما نداشته اند.

عرفان و تصوف در اکثر بلکه جمیع شعب اسلامی اثر گذاشته است. بهمین جهت همهٔ دانشمندان، کم و بیش از این علم شریف بی نیاز نیستند. بیش از همه دانشمندان و محققان، فلاسفهٔ اسلامی از افکار عرفانی متأثر شدهاند. بین حکیم و صوفی، سالیان دراز و متسمادی در مسائل علمی کشمکش برقرار بوده است.

در ایـن نـزاع و جـدال عـلـمـی، عرفا فاتح شدهاند. یگانه سبب این فتح همان پیـروی و تـبـعـیـت عـرفـا در مسائل مبدء و معاد از اهل وحی و تنزیل است. مأخذ تـبـحـیت عرفا۱ در مسائلِ مر بوط بمبدء و معاد و مشهد علمی اهل معرفت، کتاب و

۱ . آما سید رضی مازندرانی لاریجانی و تلمیذ او آما محمدرضا و برخی از تلامید آما محمدرضا مثل آما
 ۰ . ۰

شرح مقلمة فيصرى

سنت و قلب صاف، مظهر و محل تجلى حق و انوار الهى است؛ چه آنكه حقيقت عـلــم واقـعـى، نـورى است كـه بـر دلِ ســالـك و قلب عارف مى تابد. لذا از اهل عصمت وارد شده است: «أليلمُ نُورٌ يَقْذِقُهُ الله في قَلبِ مَنْ يَشَاء». محل ظهور حق و تجلى وجود مطلق، قلب صافى عارف است.

تجلی گه خود کردخدادیدهٔ ما را در این دیده بیائید به بینیدخدا را

بعقیدهٔ نگارنده، کتب عرفا شرح و بسط حقایق و معارف قرآن و سنت پیغمبر و کلمات اهل وحی و تنزیل می باشد.

صوفيه از براى مقابلة حملات اهل نظر و استدلال، ناچار شدند كه بكتب فلسفى مراجعه كند. نتيجة بتعلم فلسفه پرداختند و مسائل عرفانى را بسبك كتب اهل نظر تحرير نمودند. بهمين جهت، كثيرى از اصطلاحات فلاسفه را در كتب خود داخل نمودند و به مباحث عرفانى سر و صورت دادند و احياناً در تنظيم و ترتيب مسائل و ذكر پاره يى از اصطلاحات و برخى از مسائل، از اهل انظار و افكار متأثر شدند، ولى اساس افكار و ابحاث اهل سلوك حول قرآن مجيد و حقايق وارد از اهل عصمت و ولايت دور مى زند. بهمين جهت، از افكار اهل نظر ممتاز است؛ لذا بايزيد «رض» گويد: «إنّا آخذنا عُلومناً عَنِ الحي الذي لايَمُوت».

صوفیه از برای اثبات مطالب خود بنصوص قرآنی و اخبار نبوی و ولوی در جمیع موارد تمسک می کنند و ریشه و اساس فکر خود را در کلمات اهل تنزیل نشان می دهند. مواردی را که برخی از مستشرقین و بعضی از اهل عصر، مأخذ افکار عرفانی اسلامی قرار دادهاند، در کتاب و سنت، مآخذِ رساتر و کاملتر از برای افکار آنها می توان نشان داد. کلیهٔ فرق صوفیه جز عدهٔ نادر از معاندان اهل

میرزا هاشم از معققان و متفکران صاحب نظر در تصوف و عرفان می باشند و آثار آنها شاهد بر تسلط آنها بسسائل عرفانی است. این اعاظم چون در حکست نظری ترجیح بر قدماء دارند در تدو ین مبانی عرفا و تستطیبم و ترتیب مبانی کشفی مردمانی شایسته و قابل توجه می باشند و در سر و صورت دادن بمسائل عرفانی مهارت خاصی داشته ند. مقدّمهٔ چاپ اوّل

عصمت و طهارت مكاشفات خود را به خاتم ولايت محمديه على عليه السلام مستند مي داند وسرسلسلة آنان ائمة اطهارند.

مثل اينكه برخى گفته اند: صوفيه قول بوحدت وجود و قوس صعود و نزول و عشق را از فلسفة فلوطين گرفته اند. در حالتى كه وحدت وجود باين معنى كه يك اصل واحد و اصيل، مبد و جميع موجودات و تعينات و محيط بر كافة فعليات باشد مأخوذ از آياتى مثل «هوالاول والآخر والظاهر والباطن» و يا «ألا إنّهُمْ في مرية مِن ليقاء رَبَّهُم ألا إنَّه بكُلِ شيء مُحيط» و «أوَلَمْ يَكْف بِرَبَّك إنَّه بكلِ شي و شهيد»، و «هُوَ مَمَكُمْ أيْتما كُتْنُم»، و«نُحْنُ أَقْرَبُ إليه مِن حَبِّل الوَريد». و آثار و اخبارى نظير: «داخل في الاشياء لا بالممازجة و خارج عن الاشياء لا بالعباينة»، و«بينونته مع خلقه، بينونة صفة لا بينونة عزلة»، و «استتر بغير ستر مستور و احتجب بغير حجاب محجوب»، و «مارايت شيئاً إلا و رأيتُ اللَه قبله و بعده و معه و فيه و هوالذى في السماء إله و في الارض إله»، و كلام معجز نظام نبوى: «لو دليتم بحبل معراني الذى في السماء إله و في الارض إله»، و كلام معجز نظام نبوى: «لو دليتم بحبل مي بالذى في السماء إله و في الارض إله»، و كلام معجز نظام نبوى: «الو دليتم بحبل مي بالذى في السماء إله و في الارض إله»، و كلام معجز نظام نبوى: «الو دليتم بحبل

و يا قاعدة قوس صعود و نزول غير از مضمون و معناى كلام الهى در اين آيه از آيات بينات قرآن: «إنّا لِلَهِ وإنّا إليهِ راجِعون»، «ألّا وَإِلَى رَبّك المُنْتَهَى وَإِلَى رَبّك الرُّجْعىٰ» و ساير آيات و اخبار مشابه اين آيات نمى باشد. معناى آيه اين است: همة موجودات نـاشى از وجود حق ومتنزل از وجود مطلقند و عود همه آنها بسوى حق است، چون معناى رجوع و مراجعت، رفتن و برگشتن بجائى است كه رجوع كنننده قبلاً در آنجا بوده است. وقد اشتهر عنهم: «ان النهايات هى الرجوع الى البدايات». مسئلة هبوط آدم از بهشت و جنت بعالم ناسوت، همان مسئله قوس نزول است. و همچنين آيات و رواياتى كه دلالت بر عالم «ذرّ» مى نمايد، ناظر بهمين معنى است.

قول بـمـاوراءالطبيعه و وجود عالمي، ماوراي محسوسات، كه عالم ملائكه و طبقات مختلف آنها باشد، مدلول آيات و اخبار است.

برخی گمان کردهاند، که اصطلاح فناء در حق و بقاء باو، نیز مأخوذ از افکار

شرح مقذمة قيصرى

علماي مابق بر اسلام مى باشد و صوفيۀ اسلامى اين اصطلاح را از آنها گرفته اند در صورتى كه فناء در توحيد كه عبارت است از رجوع حقايق بغيب وجود و فناء در احديت وجود، مستشاد از جمله يى از آيات واخبار است؛ بخصوص اخبار و آيات واردۀ در حشر و قيام قيامت كبرى و فناء تمينات و زوال جهات امكانى، نظير آيۀ شريفۀ: «فَصَعِقَ مَنْ فِي السَمَاوَاتِ وَالأَرْضِ» و آيۀ متبركۀ «كُلُّ شِي ۽ فَان وَ يَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّك».

نگارنده جمله یی از این آیات و اخبار را در طی شرح بر فصل عاشر این مقدمهٔ قیصری، مربوط بعود مظاهر وجودی بحق نقل کرده ام. صوفیه این بحث را بنحو تفصیل بیان کرده اند. شیخ در فتوحات در این مسئله کاملتر از دیگران بحث کرده است. ملاصدرا در سفر نفس اسفار، در مباحث مر بوط بمعاد، کثیری از تحقیقات شیخ اکبر را نقل نموده و با موازین برهان وفق داده است. حقیر در مطاوی شرح بر فصوص و شرح بر این مقدمه، قسمتی از آن مطالب را نقل کرده و در رساله یی مستقل که در معاد جسمانی تألیف کرده، بیشتر متعرض کلمات شیخ اکبر، محیی الدین «قده» شده است.

فنبای در حق که همان زوال تعینات امکانی و خلقی ناشی از رجوع حقایق ممکنه بحق باشد، مستفاد از آیات قرآنیه و اخبار نبو یه و ولو یه است. این فناء از برای اهل عصمت و طهارت و خواص از عترت در این نشاه حاصل می شود، کما اینکه حضرت امیر «علیه السلام»، فرموده است: «لو کشف الغطاء ماازددت یقیناً» و خواجهٔ عالم «ص» فرموده است: «الآن قیامتی قائم». این قبیل از مآخذِ موجودِ در کتب اهل حدیث بمراتب روشن تر و مستدل تر از منقولات مبهمه و متشابهٔ از قدماست.

حقیر، ایامی که در حوزهٔ پر فیض قم موفق بتحصیل علوم اسلامی بود، مسائل مشکل علمی کتبی را که قرائت می نمود می نوشت. بهمین مناسبت در طی ده سال از ایام تحصیل را که بدروس عالیه اشتغال داشتم، مطالب زیاد و مفصلی در فلسفه و عرفان و فقه و اصول و کلام تهیه نمودم. کتبی را که در ایام اشتغال به تدریس فلسفه و عرفان اسلامی در دانشگاه مشهد چاپ و منتشر و یا آماده از برای مقلعة چاپ اؤل

انتشار نمودم، محصول و نتیجهٔ زحمات طاقت فرسای ایام پرفیض طلبگی است. ایامی که با عشق بیحد و نهایت و خلوص ایمان و عقیدت از برای کسب فیض به محضر اساتید عالیمقام که بعضی از آنها در قید حیات و برخی چهره بنقاب خاک کشیده اند، حاضر می شدم.

کسانی که از فلسفه و تصوف اطلاع کافی دارند و بحاق مسائل علمی مدون در کتب فلاسفه و عرفا رسیده اند، می دانند که تحریر و تألیف این قبیل از کتب، چه اندازه صرف وقت و دفت و مطالعه لازم دارد.

يرى الناس دهناً في قوارير صافياً 🦳 ولم يدرما يجرى على راس سنسم

نگارنده سالیان متمادی است که بمطالعهٔ فلسفه و تصوف اشتغال دارم. این کتاب و شرح مفصل بر «فصوص محیی الدین» بفارسی و شرح نسبهٔ مبسوط بر «نصوص قونیوی»، و چند رساله و کتاب دیگر از کارهائی است که در زمینه تصوف انجام دادهام و قسمت های زیادی از مشکلات «فتوحات مکیهٔ» محیی الدین را بطور متفرق شرح کردهام و آن را بنام مجموعه یی در عرفان بهمین زودیها منتشر خواهم نمود.

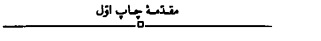
حقير بواسطهٔ علاقه ي زيادي كه به ترويج فلسفه و عرفان دارد، كتب خود را بفارس نوشته است. شايد اين معنى سبب شود كه طلاب اين قبيل از علوم، رغبت بيشترى بمطالعه و تحقيق و فراگرفتن آن پيدا نمايند. عرفان و تصوف واقعى رونق خود را از دست داده است. اساتيد و مدرسين اين علم يكى بعد از ديگرى رفتند. عده معدودى از آشنايان به فلسفه و تصوف اسلامى باقى ماندهاند. آنها هم از محملين سابق حوزه هاى تعليماتى قديمند. اگر چه فلسفه اسلامى خصوماً آراء و عقايد ملاصدراً در بعضى از حوزه هاي علوم قديمه رواج دارد و اگر موانعى حادث نشود، عدهيى از محصلان فعلى در آينده جاى اساتيد سابق را مى گيرند، اما تصوف و عرفان رنگ و بوش ندارد و متأسفانه رو بزوال است. در برنامه هاى برخى از دانشگاههاى كشور، فلسفه و عرفان اسلامى ديده مى شود و كتب فلسفى و شرح مقلئعة قيصرى

عرفانی جزء کتب درسی است<sup>۱</sup>؛ ولی محصلِ فارغ التحصیلِ ششم ادبی یا طبیعی و ریاضی، توانائی فراگرفتن این قبیل از غوامض علوم را ندارد و استادی هم که قدرت تدریس کتبِ تحقیقی فلسفه و عرفان را داشته باشد، بسیار کم و عزیزالوجودست.

بطور کلی در دستگاه فرهنگی ما از علم و فضیلت کمتر ترویچ می شود. در نظر اداره کنتدگان دستگاه، دانش و معارف این کشور، که سابقهٔ تمدن چند هزار ساله دارد، بین معلمی که شب و روز خود را صرف تحقیق نماید و دائماً به معلومات خود بیفزاید و استادی که متحمل کوچکترین ناراحتی در مقام تعلیم و تعلم نمی شود، عملاً چندان فرقی نیست. اینکه ممالک راقیه، برق آسا رو باستکمال است و مردم آن در جمیع شعب و فنون علمی موفق به ترقیات حیرت آور و بهت افزا شده اند، معلول تشویق فراوان مادی و معنوی است که از اهل تحقیق بعمل می آید.

راه ورود بمراکز علمی از برای کسانی که اهل علم و کمال و صاحب تحقیق و تدقیق و شایق بافزایش معلومات خود نیستند، باز نیست. محصلی که بدانشکده و سایر مراکز علمی می رود، غرضش از تحصیل، صرفاً تأمین زندگی نمی باشد. اگر جهات مادی در تحصیل ملاحظه شود، در قبال جهات معنوی ناچیز است.

۱. برزمامهی که از برای تدریس فلسفه در بعضی از دانشگاههای کشور تنظیم شده است، شکل خاصی دارد و طوری تنظیم شده است که کسی چیزی یاد نگیرد. طلاب مدارس قدیم در ابتدای تحصیل بقرائت صرف و نحومشغول می شوند، بعد از آگاهی و اطلاع از ادبیات عرب بتحصیل کتب منطق می پردازند، بعد از تحصیل یکدوره منطق و فراگرفتن قستی از صلوح فقه و اصول، شروع بقرائت کتب کلامی می نمایند، بعد از تحصیل اطلاعات کافی از علم کلام، شروع به قرائت به کتب فلسفی می نمایند، بعد از قرائت کتب اصفار و شفا، شروع بتحصیل تصوف علمی می نمایند. در و انشگاه، جمیع این علوم در عرض یکدیگر باید تدریس شود و بدیهی است که باین طریق شخص و ارد فلسفه و عرفان که حافظ میراث قدما باشد، از این محیط بیرون نمی آید. معلم بیچاره باید مسائل فلسفه را ندارد و از استماع کلمات فلسفی و عرفانی دچار حیرت و بهت می شود، القاء نماید. بودجه فلسفه را ندارد و از استماع کلمات فلسفی و عرفانی دچار حیرت و بهت می شود، القاء نماید. بودجه فلسفه را ندارد و از استماع کلمات فلسفی و عرفانی دچار حیرت و بهت می شود، القاء نماید. بودجه فلسفه را ندارد و از استماع کلمات فلسفی و عرفانی دچار حیرت و بهت می شود، القاء نماید. بودجه منگینی مصرف می شود و نتجه گرفته نمی شود.



بهمین جهت محیط علمی آنها دائماً در ترقی و استکمال است.

کشور عزیز ما سالیان دراز و قرون متمادی است که مرکز تدریس و تحصیل و تعلیم و تعلم علوم الهی و فلسفه و عرفان اسلامی است. دانشمندان و متفکران و اساتید محقق و بزرگ ایرانی در این رشته ها کتابها و مصنفات با ارزش از خود بیادگار گذاشته اند. با کمال تأسف باید اذعان نمود، که مدتها است علوم فلسفه و تصوف در ایران رو بضعف می رود. در این عصر متخصص در این فنون نادرالوجود است. اغلب کسانی که داعیۀ تخصص و تمهر در عرفان و فلسفه دارند، بوئی از علم توحید و حکمت الهی بمشام جان آنها نرسیده و خود را با یک مشت را مرعوب و یا مجذوب می نماید، چیزی از حاق مسائل علمی و مبانیِ غامض و عمیق فلسفه و عرفان نمی دانند و با الفاظ بازی می کنند.<sup>۱</sup>

«جذب ممع است ارکسی را خوش لبی است»

علم توحید و فلسفة الهی در نهایت غموض و دشواری است. اکثر افاضل و دانشمندان هم در قسمتی از غوامض علوم الهیه مصداق: «اختلط الحابل بالنابل»اند. باید سالیان دراز کمرهمت بر بست و در پیشگاه اساتید وارد با کمال احترام، و خضوع و خشوع بفراگرفتن این علم مشغول شد و سالهای متمادی بتحقیق و تتبع و مباحثه و مطالعهٔ کتب مدونهٔ در فلسفه الهی وعلم مکاشفه و توحید پرداخت و از خرمن فیض اعلام این فن بهره ور شد.

احاطهٔ به عوفان علمی و تخصص در کتب مدونهٔ این فن، بسیار مشکل است. کسسی که عهدهدار تـدریـس کـتـب تـحقیقی عرفان علمی مثل: مغتاح الغیب و مصباح الانس و تمهیدالقواعد و فتوحات مکیه و فصوص محیی الدین و غیر اینها از

۱. مراد ما از تصوف و عرفان، حقایق مأخوذهٔ از کتاب و منت از طریقهٔ ذوق و ریاضات و مکاشفات. است، ته تصوفي كه امروز معمول و مرسوم است.

شرح مقلعة فيصرى

کتب تحقیقی باشد، در این عصر نادرالوجود است، اگریکی یا دو نفر وارد در مسائل این کتب پیدا شود، بواسطهٔ موانمی که در محیط وجود دارد و بواسطهٔ فقدان شهامت و وارستگی و از خودگذشتگی و بالجمله علم دوستی در صراط تدریس کتب مذکور نیستند، چه بسا از آگاهی و دانائی باین قبیل از مصنفات اظهار بی اطلاعی می نمایند.

برای آینده بسیار نزدیکی باید طالبان فلسفه و تصوف شرقی و اسلامی برای فراگرفشن اولیات این علوم، بخارج از این کشور مسافرت کنند. ما مردم این صرزمین خود را مهیا کرده ایم که همیشه بمفاخر گذشتهٔ خود ببالیم. شاید بهترین دلیل بر انحطاط قوم و ملتی افتخار بر گذشتگان باشد، بدون آنکه درصدد ایجاد امشال مردانی دانشمند و بزرگ از دست رفته و بوجود آوردن محیط مناسب از برای پیدایش موجیات افتخارات ماضی باشند.<sup>۱</sup>

جوانان مستعدی که با مشکلات فراوان و زحمات طاقت فرما در ممالک مترقی تحصیل نموده اند و موفق بکسب فضائل و تحصیلات عالیه شده اند، بعد از مراجعت بکشور خود اگر خیال ورود بمراکز آموزشی را داشته باشند، مواجه با صدها موانع می شوند. بهمین جهات در محیط علمی ما اشخاصی صاحب نظر و محقق پرورش نمی یانبد و روح ابتکار و تحقیق در این محیط ضعیف است. اساتیدی در محیط علمی ما موجودند که یک جزوه چهل یا پنجاه صفحه یی را یک قرن تدریس می کنند و شاید این جزوه را خود تمیه ننموده باشند. اگر این قبیل از استادان، نوشتهٔ خود را گم کننده، قادر به برگذار نمودن یک جلسه تدریس

١. در حوزه های تعليماتی قديم که آمونتن فلسفه و حکمت الهی و عرفان و تصوف بسيار مشکل بوده است، از قديم الايام باين قبيل از علوم به نظر بی اعتنائی و انکار نگاه می نمودند و محصلين و مدرمان اين علم در تقيه بسر می بردند، خصوصاً علم عرفان که تحصيل آن بسيار مشکل بوده است و دراين عصر که تعصبات خشک و بی اسامی، قدری ضعيف شده است، نيز قسمتی از مشکلات باقی مانده است. کشيری از علمای ظاهر که دارای نفوذ بوده اند، کتب فلسفه و عرفان را از کتب ضلال می دانستند. مهمترين علت عدم پيشرفت اين علوم همين معنی بوده و می باشد. عدم آزادی استاد ماهر اين فنون و همچنين محصلان علوم حقلی *ا* سبب شد که علوم الهی و فلسفه و بروال برود. مقدّمهٔ چاپ اوّل

نیستند. گمان نشود ما مدعی هستیم که استاد محقق نداریم، استادان و دانشیاران متضلع در جمیع شعب علمی داریم که دائماً بمعلومات خود می افزایند و منشأ خدمات ارزنده بی هستند و محصلین جدی و ساعی بوجود آنها دلگرمند، ولی این استادان در اقلیت واقع شدهاند. محیط علمی وقتی بوجود می آید که اکشریت با محققان و دانشمندان متضلع باشد و محیط، خودبخود اشخاص نالایق را از خود دور کند. باین نکته نیز اعتراف داریم که بحمدالله تعالی و منه، جنبش و تحرک قهری بتدریج در مراکز علمی ما نیز شروع شده است. کم و بیش، کتب تحقیقی در رشته های مختلف بچشم می خورد و عشق و علاقهٔ کامل در برخی از دانشمندان بتألیف و تصنیف دیده می شود.

این مقدمه مشتمل بر دوازده فصل است، که مصنف علامه در هریک از فصول، مسائل مهمی از تصوف را به بیانی شیوا و رسا تحقیق نموده است. این دوازده فصل حاوی مشکلاتِ مسائل علم عرفان است، که فهم مطالب اصل فصوص بر آن توقف دارد. در کمتر کتابی مسائل کلی عرفانی باین منظمی و مرتبی تحریر شده است. احاطهٔ قیصری بر مبانی عرفانی و تضلع او در این مباحث از این مقدمه پیداست.

اگر کسی باین مقدمه تسلط داشته باشد، فهم مطالب فصوص از برای او آسان می شود. ولی بعقیدهٔ نگارنده، قسمتی از فصوص را هم باید پیش استاد قرائت کرد. برخی از مسائل مهم عرفانی مثل تناکح اسماء و چند مسئله دیگر را قیصری در مقدمه بیان نکرده است، ولی در شرح بر فصوص به تبع متن این بحث را هم بیان کرده است. ما در شرح براین مقدمه بعد از تفحص تام در فصوص محیی الدین، برخی از مباحث مهم را که قیصری در مقدمه بیان نکرده است، بیان نموده ایم و مفصلاً مشکلات آن را واضح نموده ایم.

قیصری، مسئله علم واجب را بطور کامل تحقیق نکرده و متعرض بعضی از تحقیقاتِ مربوط بعلم واجب نشده است. حقیر این مسئله را بر طبق قواعد عرفان و مبانی حکمت متعالیه، بیان و مشکلات آن را روشن نموده است. قیصری قسمتی شرح مقلعة قيصرى

از مطالب نفیس ولایت کلیه را باهمال برگذار نموده است. ما آن را مشروحاً بیان کرده ایـم و شـاید برطبق قواعد اهل ذوق و شهود و کشف مطابقاً للبراهین المقلیه، کسی باین تفصیل متعرض مسئلهٔ ولایت کلیه نشده است.

حقیر، مصمم بود شرح بر فصوص را مقدم بر این مقدمه چاپ و منتشر کند، استاد علامه و محقق جامع معقول و منقول، عارف بارع کامل ر بانی، چناب آقای جلال الدین همایی، استاد عالیقدر دانشگاه تهران، صلاح دانستند مقدمة قیصری را با شرح کامل و مبسوط، قبل از شرح بر فصوص منتشر کنم. امر ایشان را امتثال کردم و این شرح را اکنون بطبع می رسانم بعد از انتشار این شرح، شرح خود بر فصوص را در دسترس اهل دانش و ذوق قرار خواهم داد.

علت تقدم طريقه اشراق وتصوف برطريقة برهان

بحسب براهین متعدد و نصوص و ظواهر واردهٔ از شرع مقدس، نوع انسان بواسطهٔ ادراک مخصوص بر سایر موجودات برتری دارد، و جوهر ذات انسان از منخ جوهر مادی نیست، بهمین مناسبت انسان بعد از بوار بدن و اضمحلال و فنای قوای جسمانی و مادی، جوهری است باقی و دائمی. حیوانات نیز باعتبار جوهر ذات تجرد دارند، ولی تجرد آنها غیر از تجرد انسان است و جوهر وجود آنها استعداد پیمودن طرق ملکوتی و سماوی را ندارند و متمایل بشهوات و جهات مادی است.

اونه بیندجزکه اصطبل و علف که زشقاوت غافل است و از شرف

متعلق ارادهٔ حیوان و همچنین آن عده از افراد انسان که انغمار در شهوات دارند، صور حسبه است و قوهٔ واهمهٔ آنها اگرچه تمایل بادراک معانی دارد، ولی ادراک معانی موجود در محسوسات را طلب نماید. لذا حیوان قدرت تعقل ملکوت وجود و حقایق سِعی احاطی انبساطی را ندارد و انسان است که ارادهاش تعلق بحقایق غیبی سِعی می گیرد. اگرچه ارادهٔ انسان باعتبار جنبهٔ حیوانی و ادراکات مخصوص بعالم حیوان، دارای ارادهٔ مخصوص بافق حیوان که ناشی از توهم و تخیل و احساس می باشد. آن دسته از افراد انسان که انغمار در افق عالم حیوانی دارند، از ادراکات خـاص انسانی محرومند و ارادهٔ عقلی را فاقد می باشند؛ زیرا مسلم است که حس حیوانی، راهی بملکوت اعلیٰ ندارد.

گر بدیدی حس حیوان شاہ را پس بدیدی گاو و خر اللہ را

لطیف روحانی انسان، که حصول آن بعد از طي درجات حیوانی و ورود در افـق اعـلای انـسان حاصل می شود، بملکوت اعلی اتصال دارد. این لطیفه مبرا از شهوت و غضب و حرص و تمایل بمعاصی است.

نیست اقدر عنصرش حرص وهوی 🦳 نبور مبطبلیق زنبده از عبشق خدا

انسان از برای نیل به عالم حق و حقیقت و ملکوت وجود، که مقام بهجت انبساط حق باشد، دو راه دارد، یکی راه ظاهر و دیگری راه باطن.

پیمودن طریق ظاهر، که طریق اهل نظر و برهان باشد، نسبتاً آسان است. انسان می تواند از طریق متعدد، برهان بر وجود حقیقت حق اقامه نماید. هر عاقلی قدرت بر این معنی دارد، اگر چه در ادراکات اهل نظر هم تفاوت زیاد است.

راه استدلال بطور مسلم مقدم بر راه باطن است. انسان باید عالم بطریق و موازین طریق باشد، اهل باطن که طریق رسیدن بحق و اتصال بوجود مطلق است به پیماید، چون راه ظاهر و طریق اهل نظر، راهی است که بوسیلهٔ آن انسان آگاهی بحق پیدا می کند، ولی بواسطهٔ راه باطن بحق می رسد.انبیاءعلیهم. السلام، مأمور ارائهٔ این طریقند که طریق دشوار و صعب المنال است.

حقیقت تصوف، همان سلوک راه باطن است و غایت آن وصول به عین وجود و فناء در حق است. نماینده این راه، حق تعالی است و انبیاء را از برای دعوت افراد انسان بعین جمع و وجود بعث نموده است و منزل حقیقی سالک، آخرین منزل طریق است که فنای در توحید و بقاء بحق باشد. سلوک این منزل فرع بر سلوک ظاهر و متوقف بر آن می باشد، چون باطن، مسبوق بظاهر است. لذا شرح متدتمة فيصرى

محققان صوفیه گفته اند: پیش از استحکام طریق نظر و علم حکمت و کلام، طی طریق باطن امکان ندارد و تا شخص، عالم بموازین طریق نباشد، طی طریق میسر نگردد.

بنابراین، عارف و صوفی نخست باید یا حکیم باشد یا متکلم. بدون استکمال طریقهٔ نظر، انسان بجائی نمی رسد، هیچ فرقی بین حکیم اشراقی و صوفی و عارف نیست. حکیم اشراقی در مقابل حکیم مشایی، و تصوف در مقابل تکلم است وطریق اشراق ـ نیز طریق سلوک باطن است. اشخاصی که در طریقهٔ نظر و تکلم کامل نیستند و از موازین و طرق بحق، جاهلند و خود را صوفی و عارف نام نهاده اند، شیّاد و صیّادِ مردم ساده لوح، و عوام فریبند، و از جواب ساده ترین مسائل نظری عاجزند. در عصر ما و در آعصار سابق جماعت زیادی بوده و هستند که از بدیمپیات علم نظر بی اطلاعند و خود را شیخ وقت و قطب زمان می دانند.<sup>۱</sup>

بدون شک، طریقی که انسان را بحق می رساند، مقدم بر طریقه یی است که انسان را بحق و واقع آگاه و عالم می نماید. مشاهده جمال حق و معبود مطلق بعین قلب و رؤیت حقایق و ملکوت عالم وجود و عوالم غیبی و حقیقت بهشت و مراتب آن بچشم دل؛ مطلوب انبیاء و آولیاء است, کسی که در شهود حقایق عاجز است، متوسل بحکمت و کلام می شود و در مدرکاتِ حاصل از این دو متوقف می گردد و بطرف حق مهاجرت نمی نماید، در عتبهٔ بابِ عالَم ماده و جهان حیوان می ماند و بدرک روح معلومات که کشف حقایق باشد نمی رسد.

فرق بین مدرکاتِ علمای رسوم و اصحاب بحث و حکمت نظری، و اصحاب مکاشفه و واقفان باسرار وجود، بشدت و ضعف است. باین معنی که علمای رسوم، حقایق را در پرده و حجاب می بینند، یعنی بمدرکات خود یقین دارند، ولی در پرده و حجاب، اهل کشف حقایق را بی پرده می بینند، یعنی بحاق و حقیقت

۱ . جمعمی از قلندران عامی که نام خود را صوفی گذاشته اند و بآداب و سنن شرع بی اعتنا می باشند و دشمین فضیائل و کسیالاتند و متأدبین بآداب و سنن شرع را بیاد تسیخر می گیرند موجبات بدنامی تصوف واقعی را فراهم کرده اند. مقلمهٔ چاپ اوّل

معلوم پی می برند. سعادت حقیقی را انبیاء همین معنی می دانند، لذا از سید اولياء و قطب الموحدين «عليه السلام»، نقل شده است: «لوكشف الغطاء لما ازددت بقيناً».

حقايق عالم، وقتى مكشوف مى گردد كه نسب اعتباريه بين خالق و مخلوق مسلوب گردد و گرد و غبار غیریت از میان برخیزد، پرده های غیریت و استار ناشی از وهم و خیال که مانع شهود جمال مطلق باشد، از نظر سالک مرتفع گردد و آنیچه دیدنی است ظاهر گردد. از جمله اغیار، وجود مجازی خود سالک است که درحق او گفت:

«وُجِودُك ذنبٌ لايْقاسُ به ذَنْبٌ» و نعم ما قيل:

أفبرس تنجبتكام حمار سوف تىرى إذا انجلى غبار خوشادمي كه از اين چهره پرده برفكنم حجاب چهرهٔ جان می شود غبارتنم در قرآن كريم وارد شده است: «الَّذين جاهَدُوا فِينَا لَتَهْدِينَهم سُبُلَنا» وفيه أيضاً: «إِتَّقُواالله بُعَلَّمُكُم الله».

مؤدای براهین عقلیه، با نتیجه، مشاهدات سلاک باطن، تباین وجودی ندارند، بلكه فرق آنها بشدت وضعف است و معلوم بكشف، همان معلوم بقوة برهانست، تفاوت در جلاء و خفاء است.

نىمى شود چيزى بىمكاشىفە معلوم گردد، مگر آنكە قبلاً با برھان، واضح و آشکبار شود و حکم بصحت کشف، موقوف بصحت برهان است و کدال حقیقی از آراستگی ظاهر و باطن، حصول بیوندد. مکاشف محقق، باید واقف از مؤدیات براهين عقلي باشد. كما اينكه عظماي از متصوفة اسلامي مثل محيى الدين و صدرالدين قونيوي و جمال الدين كاشي و قيصري و عزائدين كاشي، آشنائي، بلكه مهارت کامل در علم کلام و حکمت نظری داشته اند و بحایق وارده در کتاب و سنست و طرق و موازین حق و حقیقت تسلط کامل داشته اند و باین معنی تصریح کرده اند. ۱

۱ . انبياء عليهم السلام و مقربان و ݣُمَّل از عترت قديسين، از اين قاعده خارجند و باعتبار آنكه مستكفى

شرح مقتلمة فيصرى

بدون شک، طریقة متصوفه و اهل کشف باین معنائی که ذکر شد، ترجیح بر طریقة اهل نظر دارد. لذا کلمات عرفا در اسرار راجعه به مبدء و معاد، دلپذیرتر از مبائی کلمات حکماء و طریقة انبیاء عظام و اثمه کرام است و همین طریقة قویمه است که حقایق آن، فوق مدرکات عقل و مؤدای براهین علمای رسمی و اهل نظر است، و اعمال صالحه و عبادات و مجاهدات شرعیه یک رکن اساسی این طریقه است و ایمان حقیقی از کمال قوهٔ نظری و علمی حاصل می شود. همان قوهٔ علمی یعنی حکمت علمی، مانع عبور انسان از استار و حجب مفاهیم و صور علمی است. سالک طریق برهان صرف، مراتب طول و عرض عالم وجود را یکی بعد از دیگری اثبات می نماید، تا بمرکز اصلی، علم پیدانماید.

ولى سالك مكاشف، مراتب وجودى را بحكم آنكه وجودات امكانيه سراب وجود حق و ثانية مايراه الاحولند، يكى بعد از ديگرى نفى مى كند تا بوجود باقى يعد از فناء كل شىء يى ببرد و دائماً در لذت مشاهدة حق مستغرق است و انبياء و اولياء مردم را باين مقام دعوت كرده اند: «إنَّ الّذين آمَنُوا وَعَيلُوا الصالحاتِ يَهْدِيَهِمْ رَبُهُمْ»، ولذا قال الخليل: «وَجَهتُ وَجْهي لِلذي فَظَر السّماواتِ وَالأَرضَ»، فِي الصحيفة الملكوتية: «و إنَّ إلى رَبَّك المُئتَهى» و «إنَّ الذي رَبَّك الرُجعىٰ»، «يا أيَّها الانسان إلى كَادِحُ إلى رَبَّك كَدحاً فَمُلاقيه»، «يا أيتُها النفْسُ المُعمَيتَة إرْجعى إلى رَبَّك كَادِحُ إلى رَبَّك كَدحاً فَمُلاقيه»، «يا أيتُها النفْسُ المُعمَيتَة إرْجعى إلى رَبَّك راضية». همين اندازه براى اثبات منظور ما كافى است. تفصيل آن در اين شرح بيان شده است.

کسانی که انکار بر اهل توحید دارند، از حقیقت آنچه که ذکر کردیم غفلت دارند و جهل آنها را در حجاب خود مستور نموده است و در قید اوهام خود مسجونند، ۱ ارباب متفرق را بر حق واحد قهار ترجیح داده اند و دائماً محبوس در پرده های اوهام و تخیلات خود می باشند و تفریط در جنب حق آن ها را هلاک کرده است.

◄ بالفاتند، بصرف مشاهدة آفاق و انفس از ظاهر وجود بباطن آن رجوع مى تمايند، و يک شبه راه صدساله را مى پيمايند. در مواضع متعدد اين کتاب اين معنى را روشن نموده ايم. ١. ولعله اشار الى ما في القرآن الكريم: «يا صاحبى المجن، أار باب متفرقون خير أم الله الواحدالقهار». مقدّمهٔ چاپ اوّل

نهفته معنى نازک بسي است درخط يار 🦳 تو فهم آن نکني اي اديب من دانم

رسم نگارنده در تألیف و تصنیف این است که بیک قلم، مطالب مرکوز ذهنی خود را تحریر می کنم و همان نوشتهٔ اول را می دهم به مطبعه. مطالبی را که می نویسم، فقط در غلط گیری مطبعه برای دفعه دوم مرور می کنم. اگر در برخی از موارد عبارت رسا نیست و پیچیدگی دارد از صاحبان دانش معذرت می خواهم. مطالب موجود در این مقدمه در دوازده فصل از این قرار است:

فصل اقل: در وجود است. قیصری از چند طریق اثبات نموده است که اصل وجود، حقیقتِ حق تعالی است. عرفای متأخرین از اصل وجود مطلق، تعبیر به وجود لابشرط مقسمی و مطلق عاری از قید، اطلاق نموده اند. ظهور اطلاقی این وجود، منشأ تعین و تحقق جمیع حقایق است که از آن حقایق تمبیر باثر حق و وجود مقید و بشرط لا و از فعل اطلاقی و ظهور انبساطی حق بوجود مطلق و لابشرط تعبیر کرده اند.

قسمت مهمی از مباحث الهیّات بمعنای اخص، از قبیل اثبات واجب و صفات کمالیهٔ حق و بیان اطلاقات حقیقت وجود نسبت بقیود و تعینات ناشی از تنزل وجود در مظاهر خلقی و کمالات لازم حقایق وجودی، در این فصل بیان شده است. نگارنده جمیع این مباحث را با طریقهٔ اهل نظر تطبیق و مباحث مز بور را بر طبق مسلک حکمت متعالیه بیان کردهام.

فصل ثانی: در اسماء و صفات حق و تجلیات وجود مطلق از مظاهر خلقی، و بیان صفات ایجابی و سلبی و جلالی و جمالی، و بیان مفاتیح غیب و شهادت از اسماء الهیه،و بیان وجوه فرق بین اسماء ذات و صفات و افعال، و بیان وجود فرق بین اسماء مستأثره و کیفیت تولید اسماء جزئیه از اسماء کلیه، و کیفیت حکومت اسماء بر مظاهر خلقی و سِر دوام دولت و حکومت برخی از اسماء و انقطاع احکام برخی دیگر از اسماء می باشد. شرح مقذمة قيصرى

در این فصل، قیصری نحوهٔ حکومت اسمِ ظاهر و اسم باطن و کیفیت مظهریت طبایع کلیه،نسبت باسماء ونحوهٔ ظهور اسماء در اعیان و کیفیت ظهور اعیان ثابته در مظاهر خلقی را بیان نموده است و همچنین در این فصل نحوهٔ تعلق علم حق بحقایق و کیفیت علم تفصیلی حق نسبت باعیان را بیان کرده است.<sup>۱</sup>

فصل سوم: در این فصل، مباحث نفیسی از عرفان و تصوف: بیان انطواء مظاهر اسمائیه و اعیان ثابته و ماهیات امکانیه و نحوهٔ تحقق اسماء و اعیان و مظاهر خلقی در مقام ذات وجود، و نحوهٔ ظهور این حقایق از مقام ذات در احدیت و واحدیت، مقام خلق و ایجاد و کیفیت ظهور حقایق از مقام باطن وجود بصورت عقلی اجمالی، و ظهور در واحدیت و عالم تقدیر بظهور تفصیلی، و کیفیت ظهور حق در ملابس اعیان و اسماء و صفات، و بیان احکام وجود در مقام ظهور و خفاء و کیفیت مجعولیت، و بیان اعتبارات اعیان نسبت بظهور در مواطن و مظاهر، و بیان استنداد اسماء به حضرت جمع وجود و تقریر این معنی که اعیان ثابته و ماهیات بحسب واقع ونفس الامر، وجودات خاصهٔ علمیه هستند و هیچ حقیقتی از داثرهٔ نور وجود خارج نیست، باعباراتی عالمانه بیان نموده است.<sup>1</sup>

مصنف علامه، در این فصل بیان کرده است که برگشت اعیان باعتبار تعیینات عدمیه، لازم ماهیاتِ امکانی بعدم است، اگرچه باعتبار حقیقت و ظهور اسمائی داخل در اصل وجودند. در این مسئله استناد بکلام حضرت خانم الاولیاء علی علیه السلام: (الحقیقة صحوالمعلوم و محوالموهوم) نموده است.<sup>۳</sup>

- ۱ . ما در این فصل اقوال اهل تحقیق را در علم باری به بیان کافی و مشروح نقل و مسلک اهل تحقیق را مبرهن ساخته ایم قیصری در این فصل به برخی از اتباع مشاء در علم حق مناقشه نموده است.
- ۲ . ما این مطلب را بر طبق نظریهٔ اهل نظر و برهان نیز تقریر نموده ایم و کلمات صاحب اسفار را در این بحث نقل کرده ایم.

مقلمة چاپ اوّل

فصل چهارم: در حقیقت جواهر و عرض بطریقهٔ اهل توحید و نحوهٔ تجلی حق بحسب ذات در جواهر و بحسب صفات و اسماء در اعراض است. جوهر حاکمی از ذات و آعراض حاکی از اسماء وصفات حق است.

مصنف در این فصل، در حقیقت جوهر و عرض بطریقهٔ اهل نطر و کشف بحث کرده است. بمناسبت جهات مشترکه بین ذات حق و حقیقت جوهر، اعتباراتی که وجود در تعینات بخود می گیرد و هچنین تعیناتی که جوهر باعتبار عموم وسعه و اطلاق و کلیت قبول می نماید و مناسبت بین این دو، مطالب نفیسی را بیان کرده است. و بمناسبت مقام در ضمن «تذنیب» در مواد ثلاث: وجوب و امکان و امتناع بطریقهٔ اهل کشف و برهان، نیز سخن گفته است و بطور مختصر در خاتمهٔ بحث خود در این مقام در تعین و فرق آن با تمیز و تشخص بحث کرده است.<sup>1</sup>

فصل بنجم: در بيان كليّات از عوالم و حضرات خمس كه وجود را محصور در اين مراتب مى نمايد مى باشد. اين بحث را حكما بطرز ديگر در كتب خود بيان كرده، و موجودات راتقسيم بواجب وممكن وممكن راتقسيم بجواهر و عرض، مجرد و مادى نموده اند. مجردات منحصر در عقول و نفوس و عالم مثالند. حق در مرتبة اول از واقع تحقق دارد كه از وعاي وجود حق تعبير بسرمد نموده اند: «لان نسبة الثابت الى الثابت عبارة عن السرمد». مرتبة متأخر از حق و مقدم بر ساير موجودات مرتبة وجود عقول طولى و عرضى است كه از وعاء و مرتبه و امتداد اين حقايق تعبير بدهر

두 بیان مقامات و مراتب بآن استدلال کرده اند، کلمات مختصر مولی الموالی در این سئوال مشحون از حقايق است. هر دو عالم چیست عکس حال او «در بیان ناید جمال حال او صدرالمتالهین در اسفار، «فصول عرفانی علت و معلول» بهمین طریقه بحث کرده است و از کلمات قیمبری متأثر شده است. مطالب این فصل از ص۲۳۵ تا ص۲۶۹ می باشد.

شرح مقتمة قيصرى

نسوده اند. این عالم، روح عوالم برزخی و مادی است. مرتبهٔ متأخر از این عالم، عالم برزخ است که صورت عالم عقول و باطن عالم ماده و اجسام می باشد. تاریخ است که صورت عالم مقول و باطن عالم ماده و اجسام می باشد.

مقام نازل تام وجود، عالم ماده و اجسام و تغير و زوال و دثور و عالم حركات و متخيرات و سيالات مى باشد، كه از آن عالم، حكما تعبير بعاليم زمان كرده اند: «نسبة المتغير الى الثابت دهر و نسبة المتغير الى المتغير زمان».

حکمای عظام، مقام احدیت و واحدیت را همان ذات واجب می دانند و این دو اعتبار را در یک وجود متمحض می دانند، ولی عرفا مرتبۀ احدیت و واحدیت را از تحینات خارج از مقام خلق و داخل در مقام تقدیر وعلم می دانند، لذا مقام ذات را که از آن بغیب مطلق و غیب الفیوب تعبیر کرده اند، یکی از حضرات و حضرت علم را که مقام واحدیت باشد، یکی دیگر از حضرات الهیه، و عالم عقول و مثال و عالم ماده را مه حضرت دیگر از حضرات خمسه الهیه دانسته اند.

انسان کامل ختمی محمدی را که جامع جمیع مراتب وجودی از مقام فنای او در احدیت و ظهور او در مقام واحدیت و تجلی او در صورت عقول و نفوس و بروز او در حقایق برزخی و ظهور او در عالم اجسام، چه در قوس صعود و چه در قوس نزول ۱ می باشد، یکی از حضرات الهیه می دانند، چون در انسان کامل دو معراج قائلند، قوس صعود و نزول، وجود تابع و لازم این دو است.

تسنزل انسان را از مقام غیب و مقام تعین اول تا هیولای اولی و حقیقت مستقر در رحم، محراج ترکیب و لیالی قدر و ایام ر بوبیه و صعود از مقام هیولای اولی تا فساء فی الله را قوس صعود و معراج تحلیل و یوم المهی:«الذی هو کخمسین الف سنة مما تعدون»،نامیدهاند.<sup>۷</sup>

۲ . چون حقیقت معمدیه، باعتبار تنزل از مقام واحدیت، متجلی بصورت موجودات، یکی بعد از دیگری می شود تا تعین و استقرار در رحم پیدا نماید، از آن تعبیر بمعراج تحلیل می نمایند. از مقام خلق، صمود نموده و مراتب وجودی را یکی بعد از دیگری در مقام صعود طی نموده تا بمقام فنای در واحدیت می رمد.

. قوس نزولی حقیقت احمدیه «ص»، را معراج تحلیل باین اعتبار نامیده اند که در مقام نزول از مرتبه تعالیه بعقام نازل، سبب کمالات وجودی منتثر در حقایق ممکنات می شود، تا بمقام نازل می رمد، --- مقدمة چاپ اوّل

بنابراین حضرات خمس همان مراتب وجودی است که حکمای الهی «قدست اسرارهم» از آن تعبیر بمقام سرمد و دهر و زمان و اهل الله بعضرات خمسه الهیه و باعتباری حضرات مته کردهاند، بلحاظ آنکه انسان کامل جامع جمیع این مراتب است.

با این فرق که اهل الله «رضی الله عنهم»، آخرین سیر صعودی انسان را مقام او ادنی و حضرت احدیت وجود و فناء در مقام اطلاق هستی و بقاء باو می دانند. و حکما، مقام استکمال انسان را تا مقام عقل اول دانسته اند، «و بینهما فرقان عظیم» و اِلی هذا اشار من قال:

فىرشت گىرچە دارد قرب درگاه نىگىنىچىد در مقام«لى معالله»

قیصری در این فصل، نحوهٔ ظهور حقایق را از تجلی انسان کامل و وجوه فرق بین کلام و کتاب را بمالامزید علیه بیان کرده است. یکی از مباحث مهم این فصل تحقیق در بیان نسبت روح اعظم انسانی و مراتب وجودی از عقل اول تا آخرین مراتب نازل وجود و بیان وجوه فرق بین علم فعلی و انفعالی است. این فصل دارای مباحث غامض است، که ما آنرا روشن نموده ایم و از خود

تحقیقاتی در رفع ابهام و اجمال از این قبیل مباحث نموده ایم. <sup>۱</sup>

فصل ششم: این مقدمه در بیان عالم مثال و تحقیق در مراتب برزخ و بیان وجوه فرق بیس برزخ نزولی و صعودی است. وجود در مقام تنزل از حق و مقام رجوع بحق، بسحکم: «الـنـهایات هی الرجوع الی البدایات»، دائرهٔ کاملی را تشکیل

سیسی تنزل او بصورت هیولای اولی است، ولی در مقام صعود، فعلیت بر فعلیت می افزاید. با اینکه آخرین تنزل او بصورت هیولای اولی است، ولی در مقام صعود، فعلیت بر فعلیت می افزاید. با اینکه وجود واحد است، باعتبار سعة اطلاقی همهٔ کمالات حقایق را واجد و کانه همه موجودات، ابعاض و اجزاء وجود او می باشند. ما در شرح و بسط اسفار ار بمه این مطلب را مسبوطاً شرح دادیم. ۱. قیصری، این مباحث را محققانه و حتی الامکان مباحث کشنی را با براهین عقلیه و افکار اهل انتظار تطبیق نصوده است. بیان این مطالب و تصرفات در این مباحث، حاکی از احاطة قیصری بعسائل

چکمیه و افکار اهل نظر امت. قیصری بر افکار شیخ رئیس تسلط کامل داشته است.

شرح مقذمة فيصرى

می دهد، چون رجوع موجودات باصل وجود، بر طبق نزول است، ولی صعود، عکس نزول می باشد. از آنجاثیکه تکرار در تجلی محال است، وجود از همان مجرائی که تنزل نموده صعود نمی نماید. در نزول از عقل شروع نموده، بماده ختم می شود، ولی در صعود از ماده شروع نموده بعقل ختم می گردد: «الوجود یتنزل من الاشرف فالاشرف و ینتهی الی مالااخس منه و یتصاعد متدرجاً الی ان ینتهی الی مالااشرف منه».

ما براهیین متعدد عقلی بر تجرد عالم مثال و برزخ صعودی و نزولی اقامه نموده ایم. قیصری، در اثبات تجرد مراتب برزخی بکلمات صادره از شرع مقدس و بیانات اهل مکاشفه، استدلال می نماید. حکمای مشاء براهین بر امتناع وجود مشالی اقامه نموده اند. ما ادلهٔ آنها را ابطال، و برهان بر وجود عالم برزخ و لزوم عالم بین العالمین و عالم مثال اقامه نموده ایم.

قیصری، عالم برزخ را ظلالات و اشعاتِ عالم عقل، و عالم ماده را آیت و سایه و مرتب نازلهٔ عالم مشال می داند. علاوه بر این مباحث، اقسام کشف مخصوص بعالم مشال را بنحو اتم تقریر کرده است. این قسم از حقایق را از فتوحات شیخ اکبر و مفتاح قونیوی«قدهما» اخذ نموده است.

شیخ اکبر در بیان و تحقیق و تقریر کامل و دقیق این قبیل از مباحث متفرد است. شیخ اشراق نیز در اواخر حکمت اشراق، اقسام حقایق و وجدانات اهل مکاشفه را که مبتنی بر وجود عالم برزخ است، بطور نسبة مبسوط تقریر کرده است. صدرالمت الهین در حواشی حکمتِ اشراق این مباحث را کامل تر از شیخ اشراق و شارح حکمت الاشراق، علامة شیرازی تحقیق نموده است، و بیانات اهل کشف را با براهین عقلی مبرهن و در کتب خود بین آنها تطبیق کرده است.<sup>۱</sup> یکی از مباحث مهم این فصل بیان موازین کشف صحیح از کشف و شهود

۱ . تسحقیقات ها، در پیرامون عالم مثال خود رساله بی کامل و مستقل است، که حاوی مهمترین مباحث مشال و بروخ می باشد. رساله بی مهسوط در عالم مثال تألیف نموده ایم که یزودی منتشر خواهد شد. ملاصدرا در تطبیق مسائل کشفی با براهین حقلی نظیر ندارد و در این جهت مهارت عجیبی دارد. مقلمة چاپ اوّل

فاسد است. مااین بحث را بنحوکامل تقریر کرده ایم و بکلمات شیخ اکبر و تلمیذ عظیم الشان او صدر قونیوی استدلال کرده ایم.

فصل هفتم: این مقدمه مشتمل است بر بیان اقسام شهود و کشف و ذکر مراتب و مقامات ار باب مکاشفه و بیان فرق بین المهام و ایحاء.

نگارنده این فصل را بطور مبسوط شرح کرده ام، و حقیقت وحی و مرتبهٔ نبوت و کیفیت احاطهٔ نبی بر سرقدر و قضا و برخی دیگر از مسائل مر بوط باین مقام را بیان کرده ام.

فصل هشتم: در بیان حقیقت نبوت و مقام حضرت ختمی و نحوهٔ تجلی او در مظاهر وجود و تقریر این معنی که عالم وجود صورت و ظاهر حقیقت محمدیه«ص» است.

حقیقت محمدیه، مظهر اسم اعظم و متجلی در سایر اسماء و مظاهر است و حقایق عالم، پرتونور او می باشند. حقیر این مطلب را بطور مشروح متعرض شده است.

فعل نهم: در بیانِ خلافت حقیقت محمدیه است. محقق قیصری «قده»، در این فصل اثبات کرده است که حقیقت محمدیه «ص»، قطب الاقطاب است و بوجود او نبوت و ولایت ختم می شود. <sup>۱</sup> یعنی نبوت او جامع جمیع نبوات و ولایت او شامل جمیع ولایات است. آن حقیقت بحسب باطن و ظاهر، مربی عوالم وجودی است، جهات بشریت و احتیاجات او بحسب وجود زمانی، منافات با ر بو بیت مطلقه او ندارد. در این فصل تصریح کرده است: نبوت تشریعی او منقطع می شود، ولی ولایت کلیهٔ او بعد از استار شمس حقیقت کلیهٔ آن حضرت منتقل در اولیاء خاص او و متجلی از مشکات عترت اطهار می باشد. ولایت کلیهٔ او در اولیاء

۰ . همانطوریکه نبوت جمیع انبیاء از ظهور و تجلی او حصول پیدا کرده است، ولایتِ جمیع اولیاء نیز از شعب و فروع و اظلال ولایت کلیه اوّست. شرح مقلقعة قيصرى

محمدین یکی بعد از دیگری متجلی است تا بوجود خاتم الاولیاء ختم شود و قیامت کبری ظاهر گردد.

قیصری این فصل را به «تنبیه» نافعی در بیان مظاهر جنت و نار در عوالم و نحوهٔ خروج آدم«ع» از بهشت و بیان وجود چنین بهشتی و ذکر این معنی که بهشتی که ابونا آدم از آن خارج شد بهشت نزولی است،نهجنت صعودی.

در این تشبیه، وجوه فرق بین قیامت صغری و گبری را بیان نموده است و برخی از آیات ناظر به وقوع قیامت را نیز ذکر کرده است.

قیصری، چون قصد اختصار در تحریر و تألیف این مقدمه را داشته است. این مقدمه مطالب قابل شرح و مبهم زیاد دارد، از جملهٔ همین فصل، ما بواسطهٔ بیان مقدمات و ذکر برخی از مباحث، مرتبط باین مبحث رفع ابهام و اشکال از مبهمات و مشکلات آن نمودیم.

فصل دهم: این مقدمه در بیانِ حقیقت روح اعظم و مراتب اسماء و صفات آن در عالم انسانی و بیان آنکه روح اعظم، همان حقیقت انسانی متعین در حضرت علمیه است. و این حقیقت، مظهر حق از جهت ر بو بیت است و باعتبار جهت ارتساط بحق و انغمار در وجود مطلق و تعین در واحدیت و فناء در احدیت وجود، قابل ادراک نیست. نه صاحبان عقول و ار باب نظر حقیقت آن را درک می کنند نه اهل شهود می توانند در آن مقام قدم بگذارند. این حقیقت در مقام ظهرر در حقایق تجلی دارد و باعتبار تجلی در حقایق، مشهود جمیع موجوداتست. از شأن این حقیقت، تجلی در عالم کبیر و ظهور در عالم صغیر است.

قیصری در این فصل، مراتب وجودی انسان را بیان کرده است و به مناسبت الفاظی را که بنفس ناطقه باعتبار ظهورات مختلفه و احکام متعدده اطلاق می شود، ذکر نموده و بیاناتی شیوا در سرَّ سعهٔ قلب مؤمن، و وجه تسمیهٔ آن را بعرش رحمان بر طبق مسلک اهل الله ذکر نموده است، و همچنین متعرض نحوهٔ مظهریت بدن را نسبت بنفس و تجلی و ظهور نفس را در بدن و کیفیت ارتباط این دو ونحوهٔ عینیت روح بابدن وجهات مغایرت آنها رابا یکدیگر بیان نموده است. مقلمة چاپ اوّل

فصل دیگر اینمقدمه، متکفل بیانی معاد ارواح و کیفیت رجوع موجودات بمقام باطنِ وجود و مرتبهٔ احدیت حق مطلق است.

قیصری بر طبق آیات و اخبان قیام قیامتِ صغری را ملازم با تلاشی عالم وجود می داند و عقیده دارد در مقام ظهور قیامت و تجلی حق به اسمقهان حجب بین حق و خلق مرتفع می شود. حقایق موجودات، خود را فانی در احدیت وجود می بینند.

بعد از بیان نحرهٔ ظهور قیامت وانطفاءنور اجسام، اقسام فناء را ذکر کرده است. و بیین فناء علمی حاصل از یرای ار باب نظر و فناء حالی مختص باهل شهود، فرق گذاشته است.<sup>۱</sup>

ما در این فصل، مطالب زیادی علاوه بر تشریح دقایق کلماتِ قیصری و سایر اعلام ذکر کردهایم و معتقدیم که مطالب موجود در این شرح، اهل تحقیق را مستغنی از رجوع بکتب متعدد می نماید.

فصل دوازدهم: این فصل متکفل بیان حقیقت نبوت و ولایت است. محقق قیصری نبوت و ولایت را بر طبق عقیده اهل الله، معلول حکومت اسماء الهیه می داند. حقیقت محمدیه را مظهر اسم الله و اسم اعظم و حاکم بر جمیع مظاهر دانسته و معتقد است که ولایت چون از اسماء حق و یا مشتق از ولی است، منقطع نمی شود. انقطاع ولایت ملازم است بادثور وفناء واضمحلال وتلاشی عالم خلق.

بطور مختصر ولایت و نبوت را تقسیم باقسامی نموده است. نگارنده در ضمن تسبیهات و فصول متعدد در این مسئله مفصل بحث کرده ام و اثبات نموده ام که خاتم ولایت محمدیه، مهدی(ع» موعود در آخرزمان است و ولایت بمقتضای اخبار متواتره و صریحه از حضرت ختمی، منتقل بعترت طاهرین او شده است، و دوازده ولی یکی بعد از دیگری بمقام ولایت کلیه و مطلقه و خاصه رسیده اند. و هر

۱ . شیخ اشراق با آنکه خود از اعاظم اهل کشف و مؤسس طریقهٔ اشراق دو دورهٔ اسلامیه است بین فناه عـلـمی و فـنـاء کـمل از اولیاه (بحسب ذات و عین) در احدیت وجود خلط کرده است. رجوع شود به شرح حکمت اشراق ط ۱۳۱۴ه ق ص۵۰۵، ۵۰۹ و تعلیقات ملاصدرا بر این کتاب. شرح مقلمة فيصرى

یک از آن بزرگواران، خلیفه حق و قطب زمان خود بوده اند و حقایق را بلاواسطه از همان مشهدی که حضرت خواجهٔ عالم اخذ می نمود، شهود نموده و اخذ کرده اند. این مقدمه مشتمل بر خاتمه یی است در بیان فرق بین عادت و خرق عادت و کرامت.

**000** 

حقير قصد داشت حسب الامر استاد عزيز و دانشمند جامع، آقاى ميرزا جلال الدين همائى «ادام الله حراسته»، پاره ايى از اصطلاحات متداول در كتب صوفيه و عرفا را در آخر ويا در مقدمة همين شرح بنحو تفصيل بيان كند. نظر بآنكه اين شرح مغصل شد، از تصميم خود منصرف گرديد. اگر خداوند توفيق داد، رساله يى بنام اصطلاحات اهل تصوف و عرفان تأليف خواهم نمود. و من الله التوفيق و عليه التكلان.

این کتاب مشتمل است بر مقدمهیی بزبان فرانسه از مستشرق عالیقدر و استاد محقق، هنری کربن، پروفسور در سُر بُن و رئیس انستیتوی ایران و فرانسه، «قسمت ایران شنماسی». از عنایات آقای کربن که خواهش این جانب را پذیرفتند و مقدمهیی بر این اثر ناقابل نوشتند، متشکرم. تشویق فراوان این استاد بزرگ، موجد نیرویی غیر قابل وصف و ابتهاج عقلانی فراوانی در حقیر است؛ چنان نیروئی که حقیر را وادار بکارهای سنگین علمی می نماید.

ما باید از آقای کربن از جهات متعدد متشکر باشیم و بمعظم له ارادت بورزیم. این دانشمند بزرگ که از مستشرقان کم نظیر و از اساتید ماهر و فیاض است و در سن کهولت همهٔ اوقات خود را صرف تحقیق و تتبع در آثار دانشمندان ایرانی می نماید، عاشق آراء و عقاید و افکاری است که شب و روز در احیاء آن افکار تلاش می کند.

هیچ یک از شرق شناسان، باندازهٔ آقای کر بن در ترو یج عقاید و آراء حکماء و عرفای اسلام کوشا نبودهاند. معظم له نخستین دانشمندی است که آراء و عقاید و افکار صدرالدین شیرازی را در مجهان غرب با شرح و بسط عرضه داشته است و از مقلمة چاپ اوّل

افكار محققانة اين فيلسوف شيعي دفاع قموده است.

پرفسور کربن، دربین مذاهب مختلف به عقاید شیعه که همان اسلام واقعی است علاقهٔ کامل پیدا نموده اند و این علاقه از مطالعه و تحقیق و تتبع و بررسی افکار حاصل شده است. خود ایشان در آثار خود تصریح کرده اند که جنبهٔ باطنی اسلام همان تشیع است.<sup>۱</sup>

حضرت محتمى مرتبت در اواخر حيات ظاهرى خود بارها اعلام نمود ند كه نزديك است من داعى حق را جواب بگويم. در بين شما مسلمانها دو چيز را بوديمه مى گذارم كه اگر بآنها تمسك تمائيد، گمراه نمى شويد. آن دو چيز بنص رسول الله عبارت است از كتاب آسمانى اسلام «قرآن» و عترت آن حضرت كه وارثان علم او مى باشند. مطابق قول پيغمبر، منبع علم و باب مدينة دانش پيغمبر، اميرالمؤمنين عليه السلام و اولاد طاهرين او مى باشند. بعقيدة آقاى كربن منبع افكار و منشاء معارف كامل شريعت اسلام امامان شيعه هستند. بهمين مناصبت،

۸. آقای کربن در رشته های متعدد شرقی تحقیقات ارزنده می نموده اند و از دانشمندان متغنی بشمار می روند. در آئین و طریقهٔ باطنیه تحقیقاتی نموده کشف المحجوب سجستانی را با مقدمه می فرانسوی در سال ۱۳۲۷ه ش منتشر نموده اند. جامع الحکمتین ناصر خسر و قبادیانی مروزی یمگانی را با مقدمه می فرانسوی از خود و مقدمه می به فارسی از استاد دانشمندان آقای دکتر محمد معین (۱۳۲۴ ش)، متنشر کرده اند. حکمة الاشراق و رسالة اعتاد الحکما و قصة الفر بة الفر به شیخ اشراق را با تعلیقات و مقدمه محققانه در دسترس اهل دانش قرار داده اند کتاب مشاعر ملاصدرای شیرازی را با مقدمه و تعلیقات کامل در دو سال گذشته بطیع رسانیدند. کتاب عشاعر ملاصدرای شیرازی را با مقدمه و تعلیقات کامل در دو سال گذشته بطیع رسانیدند. مقدمهٔ قارسی از استاد محقق آقای دکتر محمد معین بهمت این استاد بزرگ منتشر شده است. چندین مقدمهٔ قارسی از استاد محقق آقای دکتر محمد معین بهمت این استاد بزرگ منتشر شده است. کتاب و رسائل دیگر با اسلوب عالی بسعی و کوشش این استاد دانشمند در دسترس اهل دانش قرار گرفته است. آنچه که آقای کربن را از سایر مستشرقان متمایز می سازد، آنستکه آقای کربن علاوه بر آنکه از همهٔ دانشمندان غربی بیشتر باثار ملاصدرا توجه داشته و بکلمات او آشنائی کامل داده، در ترشته های مختلف تحقیق و تنج نموده اند. بایا از روی انصاف معتد شد، مستشرقی که اطلاعات آنکه از همهٔ دانشمندان غربی بیشتر باثار ملاصدرا توجه داشته و بکلمات او آشنائی کامل دارد، در رشته های مختلف تحقیق و تنج نموده اند. باید از روی انصاف معتد شد، مستشرقی که اطلاعات رشته های منگان و تنج نموده اند. باید از روی انصاف معتد شد، مستشرقی که اطلاعات کافی از حکمت مشا و قلسفهٔ بحثی و حکمت اشراق و ظسفه ذوقی و افکار و مقاید اهل موان و

سالی و محمد مسلم مسلم بسی و مسلم و مسالک فرق مختلف اسلامی داشته باشد، منحصر سلوک و اصول تعلیسات اثمه و امامان شیعه و مسالک فرق مختلف اسلامی داشته باشد، منحصر بآقای کرین است. شرح مقلعة فيصرى

شرح اصول کافی ملا صدرای شیـرازی را در دانـشگاه سر بن فرانسه تدریس نـموده اند و شرح قاضی سعید قمی را بر احادیث امامان که در توحید صدوق موجود است، جزء یرنامه های درسی خود قرار داده اند.

حضرت رسول تصريح كرده است كه قرآن كريم كه حاوى همة معارف است، داراى بطون متعدد است، كه راسخان در علم بآن بطون واقفند و اين راسخان در علم بر طبق احاديث واردة از حضرت ختمى مآب، عترت طاهرين او هستند و كلمات آنها مملو از حقايق و معارف است. آقاى كربن از بيان و كلمات اثمه، مطالبى منظم و مرتب نموده اند كه بهمين زوديها منتشر خواهد شد.

فلاسفۀ غرب از افکار و عقاید شیخ اشراق و خواجۀ طوسی و میرداماد و صدرالمتألهین اطلاع کامل نداشتند.سر و کار آنها با کتب شیخ رئیس و ابن رشد و برخی دیگر از اتباع مشأ بوده است. آقای کر بن برخی از کتب شیخ اشراق را با تعلیقات و مقدمۀ فرانسوی منتشر کرد و راجع به میرداماد مطالبی نوشت، و در این اواخر بسلاصدرا توجه پیدا کرد و بنشر افکار او پرداخت و از طریق شرح ملاصدرا بر اصول کاقی کلینی، بافکار و عقاید امامان شیعه توجه خاص پیدا نمود.

حقير جببت امتثال امر اين استاد دانشمند در شرح خود بر اين كتاب در مسألة ولايت كه اساس و پاية تصوف و عرفان و بالاخره جنبة باطنی اسلام است؛ مفصل بحث نموده است. جببت اثبات خلافت و وراثت علمی مولای متقيان متعرض اخبار و آثاريكه دلالت براين معنی دارد و در كتب علمای سنت و جماعت موجود است؛ استدلال كردمام و به اخبار موجود در كتب علمای شيعه استدلال ننموديم، تما آنكه اهل انصاف از دانشمندان عامه متوجه باشند كه حضرت رسول در امر خلافت و امامت و در تعيين وصی و وارث و مبين احكام الهی ساكت نيوده است و عترت خود را جانشين خود قرار داده است. حديث ثقلين بهترين گواه و شاهد ما است. در كتب معتبرة عامه، رواياتی از حضرت رسول نقل شده كه آن حضرت از و جود دوازده نفر امام و خليفه بعد از خود خبر داده است. تطبيق اين اخبار بر مرتكبان كباير و اشرار، كما هوالمشاهد في الكتب العامه، محار به با حضرت رسول است. مقلعة چاپ اوّل

تصحیم داشتم در مسأله امامت، بمتابعت از قیصری، بطور کلی بر طبق قواعد اهـل کشف، وجود امام و ولی و قطب کامل را در هر عصری اثبات نمایم و از ذکر جزئیات و بیان مصادیق آن خودداری نمایم.

کلیهٔ عرفای محقق و ناشران افکار محیی الدین تصریح کرده اند که خاتم ولایت محمدیه، مهدی موعود است که از انظار غایب است، ولی جناب آقای کربن را عقیده بر این بود که چون عدمیمی از دانشمندان غربی شیفته این مباحث شده اند، از برای رفع ابهام و جلوگیری از اشتباه آنها بهتر است جزئیات و فروع این مسأله را بیان کرد و اثبات نمود که این عقاید «عقائد عرفانی شیعه» مأخوذ از شریعت و سنت حضرت ختمی مآب است و جهت ولایت که جهت حقی و الهی است در نظام وجود قطع نمی شود.

نظر باینکه این بحث در جهان غرب طالب دارد و این عقاید و آراء دقیقاً مررد بحث واقع خواهد شد، ما بعد از اقامهٔ براهین عقلی و بیان قواعد کشفی در لزوم و وجوب حجت در هر عصری از اعصار بأخبار و آثاریکه از حضرت رسول «ص» وارد شده است و در کتب معتبرهٔ عامه موجود است و دلالت بر لزوم رجوع بعترت و اهل بیت عصمت و طهارت دارد، تنسک نمودیم و معتقدیم که اگر در تقریر و تحریر این قبیل از مسائل که مورد اختلاف مسلمین است، انسان از قواعد بحث و جدال علمی خارج نشود، بجائی ضرر نمی رسد و موجب فتنه و فساد نخواهد شد و منافی با اتحاد و وحدت مسلمین که هر مسلمان علاقه مند بمبانی اسلام در انتظار آن می باشد و حقیر هم در انتظار آن بسر می برم نمی باشد: «والله یقول الحق و هو یهدی السبیل».

....

در تصحیح این مقدمه از دو نسخهٔ خطی نسبةً کم غلط و نسخهٔ چاپی سنگی طهران استفاده کرده ام. این دو مقدمه ضمیمهٔ شرح قیصری بر نصوص الحکم است که شرح آن در مقدمهٔ جلد اول شرح ما بر فصوص شیخ اکبر خواهد آمد. حقیـر متن فصوص را با فصوص الحکم چاپ مصر «۱۳٦۵، هجری قمری و ۱۹٦٦میلادی» به تصحیح و تعلیق دانشمند معاصر، ابوالعلاء عفیفی، استاد فلسفه شرح مقذمة فيصرى

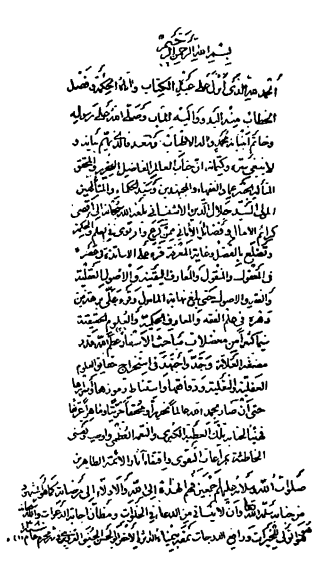
و تصوف اسلامی در جامعهٔ فاروق اول در شهر اسکندریه و نسخهیی که آقا محمدرضای قمشهیی آنرا تدریس می نموده و مدنها نزد آقامیرزا هاشم گیلانی بوده تصحیح کرده است. شاید نسخهٔ آقا محمدرضا صحیح تر از همهٔ نسخی است که ما در ایران دیده ایم. نسخهٔ چاپ سنگی طهران، اغلاط فراوانی دارد. نسخهٔ خطی دیگری که ما در دست داریم نسخه یی است که آقامیر شیرازی «آقا میرشهاب الدین نیریزی» آن را از روی نسخهٔ استاد خود آقامیرزا محمدرضا قمشهیی تصحیح نموده است. نسخهٔ مطبوع در قاهره که بضمیمهٔ مقدمه و تعلیقات استاد محقق ابوالعلاء عفیفی منتشر شده است، خیلی کم غلط است. وی، زحمات زیادی در تصحیح فصوص متحمل شده است. عفیفی در چاپ این کتاب سه نسخه در دست داشته است. دو نسخهٔ آن متعلق بکتابخانه قاهره است «دارالکتب العربیة فی القاهرة»، یکی بشمارهٔ (۱۲۱) که تاریخ فراغ از کتابت این نسخه «۱۰ جمادی الآخرهٔ سنهٔ ۱۲۷ ه. قی است. تو بشمارهٔ (۲۳۳) و تاریخ نامیت آن «۸۱ شعبان المعظم ۱۲۷ ه. قی» است.

نسخهٔ دیگری که دانشمند معاصر از آن استفاده نموده است نسخهٔ مِلکی استاد فـقـیـد نـیـکـولـسـون «نیکلسن» مستشرق معروف انگلیسی، استاد آقای عفیفی در تصوف است. تاریخ استنساخ این نسخه ۷۸۷هجری قمری است.

دانشمند گرامی آقای دکتر عفیفی استاد فلسفه و تصوف اسلامی در دانشگاه اسکندریه در طبع و تصحیح کتاب فصوص دقت فراوانی نموده است و بهترین نسخه ها را در دست داشته است. نسخه نیکلسون (۱۵۰) سال بعد از رحلت محیی الدین نوشته شده است. عفیفی همه گونه وسائل در دست داشته است که ما همهٔ آن وسائل را فاقدیم. کار آقای عفیفی درخور ستایش فراوان است. این کتاب را دانشمند مشتبع معاصر در سال(۱۳۱۵ هدق) به بهترین اسلوب و طرح چاپ کرده است و آنچه را که باید در چاپ یک کتاب و متن انتقادی بکار برده مراعات نموده است. اکنون نسخه فصوص محیی الدین با بهترین اسلوب از برکت زرحسات این دانشمند عرب و محقق در اختیار اهل ذوق قرار گرفته است. ما در تصحیح فنصوص زحمت فراوانی کشیده ایم و سعی کرده ایم که حتی المقدور مقدّمة چناپ اوّل

کتاب بی غلط از طبع خارج شود، ولیکن با کمال تأسف، وسائل چاپ در مشهد و نشرس و بگو در ایران، نقص فراوان دارد و کمتر می شود کتابی را مطابق با سلیقه چاپ نمود.

مید جلال الدین آشتیانی بهمن ۱۳۶۳ - رمضان ۱۳۸۴



دمتخط مبارك سغرت مبد استاد علأمه مبداما جدالفقها دوالحكما هآيت المدمعظم آفاى حاج مير زاميد ابوالحسن قزويني

شرکل نگون

مؤلف این کتاب جلال الدین آشنیانی در سال ۲۹۰۴، خورشیدی در قصبهٔ آشتیان از توابع اراک سلطان آباد، متولد شد. دورهٔ ابتدائی را در دبستان خاقانی همان قصبه بپایان رسانید. در مکتب خانه های قدیمی آشتیان گلستان سعدی و نصاب الصبیان و تاریخ معجم وکلیله و دمنه و جامع المقدمات در صرف و نحو و مختصری از دُرَّهٔ نادری و قسمتی از سیوطی را (تا باب مبتدا و خبر) فراگرفت.

براهـنمائی و تشویق و مساعدت روحانی و پیشوای دینی<sup>۱</sup> مسقط الرأس خود، از برای فراگرفتـن عـلـوم دیـنـی و معارف اسلامی در سال ۱۳۲۳هجری شمسی بیشهـرستـان قـم کـه اکنون بزرگترین حوزه تعلیماتی قدیم و مرکز تدریس معارف اسلامی است مسافرت نمود، بعد از فراگرفتن کتب صرف و نحو و معانی بیان و منطق از قـبـیـل شـرح جامی و سیوطی و مغنی و مطول و شرح شمسیه در منطق و قرائت کتب سطحی فقه و اصول: «شرح لمعه و قوانین و فصول و رسائل و مکاسب و کـفـایـه» و فراگرفتن شرح مطالع در منطق، و شوارق در کلام، و شرح منظومه در

۱ . این روحانی جلیل القدر، جناب آیت الله معظم آقای میرزا ابوالقاسم دانش آشتیانی است که از روحانیون دانشمند و متورع این عصرند و اکنون در قم متوطن می باشند.

11

شرح مقذمة قيصرى

حکمت و فلسفه، بحوزهٔ تدریس خارج فقه و اصول استاد علامه و فقیه متبحر و مجتهد بارع و زعیم عالیقدر تشیع در عصر اخیر، آقای حاج آقاحسین طباطبائی بروجردی «قدس الله عقله بنوره القدوسی»، حاضر شد این فقیه بزرگواریکی از جامعترین علمای امامیه در اعصار اخیر بود. '

مدت ۸ سال نیز بحوزه تدریس فلسفه و تفسیر قرآن کریم و اصول فقه استاد دانشمند و محقق جامع، مشعل فروزان علوم عقلی در حوزهٔ علمیه قم، آقای حاج سید محمد حسین طباطبائی تبریزی «مدظله» حاضر شد. الهیات کتاب شفای شیخ رئیس و الهیات بالمعنی الاخص اسفاو وامور عامهٔ این کتاب را بانضمام قریب بیکدورهٔ اصول فقه و قسمتی از تفسیر قرآن مجید را خدمت آنجناب قرائت نمود.<sup>۲</sup>

از برای تکمیل فلسفه و حکمتِ الهی به شهرستان قزو ین مسافرت کرد. سفر نفس اسفار ملاصدرای شیرازی را بانضمام قسمتی از امور عامه کتاب اسفار از محضر پرفیض حکیم عالیقدر و فیلسوف محقق سید اعاظم الحکماء و الفقهاء، مدرس نامدار علوم عقلی، آقای حاج میرزا سید ابوالحسن قزوینی، «ادام الله علوه و

- هشت سال متوالی از حوزهٔ ندریس آن جناب امتفاده نمودم. ۲ . آقای حاج میرزا محمد حسین طباطبائی نبریزی، استاد علوم عقلی در حوزه علمیهٔ قم در علوم نقلی از تلامیهٔ حاج شیخ محمد حسین اصفهانی و آقا میرزا حسین نائینی و در عقلیات شاگرد مرحوم آقا مید حسین بادکو به پی می باشند. کتب متعددی در تفسیر و فلسفه تألیف نمودهاند.

شرح حيال مؤلف

مجده و اضاء في سماء العلم بدره»، استفاده نمود و قسمت زيادى از مشكلات حكمت متعاليه را در خدمت اين استاد بارع عظيم الشأن حل نمود. <sup>١</sup>

از برای تکمیل تحمیلات خود بنجف اشرف مسافرت کرد، مدت دو سال بحوزه های تدریس مراجع دینی و زعمای حوزه علمیه نجف حاضر شد. بیشتر استفاده او در عتبات عالیات از محضر استاد علامه و فقیه بزرگوار و مجتهد جامع و محقق بارع سیدنا الاستاد آقای آقامیرزا سید حسن بجنوردی که از اساتید بزرگ این عصرند بود. ۲

مدتى قليل بدرس فقيه عصر آقاى سيد محسن حكيم و فقيه صاحب نظر آقا شيخ حسين حلى و عالم متورع و مجتهد بارع مرحوم آقا ميرزا عبدالهادى شيرازى «عليه الرحسة والرضوان» حاضر گرديد بواسطة ابتلاى بكسالت شديد بايران مراجعت نمود.

در طهران، مدتی بحوزهٔ تدریس حکیم و عارف عالیقدر و فقیه محقق، آقای آقامیرزا احمد آشتیانی۳ «ادیمت ظلاله» و مدتی هم بطور متفرقه در محضر

- ۲ . آقای حاج میرزا سید ابوالحسن قزوینی «مدظله»، در فقه و اصول از اعاظم تلامیذ مرحوم حاج شیخ عبدالکریم حائری یزدی، و در عقلیات «فلسفه و عرفان» از تلامذه آفا میرزا حسن کرمانشاهی و آفا میرزا محمود قسی و حاج فاضل رازی و در علوم ریاضی از تلامیذ آفا میرزا ابراهیم زنجانی می باشند. مدتها در قم دارای حوزه تدریس بودندو در رشته های معقول و منقول گرمترین حوزه تدریس را داشتند، بعللی بقزوین مسقط الرأس خود مراجعت نمودند و مدت دو سال است که در طهران متوطن شدهاند.
- ۲ . آقای آقا میبرزا حسن بجنوردی، از دانشمندان نادری است که در علوم عقلی و نقلی استادی ماهر است، در علوم نقلی از اعاظم تلامیذ آقا ضیاءالدین عراقی و آقامیرزا حسین نائینی و در هقلیات، از شاگردان آقا بزرگ حکیم شهیدیِ مشهدی و حاج قاضل خراسانی است.

شرح مغذمة قيصرى

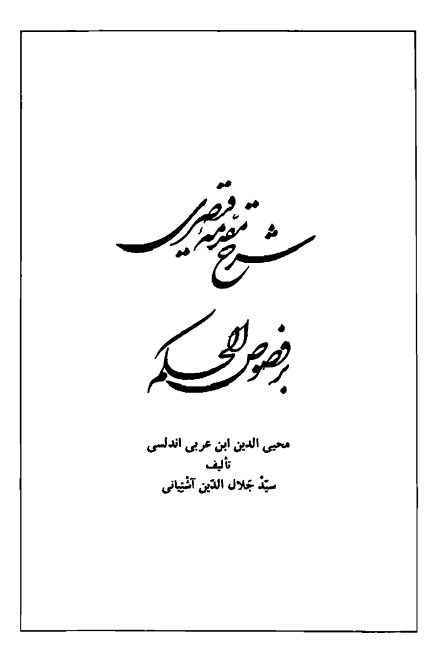
فیلسوف بزرگرار و عارف متألبه مرحوم آقا میرزا مهدی آشنیانی «اطاب الله ثراه»، حضور بهمرسانید. مؤلف در حوزه قم به دروس برخی دیگر از اساتید عالی مقام به درس خارج اصول فقه استاد فقیه محقق و روحانی مجاهد، آقا سید محمدتقی خوانساری «قدس الله عقله»، و مدتی نیز از حوزهٔ پرفیض مرحوم فقیه بارع و متبحر، آقای سید محمد حجت کوه کمری، اخوی زاده مرحوم زعیم شیعه در عصر خود آقای سید حسین تبریزی کوه کمرهای استفاده نموده است و مدت یکسال و نیم بدرس فقه فقیه بی نظیر مرحوم آقامیرزا رضی تبریزی «قد» حاضر شده است.

شرح منظومهٔ حکمت و قسمتی از مکاسب شیخ انصاری و قسمتی از شوارق الالهام را خدمت حکیم ربانی و فقیه عالیقدر مرحوم حاج شیخ مهدی امیرکلاهی «ضاعف الله قدره». قرائت نموده است. این روحانی زاهد و متورع در علوم نقلی از تلامیذ فقیه معروف حاج شیخ فضل الله نوری<sup>۱</sup> و آقا مید محمدکاظم یزدی زعیم شیعه در عصر خود و آقای شریعت اصفهانی «قدس الله ارواحهم» و در عقلیات از تلامیذ آقامیرزا هاشم رشتی و آقامیرزا حسن کرمانشاهی و آقامیرزا شهاب الدین نیریزی شیرازی «اعلی الله مقامهم» بود.

- محمد خود در ایران و آقامیرزا حسین نائینی زعیم و مدرس عصر خود در حرزهٔ علمیهٔ نجف می باشند. مرحوم آقا میرزا مهدی آشتیانی، در منقول از تلامیذ حاج شیخ فضل الله نوری و حاج مید عیدالکریم مدرس، که از اعاظم علما بود، در علوم عقلی تمام اساتید بزرگ عصر خود را درک نموده اند و در فلسفه و تصوف اسلامی و شمب فنون عقلی و در احاطه بکلمات دانشمندان و اساتید این فنون کم نظیر و در کثرت حفظ و تسلط بر افکار بی نظیر بودند.
- ۱. حاج شیخ فضل الله نوری، «شهید» از اعاظم شاگردان میرزای شیرازی و آقا میرزا حبیب الله رشتی و آقا میرزا حسن آشتیانی و از اعاظم فقهای امامیه بود، که بدست اجامر و او باش آن زمان از قبیل پیرم ارمنی و مایر صحنه سازهای سفارت انگلیس در طهران بجرم طرفداری از حکومت مطلقه و مخالفت با مشروطه در ملاء عام در من هفتاد و پنج مالگی بدارآو بخته شد. سفرای روس و انگلیس و عثمانی باو پیشنهاد تحصن بسفارتخانه دولت متبوعه خوذ نمودند، نهذیرفت، حتی حاضر نشد پرچم بیگانه را بر فرازخانهٔ او نصب کنند و مرگ را بر این کار قبیح ترجیع داد و با کمال شهامت بتصدیق دوست و دشمین از مرگ استقبال نمود. از طرفداران مشروطه عده زیادی را مراغ داریم که در مقابل تمایلات بیگانگان تسلیم محض بودند و بمناسبت خدماتی که نمودند خود و اقر با و اولاد آنها مصدر کارهای بزرگ شدند.

شرح حال مؤلف T----

در سال ۱۳۳۸، خورشیدی بمعلمی دانشگاه مشهد در رشتهٔ فلسفه و تصوف اسلامی و در سال ۱۳۴۰بدانشیاری همین رشته انتخاب شد. مدت ٦سال است که در این دانشگاه مشغول تدریس است. بمطالعه و تتبع و تحقیق و تألیف علاقهٔ زیاد دارد. همهٔ اوقات خود را صرف تألیف و تحقیق می نماید. با اینکه مدت مدیدی مبتلا بکسالت شدید بود، موفق به تألیف و تحقیق و تصحیح کتب زیادی شده است.



بسم الله الرحمن الرحيم چون نـظـر نـگـارنـده در شـرح اين مقدمه، و كذلك شرح اصل كتاب فصوص شـيـخ اكبر «رضوان الله عليه»، تقرير مسائل فن عرفان بطريقة اهل استدلال و نظر است، لازم دانىستم كه بسبك حكماى اشراق و مشأ «شكرالله سميهم»، موضوع علم تصوف و مسائل و مبادى آن را تقرير و بيان كنم.

نظر یاینکه علم عرفان، عالی ترین علم است، باید موضوع آن نیز از موضوعات جمیع علوم بحسب مفہوم و مصداق، اعم باشد.

حکمای الهی در فن برهان فرموده اند: برتری علمی بر علم دیگر باعتبار اعمیت موضوع آن علم است. علم الهی بواسطهٔ آنکه موضوعش اوسع از موضوعات سایر علم است، بنحوی که موضوعات علوم دیگر از مسائل و جزئیات این علم محسوب می شود.

شرافت و برتری علمی بر علمی، یا باعتبار اعمیت و اشملیت موضوع و یا اشرفیت غرض یا موضوع می باشد. جمیع این جهات در علم تصوف جمع است. <sup>۱</sup>

۱ . موضوع علم کلام و علم الهی، اگرچه بوجهی موضوع همین علم است، و لیکن در علم کلام و الهی از کیفیت وصول عبد و رجوع او بحق اول و فناء در احدیت و بقاء بحق، که مقصد مهم این علم است بحث نمی شود.

11

شرح مقذمة قبصرى

موضوع علم سافل، همیشه باید مأخوذ در علم اعلی باشد و اخذ علم سافل در اعلی، گاهی با لذات است، مشل شمول موضوع علم اعلی «وجود»، نسبت بملوم ریاضی که موضوع آن، «کَمَّ» متصل یا منفصل و مفہوم مقدار و «کَم» از عوارض ذاتی مفہوم وجود مطلق است، ویا آنکه موضوع علم جزئی بحیثیتی از حیشیات، مأخوذ در علم عالی و کلی است. نظیر علم موسیقی نسبت بعلم حساب.

قیصری در شرح «تاثیهٔ» ابن فارض، موضوع و مبادی و مسائل علم تصوف را اینطور بیان نموده است: «موضوع این علم، ذات احدیت و نعوت ازلیه و صفات

مراق معراج علمای حکمتِ نظری، عقل نظری است و نظر و فکر باصطلاح آنها عبارت است از ترتیب امور معلومه از برای نیل و وصول بامر مجهول، در حالتی که فکر و نظر و عقل جزئی، خود حجاب است و صورت حاصله از فکر «حجاب الله الاکبر». آنچه را که سالک بقدم فکر بآن می رسد، مجمول نظر و فکر اوست، نه عین حق تعالی، مشاهعهٔ حضوریه بعد از رفع موضوع حجاب و خرق استار امکانی تحقق پیدا می نماید، چون مشاهده، حضور و تدلی و ربط و رفض جمیع تعینات است: «ئم دنی فشدلی، فکان قاب قوسین اوادنی». معرفت و کشف و شهود، مرغوب و مأمور به است، ولی تفکر و نظر در ذات منهی عنه و مرعوب.

مالک، بواسطه تخلیهٔ نفس از رذائل و تحلیهٔ آن بکمالات ربانی مستعد برای استفاضه از منبع غیبی می گردد. مقدمه مکاشفه و شهود، اِعراض از دواعی طبیعی و مشتهیات نفسانی و تطهیر روم از ریون مصاصی و توجه بعالم ملکوت اعلاست. انسان بواسطه طهارت قلبی یعنی تطهیر خیال از عقاید فاسد و تخییلات ردی و باطل و طهارت ذهن از افکار باطل و غلط و طهارت عقل از تقید به تایج افکار نادرست و طهارت قلب از تسقیلیساتی که تابع تشعب و عزم و اراده است، و طهارت نفس از مشتهیات نفسانی و همچنین سایر انواع طهارات از طهارت روح و سرّ، موجودی می شود تمام العیار و ابدی الحیات و افاضه می شود بر او انوار ملکوت، بلکه متصل می شود بعضرت علب و مقام و احدیت.

دل بباید یاک کرد از هرچه هست چرت شماند هيچ معلومت بدست تافتن گيرد زحضرت نور ذات چون دل تو پاک گردد از صفات اگر فیضی رصد از عالم جان زفيض جذبه يا ازعكس برهان وزآن راهمی کمه آمید باز گردد دلت با نبور حق همراز گردد

شرح مقدمة قيصري برفصوص الحكم

سرمدیهٔ حق است». مسائل این علم، عبارت است از کیفیت صدور کثرت از ذات حق و رجوع کثرات بآن ذات و بیان مظاهر اسماء الهیه و نعوت ر بانیه و بیان کیفیت رجوع اهل الله و کیفیت سلوک و مجاهدات و ریاضیات و بیان نتیجهٔ افعالِ سلاّک الی الحق بر وجهی که ثابت در واقع و نفس الامر است.

مبادی علم تصوف عبارت است از معرفت حدّ، و تعریف این علم و فائده آن و اصطلاحـات قوم «عوفا» در این علم و مطالبی که در این علم بدیهی دانسته شده است. و مسائل علم، بر آن مبتنی است.

بسابراین، موضوع علم تصوف و عرفان، اصل حقیقتِ وجودِ حق، جلت عظمته است. ۱

مبادی تصوریهٔ آن، اتمهات و اصول و کلیات حقایق لازم وجود حق است، که عرف از آن أشهات، تعبیر باسماء ذاتیه، و اسماء افعال، و اسماء نسب و اضافاتِ واقع بین این اسماء، نمودهاند.

اسماءِ ذاتیه، اسمائی هستند، که حکم آنها عمومیت دارد و قبول تعلقات مختلف را می نماید،مثل:حیات و علم و اراده و قدرت و نوریت و وحدت حقیقی، یعنی وحدتی که نعت واحد نباشد، بلکه عین واحد باشد.

١. موضوع این علم وجود حق تعالی است باعتبار ارتباط او بخلق، نه حقیقت صرفة وجود و هستی بخودی خود باین اعتبار اصل حقیقت کنز مخفی و غیب الغیوب است که نه قبول اشارة عقلیه می نماید و نه و صریح ذات قابل اکتناه و مشاهده است. بعبارت واضحتر، مبادی علم تصوف، معرفت اسماه ذات و اسماه افعال و شناسائی ارتباط هر یک از این دو قدسم از اسماه، و نسبت آنها با یکدیگر می باشد. مثل اینکه از اجتماع احکام اسماه ذات، احکام اسماه صفات تعین پیدا می نماید و از اجتماع و امتراج احکام اسماه دات، متعین می شود. شناسایی نسب بین اسماه، مثل اینکه خلق توقف بر قدرت دارد، و قدرت متوقف بر ارادهٔ مطابق علم مشروط بحیات می باشد. وجه تسبیه اسماه ذات با مهات، ظاهر است؛ چون اسماه صفات، مطابق علم مشروط بحیات می باشد. وجه تسبیه اسماء ذات با مهات، ظاهر است؛ چون اسماه صفات، معنی بر مشروط بحیات می باشد. وجه تسبیه اسماء ذات با مهات، ظاهر است؛ چون اسماه صفات، معنی بر مشروط بحیات می باشد. وجه تسبیه اسماء ذات با مهات، ظاهر است؛ چون اسماه صفات، معنی بر مشروط بحیات می باشد. وجه تسبیه اسماء ذات با مهات، ظاهر است؛ چون اسماه صفات، معنی بر مشروط بحیات می باشد. وجه تسبیه می داده و نوعت برای واحد باشد. اسماه معات، معنی بر مشعود بیکترند مثل وحدت باعتبار آنکه وصف و نعت برای واحد باشد. اسماه الحال، مشعر بنوی از مشعر بتکترند مثل وحدت باعتبار آنکه وصف و نعت برای واحد باشد. اسماه الحال، مشعر بنوی از فعل نظیر خلق و بسط و قبض و لطف و مهر می یاشد. شرح مقذمة فيصرى

وجه تسمية امهات حقايق باسماء ذاتيه، آنستكه ابن إسماء عين ذات حقند، يعنى اين اسماء باعتبار انتساب بمقام احديت، عين ذاتند. بعبارت دیگر، اگر اسماء کلیه، «مثل علم وقدرت و اراده»، در کمال اطلاق لحاظ شوند باین معنی که اعتبار تعلق بمظهر و یا قیدی که آن را از صرافت خارج ننماید، در آن لحاظ نشود، اسماء ذاتيه اند.

برخی از اسماء ذات، دارای تعیُّن و حکمند، و مشهود واقع می شوند، عارفان از ابرار این اسماء را از خلف حجاب اثر، شهود می نماید و مقرّ بان از کُمّل بدون حجاب و واسطه شهود می نمایند.

قسم دیگر از اسماء ذاتیه بوجه من الوجوه تعین ندارد. این قسم از اسم را اسم مستأثر می دانند، که در غیب وجود مکنون است، بهمین قسم در کلام معجز نظام نبوى «صلى الله عليه و آله»، اشاره شده است: «اللهم إلى أسلك لِكُل إسم هُوَلَك سَمِيَّتَ بِهِ نَفْسَكَ وَأَنْزَلْتَ فِي كَتَابِكَ أوعَلَمْتَهُ أحداً مِنْ عِبادِكَ أو إستأثرتَ بِهِ فِي عِلِم غَبْبِك». بعد از اسماء ذات، اسماء صفات و افعال و نسبت و اضافاتی است که بین

اسماء صفات و اسماء افعال وجود دارد.

**مرحوم عارف کامل ومحقق آق**امیرزا محمد علی شاه آبادی«قده»، در حواشی بر مصباح الاتس گفته است:

«إِنَّ الاسم المُستأثر هوالذات الاحديّه المطلقة، فانَّ الذات بما هي متعينة " منشأ للظهور دون الذات المطلقة اللآ تعين واطلاق الاسم عليه بنحومن المسامحة»:

حق آنستکه اسم متأثر نیز مثل سایر از اسماء، بحسب وجود خارجی دارای اثر است، با این فرق که اثر این اسم، بر خلاف سایر اسماء مستأثر است. برای آنکه از برای احدیت ذاتیه وجههٔ خاص باهر موجودی است، این معنا عبارت از سرًّ وجودی و ر بوبی حق است، باهر موجودی که غیر از حقیقت مقدسهٔ حق از آن اطلاع ندارد. ا در کلام الهی و اخبار نبوی، باین موضوع اشارات و کنایات لطیفی

سر وجودي لازم وجود هر موجود امكنانهي را برخي از اهل الله، رضوان الله عليهم، همان يطون هر

شرح مقدمة قيصري برفصوص الحكم

وجود دارد: «ما مِنْ دَابَةِ إِلاَ هُوَ آخِدٌ بِـناصِيَتِها إِنَّ رَبِى عَلَىٰ صراطٍ مُستَقيم »وَلكُلِ وِجْهَة هُوَ مُوَلِيّها».

مبادی تصدیقیهٔ این علم، حکم بوجود اتهات از اسماء وصفات و اسماء افعال، و ثبوت بعضی از لوازم این اسماء برای نفسِ اسماء می باشد.

محققان از حکمای مشّاء و اشراق، تصریح کرده اند براینکه: مبادی هر علمی بیاید فی نفسها بیّن و ظاهر باشد، و یا آنکه در علم اعلی ثابت شده باشد. نظر بیاینکه حقایق مذکور در مبادی علم تصوف، چون بیّن فی نفسها نیستند، برخی بر عرفا اشکال کرده اند که ثبوت اسماء کلیه «امهات اسماء»، یعنی اسماء ذات و سایر اسماء از اسماء افعال و صفات، باید در علمی دیگر غیر تصوف ثابت گردد، واین مناقات داردباآنچه که ائمه این فن شریف درکتب خودبآن تصریح نموده اند.

ممکن است گفته شود: طریقه رسیدن بحقایق مذکور، «امَّبات اسماء یعنی اسماءذات، و اسماء افعال واسماء صفات»، وکیفیت نسب بین اسماء ذات وکیفیت تولد اسماء صفات از تناکع بین اسماء ذات، وکذلک کیفیت انتاج اسماء صفات و اسماء افعال را دو وجه مقرر در مسفورات اهل تصوف است، یکی پی بردن باسماء بظهور آثار آنها در وجود و شهود عارف آثار و احکام اسماء را از طریق حس و عقل و کشف و الهام، چه ممکن است از آثار، پی بوجود اسماء کلیه برد.

→ وجودی را در عین ظهیر آن دانسته اند. این ظهیر و بطون، مظهر اسم ظاهر و باطن است. جمیع موجودات، صور تجلیات اسماء الهیه و مظاهر شون اصلیه و نسب علمیه حقند. صورت شی منشاء ظهیر و تعین بلکه عین تعین و ظهیر آن شیشی می باشد. هر شیشی دارای ظاهریست که صورت آن ظاهر و شهادت شش محسوب می گردد و دارای باطنی است که روح و معنای آن ششی و غیب آن محسوب می شود. لذا جمیع صور و ظواهر اشیاه، مظهر اسم ظاهر، و باطن و غیب هر موجودی مظهر اسم باطن است. باطن هر ششی، حق و ظاهر آن خلقست و باطن علمی الاطلاق، مقدم بر ظاهر اسم باطن است. باطن هر شئی، حق و ظاهر آن خلقست و است که روح و معنای آن ششی و غیب آن محسوب می شود. لذا جمیع صور و فواهر اتریاه، مظهر اسم ظاهر، و باطن و غیب هر موجودی مظهر اسم باطن است. باطن هر شئی، حق و ظاهر آن خلقست و اطن علی الاطلاق، مقدم بر ظاهر است و محیط، ظاهر، مؤخر و محدود و محاط، و حق، محیط بر شیاه است. عالم وجود محصور بین عالم امر و عالم خلق است، عالم خلق فرع و تابع عالم امر است و حقیقت حق، روح امر و خلق است «وَاللاً مِنْ وَرائِهم مُحیط»، ولی در معنی، حق، اظهر از هر چوز است، چون شأن عالم قبول وجود است، قابل از خود چیزی ندارد، پس هرچه هست از حق است:

گفت بکام وصلت خواهم رسید روزی 💫 گفتا که نیک بنگر شاید رسیده باشی

شرح مقذمة قيصرى

این طریق در تصوف بمنزلهٔ مبادی بیّن بنفسها در علوم رسمیّه است. و طریق دیگر، آنکه این حقایق را از صاحب کشف اعلی و اتم، مثل انبیاء و اولیاء «صلوات الله علیهم»، اخذ نماید و این خود، بمنزلهٔ اخذ مبادی بنحو اصول مسلمه و ثابت در علم اعلی می باشد.<sup>۱</sup>

....

از بىراى هر علمى، ميزان و معيارى است كه بواسطهٔ آن صحيح و سقيم مسائل آن علم از يكديگر شناخته مى شود، مثل علم نحو در علم عبارت، و عروض از براى محرفت اوزان شحر و بىحىر آن. منطق در علوم نظريه و موسيقى از براى معرفتِ اصوات و نغمات.

نظر بآنكه برترى هر علمى برعلم ديگر، همانا بحسب معلوم و متعلق آن علم است. بهمين لحاظ، علم الهى اشرف علوم است؛ همانطور كه علوم ديگر احتياج مبرمى بميزان دارند، اين علم نيز احتياج بمعيار دارد؛ بلكه احتياج اين علم بمعيار كامل و صحيح، شذيدتر است. و اين خود منافات ندارد با قول محققانِ از عرفا كه فرمودهاند: «انه لايدخل تحت حكم وميزان،فذلك لكونه اوسع و اعظم من ان ينضبط بقانون مقنن او ينحصر في ميزان معين».

کُمَّل از اهلِ عرفان و محققانِ صوفیه، گفته اند: از برای این علم، یاعتبار هر مرتبه و اسم و مقام و موطن و حال و وقت و شخص، میزان و معیاریست که بآن میزان، تسیز بین انواع فتح و علوم شهودیه و لدنیه <sup>۲</sup> و القاءات و واردات و تجلیّات حاصلِ از برای سلاک، حاصل می گردد.

بواسطة قوانين و موازين مضبوط متمايز، اقسام فنح كه ظهور بكمالات علمي

١ - مسدرالدين قونوى در كتاب مفتاح فرمود: «و هذه المبادى، احتى العلم الالهى و المسائل إيضاً ياخذها من لايعرفها مسلمة من العارف المتحقق بها إلى أن يتبين له وجه الحق و الصواب فيها فيما بعد، اما بدليل معقول ان تأتى ذلك للعارف المخبر و اقتضاه حكم حاله و وقته و مقامه الذى الميم، و اما أن يتحقق السامع صحة ذلك و بلوح له وجه الحق فيه بامر يجده في نفسه من الحق تعالى، لا يغتقر فيه إلى حبب كالاقيسة الخارجية والمقدمات و نحوهما».

۲ . عملم لدنی در مقابل علم کسبی است که با مهارت و تحصیل مقدمات و ترتیب مقدمات مطوم، بامر محمد شرح مقلمة قيصري برفصوص الحكم

باشد، معلوم می شود<sup>ر</sup> . مثل اینکه گفته اند: «فتح قریب» ظهور بکمالات روحیه و قـلـبـیّـه اسـت، بـعـد از عـبـور از منازل نفسانی . باین فتح در کلام الهی اشاره شده است: «تَصْرِمِنَ اللّه وَفَتْحٌ قَرَيْب».

فـتـح مـبين، ظـهور بمقام ولايت و تجليات انوار اسماء الهيه است، كه موجب فـنـاء و اضـمـحلال صفات روح و قلب و علت ثبوت كمال سـرٌّ كه از لطائف سبع است، مى گردد: «إِنَّا فَتَحْنا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً».<sup>٢</sup>

بـعـد از فـتـح مبين، فتح مطلق است كه عبارت است از تجلى ذات احديت و استغراق در عينجمع،بفناء جميع رسوم خلقيه: «اذا جاء نصرالله والفتح».

المقاء بمر دو قسم است: صحیح و فامد. القاء فاسد مورد وثوق نیست. القاء صحیح یا الهمی و ربانسی است، مثل القائات متعلق بعلوم و معارف یا ملکی و روحانمی است، آن المقائی است که موجب طاعت و اتیان بواجبات و مندو بات گردد. خلاصه، القائی که موجب صلاح و خیر باشد، آن را الهام نامیدهاند. القاءفاسدیانفسانی است،باین معنی که در آن حظوظ نفسانیه و لذات جسمانیه

- مجهول پی برد. علم لدنی، نزد مشهور عبارت از علمی الهامی است که نفس بواسطه صفا و جلا و استحداد اصلی با مختصر اعدادی، اتصال ینض کلی پیدا می نماید، گاهی لدنی اطلاق می شود بر علمی که نفس بواسطهٔ اتصال بحضرت علمیه و اُم الکتاب و مقام واحدیت استفاضه می نماید ـ الهام، علمی است که مانند ضره و روشنائی از سراج غیب بر قلب صافِ فارغ از کدورات مادیه واقع می شود. از اشراقات نفس کلی، الهام تحقق می یابد، کما اینکه وحی از افاضهٔ عقل کلی حاصل می شود، لذا وحی، از الهام قری تر و صافی تر و کاملتر است.
- ۲. آنچه که بر سالکه الی الله و مسافر بسوی حق اول تعالی، تجلی شود، در حالی که قبول این باب بروی او بسته باشد، آنرا قتع می نامند، خواه مفاض و مفتوم، نعمتهای ظاهری باشد یا نعمتهای باطنی مثل ارزاق و عبادات.
- ۲. «انا قتحنا لك فتحا مينا ليفرالله ما تقدم من ذنبك وما تاخر»، نزد محققان از متكلمين اماميه، كشرالله تعالى امثالهم، و اعاظم از حكماى اسلامى و متألهين از عرفا، «خلافا لجمهور غاغةالناس و اصحاب الخناس»، انبياء بايد معموم باشند، گناه چه صغير و چه كبيره، منافات با مقام رسالت دارد، خصوصاً مقام ميدالاتياء، كه مبده تجليات و ظهورات ساير انبياست. مراد از ذنب در اين آيه، گناه مصطلح در عرف فقهاء نيست، بلكه مراد آنستكه پينمبر بعون الله تعالى، از منازل قلب عبور كرده و از صفات نفسانى و قلبى تخلص پيدا قموده است.

شرح مقتمة قيصدى

باشد، این معنی را هاجس، مفرد هواجس نامیدهاند. یا القاء شیطانی است، و انسان را دعوت بمعصیت حق می نماید.<sup>۱</sup>

شيخ صدرالدين قونيوى، در كتاب نفحات فرموده است: «الألقاء الالهى يعقَّب لذَّة يستخرق جملة الانسان ويغني أحياناً بعض اربابه عن الطعام و الشراب مدة كشيرة، و الالقاء الروحانى لايصحبه لذة لغير الالقاء، فان كانت، فالعلم الحاصل عنه اوالاثر الباقى في المحل منة، وله طرفان: احدهما من خارج بطريق التمثلُّ والآخر كما قال: «نَزَلَ به الرُوحُ الأمين على قَلْبِك» و فيه شدة، بخلاف التمثل فان صاحبه لاينزعج منه ولا ينحرف له مزاجه و ان تأثر لوروده، فاثر يسير. و اما التنزيل القلبى، فينحرف المزاج و يغيره و يجد صاحبه شدَّة، والقدر الذى يحصل للشخص من القاء الجن لايعوُّل عليه ولا يجوز ان يقبله الآكامل عارف بدوازين التصغيق، يميز بين الصحيح و الفاسد. و ان ورد مثل ذلك على مريد و هو تحت تربية شيخ محقق كامل، فله ان يقبل ذلك الوارد، و يضبطه ولا يعتمد عليه حتى يعرض على الشيخ الكامل، و ان اقرَّ ذلك و صححه، آخَذ و اعتمد عليه، لقول الشيخ لالنفس الالقاء، و ان رده وانكره رمى و أعرَضَ عنه، و علامته انه يعقب شدة و رارة و قبضاً و ان رده وانكره رمى و أعرَضَ عنه، و علامته انه يعقب شدة و

و من الالقاءات المملكيه ماهو صحيح من حيث انه ملكى، لكن يمتزج بحديث نـفـس او تـأو يـل قـد انـغـمر المحل به <sup>ت</sup> قبل الورود او قياس مستنبط من ذوق آخر؛ احتج به السالك في هذاالالقاء الملكى و هذا ايضاً لايعول عليه بتقرير الشيخ و من الالـقـاءات مايرد بواسطة صورة متجسدة من معان او مظاهر صغات و احوال الهية او كـونيـة، فـيخبر بامور بحروف و اصول و كلمات متنوعة معهودة او غير معهودة و هذا

- ٢. كسما قال الله تمالى: «الشيطانُ يَعدِكُم الفَقْر وَ يَامُر بِالفَحْشاء» ابن قسم از الفاء را وسواس تاميده اند. معيار فرق در اقسام القاءات شرع است.
- ۲. گاهی سالک، خود وعین ثابت خود را در مرآت مشاهد رؤیت می کند، مثل رؤیت یعفی از سلاک عامه «رجبیّون»، رفضه را بصورت خنزیر در خیال خود. این دیدن در واقع، دیدن رافضی و شیته نیست، بلکه بواسطه صفاه کامل مرآت شیعه بخمی «رجبیون»، صورت خود را که بشکل خوک است، در لوح نفس رافضی، دیده اند.

## شرح مقدمة قيصري برفصوص الحكم

ايضاً لايعتمد عنه الابتقرير من الشيخ الكامل و النص انَّما هو في الالقاء الملكى في التشزيل القلبى او في التجلى الذاتى الخاص لاالعام او في اِخبار الحق عن نفسه او عما يشاء برفع الوسايط و محو خواص جميع الموّاد من الصور و الحروف و الكلمات و سايرالتمثيلات والله المرشد». <sup>(</sup>

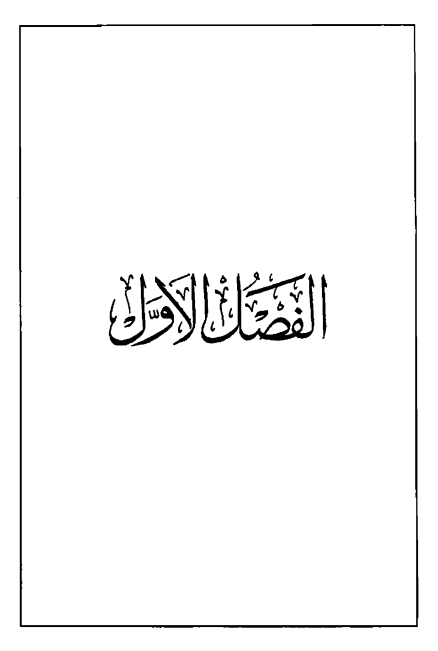
١ . فرق بيين تسجيليات ذاتى وصفتى وفعلى از اقسام فتوح دانسته مى شود، يعنى اين تجليات درضمن اقسام فتح تحقق پيدا مى نمايد ويا اقسام فتح لازم تبجلى ذاتى وصفتى و فعلى مى باشد. فتتح قريب: «نصر من الله وفتح قريب»، غرض و نتيجة تبجلى فعلى وفتح ميين: «إنّا فَتَحْنّا لَكَ فَتُحاً مُبيناً»، لازم تبجلى و صفى وفتح مطلق: «اذا جاء نُصرالله وَ الفَتح»، ملازم با تجلى ذاتيست.

تجلی حق در عبد، گاهی بحال تفرقه است، قلب مالک در این مقام از احکام کونیه و کثرات و شوائب تعلقات خالی نیست و تجلیات در باطن عارف، متلّبی بحکم صفت فالب بر قلب گردیده و رنگ کشرت بخود می گیرند. و یا تجلی باصطلاح حال جمع است، قلب عارف در این مقام، از احکام کونیه و کثرات تعری دارد. این قسم از تجلی یا متعین باسم ظاهر است و یا باسم باطن تعین دارد. سالک در مقام تجلی بحال تفرقه، در هر چیزی حق را رؤ یت می نماید، و توجید در حت و خیال او ظاهر می شود، و چون حق را در هر چیزی رؤ یت می نماید، از هیچ موجودی اعراض ندارد. در قسم دوم سالک بمقام احدیتِ وجودی واقف گشته، احکام توحید در عقل او ظاهر گشته و چون منهم در احدیت وجود است، از موجودات عالم ظاهر و حس، اعراض دارد.

سالک در مقام صوم، در عین اینکه توحید در شراشر وجود او ظاهر شده است و احکام توحید از حس و خیال تجاوز کرده و بمقام عقل او رسیده است، در نظر او، نه احکام کثرت او را تُعرِض از احدیت وجود نسوده، و نه انغمار در توحید، او را بکلی منصرف از ملاحظه کثرات نسوده است. این قسم از تجلی را عرفا تجلی صفتی دانسته اند.

بعد از این مرتبه، تجلی ذاتی است که حق در این تجلی، قلب عارف را از علاق کثرات بکلی طاهر تسموده و حق را باعتقاد خاص و اسم مخصوص شهود نمی نماید. مرتبه نازل این تجلی، مقام قرب فرانش است. بعد از تجافی از این مرتبه، مقام جمع بین قرب فرانش و قرب نوافل است. سالک راسخ از این مقام نیز عبور تسوده بمقام فناه از این دو قرب می رسد، بلکه به فوق این مرتبه که جمع بین دو فناه باشد نائل گشته بمرتبه فناه عن الفنائین و الجمع بین الحسینین و تسکیل و مرتبه ناتر ین فائش می گردد. این مرتبه در لسان بعضی از ابناه تحقیق، مرتبه و مقام تسم و مقبور شده است. حق و استهلاك در حق بحسب عین و بقاه باو بحسب حکم، تعبیر شده است.

این مقـام، بـلـکه مظهریت جمیع اقسام تجلی ذاتی، از مختصات حقیقت محمدیه «صلی الله طیه و آله»، است، بـنـحـو اصـالت، و اشه طاهرین بتحو وراثت باعتِـار اتحاد آنها با حقیقت محمدیه. لذا قـِـل: «اولـنا محمد، اوسطنا محمد، آخرنا محمد». میاتی زیادة تحقیق لهذا انشاه الله تعالی، و لعل هذا القدر گاف لـن القی السـم و هوشهید.



اعلم ان الوجود، «من حيث هو، هو»، غيرالوجود الخارجي والذهني؛ اذكل منهما نوع هن انواعه، فهو من حيث هو هو، اي «لابشرط شيء» غير مقيَّد بالاطلاق والتقييد، ولاهو كلي ولا جزئي ولاعام ولاخاص ولا واحد بالوحدة الزائدة على ذاته، ولاكشير، بل يلزمه هذه الاشياء بحسب مراتبه و مقاماته المنبَّه عليها بقوله: «رَفِيعُ الدرَّجاتِ دُوالعَرش»، فيصير مطلقاً و مقيداً و كلباً و جزئياً و عاماً و خاصاً و واحداً و كثيراً، من غير حصول التغيير في ذاته و حقيقته.

وجود يخودى خود، يعنى حقيقت وجود و هستى، غير از وجود خارجى و ذهنى است يعنى اوسع از وجود ذهنى و خارجى است. چون هريك از وجود ذهنى و خارجى، از تجليّات اصل حقيقت وجود است، و اصل حقيقت، مقيد بقيدى نيست، حتى عارى از قيد اطلاق است. لذا متصف باطلاق و تقييد نمى باشد، نه كلى و نه جزئى و نه عام و نه خاص است. متصف بوحدت زائد بر ذات نيست، بلكه وحدت آن وحدت اطلاقيست، چنين حقيقتى بطريق اولى متصف بكثرت هم نيست. اتصاف باطلاق و تقييد، و كليت و جزئيت ، وعموم و خصوص، و

، مراد از وجود خارجی در این جا، وجوداتی است که دارای تعین باشند و گرنه حقیقت وجود امری خارجی و مبدء اثر است و هرچه که خارجیت دارد ناشی از آن حقیقت است.

111

شرح مقذمة فيصرى

وحدت و کترت، از لوازم حقیقت وجود است باعتبار تجلی و ظهور، متعدد در مراتب اکوان و اعیان. بهمین جهت قادح در وحدت اصل حقیقت وجود نمی باشد و حقیقت، در مقام صرافت خود باقیست. فهم کامل این مطلب، توقف بر ذکر مسالک متعدد در اصل وجود دارد.۱

الحق، مسلک عرفا در مسئلة وجود، تمام تر از جميع مسالک است. اين ممشاي صافي، مستفاد از كتاب و سنت و اخبار واردهٔ از اهل بيت عصمت و طهارت است.

جمعی از حکمای اسلامی ، شیخ الاشراق و اتباع او و جمعی از متأخرین مشل علامهٔ دوانی و میںرصدر دشتکی و سید محقق داماد و صاحب شوارق، در برخی از کتب خود قائل باصالت ماہیت اند.

حکمای مشّا قائل باصالت وجودند، ولی حقایق وجودی را متباین می دانند. این قول نیز در بطلان، مثل قول باصالت ماهیت است.

بىرخىي از محققين، قائل باصالت وجود و وحدت حقيقت هستى اند. وجود را داراي مراتب مقول بتشكيك دانسته اند.

عرفای اسلامی، قائل بوحدت اصل حقیقت وجودند، و کثرت در مظاهر قائلند. تشکیک بنابر دو قول اول در وجود، تشکیک عامی است و بنابر قول محققان از حکما، تشکیک خاصی است و بنا بر قول عرفا، تشکیک خاص الخاصی یا اخص الخواصی و... می باشد.

قول باصالت ماهیت باطلست، چون ماهیت بنابر اتفاق، مایقال في جواب ما هو است و بحسب نفس ذات، نه کلی و نه جزئی و نه واحد و نه کثیر است، کما اینهکه وجود و تشخص و عوارض وجود از مقام و مرتبهٔ ماهیت مسلوب می باشد. چنین حقیقتی در مقام اتصاف بوجود و عوارض احتیاج بامری غیر سنخ ماهیت دارد.

بنابر این، اصالت اختصاص بوجود دارد و آنچه که بالذات از ماهیت طرد

۱ . در وجود، اقوال زیادی است که ما در کتب و تألیفات خود بتفصیل آن اقوال را نقل نموده ایم.

عدم می نسماید وجود است. با اصالت ماهیت و اعتباریت وجود، جعل و ایجاد و افاضه و خلق، امری نامعقول است و معنی ندارد که از علت العلل، امری صادر شود که با علت متباین من جمیع الجهات باشد. ماهیات بحسب اصل ذات و سنخ حقیقت یا یکدیگر تباین دارند. بهمین برهان، قول به تباین در افراد حقیقت وجود، قولی باطل و نامعقول است.<sup>۱</sup>

از عرفا اقوال متعددی در وجود نقل نموده اند که دویا سه قول آنرا در این جا بیان می تماثیم:

بىرخىي از عرفا، بكلى كثرت را از وجود نفى نمودهاند، و جميع موجودات را موهوم و اعتبارى صرف مى دانند.

جمعى ديگر، حق تعالى را بمنزلة كلى طبيعى (نعوذ بالله) مى دانند و از براى حقيقت حق، مقام و مرتبه يى غير از وجود اشياء ممكنه نمى دانند ملاصدرااين قول را دراسفار اباطل دانسته و از قائل به عنوان مجهال ازمتصوفه نقل نموده است: «ثم ان الدائر على السية طائفة من المتصوفة، ان الحقيقة الواجب هوالوجود المطلق، تمسكاً بانه لايجوزان يكون عدماً صرفاً وهو ظاهر، ولا ماهية موجودة بالوجود اومع الوجود، تعليلاً او تقييداً، لما في ذلك من الإحتياج و التركيب، فتعين ان يكون

 ۲. چون وجود بحسب برهان و وجدان، مشتر ک معنوی است، نزدیکترین احکام حقیقت وجود، همین مسئله اشتراک است. وحدت اصل حقیقت، توقف بر اشتراک معنوی دارد، چه بنا باشتراک لفظی، وجود دارای افراد متباین بتمام ذات و هویت خواهد بود. برای اثبات اشتراک معنوی وجود، دلائل متعددی در کتب کلامی و حکمی اقامه شده است. برخی از عرفا هم متعرض اثبات اشتراک معنوی وجود شده اند. بدون شک وجود باعتبار مفهوم، از هر بدیهی، بدیهی تر است. بداهت وجود ناشی از عمومیت مفهوم است که عارض جمیع مقولات می شود. عمومیت و کلیت و اطلاق مفهوم وجود ملازم بنا اشتراک معنوی وجود است. اگر مفهوم عام بدیهی وجود، مشترک نباشد، از فرض انتفاه آن از جسیع اشیاه، عدم جمیع اشیاء لازم نمی آید. اذله دیگری نیز نظیر مقسم واقع شدن وجود نسبت بجمعیع اشیاه، و متحد بودن معانی علمیه و امتیاز آنها بملکات و عدم زوال اعتقاد بوجود بعد از رفع تعینات و خصوصیات و غیر اینها از ادله و دلایل، موجود است که در کتب قوم ذکر شده است. ۲. رجوع شود باسمان چاپ سنگی، طهران ۱۳۸۲ه. ق. صلاح هستی از نظر فلسفه و عرفان تألیف نگارنده صرح. شرح مقلئمة قيصرى

وجوداً و ليس هوالوجود الخاص، لانه ان اخذ مع المطلق، قمر كبة او مجردالمعروض، فمحتاج؛ ضرورة احتياج المطلق الى المقيد وضرورة انه يلزم س ارتفاعه ارتفاع كل وجود. و هذا القول منهم يؤول فى الحقيقة الى ان الواجب غير موجود، ان كل وجود حتى القاذورات واجب، لان الوجود المطلق، مفهوم كلى من المعقولات الثانو يه لا تحقق لها فى الخارج».

این قول، همانطور که ملاصدرا فرموده است، بظاهر سخیف و باطل است. مرحوم آخوند نوری، در حواشی بر اسفار، این قول را توجیه نموده است باین نحو: «ممکن است گفته شود مراد اینها از اطلاق، اطلاق خارجی است و وجودات مقیده، تعین این وجودند، معیت این وجود با وجودات مقیده، معیت قیومی است نه معیت سریاتی».

یعنی مراد آنها از وجود لابشرط، لابشرط مقسمی است، نه قسمی، لابشرط مقسمی حقیقت وجود است و لابشرط قسمی، کلی طبیعی و وجود منبسط است. با موجودات عینیت دارد. این مطلب را مشروحاً بیان خواهیم کرد.

مغهوم وجود از مفاهيم بديهى و معانى عام و واضح است. مفهوم وجود برخلاف مفاهيم و معانى مركبة ازجنس وفصل، بدون واسطه در ذهن و نفس مرتسم مى شود. صفهوم و معنا، هرچه از تركيب دورتر باشد، ظهور و حصول آن در ذهن تسمامتر خواهد بود. اگر مفهومى بطور كلى عارى از تركيب و تقييد باشد، حصول آن در ذهن ارتسام و حصول اولى و بديهى خواهد بود، ناچار چنين مفهومى بر همة اشياء صادق است. اگر چنانچه مصداقى هم بكلى عارى از تركيب و تقييد باشد، حصول بحسب ظهور تمامتر و باعتبار سعة ذاتى همة اشياء را شامل مى گردد و همة فعليات مادون را بسنحو اعلى و اتم واجد خواهد بود. لذا گفته اند: «بسيط الحقيقة كلُّ الاشياء الوجودية كمالاً وليس بشى و من الأشياء نقصاً».

اگر مفهومی در ذات، خالی از ترکیب باشد، از سنخ ماهیت جوهریه و عرضیه نخواهد بود. و اگر چنین وجودی مصداق داشته باشد، چنین مصداقی هم بهمهٔ موجودات محیط و از تمامی مقولات اوسع خواهد بود.

محققان از حکما، از برای مفهوم وجود، مصداق قائلند و وجود را حقیقت واحده مقول بششکیک می دانند و از برای وجود با حفظ وحدت اصلی، مراتب مقول بتشکیک قائلند.

محققان از عرفا، وجود را اصیل و متحقق در اعیان، و اصلِ واحد و سنخ فارد می دانسد. ولی اصل حقیقت را دارای مراتب مقول بتشکیک نمی دانند، بلکه حقیقت وجود را واحد می دانند که از آن بواحد شخصی تعبیر نمودهاند. ما فرق این دو قول را بیان می کشیم، تا مقصود شارچ «قیصری» از اینکه فرمودهاند: «فی الوجود و انه الحق»، واضح گردد، اگر چه ادراک فرق بین این دو قول در نهایت غموض است.

بهتر آنستکه قول حکمای مشاء، که قائل به تباین در وجودند، نقل نمائیم. چون نقل این قول و بیان وجوه خلل در آن، مدخلیتی تام در فهم مبنای محققان از حکما و فهلو یون دارد. بعد از تزییف این قول، می پردازیم بنقل قول حکمای فهلوی که مشرب آنها بمشرب عرفا خیلی نزدیک است. لذا بعضی این دو قول را یکی دانست، و ملاصدرا تمایل زیادی دارد که قول محققانی از عرفا را بقول محققانی از حکما برگرداند یا بالمکس.

بیان مسلک حکمای مشّاء در وجود جمعی از دانشمندان، قائلند که اشیاء خارجیه و موجودات متظاهرهٔ در دار وجود از جماد و نبات و انسان و موجودات مغیب از انظار، اشتراک آنها در اصل حقیقت محال و ممتنعست، و در معانی انتزاعیهٔ عامه؛ مثل مفهوم وجود و وحدت و جوهریت و عرضیت مشار کند، و از تباین در آثار مثل حرارت نار و برودت ماء بر تباین در ذوات استدلال نموده اند.

این قول، عبارة اخرای قول به بینونت عزلی بین وجودات است؛ و گفته اند: سنخیت بین وجودات، منافات با مسئله علیت و معلولیت دارد. اینها تشکیک خاصی را از وجودات نفی می کنند و می گویند: مسئله تشکیک و اینکه مراتب از سنخ واحد باشند، مستلزم انکار علیت و معلولیت است. و غفلت کرده اند از شرح مقالمة فيصرى

اینکه انکار مطلق سنخیت ولو بنحو اصالت و تبعیت و عکسیت و عاکسیت، بعینه انکبار علیت و معلولیت است و از آنچه که فرار کردهاند، دچار آن شدهاند. قرآن کریم و أخبار نبویه و آثار ولویه، مشحون از اثبات این معنی است، چنانچه فرموده است:

«قُلْ كُلَّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِه».

مه فشاند نور و سگ عوعو کند 💫 هر کسی بر طینت خود می تند

اگر ذات مقدس حق، متباین من جمیع الوجوه با اشیاء خارجیه باشد، هیچ موجودی جهت معلولیت پیدا نخواهد کرد. چون مباین بماهومباین، از آن جهت که مباینست، از مباین صادر نشود، و مباین بماهومباین، مصدر چیزی که مباین با آن باشد، نخواهد شد، و چیزیکه مناقی با طبیع فاعل و ملایمت با ذات فاعل نداشته باشد، از فاعل صادر نشود، مباین، حکایت از فاعل خود ننماید. «وَ هَلِ یَکُوُن الظُّلْمَةُ آیةُ النُور والظُل آیةُ الحَرور».

همانطوريكه فاعل تام، جلمت ذاتش منشأ صدور معلولست، همينطور معلول تمام، جلمت ذاتش مجعول و معلولست، بطوريكه از اين شأن منسلخ نخواهد شد، و هر وجود معلولى بعينه تابع علتست، و استقلال در او راه ندارد؛ بلكه عين الربط و صرف الفقر است، و معناى عدم استقلال، آنستكه وجود خارجى علت مقوم ذات و محصل جوهر خارجى معلولست، و احاطة علت را بر معلول، احاطة قيوميه دانسته اند، و معلول در مرتبة وجود، محتاج بعلت و علت مقوم اوست. و تقو يم علت، وجود معلول را از تقو يم ذاتيات و اجزاء ذات ماهيت، ماهيت را اتم و اقوى است و بهمين معنى در كلام الهى اشاره شده است: «آلا إنَّهم في مِرْيَةٍ مِنْ لِعَاءٍ رَبَّهِم آلا إنَّهُ بِكُلِ شيءٍ مُحيط».

گفتم بکام وصلت خواهم رسید روزی گفتا که نیک بنگر، شاید رسیده باشی

ودركلام معجزنظام حق است: «وَهُوَ مَعَكُمُ آَيْنَما كُنْشُم».

و این معیت، کما اینکه بعضی خیال کرده اند، معیت علمی نیست و در کلام بلاغت بنیان امیر المؤمنین وارد است: «داخل في الاشیاء لابالممازجة، و خارج عن الاشیاء لابالمباینه». و در مأثورات نبو یه است: «لودلیتم بحبل إلی الارض السفلی، لیبط الی الله». و در کلام فصاحت و بلاغت بنیاني حق تعالی است: «نُحْنُ آفَرَبُ إلیه مِنْ حَبْلِ الوَريد». «و ین عجبتر که من از وی دورم چکنم با که توان گفت که دوست در کسندار مسن و مس مه جورم چکنم با که توان گفت که دوست در کسندار مسن و مس مه جورم قول، عدم غور در معارف حقه می باشد، کسانیکه باین طریق سلوک نموده اند، تشکیک خاصی را منکرند، محققان این توحید را عامی می دانند.

#### بیان مسلک بعضی از صوفیه:

طایفهای از اهل تصوف، همانطوریکه ذکر کردیم، گفته اند: در دار وجود، موجود واقعی و نفس الامری غیر از حق تعالی وجود ندارد، و عالّم، منحصر بیک وجود و هستی صرف و بسیط من جمیع الجهات امت، و موجودات متکثره که در نظر ما جلوه می کند، صرف توهم و محض تخیّل و ثانیهٔ مایراه الأحولند.

هرچیز که غیر حق بیاید نظرت 💿 نـقـش دومـیـن چشـم احـول بـاشد

وحدت حقيقى صرف، وكثرت مترائيه صرف التوهم و محض التخيل است، (كلما في الكون وهم اوخيال.) اين همان قول بوحدت وجود و موجود است. بعضى از اكابر(مرحوم آقا محمدرضا قمشهاى) فرموده اند: لازمه اين قول، نفى شرايع و ملل، و انزال كتب و بعث رسل است. در بين قائلين باين قول، جمعى از اكابرند كه نمى توان آنها را رمى باين معانى كرد. محيى الدين عربى در پاره اى شرح مقذمة فيصرى

از کلمات خود کثرت را بکلی نفی می کند و وجود را منحصر بحق می دانند و وجود موجودات را وجودات مجازی دانسته و گفته است: همه موجودات، نسب وجود حقند. ولی مراد اینها (کما ایتکه در بسیاری از مواضع کتب خود اشاره فرمودهاند) از نسب و اضافه، اضافهٔ اشراقیه است و اضافهٔ اشراقیه را گُمُّل تعبیر باضافه اعتباریه نمودهاند و مراد از اعتباری در این جا، اعتباری عرفانی است، نه نسب و اضافهٔ اصطلاحی مقولی حکمی، اضافه و نسب عرفانیه ظل وجود حقست: «آلم تَرَ اِلٰی رَبِّكَ كَیف مَدًالظَّل».

وجودات ظلیّه ونسب عرفانیه، بعقیدهٔ اینها از حقیقت وجود نیست.و حقیقت وجود همان مرتبهٔ ذات حقست و بس، و شونات و تجلیات ذاتیهٔ حق، عبارت از همین نسب می باشند.

بعد از وضوح این مطلب و مقدمه، می گوئیم؛ این اعاظم گفته اقد: در متن اعیان و نفس واقع نمی باشد، مگر ذات واحدهٔ قائم بذات خود، که منزه از جمیع اتحاء ترکیب و تقیید و تخصیص و متشخص بذات خود است. و شریکی در موجودیت ندارد. و چون صرفست، ثانی از سنخ خود ندارد، و هرچه غیر از آن حقیقت دیده می شود، از شئونات ذاتیهٔ آن وجود است، و نسبت ما سوی الله تعالی، بالنسبه باو مثل نسبت اصل بفرع و عکس بعاکس است. از برای اعیان ثابته و ماهیات امکانیه تحقق و ثبوتی نیست. و جودات ممکنات، نسب و اضافهٔ شراقیهٔ حقند و برگشتشان بسوی او است. آنچه عالم از خود دارد، همان ماهیات اشراقیهٔ حقند و برگشتشان بسوی او است. آنچه عالم از خود دارد، همان ماهیات محفیه اند. اینکه اعاظم فرموده اند: فالعالم متوهم ماله وجود حقیقی، مرادشان همین است که ذکر کردیم.

در تـتـمـيـم اين مسئله، كلماتي ذكر مي شود كه در توضيح و تبيين اين مطلب مدخليتي تام دارد.

قول سوم در مسئلهٔ وجود و موجود، قول کسانیست که فرموده اند: کثرات ظاهره در وجود، کثرت حقیقیه می باشد، بعلت کثرتِ موجودات متمیزه در خارج و آثار مختـلفه مـتـرتـبه براین موجودات، و در عین حال وحدتِ حقیقیهٔ وجود هم ثابت ۱۱۸

است، و منافاتی بین وحدت حقیقیه و کثرت حقیقیه نیست، وحدت اثر نفس حقیقت وجود است و کشرات بواسطهٔ ظهور حقیقت وجود در ماهیات مختلفه می باشد. <sup>۱</sup>

جمله یکنورند، اما رنگهای مختلف اختلافی در میان این و آن انداخته

و این وجود واحد در مقام فعل، عین ماهیات مختلفه است که ساری در تمام ماهیات است و چون وحدت حقیقتِ وجود، وحدت اطلاقی و انبساطی و بالجمله وحدت حقیقی می باشد، منافات با کثرت حقیقی ندارد، آن وحدتی که منافات با کشرت حقیقه دارد، وحدت عددیه می باشد و این اطلاق و انبساط و سریان خارجیه است که بتعینات امکانیه متعین شده است، و در ملابس اعیان ثابته و ماهیات امکانیه ظهور نموده است.

(ان الحق، المنزه عن نقائص الامكان، بل عن كمالات الأكوان هوالحق المشَّبه، و ان كان قدتميز الخلق عن خالقه بامكانه و نقصه).

چو آدم را فـرسـتـاديـم بيـرون جـمال خويش در صحرا نهاديم

قال على «۶»

«إِنَّ اللَّه تُعالى تجلَّى لِعبادهِ مِن غَير أَن رَأُوه. وَ أَراهُم نَفْسَه مِنْ غَير أَن يَتَجَلى لَهُمْ».

مشاهدهٔ صريح اين حقيقت محال است، و آنچه را كه ما از حق ادراك مى نمائيم، عبارت از يكنحوه نعين خاص امكانى است كه بنوررشحي و ظهور ظلمى، ظهور پيدا نموده است. انبساط و ظهور اين حقيقت در كثرات، مثل انبساط دَم در اعضاء يا سريان دهن در اشياء و انبساط بحر در امواج نمى باشد تا به تبعيت محل متجزى و متقدر شود، اين انبساط انبساط اشراقى و تجلي فعلي حق است كه

۱ . اخوند ملا اسماعیل اصفهانی، معروف بدرب کوشکی و واحدالمین، بطور فهرست اقوال در وجود را بیشتـر از آنـچه در اسفار موجود است، در حواشی شوارق ذکر کرده است، و ابن ترکه نیز در حکست اعتمادیه اقوال در وجود را بیان نموده است. شرح مقذمة فيصرى

وجودش عاری از ترکیب و تقیید و تخصیص است. (وَاَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُورِ رَبِّها). عـمـانطوریکه قبلاً در این رساله بیان شد، این ظهور و تدلی و تجلی در ملابس اسـمـاء و اعیان ثابته را وحدت در کثرت، و رجوع این کثرات را بوحدت، حقیقت

وجود کثرت در وحدت می گو یند. باین اعتبار کمل از عرفا فرموده آند: «انت مرآته و هومرآة احوالك ».

بيك نظر حق تعالى، مرآت اشياء است و بيك نظر اشياء خارجيه مرآت حقند، و گفته اند: عارف واصل كامل، ذوالعينين است. هم حق را بحسب فعل، ظاهر در اشياء مى بيند و هم خلق را «بحكم النهايات هى الرجوع الى البدايات»، در حق ملاحظه مى نمايد. صاحباني عين يمنى را تنزيمى و دارند گاني عين يسرى را تشبيمى مى نامند. ولى ساكنان صوايع ملكوتى، صاحب عينين مى ياشند، نه شهود حق آنها را از شهود خلق مانع، و نه شهود خلق آنها را از تماشاى جمال ذوالجلال حاجب است. و مراد رسول اكرم صلى الله عليه و آله، كه در دعاى خود گفته است: «رَبَّ أَرِني الأَشْيَاءَ كَمًا هِيَ». همين است؛ چون وجود مقدس حق مقوم و محصل اشياء است، و نيست مرتيه اى از وجود كه حق در آن مرتبه موجود نباشد؛ و بموجب آيه كريمۀ.

«هُوَالَّذى في السَمَّاءِ اللَّهُ و في الأَرْضِ اللَّه»، و خبر بلاغت اثر: «مَّا رأَيتُ شيئاً. اِلاَّ وَرَأَيْتُ اللَّهُ قَبْلَهُ وَ بَعْدَهُ وَمَمَهُ وَفِيه»، در هر مرتبه اى از مراتب وجود، حق تعالى موجود است و در همان مرتبه، طرد عدم از ماهيات ثابته مى نمايد.

و تحقیق این مطلب خواهد آمد، که حق تعالی فقط از راه اسباب و معالیل متوسطهٔ بین او و اشیاء رابطه با مخلوقات ندارد، کما اینکه کثیری از فلاسفه بر آن رفتهاند؛ بلکه ارتباط حق باشیاء از دو راه است: یکی از رشتهٔ سببسازی و ایجاد معدات از برای خلق اشیاء که وجود هر چیزی منوط بشرائط و معدات است؛ زیرا سد جمیع انحاء عدم معلول جز بجعل وسائط و ایجاد معدات و رفع موانع حاصل نشود:

«أَبَى الله أَنْ يُجْرِيَ الأُمورَ الآ بِأَسْبَابِها».

و چون هر وجودی در دارهستی، مدخلیتی تام از برای خلقت اشیاء دارد، بنحوی که از عدم آن، عدم جمیع اشیاء لازم می آید؛ بجهت آنکه برگشت تمامی موجودات بوجودی واحد من جمیع الجهات است، که نظام و ترتیب وجود از عقول طولیه و عرضیه و مجرده و مادیه و دنیو یه و برزخیه و اخرو یه، بسته بنظام تام اوست و بعلم عنائی ذات خود، که در او علم بجمیع اشیاء منطو یست: (علم اجمالی در عین کشف تفصیلی، بحکم بسیط الحقیقة کل الاشیاء)، مرانب وجودیه را از دره الی الذره بوجود آورده است.

از ایـن رشـتـه، جعل و سائط طولیه و عرضیه مادیه و مجرده، برشتهٔ سببسازی تعبیر شده است.

غیر از این ارتباط، ارتباط دیگری حق با مجعولات امکانیه بلاواسطه دارد، که از آن بوجه خاص و رشتهٔ سبب سوزی تعبیر نمودهاند که جمیع وسائط در مقابل سیطره و عظمت وجوبی مقهور و فانی، و حق تعالی متجلی و متظاهر در جمیع اشیاء است. نگارنده برهانی خاص بر این مطلب دارد که باختصار ذکر می کند:

در جای خود ثابت شده است؛ که علت بوجود خارجی، مقوم و مؤیّس وجود معلول است، و این تقویم، از تقویم جنس و فصل اجزاء ماهیت را تمامتر است، و معلول بحسب ذات، محتاج بعلت است؛ بطوریکه حضور علت از برای آن، از حضور ذاتش برای خودش تمامتر است، اگر کسی هم بخواهد حقیقتی را شهود کند، اول باید علت موجدهٔ آن شییء را بمشاهدهٔ حضوریه ادراک نماید.

مبدء و علت العلل که حق تعالی باشد، برهان بر جمیع اشیاء و اقرب از هر شیئی بر آن شییء است:

«نَحُن أَفْرَبُ إليهِ مِنْ حَبْلِ الوَريد»، و «هُوَ مَعَكُمْ أَيْنَما كُلْتُم، أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِّك أَنَّه عَلى كُلِ شي وشهيدقُل آى شي واكْبرُشَهادَهْ قُل الله».

در روایت است که منصور بن حازم، که از اصحاب امام باقر(ع) می باشد، بحضرت عرض می کند که با قومی مجادله کردم؛ آنها می گفتند ما خدا را از اشیباء می شناسیم، من گفتم خداوند بالا تر است از آنکه او را بوسیلهٔ مخلوق بشناسیم، حضرت او را تحسین نمود. شرح مقذمة قيصرى

محقق را که وحدت در شهود است نخستین نظره بر نور وجود است دلی کز معرفت نور و صفا دید به رچیزی که دید اول خدا دید هـمـه عـالـم زنـور اوست پیـدا کـجـا او گـردد از عـالـم هویدا زهی نادان که آن خورشید تابان بـنـور شـمـع جـویـد در بـیـابان

نظر بآنکه حق تعالی بما نزدیکتر از ماست، علم حضوری ما بحق تعالی مقدم بر علم ما بذات ماست. حکماء مشا بلکه جمهور چون از این نکته غفلت کرده اند، در مسفورات خود گفته اند: هیچ حصولی اقوی از حصول شییء برای ذات خودش نیست. روی این مقدمات، حق تعالی از وسایط فیض که بین ما و او واقع شده اند، نزدیکتر بماست. این رشته رشتهٔ سبب سوزیست، که حق تعالی بلاواسطه یا هر موجودی رابطهٔ خاصه ای دارد و آن موجود از اینجهت با هیچ موجودی رابطه ندارد.

ارتــبـاطی بـی تـکيـف بی قيـاس هست ربّ الـناس را بـا جـان نـاس بـرشـتـهٔ سـببسازی و سببسوزی، هر دو مثنوی معنوی، اشاره فرموده و گفته است:

از سبب سازیش من سودائیم وز سبب سوزیش سو فسطائیم از سبب سازیش من حیران شدم وز سبب سوزیش سرگردان شدم

بعد از تأمل شافی و تام در آنچه بمنصهٔ تحقیق رسید، عارفِ کامل، می فهمد که حقیقت وجود، عبارت از حق اول است که در تمام ماهیات و اعیان ثابته متجلی، و ظاهر و تجلی او تابع ذات او می باشد، و تکثر در تجلی محال است؛ چون موجودات از جهت وحدت، ارتباط بحق اول دارند و مجعول با لذات وجود منبسط است که فعل اطلاقی حق باشد: (وَمَا آمَرُتاالِا وَاحِدَهُ)، کثرت از ناحیهٔ قوابل و اعیان ثابته است. از این تجلی و ظهور، تعبیر بتجلی فعلی می نمایند. احاطهٔ حقیقت حق باشیاء، احاطهٔ قیومی و احاطهٔ این فعل بر اشیاء، احاطه و

ظهورسریانی می باشد. خلاصهٔ کلام، آنکه حق تعالمی بسمام جهاتِ خدائی، از اشیاء خارج نسمی باشد، و بسمام جهاتِ خدائی، داخل در اشیاء نیست، خروج حق از اشیاء بسمام جهات، مستلزم بینونت عزلی و تعطیل در ایجاد و ملازم باقول یهود است: «قَالَتِ اليَّهُودُ يَدُاللَهِ مَغْلُولَة غُلَّتْ آيَدِيهِم وَ لَمِنُوا بِما قَالوًا بَلْ يَدْاهُ مَبْسُوطَتان».

و بالجمله، ملازم با تنزيه صرف است. و دخول حق در اشيا بتمام جهات خدائم، مستلزم امكان، فقر، تجزى، تقدر، تقييد، حدوث و تشبيه مى باشد. بحسب صرف حقيقت وجود، و محض جهت فعليت، خارج از اشياست، و بجهت ظهور و تجلى فعلى، سارى در قوابل است. از همين معناى مذكور، بتجلى و ظهور وحدت در كثرت و انطواء و فناى كثرت در وحدت تعبير شده است. از اين توحيد، بتوحيد آخص الخواصى، تعبير نموده اند. كسانيكه از وادى معرفت دورند، اين مطلب را حرف هزل پنداشته و معتقد باين قول را منحرف مى دانند: «فَهُم اين مطلب را حرف هزل پنداشته و معتقد باين قول را منحرف مى دانند: «فَهُم آنَفُسَهُمٌ يَظْلِمُون».

خلاصه کلام، آنکه حق تعالی چون وجودش وجود مطلق و عاری از جمیع قیود است، در مقام فعل، معیت سریانی و در مقام ذات، معیت قیومی با اشیا دارد. اشیا مقام تفصیل و ظهور و جلای همان حقیقتند، بدون آنکه آن حقیقت تمنزل از مقام خود نموده باشد. و اینکه می گوئیم: وجود، دارای وحدت و کثرت است، معنایش این است که کثرت در مقام تفصیل و وحدت در مقام اجمال است، معنایش این است که کثرت در مقام تفصیل و وحدت در مقام اجمال بحسب ذات کثیر نمی شود، طور و ظهور شیی ء بوجهی عین شیی ء و بوجهی غیر شیمی ء است، موجودات متکثر و حق واحد است، و مافاتی بین وحدت حق و کثرت اشیاء نمی باشد. و جود اطلاقی حق، عین مقیدات است، ولی در مرتبهٔ مقیدات و تقیید. و مقید در این مرتبه عین مطلق است، ولی در مرتبهٔ ذات، مطلق بوصف تقیید. و مقید در این مرتبه عین مطلق است، ولی در مرتبهٔ ذات، مطلق بوصف تقییدات، بوجود ندارد. مطلق در مقام ذات، عاری از جمیع تقیدات است و کلیه مقیدات، بوجود واحد بنحو اجمال در عین تفصیل در مشهد ذات مشهود و شرح مقتمة قيصرى

معلوم حقند. معیت حق با اشیاء و ظهورش در جمیع مراتب وجودی، بنحو حلول و اتحاد نیست.

حلول و اتحاد این جا محال است 🦳 که در وحدت دوئی عین ضلال است

وليس بجوهر، لانه موجود<sup>1</sup> فى الخارج، لافى موضوع «لافى موضع -خ ل»، أو ماهية لو وجدت لكانت لافى موضوع «لافى موضع -خ ل». و الوجود ليس كذلك، ولا يكون كالجواهر المتعينة، المحتاجة الى الوجود الزايد و لوازهه، و ليس بعرض، لأنه عبارة عما هو موجود فى موضوع، اوماهية لو وجدت لكانت في موضوع، والوجود ليس موجوداً بمعنى أن له وجوداً زايداً فضلاً عن أن يكون موجوداً في موضع، بل موجوديته بعينه و ذاته، لا بأمر آخريغايره عقلاً او خارجاً. و ايضاً، لوكان عرضاً لكان قائماً بموضوع موجود قبله بالذات، فيلزم تقدم الشيء على نفسه. و أيضاً وجودهما زايد عليهما، والوجود لايمكن أن يكون زائداً على نفسه، ولائه مأخوذ في تعريفهما، لكونه اعم منهما فهو غيرهما.

حقیقت وجود، جوهر نیست؛ چون جوهر را بموجود لافی موضوع، یعنی قائم بذات و مستقل و یا ماهیتی که اگر وجود خارجی پیدا نماید، قائم بذات است و در موضوع و محل وجود ندارد، تعبیر نموده اند. وجود، این نحو نیست، نظیر جواهر متعینهٔ محتاج بوجود زائد بر ذات و لوازم وجودزاید برذات نمی باشد، چون وجودزائد بر ذات، ماهیات است و ماهیات در تحصّل احتیاج بوجود دارند. وجود عرض نیز نمی باشد، برای آنکه عرض تعریف شده است: بماهیتی که موجود در محل و موضوع باشد، یا بتعبیر دیگر، عرض ماهیتی است اگر وجود خارجی پیدا نماید،

۲. نبودن وجود، داخل مقوله ای از مقولات جوهریه و عرضیه، اتفاقی معققان از قائلان باصالت ماهیت و اصالت وجود و قائلان به تباین وجودات و قائلان بوحدت سنخی و یا وحدت شخصی وجود است. کسانی که قائل باصالت ماهیت در تحقق و ثبوتند، وجود را مفهومی اعتباری می دانند، و هر مفهوم عام اعتباری، حتی مفهوم جوهر و عرض، از عوارض عامه و داخل ماهیتی از ماهیات نمی باشد. بیافاتی که در متن و شرح این رساله ذکر شده است، بیشتر ناظر باحکام خارجی وجود و نبودن آن بحصب خارج از سنخ، جوهر و عرض می باشه.

وجودش در موضوع خواهد بود. وجود،موجود، باین معنی که وجودزاید بر ذات داشته باشد، نیست تا چه رسد باینکه موجود در موضوع باشد، بلکه موجودیت وجود و ذات و حقیقت آن یک چیز است و موجودیت وجود نظیر ماهیات مأمری زاید بر ذات آن نیست.

يعنى حقيقت وجود، چون متشخص بالذات ومبدء تحصلات است، و مثل ماهيات كليه، در تحصل احتياج بوجود و تشخص ندارد، و چون تشخص عين ذات وجود است، احكام ماهيات جوهريه و عرضيه كه تحصل و وجود، زائدبر آنها است، در نفس طبيعت وجود، جارى نمى باشد. و نيز اگر وجود، عرض باشد، بايد بموضوع و جوهرى كه قبل از آن موجود باشد، قائم باشد. ملاك موجوديت جوهرى كه محل وجود است، اگر همين وجود باشد، مستازم تقدم شيىء بر نفس خود است، و اگر وجود ديگر باشد، تسلسل لازم آيد، علاوه بر اين، وجود جوهر و عرض، بر ذات جوهر و عرض زائد است. باين معنى كه وجود داخل در ذات ماهيات جوهرى و عرض زائد بست، بلكه عرضى و معلل است، در صورتى كه نفس حقيقت وجود، وجودى زائد بر ذات خود ندارد، و ديگر آنكه وجود، اعم از جوهر و عرض است، يعنى در تعريف جوهر و عرض وجود أخذ مى شود: جوهر را بموجود مستقل و غير قائم بغير، و عرض را بموجود قائم بغير و نعت از براى غير، تعريف نمودهاند. پس بايد وجود، اعم از جوهر و عرض و عرف ميشر و نعت از براى غير، تعريف نمودهاند. پس بايد وجود، اعم از جوهر و عرض باشد ، ميز و نعت از براى غير، تعريف

برهان بر این مطلب، بر طریقهٔ اهل نظر اینست که: وجود و عوارض وجود از قبیل وحدت و تشخص، نه داخل در مقولهٔ جوهر و نه داخل در مقولهٔ عرض است، ملاک خروج مفهوم یا مصداقی از مقولات جوهری و عرضی، آنستکه مفهوم بر اکثر از یک مقوله صدق نماید و یا مبدء ظهور دو مقوله گردد، مثل مقهوم وجود که بر جوهر و عرض هر دو صادق است و باعتبار مصداق هم، مبدء ظهور و تحقق جمیع مقولات جوهری و عرضی می گردد.

سرًا ایـن مطلب، آنستکه بین مقولات تباین کلیست و محال است یکشیئی واحـد، مصـداق جـوهـر و عـرض و یـا کـم و یـا کیف واقع شود، اچتماع متقابلین بدیهی الاستحاله و اقلی البطلان است. مجموع مرکب از جوهر و عرض، خارج از شرح مقذمة قيصرى

مـقـولـه است، اساطین فن تصریح کردهاند که مرکب از خارج و داخل، خارج از مقوله است.

حقیقت خارجیهٔ وجود، باعتبار انبساط و اطلاق ذاتی و وحدت حقیقی، منشأ تعیین جمیع ماهیات و مبدء ظهور جمیع حقایق است. و باعتبار مفهوم، بر همهٔ متعینات صادق است. کلیهٔ حقایق، ناشی از انبساط وجود است. بهمین لحاظ، جوهر نیست و تعریف جوهر بر آن صادق نیست. و تا وجود تحقق پیدا ننماید، حقایق جوهری از عقل و نفس و برزخ و اجسام مادی، تحصل پیدا نمی نماید. و بهمین ملاک وجود، عرض هم نمی باشد، عرض از شئون جوهر است و وجودی واحد از مقام و مرتبهٔ جوهر مرور نموده و بعرض می رسد، و مبدء تجلی و ظهور است بین عمومیت و کلیت، و اطلاق مفهوم، وعموم و اطلاق و کلی بودن، بحسب مصداق وعموم وکلیت، و اطلاق به اعتبار مفهوم، اطلاق بحسب مصداق، عبارت از نتجلی وظهور وجودی در حقایق جوهری واعیان و ماهیات عرضی است. اولاق مصداق وعموم وکلیت، و اطلاق به اعتبار مفهوم، اطلاق بحسب مصداق، عبارت از مطلاق بحسب مصداق، از صدق مفهوم کلی بر افراد مختلف. وفرقی واضحست بین مهمومی، عبارتست از صدق مفهوم کلی بر افراد مختلف. وفرقی واضحست بین مطلاق بحسب ماهیت و اطلاق بحسب وجود خارجی. اطلاق در باب ماهیات، واطلاق بحسب ماهیت و اطلاق بحسب وجود خارجی. اطلاق در باب ماهیات، ماه داخ بخاری از مقیات منها می مین می می ماهیات مرضی است، و میه میات ماه می مایت از منوع منهوم کلی بر افراد مختلف. وفرقی واضحست بین ماه داق بحسب ماهیت و ملارق بحسب وجود خارجی. اطلاق در باب ماهیات، ماه داخ بخارت از ماهیات می باشد. مای از نقص وملازم با ابهام وعدم تعین است، واطلاق در وجود حاکی از کمال فعلیت ونهایت تمامیت می باشد.

وليس أمراً اعتبارياً، كما يقول الظالمون لنحقيقه في ذاته مع عدم المعتبرين إتاه، فضلاً عن اعتباراتهم، سواء كانت عقولاً او غيرها، كماقال عليه السلام: «كَانَ اللَّهُ وَلَمْ يُكُنُ مَمَّةُ شيء». وكون الحقيقة بشرط الشركة أمراً عقلياً اعتبارياً، لايوجب ان يكون لابشرط الشيء كذلك: فلبس صفة عقليةً وجودية؛ بمعنى أن العدم غير داخل في مفهومه، كالوجوب والامكان للواجب والممكن. وهو اعم الأشياء باعتبار عمومه و انبساطه على الماهيات، حتى يعرض مفهوم العدم المطلق والمضاف في الذهن عند تصويرهما. ولذلك يحكم العقل عليهما بالامتياز بينهما وامتناع أحدهما وامكان الآخر، اذكل ماهو ممكن وجوده، ممكن عدمه، و غير ذلك من الاحكام. و هو اظهر من كمل شيء تحلقاً وانيةً، حتى قبل فيه: انه بديهى، واخفى من جميع الاشياء ماهية و حقيقةً وانية، فصدق فه ما قال أغلم الخلق به في دعائه: «ما

عرفناك حق معرفنىك »،ولا يتحقق شيىء في العقل ولا فى الخارج إلاً به فهو المحيط بجميعها بذاته وقوام الأشياء به، لأن الوجود لولم يكن، لم يكن شيء فى الخارج ولا في العقل، فيومقومها، بل هوعينها اذ هوالذى يتجلى في مراتبه و يظهر بصورها وحقايقها فى العلم والعين، فيسمّى بالماهيه والاعيان الثابته: كما نُبِيَّنُهُ في الفصل الثالث، انشاءالله تعالى.

۔ وجود از امور اعتباری نیست، باین معنی که مفہوم وجود در خارج مصداقی نداشته باشد، کما اینکه قائلان بأصالت ماهیت و اعتباریت وجود قائلند. برای آنکه وجود بـالذات بدون اعتبار معتبر، تحقق دارد، در حالتی که أمر اعتباری قائم باعتبار کننده آن می باشد، و قطّع نظر از معتبر تحققی ندارد.

کما اینکه پیغمبر «صلی الله علیه و آله وسلم»; فرموده است<sup>1</sup>: «کان الله وَلَمْ یکن مَعَهُ شیئاً» اصل حقیقت وجود در کمال عز و جلال خود مستغرق است و ادراک نـمی شود. آنچه از وجود ادراک می شود، مفهوم کلی وجود مشترک بین اشیاء است، که از آن تحبیر بوجود محمولی و وجود کلی مشترک بین جمیع مقولات و وجود عنوانی و وجود مطلق نموده اند. این وجود بشرط شییء است که امر اعتباری و انتزاعی و از معقولات ثانو یه است که باتفاق امر اعتباری است.

اعـتباری بودن چنین وجودی، ملازم با اعتباری بودن منشأ اعتبار این وجود که حـقیقت لابشرط، آنهم لابشرط مقسمی است نمی باشد. اصل حقیقت وجود، که مـقـام غـیب الغیوب و مقام ذات و عنقاء مُغْرب و کنز مخفی باشد، از سنخ مفاهیم

۱. يعنى محدًا بود و چيزى با أو تبود. در جاى خود ثابت شده است كه افعالى كه بغداوند استاد داده مى شود، از زمان اتسلاخ دارد، چون حق تعالى فوق زمان و مكان است، «و ليس عند ر بك صياح و لامساه». عدم وجود موجودات با حق، يعنى در مرتبه وجود حق، دائمى است و آن حقيقت، بذات خود قائم است، بوجه من الوجوه در حيطة فكر بشرى نمى آيد و هيچ موجودى در مقام ذات كه مقام لا تعمينى است راه ندارد. مقام احديت وجود، برتر از افكار و عقول عقلا است. مكان ملأاعلى مثل عقول طوليه و عرضيه و نفوس كامله نيز بدان مقام راهى ندارند، بلكه اشياء بحسب تعين و ظهور و تدلى خارجى نيز با حق معيت ندارند، و حق با اشياء معيت دارد. اطلاق مطلق، مقدم بر تقييد است، و فيض منيسط بر تعينات خود تقدم دارد، يلكه تعينات بالمزض وجود دارند: «هذا من الأمرارالتى لا يمكن افغائها و الله غالب على امو». شرح مقذمة فيصرى

عـقـلـی نـیـسـت. مفـاهیم عقلی مثل مفهوم کلی وجود یا امکان و وجوب از برای ممکن و واجب، مفاهیم عدمیهاند، باین معنی که خارجیت ندارند<sup>۱</sup> نشأت مفاهیم ذهنی و امور عدمی، ذهن است. با قطع نظر از تعقل و ذهن حقیقتی ندارد.

حقيقت وجود باعتبار تجلى و ظهور و انبساط و سريان در ماهيات و مفاهيم، اعم از جميع اشياء است، و از تجلى و ظهور متعدد چنين حقيقتى، مفاهيم و ماهيات و آنچه كه نحوة تحصلى ولو باعتبار تحصل و تقرّر ذهنى و اعتبار معتبر دارد، حصول پيدا مى نمايند، تجلى و ظهور وجود، عارض مفهوم عدم مطلق و مضاف در مقام تصور ذهنى مى گردد و از بركت نور وجود و انبساط هستى، اعدام مطلق و مضاف، يكنوع تحصل و تعينى پيدا مى نمايند، و عقل بواسطة تصور مفهوم عدم مطلق و مضاف، يكنوع تحصل و تعينى پيدا مى نمايند، و عقل بواسطة تصور دفهوم محمكان عدم مضاف، فرق بين اين دو مى گذارد و حكم بامتناع عدم مطلق و امكان عدم مضاف مى نمايد عدم مضاف مثل عدم «زيد»، نظير وجود زيد ممكن الوجود است؛ چون هر ماهيتى كه بحسب وجود امكان دارد كه تحقق پيدا معارت از تساوى ذات ماهيتى كه بحسب وجود امكان دارد كه تحقق پيدا عبارت از تساوى ذات ماهيت است نسبت بوجود و عدم. وجود ياعتبار مصداق و عبارت از تساوى ذات ماهيت است نسبت بوجود و عدم. وجود ياعتبار مصداق و عبارت از تساوى ذات ماهيت است نسبت بوجود و عدم. وجود ياعتبار مصداق و عبارت از تساوى ذات ماهيت است نسبت بوجود و عدم. وجود ياعتبار مصداق و عبارت از تساوى ذات ماهيت است نسبت بوجود و عدم. وجود ياعتبار مصداق و وجود، همة متحصلات ظهور پيدا نمودهاند و هر موجودي نصيبى از اصل وجود نميايت ، خفى ترين اشياء است، نه فكر و ذهن بشرى احاطه بآن حقيقت پيدا

۱. وجوب و امکان و امتداع، جهات قضایااند و حصر اشیاء در این سه قسم، حصر عقلی است. چون صدق هر محمولی از جمله وجود نسبت بموضوع یا بنحوضرورت است و یا بنحو امگان و یا استاع. محمقان قائللند، که جهات قضایا باعتبار آنکه کیفیت نسبت است، امری ذهنی و عقلی است. عده ای از منکلمان قائل بخارجیت جهات قضایا شده اند، وجوب و امکان را امری خارجی می دانند، و ادلهٔ واهیه ای برای اثبات قول خود ذکر کرده اند. این مسله را صدرالمتألهین در اسفار بطور تفصیل بیان کرده است.

اما وجوب وجودیکه بحق تعالی اطلاق می شود که از آن تعبیر بوجوب ذاتی نموده اند و عیارت است از وجود صرف تام و تمام قائم بذات و مستقل الهو یه ، غیر از وجو بی است که از مواد ثلاث است.

می نماید، و نه سلاک بحسب شهود و حضور، محیط بر اصل حقیقت وجود می شوند. پس باین اعتبار، وجود بحسب مصداق و تحصل خارجی، اظهر از همه اشیاء است و باعتباری نیز مخفی ترین حقایق است. لذا عالم ترین اشخاص بحق تعالی «یعنی خواجهٔ عالمیان»، در دعای خود فرموده است: «ما عرفناك حق معرفتك». هیچ موجودی در عقل و خارج تعین پیدا نمی كند، مگر آنكه حقیقت وجود بآن شیی احاطه دارد و آن شیی محاط باصل حقیقت وجود است. قوام و تقوم موجودات باصل وجود است، اگر وجود نبود، هیچ موجودی در عقل و خارج تحقق پیدا نمی نمود. قوام همهٔ حقایق بوجود است، بلكه وجود باعتبار تجلی و سریان، عین هر موجودی است. ا

وجود است که در مراتب مختلف، تجلی<sup>۲</sup> می نماید، و بصور اشیاء و ماهیات و حقایق أعیان در موطن علم «ذهن» و خارج ظاهر می شود. در هر موطن اسمی دارد، باعتبار ظهور ذهنی و تجلی علمی عین ثابت و باعتبار وجود خارجی، ماهیت نامیده می شود. تفصیل این بحث در فصل سوم خواهد آمد.

بــيـن وجود و عدم، واسطه متصور نيست، كما اينكه بين موجود و معدوم واسطه تعقل ندارد. ماهيت حقيقيه باعتبار آنكه متصف بوجود و عدم است، باعتبار مفهوم و حـمل اولى واسطه بين وجود خاص و عدم خاص است<sup>۳</sup> ماهيتِ مطلق اعتبارى،

- ١. چون حقيقت حق تعالى، باتمام جهات كبريائى نيز داخل در اشياء نمى باشد، باعتبار فعل و سريان فعلى و مشبت و اراده و علم و قدرت فعلى، عين اشياء است، چون آنچه در خارج تحقق دارد، از او ظاهر شده است، بيك معنى ظاهر و مظهر در واقع اوست: «هو الظاهر و المظهر، بمعنى ان شيئاً من الطاهر و المظهر ليس خارجاً عنه، لانه ظاهر من حيث الذات، و مظهر من حيث الفعل، موافقاً لقوله تعالى : هوالاول والآخر و الظاهر والباطن؛ و هو بكل شيش عليم».
- ۲ . عبارت قییصری این است: «فهو مقومها، بل هوعینها، اذهوالذی یتجلی فی مراتبه و یظهر بصورها الخ». حقیقت وجود تجلی در مراتب خود می نماید، یعنی از تجلی یک حقیقت، مراتب متحد و مختلف محقق می شود. ظاهر و مظهر یک حقیقت است.

شرح مقلقسة قيصرى

تحقق نفس الامری ندارد. کلام ما در چیزهائی است که تحقق واقعی و نفس الامری دارند.

حقیقت وجود و همچنین وجودات امکانی از اموراعتباری نیستند. برای آنکه اگر حقیقت وجود امری اعتباری باشد، هیچ ماهینی تحقق پیدا نمی نماید، برای آنکه ماهیت «بماهی هی» بدون لحاظ وجود و تنور آن بنور هستی، باتفاق قائلان به أصالت ماهیت و اصالت وجود، امری اعتباری است و منشأ اثر نمی باشد.

وجود و جميع اموريكه مربوط بوجود است، از قبيل وحدت و كرت و تشخص از مقام و مرتبهٔ ماهيت خارج است. ماهيت بواسطه اتحاد با وجود، مستحق حمل موجود مى شود. ما بطور مفصل در رسالهٔ «هستى از نظر فلسفه و عرفان» و تعليقات بر «شرح مشاعر ملاصدرا تأليف ملامحمد جعفر لنگرودى»، تبعاً لصدرالمتألهين، ادلهٔ مفصل بر أصالت وجود ذكر نموده ايم. عرفا هم نظير محققان از حكما وجود را اصل مى دانىند، ولكن چون براى وجود مراتب قائل نيستند و اصل وجود را مخصوص به حق مى دانند، نحو ديگرى برهان براين معنى اقامه تموده اند و در بحث علمى مستقيماً برهان بر تحقق اصل حقيقت وجود و مقام صرافت هستى از طريق اينكه در هر طبيعتى مقام صرافت وجود و اطلاق هستى تقدم دارد، بر مقام امتزاج وجود با ماهيات مرتبهٔ تقييد وجود باعيان ثابته چنين حقيقتى بدون اعتبار معتبر قائم بذات است، اقامه نموده اند.

دانــمــاً او پادشــاه مــطــلــق اســت در مــقـام عـز خـود مـــتـغـرق اسـت او بـخـود نـايـد زخـود آنـجا كه اوست كـى رسـد عـقل وجود آنجا كه اوست

◄- چنين حقيقتى را لابشرط قسمى مى دانند، وبرخى از متأخرين مثل محقق سبزوارى از آن تعبير بلابشرط مقسمى نمودهاند. لابشرط مقسمى، مقسم از براى لابشرط قسمى و ماهيت بشرط شيئى «مخلوط» و بشرط لا «مجرده» مى باشد، و بنظر تحقيق، اعميت چنين حقيقتى اعميت شعولى نيست، بلكه اعميت آن اعتبارى و لحاظى است. و كلى طبيمى، بايد طبيعة مطلق و شامل افراد خود باشد، نه آنكه اعميت آن بالاعتبار باشد. بنابراين، ماهيت لابشرط مقسمى، تحقق و واقعيت ندارد، لذا قيصرى گفته است: «والمطلقة الاعتبارية لا تحقق لها في نفس الامر»، گو يا مراد قيصرى از ماهيت مطلقة اعتبارى همين باشد. والله اعلم.

حقيقت وجود<sup>1</sup>، باعتبار تجلى در اعيان، عين موجودات است و باعتبار انبساط، شامل همة حقايق مى شود و با قيد وحدت و صرافت، معيت سريانى با حقايق دارد و احاطه اش بر حقايق، احاطة سريانى است؛ ولى معيت و احاطة اصل وجود نسببت بموجودات، احاطة قيومى است. سرّ اينكه اصل حقيقت وجود، اظهر از جميع اشياء است؛ اين است كه ظهور شأن نور و وجود است، و وجود هرچه تمامتر باشد، نورانى تر و ظاهرتر است. بهمين جهت حقيقت حق كه مقام صرافت وجود است و ماهيات را از ظلمت عدم بعالم نور سوق داده است، ظاهرترين اشياء است. اين حقيقت هم در مقام عقل ظاهرترين اشياء است؛ چون مقام صرافت اعدام است، و هم در مقام مقل خلامترين اشياء است؛ چون مقام صرافت بجود در رتبه عقلى هم ظاهرتر و جلى تر از مقام شوب وامتزاج وجود با ماهيات و اعدام است، و هم در مقام شهود و فتاء در توحيد ظهور دارد؛ چون فناء در توحيد و شهود حقيقت وجود، ناشى از تجلى حق است در قلب عارف سالك ؟ بهمين المة قبله و بعده و معه و فيه».

دلی کز معرفت نور و صفا دید 💫 به ر چیزی که دید، اول خدا دید

۱. حقیقت وجود که مقام صرافت هستی باشد، از جمیع قیود تنزه دارد «نه کسی زو تام دارد نه نشان» این حقیقت را بمرتبهٔ ذات و تمام هویت واجب تعییر نموده اند بلکه از جهتی وجوب وجود از تعین حقیقت واجب و در مقام مناخر از ذات حق اعتبار می شود چون از برای موجود مطلق دو اعتبار تصور می شود یک اعتبار علاحظهٔ ذات وجود است بدون لحاظ تعینی از تعینات این همان مرتبهٔ حق است که تعییر بمرتبه هم از آن حقیقت خالی از تسامع نیست بلکه تعییر بحق و هر تعییری آن را از مقام خود تنزل می دهد چون هر تعبیری مفهم اشاره است «دون لحاظ تعینی از تعینات این همان مرتبهٔ حق است تنزل می دهد چون هر تعبیری مفهم اشاره است «دون اطار می پذیرد و نه عیان» حق تیز از اسماه ذاتیه است که از احدیت ذاتیه انتزاع می شود و مقام احدیت مقام بعد از ذات است ـ اصل حقیقت هیچ تعینی «از قبیل کثرت، ترکیب» صفت و نعت» ندارد چون تعدد ندارد و مرف وجود و محض هستی است و در مقام ذات تقیید ندارد و قید خارج هم نظیر صفت و نمت در او نیست چون از نعین عقلی و ذهنی مبراست اسم و رسم ندارد، نسبت و حکم در مقام ذات اعتبار نمی شود چون نسبت و حکم ذهنی از تعلق بغیر است. شرح مغذمة قيصرى

فلا واسطة بينه وبين المدم، كما لاواسطة بين الموجود والمعدوم مطلقا، والماهية واسطة يبين وجردها الخاص، وعدمها، والمطلقة الاعتبارية لا تحقق لها في نفس الاصر، و الكلام فيماله تحقق فيه ولا ضد له ولا مثل لأنهمامو جودان متخالفاناو متساويان، فخالف جميع الحقايق لوجود اضدادها و تحقق امثالها دونه، فصدق فيه ليس كمثله شيء.

وبه يتحقق الضدان ويتقوم المثلان؛ بل هوالذى يظهر بصورة الضدين و غيرهما و يلزم منه الجمع بين النقيضين (؛ اذكل منهما يستلزم سلب الآخر، و اختلاف الجهتين انسا هو باعتبار العقل و أما فى الوجود فتتحد الجهات كلها، فان الظهور و البطون و جميع الصفات الوجودية المتقابلة، مستهلكة في عين الوجود، فلا مغايرة إلاّ فى اعتبار العقل.

و الصفات السلبية مع كونها عايدة الى المدم، أيضاً راجعة الى الوجود من وجه فكل من الجهات المتغايرة من حيث وجودها العقلى عين باقيها، ولكونهما مجتمعين في عين الوجود، يجتمعان ايضاً في العقل، إذلولا وجودهما فيه لما اجتمعا، وعدم اجتماعهما في الوجود الخارجي الذى هونوع من انواع الوجود المطلق، لاينافى اجتماعهما في الوجود من حيث هوهو.

۱. این عبارت که وجود باعتبار ظهور به صورت ضدین مستلزم جمع بین نقیفین است، بحسب صناعت علمی تمام نیست؛ چون اجتماع ضدین مطلقا محال است. و تفایر اعتباری کافی از برای رقع امتناع اجتماع نقیفیین و مصحح جمع متقابلین نمی باشد، و همچنین عبارت بعد از این عبارت که فرموده است: «و اختلاف الجهتین انما هو باعتبار العقل»، نیز خالی از اشکال نیست. از این عبارت که فرموده در کتب عرفا «قدس الله اسرارهم»، زیاد است. این اعاظم حقایق مفاض از عالم غیب و هستفاد از این عبارت که فرموده است: «و اختلاف الجهتین انما هو باعتبار العقل»، نیز خالی از اشکال نیست. از این عبارت که فرموده در کتب عرفا «قدس الله اسرارهم»، زیاد است. این اعاظم حقایق مفاض از عالم غیب و هستفاد از همین جهت اشخاص ناله اسرارهم»، زیاد است. این اعاظم حقایق مفاض از عالم غیب و هستفاد از یمان و سنت را القاه می نموده اند. و کمتر در قید تطبیق آن با اصول تألیف و تصنیف بوده اند. روی همین جهت اشخاص ناوارد، زیاد باین اعاظم حمله نموده اند، ولی حتی آنما مو باعتبار اضداد و کمتر معلی تعلیق کند. ظهور حق تعالی و مند مراض خد من خده منه ماورد می زیاد باین اعاظم حمله نموده اند، ولی حتی آنست موده اند. روی محمت اینام معین جهت اشخاص ناوارد، زیاد باین اعاظم حمله نموده اند، ولی حتی آنست ماره رامن خده زیر حکمت معنور می تعبیق کند. ظهور حق تعالی بصرت اضداد و بعانی معیق کند. ظهور حق تعلیمی نامه محمله نموده اند، ولی حق آنست ماره در فن حکمت معالیت، همانه او محمل مان دوارد، زیاد باین را با صول علمی تطبیق کند. ظهور حق تعلی محمل در فن حکمت مختله می مخطر را می یکی فریز مای و وجود منبط در کموت ماهات و اعیان ثابته باعتبار اقتضای هر عین مظهریرا، معیش رفع اعلی و وجود منبط در کموت ماهیات و اعیان ثابته باعتبار اقتضای هر عینی مغیر نموده است، باعتبار معه رابه اولان مختلف که بوجه بعید، نظیر تبلی نور واحدی است از روزنه های معمد، و شیشه های ملون بالوان مختلف که بوجه بعید، نظیر تبلی نور وراحدی است از روزنه های معمده و شیشه های ملون بالوان مختلف که بوجه بعید، نظیر تبلی نور وری که بر طبق اقتضای هر یک ظهری نموده است، باعتبار معه نیست که بزجاجات الوان بعنی یست که بزجاجات ماه و مودی یک چیز است، وحدت اطلاقی است، نه عددی. وحدت عدی یان یا مکترات داره به وحدت اطه و حدت می و وحدت حق، قامر از این معنی نیست که بزجاجات ماه مخم و مو

-حقیقت حق دارای ضد و مشل نیست، چون تضاد بین دو امر وجودی، «منسوب بوجود» است که متعاقب بر موضوع و محل واحد باشند، و بین آن دو غایت تخالف موجود باشد. و همچنین دو موجود متماثل هم باید از امور وجودی و متشارک در طبیعت واحده باشند. وجود، وجود است نه امر وجودی، چون امر وجودی بصاهیتی که در مقام ذات، خالی از وجود باشد و بواسطهٔ وجود موجود گردد، اطلاق می گردد. از این جهت، وجود، مخالف جمیع ماهیات است. و در ثانی حقیقت وجود، مبدء ظهور تمام اضداد و امثال و منشأ تحقق کافهٔ متخالفات می باشد، و تمامی اضداد منشعب از اصل وجود می گردد، و وجود به بیانی که می باشد، در عین وجود مستهلک اند.

بوجود، «یعنی حقیقت وجود و هو یت حق جل جلاله»، اضداد و امثال تقوم دارد، بلکه وجود بحسب فیض و تجلی و ظهور، عین اضداد است و باعتبار سعه و انبساط و تجلی، بصورت اشیائی که با یکدیگر تخالف و تضاد و تنافی دارند. ظاهر می شود.

هر لحظه بشکلی بت عیار درآمد ددل بر دو نهان شد.

ظهور وجود بصورت متباینات و تجلی در کسوت اضداد، مستلزم جمع بین نقیضین است. چون وجود هر ضدی «مثلاً»، ملازم با رفع و نبودن ضد دیگر است، ولی گمان نشود که تجلی وجود بصورت دو ضد، عین اجتماع دو نقیض است. چون حقیقت وجود باعتبار سعهٔ فعلی در دو ضد، ظهور می نماید، ظهور آن در «سفیدی» مثلاً غیر ظهور آن در «سیاهی» است. بواسطهٔ تعدد جهات و اعتبارات، ولی در عین وجود که مقام صرافت و محوضت آن باشد، جمیع جهات متحدند، و صفات متقابلهٔ متعدده از قبیل ظهور و خفاء (قهر و لطف)، در عین واحدیت وجود استهلاک دارند و عین وجودند و باعتبار ظهور در قوابل متعدد، اختلاف پیدا می شود.

گـر بـــلـم آئيـم ديوان وئيـم ور بــجــهـل آئيـم زنـدان وئيـم گر بـگرييـم ابر پررزق و ييـم گر بـخـنديـم آن زمان برق و يـم شرح مقذمة فيصرى

گر بصلح آئیم عکس مہر اوست ور بجنگ آئیم عکس قهر اوست

در فصول بـمدى بـطور مـفـصـل نـحوهٔ ظهور اسماء و صفات در اعيان ثابته و ماهيات امكانيه خواهد آمد، والله هوالموفق للرشاد.

جميع صفات سلبيه، با اينكه در حد و مفهوم آنها عدم مأخوذ است و امور عدمی می باشند، از جهتی برگشت آن صفات بامور وجودی است؛ چون برگشت تسمام سلوب، بسلب امكان است و سلب امكان ملازم با وجوب وجود می باشد و برگشت جميع صفات اضافي حق، باضافة اشراقيه است.

این همه جام می ونقش مخالف که نمود 🦳 یک فروغ رخ ساقیست که در جام افتاد

بنابر آنچه که بیان شد، جمیع جهات و صفات متضاده باعتبار وجود سِعیِ عقلی و وجود جمعی قرآنی، عین یکدیگرند و باهم تغایری ندارند. حقایق متباینه بحسب وجود فرقی، و کون مادی و تحقق در عالم تضاد و دار اتفاق، با یکدیگر تغایر دارند. بواسطهٔ ضیق ماده و کوتاهی رداءِ اجسام از تجمع و وحدت و انغمار در کشرت، متغایرند و اجتماع در وجود ندارند، و بهمان ملاک که در احدیتِ وجود اجتماع و وحدت دارند، در وجود سِعی عقلیِ انسانی که از عالم سطوت و قدرت و از سنخ ملکوت است، و حقایق را بواسطهٔ اتحاد با وجود عقلی و کینونت قرآنی بلادِ تجرد آباد عالمِ عقل شهود می نماید، تجمع دارند.<sup>۱</sup>

شاهد براین مطلب، آنکه حقایق نازل در عالم عقل و ملکوت، از انواع مادیه جمادات و نباتات و حیوانات در عالم مُثل نوری با اصل ثابت خود متحدالوجودند، و عدم اجتماع موجودات و انواع مادی در نشأهٔ تفرق و انفصال، منافات با اتحاد آنها در عالم عقل و بلاد وحدت و صمیمیت ندارد. ۲ لذا همهٔ حقایق در وجود من

حیث هوهو، و مقام احدیت ذاتی بیکوجود موجودند، و دوئیت و تکثر و تمایز در مقام احدیت، موجود نمی باشد و همهٔ حقایق در مشهد احدیت مجتمع در یک حقیقت اند.

- مـنبسط بودیم یک گوهر همه بی سر و بی پا بـدیم آن سر همه چون بـصـورت آمـد آن نـور سـره شـد عـد چون سـایه هـای کـنـگره کـنـگره و یـران کـنـیـد از مـنـجـنیق تـا رود فـرق از مـیــان ایـن فریق
  - وقيل
- كسنا حروفاً عباليات لم نقل متعلقات في ذرى اعلى القلل انا انبت انبت نبحين نبحين هو والكل في هوهوفسل عمن وصل
- ولا يـقـبـل الأنـقـسام و التجزّى اصلاً، خارجاً و عقلاً، لبساطته، فلا جنس له ' ولا فصل له، فلا حدّ له . '
- ← مثال و شهود حقایق در برزخ منفصل است، و بعد از تجافی از دار غرور و اتصال ببرزخ، اگر مشمول عنایات الهیه واقع شود، بعالم عقل متصل می گردد، و از عقل اول تجاوز نموده، بعالم واحدیت و حضرت علمیه می رسد. این آخرین مرحلة سیرِ سلاک الی الله است.
- ۱. محققان از حکما در نفی ترکیب از وجود، مطالب زیادی برشته تحریر درآورده اند. نگارنده بطور مبوط در کتاب «هستی از نظر فلسفه و عرفان»، و حواشی و تعلیقات بر «شرح مشاعر ملاصدرا» این مطلب را بیان نموده ام و در این جا از تفصیل آف خودداری می نمایم و بطور اختصار می گوئیم: وجود نه مرکب از اجزای خارجی است، مثل ترکیب شیشی از ماده و صورت؛ چون اجزای خارجی باید بعضی در بعضی دیگر حلول نموده تا از ترکیب بعد از فعل و انفعال، مرکب وجود پیدا نماید، قار و انفعال در حقیقت وجود محال است؛ چون اجزاء باید با یکدیگر و مجموعاً با مرکب متایر باشد، قار از ترکیب اجزاء، وجود، حصول پیدا نماید؛ در حالتی که بقرض آنکه وجود دارای اجزاء باشد، باید اجزاء حصول خارجی داشته باشند. این خود مستازم تحقق وجود است در اجزاء مرکب، قبل از تحقق وجود. پس حقیقت وجود بدون ترکب از اجزاء، حصول پیدا نماید، و محود است. اگر چنائیجه اجزاء معدوم اجزاء حصول خارجی داشته باشند. این خود مستازم تحقق وجود است در اجزاء مرکب، قبل از تحقق وجود. پس حقیقت وجود بدون ترکب از اجزاء، حصول پیدا نماید، مرکب وجود بینه اجزاء مرکب، قبل از تحقق وجود. پس حقیقت وجود بدون ترکب از اجزاء، حصول پیدا معدوم است. اگر چنائیجه اجزاء معدوم باشند، این قرض، مستازم تحصل وجود از عدم است، بهمین ملاک وجود، مرکب از اجزای مقداری نیست: چون مقدار از خواص جسم است، و هر جمسی مرکب است، و وجود بسیط است. معه

شرح مقلعة فيصرى

حقیقت وجود باعتبار بساطت و تنزه از اقسام ترکیب، انقسام و تجزّی بر نـمی دارد نـه قـبـول قـسمت خارجی می نماید و نه بحسب عقل ترکیب دارد، تا .

اجزاء عقلی نظیر جنس و فصل و ماده و صورت عقلی نیز ندارد، دلیل بر نفی ترکب وجود از جنس و فصل، که مستلزم نفی اجزاء خارجیه «ماده و و صورت» و اجزاء عقلیه نیز می بلند، آنستکه حقایق وجودیه حقایقی بسیط اند و تقوم بجنس و فصل ندارند؟ برای آنکه در جای خود میرهن گردیده است، که احتیاج و افتقار جنس بفصل در تقوم ذات جنس نمی باشد، بلکه احتیاج جنس بفصل در تحصیل وجودی و تقرر خارجیست، و فصل باعتبار بعضی از ملاحظات تفصیلیهٔ عقلیه، بمنزلهٔ علت مفید جنس است؟ بستایراین، اگر برای حقیقت وجود، جنس و فصلی باشد جنس آن یا حقیقت وجود یا ماهیتی معروض وجود است، بنابر اول لازم می آید که فصل، مفید معنای ذات جنس باشد و فصل مقسم جنس، مقوم جنس شود و این خلف است.

بسابر ثانی، حقیقت وجود یا فصل است یا چیز دیگر. بنابر هر دو تقدیر، خرق فرض لازم می آید بعلت آنکه طبایح محصوله بحسب خارج متحد و بحسب معنی و مفهوم مختلفند و در اینجا امر این نحو نمی باشد.

بیان تفصیلی این مطلب آنست که جنس و فصل نسبت بیکدیگر عارض و معروضند. جنس نسبت به فصل عرض عام، و فصل نسبت بجنس عرض خاص است. و معنای عروض در اینجا عروض بحسب شیئیت مفهومیست که لحوق احدالمفهومین بر دیگری باشد، نه عروض خارجی که مسئلزم وجود خارجی معروض باشد؛ مشلاً مفهوم حیوان جنسی بحسب نفس مفهوم تام و تمام و متضمن جمیع اجزاء و مقبومات نفس ذات خود می باشد، و مفهوم ناطق از حقیقت حیوان خارج است و فصل بر جنس باعتیار ابهام و تردد بین امیر کثیره عارض می گردد و بصرف لحوق معنای جنس را تحصل دهد.

بعبارت اخری، معنای حیوان جنسی، عبارت از جسم نامی حساس متحرک بالاراده است، و تسمامیت هو یت مفهومی حیوان، بهمین اجزاء، می باشد، طبیعت جنسیه امر مبهم و محتمل بین امور کثیره است، و این ابهام بحسب وجود خارجی می یاشد و قصل جنس را از ابهام خارج نموده و جنس بمروض قصل تحصل پیدا می نماید. همیطوی مفهوم حیوان، خارج از حقیقت ناطق است، و رحسب مفهوم داخل در هو یت ناطق نیست؛ بعد از لحوق و عروض این دو مفهوم بر یکدیگر، دو جزه جوهری از برای تحصل انسان که نوع باشد، می گردند، و چون طبیعت هر یک از جنس و فصل خارج از حقیقت یکدیگر است، معققین منشأ معل وا بر جنس، اتحاد وجودی و تحصل خارج از و گفته اند: حمل فصل بر جنس، حمل شایع صناعیست. با آنکه ناطق و حیوان از اجزاء حدیه از سان هستند.

مسرً آنکه جنس در مقام تحمل خارجی احتیاج بفصل دارد، نه بحسب تقرر ماهوی؛ آنست که ماهیبات دو اعتسار دارند: یکی مقام تقرر ماهوی و دیگر: مقام تقررِ خارجی و چون وجود و تحمل محم

منقسم باجزاء شود، چون بسیط حقیقی است، جنس و فصل ندارد. بهمین دلیل صرف الوجود و بحت الذات است. هرچه که دارای أجزاء خارجی و عقلی و وهمی نیست، حد ندارد و قابل تعریف نیست، و هر حقیقتی که معرا از ماهیت است و از سنخ ماهیات جوهری و عرضی نیست، یا أوضح اشیاء است و یا آنکه غیب محض و مجهول مطلق است، و باعتبار ادراک نظری، باید از وصول بچنین حقیتی مأیوس بود، مگر باعتبار فناه در توحید و بقا بأحدیت وجود و شهود حقیقت حق، باند کاک جبل انیت وجود امکانی، یعنی شهود حق بمشاهدهٔ حضوری، نه ادراک حصولی آن هم در تجلیات اسمی و شهود حق در ورای حجب نوری و گرنه مقام مشهود احدی نگردد مگر اولیای محمدییّن بجهت آنکه مشاهدهٔ حضوریه و مکاشفهٔ ذوقی، باعتباری اکتناه ونیل بکنه حقیقت نیست، اکتناه مسنوع و محال بقدم فکر است، و مشاهده حضوری ببراق و رفرف ذوق است. لذا

خارجی، امری زاید بر حقایق ماهو یه و داخل در حقیقت آنها نیست، باید منشأ و جهت خارجی آنها غیر از نبوت و شیئیت ماهوی آنها باشد، ولیکن چون حقایق وجودیه وجودی زاید بر ذات خود ندارند؟ اگر حقیقت وجود جنس داشته باشد و آن جنس حقیقت وجود باشد (چون وجود حقیقت واحده است)؛ لازمه اش آنست که فصل داخل در حقیقت جنس باشد، و جنس و فصل بحسب معنی متحد باشند، و لازم می آید که محصل وجودی آن، مقوم ذات و داخل در حقیقت باشد، و فصل معنی داخل در خارج از حقیقت جنس بود و حیوان جنسی را بانواع متعدده تقسیم می نمود؟ بتمام معنی داخل در مفهوم حیوان و مقوم معنی جنسی باشد. و این عبارت از انقلاب فصل به مقوم است.

اما توضيح محذور ثانى، كه جنس ماهيتى معروض حقيقت وجود باشد: نظر باينكه اجزاء نوع مشل حيوان و ناطق كه اجزاء قوامي انسان نوعى هستند، بحمل شايع بر نوع حمل مى شوند و ملاك حمل شايع، تغاير مفهومى و اتحاد خارجيست و نوع حمل مى شود بر اجزاء، مثل حمل انسان بر حيوان و ملاك حمل اتعاد خارجيست و تغاير مفهومى يعنى بايد موضوع مثل انسان و محمول مثل حيوان در مقام حمل، تغاير مفهومى و اتحاد خارجى داشته باشند. اگر حقيقت وجود معناى نوعى شد، و جنس و ضمل داشت، و جنس ماهيتى، معروض حقيقت وجود شد، فصل يا حقيقت وجود است يا چيز ديگر (معروض حقيقت وجود)، در اين فرض لازم مى آيد كه شرايط حمل منتى باشد، براى آنكه اجزاء محموله در حمل حيوان بر انسان و حمل ناطق بر انسان، بايد بحسب مفهوم متغاير و بحسب مصداق متحموله در حمل حيوان بر انسان و حمل ناطق بر انسان، بايد بحسب مفهوم متغاير و بحسب مصداق متحمو باشند و در اينجا اجزاء محموله بنا بر آنكه فصل حقيقت وجود باشد، بحسب معنى اتحاد دارند نه تغاير. شرح مقتلمة قيصرى

درتعریف فکر، علمای منطق گفته اند:

«الفکر ترتیب امور معلومة للتأدی الی أمر مجهول». اینکه بزرگان فرموده اند: فکر و نظر و مبدء ادراکاتِ علوم حصولی، حجاب، و علم حاصل از این طریق، حجاب اکمبر است؛ مرادشان اینست که ذکر شد؛ چون مشاهده، عبارة اخرای حضور و تدلی و تعلق و ربطِ صرف و رفضِ تعینات امکانیه است.

از ولى عصر، امام منتظر و قطب عالم امكان و خاتم ولايت مطلقة محمّديه«ص» وارد شده است: «وَنَور آبصار قُلوبنا بضياء النظر اليك ،حَتى يَحرقَ أبصار القلوب حُجُب النور، فيصل الى معدن العظمة، فتصير أرواحنا متعلّقة بعز قدسك »در اين كلام صادر از معدن علم و حكمت و كلمات ساير انمه عليهم -السلام از اين قسم از معارف بسيار است. نكته ها هست ولى محرم اسرار كجاست در مغاتيح: انيرابصار... نظرها... تَخْرق ابصارُالقلوب حجب... فتصل... معلقة.

سخن سر بسته گفتی با حریفان 💿 خـدایـا زیـن مـعـمـا پرده بـردار

ولا يقبل الاشتدادوالنضعف في ذاته، لأنهما لايتصوران الا في الحالّ القارَّ، كالسواد والبياض الحالين في محلين، اوالفير القار، متوجها الى غاية ما من الزيادة و النقصان، كالحركة، ولاالزيادةوالنقصان. والشدّة والضعف، يشعان عليه بحسب ظهوره وخفائه في بعض مراتبه، كمافي القارالذات كالجسم وغيرالقاركالحركة والزمان.

- حقیقت وجود ومقام صرف هستی بدون لحاظ ظهور آن در اعیان ثابته، قبول شدت و ضعف نسمی نسماید، یعنی وجود -حقیقت وجود چون بیش از یکفرد متشخص بذاته ندارد تشکیک در مراتب ظهور وجود و تجلی در مظاهر خواهد بود. شدت و ضعف ناشی از تعدد و تکثر است؛ چون شدت و ضعف و کمال و نقص در غیر عرض قار و ثابت و قائم بسوضوع و حلول کنندهٔ در محل «سیاهی و سفیدی»، و عرض غیر ثابت و متصرّم الذات «حرکت»، متصور و معقول نیست. زیادتی و نقصان، شدت و ضعف در وجود بحسب ظهور و تجلی و بطون و خفاء آن

در بعضبی از مراتب تجلیات مثل موجود ثابت و مستقر، نظیر جسم و موجود زائل و متصرم و متجدد نظیر حرکت و زمان می باشد، نه در اصل ذات.

این مسئله یعنی نبودن تشکیک در ذات و حقیقت وجود، یکی از مسائل مشکل و قابل توجه فن عرفان است. محققان از حکما گفته اند: حقیقت وجود بحسب قفس ذات مقتضی تشکیک خاصی است؛ چون وجود با حفظ اصل وحدت اطلاقی در موطنی علت، و در موطنی معلول است. و هر علتی با لذات از معلول خود کاملتر و تمامتر است.

این جماعت نظر بآنکه علیت و معلولیت را در اصل وجود لازم می دانند، و قائل باعتباریت ماهیتند، قهراً حقیقت وجود را مقول بتشکیک می دانند، و منافات ندارد که یک حقیقت واحد دارای مراتب مقول بشدت و ضعف و کمال و نقص و سایر انحاء تشکیکی بوده باشد، حتی این مسئله با حفظ وحدت شخصی «نه سنخی» در حقیقت وجود امری معقول؛ بلکه محقق و واقعی است. چون عرفا هم قائلند که عقول مجرده و ارواح غیر مادیه کاملتر از موجودات مادی هستند، و تصریح کرده اند که فیض وجود از عقل مرور نموده بموجودات برزخیه و مادیه می رسد.

عــقــل اول رانـــد بــر عـقــل دوم 💫 مــاهـی از سر گـنـده گـردد نـی ز دم

ادله ای را هم که برخی از محققان عرفا مثل صدرالدین قونیوی و ملا عبدالرزاق کاشی و ابوحامد محمد اصفهانی، معروف به «ترکه» و شارح کلمات ابوحامد، صائن الدین علی بن محمدبن محمد ترکه، معروف بابن ترکه و جمعی دیگر در نفی تشکیک از اصل حقیقت وجود بیان نمودهاند، و گمان کردهاند که تشکیک در وجود منافات با توحید وجودی و توحید خاص الخاصی دارد، سست و خارج از اسلوب علمی است. ما برای نمونه دلیل عمدهٔ آنها را بنا بر تقریر محمد اصفهانی معروف به ترکه، در تمهیدالقواعد ذکر می نمائیم: مصنف در این رساله گفته است: «ثم ان الوجود الحاصل للماهیات المختلفه والطبایم المتخالقة، لا یقبل الوجود والعدم لذاته، لما اشیر فی موضعه، فیجب ان شرح مقلعة قيصرى

يكون واجباً لذاته و حينئذٍ لووجد هناك موجود آخر مغاير له، لتعدد الواجب لذاته، و القائل بالتشكيك ينكره اشدًالانكار». \

اولاً این عارف محقق، تصور کرده است که اگر وجود افراد متعدد داشته بباشد؛ چون وجود مساوق با وجوب است، باید همهٔ افراد آن واجب باشند. نظیر اشکالی که شیخ الاشراق، بر اصالت وجود نموده است. شیخ الاشراق در ابطال اصالت وجود گفته است: اگر وجود امر خارجی باشد، چون وجود مساوق با وجوب است، باید همهٔ افراد آن واجب باشد. در حالتی که این اشکال در ماهیات متواطئه که در یک رتبه واقعند وارد است؛ ولی در موجودات مشککه وارد نمی آید. علاوه بر این، واجب الوجود واجب است بضرورت ازلیه، یعنی بدون حیثیت تقییدیه و تعلیلیه واجب است، ممکنات بحسب وجود بعد از صدور از علت واجبند، ولی بحیثیت تعلیلیه، وجوب ممکنات مترشح و مفاض از حق است.

ابوحامد اصفهانى، بعد از ذكر شبهه مذكور گفته است: «هذا اذا ذهب القائل بالتشكيك مذهب التجويز والاحتمال العقلى، لاغير، و اما اذا ذهب مذهب الوجوب و الشبوت الضرورى، و تمسك في بيانه باثبات الأولويه والاقدمية والأشدية والا كملية بالنسبة الى طبيعة الواجبية، الملزومة للكون العينى المطلق، و مقابلاتها بالنسبة الى الملزومات الأخر الباعية، منعنا ذلك ، فانَّ ثبوت تلك الاحوال بالقياس اليها مبنى على ثبوت تلك الطبيعة الملزومة في نفس الامر على ما ذكر تموه، ولوبين ثبوتها بذلك ، يلزم المصادرة على المطلوب».<sup>1</sup>

این اَشکال نیز در نهایت ضعف و مقوط است. چون این اشکال مبتنی بر این برهان است، که بیان خواهیم نمود که نفس طبیعتِ وجود بدون َلحاظ قیدی از قیود، واجب پالذات است. و خواهیم گفت که وجود بماهوهو قبول عدم نمی نماید، و هرچه که قبول عدم ننماید، واجب است. در حالتی که این برهان در وجودیکه مقید بساهیت باشد، یعنی مفاض و معلول و مترشح از غیر باشد،

۱ . رجوع شود به تمهیدالقواعد ابن ترکه چاپ سنگی طهران ۱۳۱۵ ه ق ص۶۱ . ۲ . مراجعه شود به تمهیدالقواعد چاپ طهران ۱۳۱۵ ق ص۶۷ و شرح مفتاح چاپ طهران ۱۳۲۳ ه ق ص۲۲۰.

جاری نیست، چون وجود معلولی اگرچه با لذات واجب است، ولی وجوب آن بنحو ضرورت ازلیه نیست، بلکه بنحوضرورت ذاتیه و ضرورت مادام ذات الموضوع باقیاً می باشد.

و ابنكه قيصرى در نفى تشكيك در اصل وجود گفته است: «ولا يقبل الاشتداد والتضعف في ذاته، لانّهما لايتصوران الآ في الحال القار، كالسواد و البياض الحالين في محلين اوالغير القار متوجهاً الى غاية ما من الزيادة والنقصان الخ». كلامى ناتمام است، چون جميع انواع مادى بواسطۀ حركت ذاتى و جوهرى، متوجه بغايت اصلى خود يعنى حق تعالى مى باشند، و رو باستكمال مى روند و چون كشرت را اعتبارى مى دانند به تشكيك در مظاهر قائل شدند نه مراتب.

ظاهراً این بیان را از خواجهٔ طوسی در شرح اشارات گرفته است. خواجه در شرح اشارات گفته است: «ذلك [يعني تشكيك] انَّما يتصور في حقيقة يمكن ان تحمل نبازلة في محل ثابت لحال غير قار، يتبدل توعيته اذا قيس ما يوجد منها في آن الى ما يوجد منها في آن آخر، بحيث تجدما يوجد في آنين يحيطانبه». اين اشکال، و مناقشات و اشکالات دیگر هم که مؤلف تمهیدالقواعد و شارح محقق آن در نیفی تشکیک نیموده اند، نظیر صحت تبدل وجودات متخالفة بالنوع یا متخالف بالشخص بر ماهيت معين حقيقي ، ظاهرالبطلان است. جون ما هيت بدون وجود، انتقال از حدى بحد ديگرييدا نمى نمايد. در حالتى كه در حركت جوهري، حركت و تجدد شأن وجود است، و ماهيات به تبع وجودات متحركند. صدرالمتألهين در مباحث حركت، از اين قسم از اشكالات بسهولت جواب داده است. يعنى: همانطوريكه در قوس صعود وجودي واحد سيّال است سيّلان ذاتي وحرکت جوهری که مبدأ طبیعت و انتهای آن فناع فی الله است، در قوس نزولی هم وجود به تنزل ذاتی ساری در مراتب مختلفه است و شدت و ضعف در یک حقیقت است. عرفا از تصویر تشکیک در مراتب یک حقیقت عاجزند چون قبل از سلوک عملی با نفی تشکیک در مراتب حقیقت واحد «خو» گرفته اند للا تشکیک را منحصر باعراض و حرکت دانسته اند.

شرح مقذمة قيصرى

- و هو خير محض، وكلّ ما هو خير فهو منه و به وقوامه بذاته لذاته، اذ لا يحتاج في تحققه الى امر خارج عن ذاته، فهو القيوم الثابت بذاته والمثبت لفيره. ليس له ابتداء و إلاّ لكان معتاجاً الى علة موجودة لا مكانه حينيَّذ، ولا له انتهاء و الآلكان معروضاً للعدم، فيوصف بضده اويلزم الانقلاب، فهو ازلى و ابدى، فهوالاول والاخر و الطاهر والباطن، لرجوع كلّ ماظهر في الشهادة او بطن في الفيب اليه، و هو بكل شيءعليم، لا حاطته بالاشياء بذاته. و حصول العلم لكل عالم اتما هو بواسطته فهو اولى بذلك ؟ بل هوالذى يلزمه جميع الكمالات و به تقوم كل من الصفات، كالحيوة والعلم والارادة والقدرة و السمع و البصر و غير ذلك. فهو الحى العليم المُريد القادر السميع البصير بذاته، لا بواسطة شيء آخر، إذ به يلحق الاشياء كلها كمالاتها، بل هوالذى ينظهر بتجليه و تحوّله في صور معتلفة بصور تلك الكمالات، فيصير تابعاً للذوات<sup>1</sup>

وجود خیر محض است، و هرچه که خیر است از آن منبجس می شود، و به

١. چه بسا توهم شود كه تبعبت حق تعالى در مقام تبعلى از اشياء، ملازم با احتياج حق است. ولى آنطوريكه ما عبارت را شرح داديم ايس توهم مرتفع مى شود، !گر چه بعضى از اعاظم بر كلام صدرالدين قونوى و شارح آن كه شبيه عبارت متن از آنها صادر شده است، اشكال نمودهاند. عدارف كامل، محقق حمزه فنارى در شرح مفتاح «چاپ سنگى، طهران ١٣٢٣ق، ص٢٧»، گفته عارف كامل، محقق حمزه فنارى در شرح مفتاح «چاپ سنگى، طهران ١٣٢٣ق، ص٢٧»، گفته است: «والتحقيق ان كون الحق مختاراً من حيث ذاته الفنية عن المائمين، لاينافى الوجوب من حيث من منابع منابع المعنان و معنان المائمين، يا مراف كامل، محقق حمزه فنارى در شرح مفتاح «چاپ سنگى، طهران ١٣٢٣ق، ص٢٧»، گفته صدت: «والتحقيق ان كون الحق مختاراً من حيث ذاته الفنية عن المائمين، لاينافى الوجوب من حيث صفاته من حكمته و ارادته كمال الجلاء والاستجلاء، و بهذا يحصل التوفيق بين عدم التعليل في المصفات و بيين قوله تعالى: «أيضاء آلبخلة شاكتا»، اى ظل التكوين، و بين قوله تعالى : «أيضاء آلبخلة شاكتا»، اى ظل التكوين، و بين قوله تعالى : «أيان آلله وزئم يختان كان كان.

يكى از اساتيد فن معرفت و اكابر علماى ادامي، ادام الله تعالى عاوه و مجده، در حاشيه بر اين موضع از شرح مفتاح فرموده اند: «هذا خلاف التحقيق، و ان صدقه استاد مشايخنا العارف الجليل «آقا ميرزا هاشم رشتى»، اما اولاً، فلان المراد بالحق من حيث ذاته الفنية، ان كان مرتبة الذات من حيث هي هي، فهى لا توصف بصفة من الصفات، و ان كان المراد مرتبة الاحدية، فهى و ان اتصفت بالاسماء الذاتية لكن الاختيار، لم يكن من اسماء الذات؟ مع ان الوجوب ان تنافى الاختيار، فاثباته للحق من حيث مرتبة الواحدية، بل مرتبة الظهور و الفيض المقدم باطل، مع ان هذا تعلقي لا حتيار، فاثباته للحق من مختلطاً مع ان قوله «ص»: الاكان الله و لم يكن معه شيء، لا ينوقف على هذا فا الاشياء غير كائن مع الحق ولو في مرتبة الظهوري و ان كان الموق مع كل شيء؛ بل الحق إن هذا الاجوب لا ينا في الاختياري بل الاختيار الغير الواجب ليس اختياراً» هذا ماذ كرانية، بل الحق إن هذا الاشياء غير كائن مع الحق ولو في مرتبة الظهوري و ان كان الحق مع كل شيء؛ بل الحق إن هذا الاجوب لا ينا في الاختياري بل الاختيار الغير الواجب ليس اختياراً» هذا ماذ كرالسيد الحجة، البحرالقمقام، انفل

وجود تحقق دارد. قوام وجود، چون واجب با لذات است؛ بغود وجود است؛ و لذاته موجود است. یعنی وصف از برای غیر نیست، چون در تحقق و وجود خارجی احتیاج بامری خارج از اصل خود ندارد. وجود بذات خود ثابت و قائم است و ثبوت و قوام غیر، بوجود است.

ماهیات امکانیه و وجودات خاصه، بوجود متحققند. حقیقت وجود ابتدا ندارد، چون چیزی خارج از اصل حقیقت وجود نیست، آنچه متصور گردد، مستهلک در عین وجود می باشد، اگر از برای وجود ابتدا و اولی تصویر شود، باید معلول علت خارج از ذات خود و محتاج بغیر باشد، وهر محتاج به غیر، ممکن الوجود است. از برای حقیقت وجود، انتها نیست. اگر انتها داشته باشد، باید دارای نفاد و حد باشد، و چنین موجودی معروض عدم، و متصف بضد خود می گردد و یا حقیقت و ذاتش منقلب می گردد، وجودی که دارای ابتدا باشد، ناچار مسبوق الوجود بعلتی است که آنرا ایجاد نصوده است، و اگر دارای انتها باشد، باید معروض عدم گردد. و عروض عدم بوجودی مستلزم اتصاف حق بضد و انقلاب آن حقیقت بعتریت دیگری است.

اصل حقیقت، موجودی ازلی است، یعنی ابتدای وجودی ندارد و ابدی است. یعنی عروض عدم بر او محال است، و چون حقیقت وجود، صرف هستی و وجوب بحث است، و بواسطهٔ معرّا بودن از ماهیات، حد و انتها ندارد، لول مطلق است. از آنجائیکه رجوع همهٔ حقایق بعین وجود است، و هر موجودی دارای غایت وجودی است که باید بآن رجوع نماید، حقیقت وجود، آخر هر چیزی است.

بعبارت دیگر: وجود باعتبار آنکه مبدء جمیع حقایق است، و همهٔ حقایق از تجلی و ظهور وجود حصول پیدا نموده است، وجود مبدء همهٔ اشیاء است، و باعتبار آنکه هر فرعی باید به اصل خود رجوع نماید، وجود آخر و انتهاء و غایت الفایات و نهایة النهایات است. باعتبار آنکه در تمام حقایق متجلی و ظاهر است، متصف باسم ظاهر است. و از آنجائیکه اصل ذات و حقیقت وجود محاط واقع نمی شود، و در عین ظهور، خفی ترین اشیاء است، و هر موجودی از اسم باطن حظ و بهره ای دارد، که از آن تعبیر بوجه خاص و مظهر اسم مستأثر نموده اند، متصف باسم باطن

است. و جمیع موجودات عالم غیب و شهادت، بحکم لزوم رجوع هر فرعی باصل خود، و هر ظاهری بباطن، و غیب و استهلاک جمیع اشیاء در قیامت کبری، و برگشت جمیع کثرات باصل وحدت؛ جمیع موجودات بحق اول که صورت تمامیه و مبدءِ ظهور و تعین اشیاء است بر می گردند.

هر کسی کودور ماند از اصل خویش بساز جوید روزگار وصل خویش

حقيقت وجود، «حق اول» باعتبار احاطة قيوميه اش بموجودات وظهور آن حقيقت در ماهيات و اعيان ملک و ملكوت، همه حقايق را بشهود حضوري ادراک می نماید و بالذات احاطه بهمهٔ اشیاء دارد، و علم هرعالمی مترشع از اوست، بلكه وجود اوبواسطة صرافت و تماميتٍ ذات وبرائت از نقائص واعدام، همهٔ کمالات وجودی و آنچه را که بامکان عام حقیقت وجود بآن متصف می شود دارا مي باشد. و جميع صفات، مستهلك در باطن وجود، و قائم بمرتبة احديت وجود است، و چون کمالات اشیاء عارضی و مترشع از کمالات حق است، حقيقت حق با لذات بآن كمالات متصف است، بلكه متصف به هر كمالي تجلی و ظهور کمالی حقیقت وجود است، چون وجود است که ظاهر در غیب و شهادت است و متحول بصورتهای مختلف می گردد، و به اعتبار ظهور و تجلی در اشیاء، و در آمدن بکسوت موجودات، و ظاهر شدن بصور کمالات وجودی در مقام تجلى ارفع وفيض منبسط، وتجلى در اعيان ثابته وماهيات امكانيه باعتبار آنكه بحسب اقتضای هر ماهیت و عین ثابتی، تجلی و ظهور در آن عین می نماید، تابع ماهیات و ذوات می گردد. یعنی بر طبق اقتضای هر ذات و عین ثابتی، در آن تجلى مي نمايد. تبعيت حق از ماهيات و اعيان ثابته، مستلزم نقص وعيب و احتياج نخواهد شد؛ چون اعيان ثابته نيز وجودات خاصه اي هستند كه مستهلك در احديت وجود بودند، و بحسب فيض اقلس در مقام و احديت بصورت مظهر اسماء وصفات درآمده اند، و باعتبار فيض مقدس، مظهر خارجي اسماء وصفات حق مي گردند، و چون ذوات و اعيان ناشي از فيض اقدسند، يک حقيقت واحد اطلاقيي ازباب اتحادبين ظاهر ومظهر بحسب ذات ظاهر است، وباعتبار ظهور

صفـات و تـجليات، مظهر است؛ احتياج و امكان و نقص و حاجت در حق تعالى كه غنى مطلق است، لازم نمى آيد.

در متن فصوص نظير اين مطلب بيان شده است، كه ما بطور تفصيل آن را شرح نسموده ايسم. و قريب بهمين مطلب در مقام ظهور حق در اشياء بنابر وحدت وجود و مختار عرفا<sup>١</sup> در كلام قونوى ذكر شده است. از طرفى، بيان خواهد شد كه ظاهر در اشياء، حقيقت وجود است، و مظهر نيز بنا بر توحيد وجودى، خارج از حقيقت وجود نمى باشد، و اين خود شأن حق است و در غير حق صادق نيست. صدرالدين قونيوى در مفتاح فرموده است<sup>٢</sup>: «من ذلك ، كل مظهر لأمر ما، كان ما كان، لايسكن أن يكون ظاهراً من حيث كونه مظهراً له، ولا ظاهراً بذاته ولا في شي عِ سواه، إلاالذى ظهر بذاته في عين أحواله، و كان حكمها معه، حكم من امتازعنه

۸. مصباح الانس حنزه فناری در شرح مفتاح قونیوی، چاپ منگی، طهران ص۳۰. قریب بهمین مطلب را یکی دیگر از اکابر صوفیه گفته است، تلخیص قول او این است: وجود و ذات علت صحرد از علیت، سابق الوجود بر معلول است بسبق ذاتی، نه زمانی، اگر چنانچه ذات معلول و وجود آن، علت از برای علت خود باشد، مستلزم داورست. این در صورتی است که ما ذات علت و مصلول را مجرد از علیت و معلولیت قرض کنیم. ذات آنها را لحاظ نمائیم. اما اگر یوصف علیت و معلول بر مجرد از علیت و معلولیت قرض کنیم. ذات آنها را لحاظ نمائیم. اما اگر یوصف علیت و معلول برا مجرد از علیت و معلولیت قرض کنیم. ذات آنها را لحاظ نمائیم. اما اگر یوصف علیت و باشد. عارف مکاشف، این معنی را شهود می نماید، که علت، معلول معلول خود است، برای آنکه عین ثابت معلول در حال ثبوت و در حال عدم از علت خود، علب وجود می نماید و استدعا دارد که آنرا معلول گرداند، کما اینکه وجود علت، طالب وجود معلول است. پس طلب از دو طرف است. علاوه بر این، علیت علت، کمالی از کمالات آنست و این کمال تمام نمی شوه مگر بوجود معلول. خلاصه و کب لپاب کلام این عارف، آنستکه حق تعالی بحسب نفی ذات که مقام غناء از موجودات نوی مقام، منی معلول در معالی او کمالات آنست و این کمال تمام نمی شود مگر بوجود معلول. تعلوم معلول و نمین علی می عارف، آنستکه حق تعالی بحسب نفی ذات که مقام غناء از موجودات نوط معلول قرار داند، کما این عارف، آنستکه حق تعالی بحسب نفی ذات که مقام غناء از موجودات نوا معنی مقرمی و نمین علی، احتیاج بعلت دارد که آن را موجود نماید و بوجود معلول کمال خور یش را نوا معلی قدان گرانی و تعین علی، احتیاج بعلی دارد که آن را موجود نماید و بوجود معلول کمال خور یش بر مقام نوا گرا معلول گران کمال خود و آن معلول بزند، بلکه بنظر دقیق، ذات علت و ذات معلول نظاهر مازد. و خیمه در مزرعه و آب و گل وجود معلول بزند، بلکه بنظر دقیق، ذات علت و ذات معلول یک ذات معلی کمال خود بی نوات معلول خود معلول گران واحد بین دند مانه است.

مسبسحسان مسن اظسهسر نساسوته سر مستسلا لاهسوتسه السشاقسي شسم بسدافسي خسلسته ظساهسراً فسي صسورة آلا كسل والسشساري ۲ . اين مطلب درست است كه برگشت عليت و معلوليت، بظاهريت و مظهريت و تجلى و ظهير است. و سه الدا ۱۴۵

من وجه ما، فصار مظهراً لما لم يتعين منه اصلاً، ولم يتميز. و هذا شأن الحق، فله أن يكون ظـاهـراً حال كون مـظـهراً، و مظهراً،حال كون ظاهراً، وللكمَّل إيضاً دون غيرهم من الموجودات منه نصيب».

یعنی هر مظهری از مظاهر، اعم از مظاهر حسّیه یا مثالیه، و هر صورتی که بتجلی حق تعین پیدا نموده است، و حقیقت آن از ظهور وجود منبسط ظاهر شده است، از آن جهتی که مظهر از برای چیزی است، از همّان جهت ممکن نیست ظاهر و مظهر آن شیئی باشد. چون این فرض، مستلزم خلف و دور است، و ممکن نیست یک شیئی بذاته ظاهر باشد و همان ذات، مظهر ظهور آن باشد چون مظهر باید صورت و تعین ظاهر باشد، مگر آنکه شیئی ظهور نماید بنفس ذات در عین احوال و تعینات خود، باین معنی که از جهت امتیاز (مثل اینکه یکی از آنها حال، و دیگری محل باشد، یکی ذات و دیگری از احوال و شؤن آن بشمار رود). حکم ظاهریت و مظهریت، ظاهر شود و در عین حال چون تعین و صورت شیئی تباین عزلی با شیئی ندارد، متحدالوجودند و این شأن حق است که باعتبارصفت، مظهر است، و باعتبار ذات، ظاهراست. لذا شیخ اکبر محیی الدین فرموده است: «أنت مرآته و هو مرآة أحوالك ». درجای دیگر فرموده است: «کل موجود خکمه

تمیز با برهان ثابت کرده ایم که وجود حق تمالی باعتبار آنکه وحدتش اطلاقی است، ظاهر و مظهر است. و هسچنین کمل از اقطاب: «حقیقت محمدیه و اثمة اطهار»، هم همین حکم را دارند، ولی اینکه حق تمالی در اظهار کمالات و تجلی در اعیان، احتیاج بخلق داشته باشد، تمام نیست. چون حق تعالی از نهایت تمامیت و صرافت و کمال جامعیت و مبدئیت او نسبت بجمیع کمالات وجودی غایت الخایات، و صورت تمامی جمیع موجودات است. و غرض و غایت از ایجاد، برگشش بذات اوست. حب بذات و حب بمعروفیت اسماء و صفات، منشأ ایجاد گشته است، و چون حب بذات مستلزم حب بذات است، به تبع حب بدات، اشیاه، محبوب حقند، ولی بالعرض و به تبع ذات. پس طلب حتی، وجود معلول خود را ناشی از طلب ذاتست، و ذات، مطلوب واقعی اوست. طلب ذات مستدعی طلب اشیاء است بالعرض، نه بالذات. تعجب از شارح قبصری و شارح مفتاح و شیخ کبیر است، که مرتکب چنین اشتباهی شدهاند، و از این نکته یی که محققان از حکما در مسفورات خود گفته اند: «واجب الوجود بالذات، واجب از یع نکته ی که محققان از حکما در مسفورات خود گفته اند: «واجب الوجود بالذات، واجب از یع محب باز شارح قبصری و شارح مفتاح و شیخ کبیر است، که مرتکب چنین اشتباهی شده اند، و این

مع الامسماء حكمه مع المسمى، والا نفكاك معال على كل حال و فى كل مرتبة فالعالم بمجموعه مظهر الوجود البحت، و كل موجود على التعين مظهر له أيضاً. ولكن من حيث نسبة اسم خاص في مرتبة مخصوصة والوجود مظهر لاحكام الأعيان و شروط فى وصول الأحكام من بعضها الى بعض». معلول بمنزلة صورت علت است، و علت باطن معلول است. چون معلول ممكن الوجود است، و ممكن كارش قبول وجود است. آنچه در ماهيت معلول ظاهر شده است، از علت است. ولى محجوب از مشاهدة احديث، آن را از معلول مى داند. معلول بمنزلة مرآت صيقل زده است كه علت را نشان مى دهد، ولى باندازه وجود خود اگر ما جميع موجودات را شهود نمائيم، ولى دفعةً واحده در يكمرتبة از لحاظ، حق را با تمام اسماء و

وجود، حقیقت واحده است. یعنی اصل واحد متشخص با لذاتست، و بواسطهٔ آنکه وحدتش وحدت حقیقی اطلاقیست، و وحدتش وحدت عددی محدود محاط نسمی باشد، کشرت تجلیات و ظهور در صور و تعینات گوناگون، قادج وحدتِ حقیقت وی نمی باشد، و چون کثرت از اصل واحد و سنخ فارد ظهور نموده است، مؤکد وحدت اوست.

قهراً موجودی که بوحدت اطلاقی موجود باشد، بالذات متشخص است، و تشخص و تعین زاید بر ذات ندارد، و چون تعین و امتیاز وجود بر خلاف تعین ماهیات، امری زائد بر وجود نمی باشد، با لذّات تشخص دارد، و بواسطهٔ صرافت و تمامیت ذات، نافی ماعدا است، و بسیط حقیقی است. اشتراک با اشیاء ندارد، و چون اشتراک ندارد، با لذّات متمیز از غیر است و جهت اشتراک با موجودی ندارد که احتیاج بجهتِ امتیاز داشته باشد، و تمیز آن حقیقت، بنفس ذات،

۲ . بنظر تحقیق، چون ذوات معالیل امکانیه ممکن الوجودند، و هر ممکن باعتبار ذات، قطع نظر از تجلیات حق، غیر موجود است، چون ذوات ممکنه بحسب واقع با قطع نظر از علت، عدم صرفند، آنچه کمال در ممکن است، حقیقةً از برای علت ثایتنت، و وجود امکانی وجودی مجازی است. کلما فی الکون و هم او خیال او عکوس فی المرایا او ظلال در این مشهد که انوار تجلی است سخن دارم ولی ناگفتن اولی است شرح مقلعة قيصرى

منافات با ظهور در کثرات ندارد؛ بلکه حقیقت وجود منبع جمیع تعینات است؛ تعینات صفاتیه و اسمائیه و مظاهر علمیه موجود در واحدیت، و تعینات خارجی منبعث از فیض مقدس و ظهور اسماء و صفات در مقام خلق و ایجاد، ناشی از اصل وجود است. حقیقت وجود، دارای وحدتی است که با کثرت تقابل ندارد، و این وحدت عین ذات احدیت وجود است. این وحدت را وحدت ذاتی گو یند، و فرقی واضحست بین وحدت ذاتی که با کثرت تقابل ندارد، و وحدت اسمائی و فعلی که ظل وحدت ذاتیست و با کثرت تقابل دارد. اگر چه وحدت اسمائی هم بوحدت ذاتی بر می گردد، و از جهتی وحدت ذاتی، عین وحدت اسمائی است.

وهو حقيقة واحدة لا تكثر فيها، وكثرة ظهرراتها و صورها، لا تقدح في وحدة ذاتها و تعيينها و امتيازها بذاتها، لابتعين زائد عليها، اذ ليس في الوجود ما يفايره، ليشترك معه في شيء و يتميز عنه بشيء و ذلك لاينافى ظهورها في مراتبها المتعينة، بل هو اصل جميع التعيينات الصفائية والاسمائيه، والمظاهر العلمية والعينية، وله وحدة لا تقابل الكشرة التى هى اصل الوحدة المقابلة لها، وهى عين ذاتها الاحدية والوحدة الاسمائية المقابلة للكثرة التى هي ظل ثلك الواحدة الاصلية الذاتية ايضاً عينها عن وجه، كما سنبين انشاء الله تعالى.

ـ مـا در مـبـاحـث بـعدى در موارد مختَّلف فرق بين اقسام وحدت را بطور كاملْ شرح خواهيم داد، انشاء الله تعالى شانه.

وهو نورمحض اذبه يُدرك الاشياءُ كلها لأنه ظاهر بذاته ومظهر لغيره، ومنوّد سماواتِ الغيوب والارواح والارض الاجسام لأنها به توجد وتتحقق ومنبع جميع الارواح الروحاقية والجسمانية.

حقیقت وجود، نور محض است، و ظلمت در آن بوجه من الوجوه راه ندارد. چوننور، موجودی را گویند که بذاته ظاهر باشد، و غیر را نیز ظهور دهد، و این خود شأن وجود است. نور حسی هم مادامی که وجود پیدا ننماید، ظهوری ندارد. هر موجودی باندازه وجود خود ظهور دارد. هر چه وجود قوی تر باشد، ظهورش تمامتر

۲. در فصول بعدی فرق بین اقسام وحدت خواهد آمد.

خواهد بود، تا برسد بوجودی که از شدت نورانیت تناهی نداشته باشد. حق تعالی، وجود صرف و نور صرف است، و بواسطهٔ طلوع نور او،اشیاء که ماهیات سماوات ارواح «عقول مجرده و عوالم مشالیه»، و اراضی اشباح «موجودات مادیه» باشند، ادراک می شوند. حق تعالی بنفس ذات و حقیقت، منبع جمیع ارواح روحانی و جسمانی است.

و حقيقيه غير معلومة لما مواه. وليست عبارة عن الكون، ولا عن الحصول والتحقق والثبوت، ان اريد بها المصدر، لأن كلاً منهاعرض حينتَنْ ضرورةً، و ان اريد بها ما يراد به بلفظ الوجود، فلا نزاع، كما اراد اهل الله بالكون وجود العالم وحينتَنْ. لا يكون شىء منها جوهراً ولا عرضاً كما مز، ولا معلوماً بحسب حقيقته و ان كان معلوماً بحسب انبته، و التعريف اللفظى لابد ان يكون بالاشهر، ليفيد العلم '، والوجود اشهر من الكون وغيره ضرورةً.

- وجود باعتبار مقام ذات و هو يت صرف، معلوم از براى احدى نيست. «ان الملأ الاعلى يطلبونه، كما انتم تطلبونه». وجود باعتبار ذات و مقام حقيقت، نه اسم دارد و نه رسم، بهمين لحاظ غيب محض است، حتى اطلاق لفظ وجود و وحدت ذاتى بر آن حقيقت، از باب تفهيم است؛ نه آنكه اين قببل از الفاظ، اسم ورسم براى آن حقيقت باشد.

حقیقتِ حق باعتبار ذات و حقیقت، در حجابِ عزت و مستغرق در غیب هو یت است، بنحوی که از این جهت بین آن حقیقت و غیر آن حقیقت، حتی اسماء و صفات در مقام احدیت وو احدیت نسبتی وجود ندارد؛ برای آنکه هر

١ . اطلاق وجود و موجود بر حقیقت حق، نیز خالی از مسامحه نیست. زیرا این لفظ مشعر به تعین است لذا تُحمل فرمودهاند: اطلاق لفظ وجوب بر وحدت اطلاقی و ذاتی و همچنین اطلاق وجود بر حقتمالی از برای تفهیم است: «ان الحق بحسب ذاته و نفس حقیقه، لا کثرة فیه ولا ترکیب ولا صفة ولا نعت ولا اسم ولا رسم ولا تعین ولا حکم، بل وجود بحت و صرف و قولنا: انّه وجود للتفهیم، لاان ذلك اسم حقیقتی له بل اسمه عین صفته و ضفته عین ذاته». چون لفظی که از حیث معه و اطلاق از وجود کامل تر باشد، نداریم. لذا بآن حقیقت، اطلاق وجود می نمائیم، اما اعتبار اسما و صفات، و حکم باینکه صفات حق در مقام ذات، عین ذاته می خود می مائیم اما اعتبار اسماء و صفات، و حکم را از اطلاق خارج نموده بعقام احدیت و یا واحدیت تنزل می دهد.

نسبتی مقتضی تعین است، و ذات حق تعین ندارد، نه آنکه نسبت بتعین «بشرط لا» باشد، بلکه لایشرط از تعین و عدم تعین است. لذابعضی،از حقیقت وجود، تعبیر بسقام لابشرط مقسمی، عاری از قیدِ اطلاق ولابشرطیت نموده اند و چون وحدت حق، وحدت حقیقی است، تقابل با کثرت ندارد، یعنی از حیث اطلاق ذاتی، محکوم بحکم و معرف بوصف، و مورد اضافۀ نسبت از وحدت یا وجوب وجود و مبدئیت و اقتضاء ایجاد یا صدور اثر یا لحاظ علم و قدرت و غیر این جهات نسمی باشد. جمیع این جهات، مقتضی تعین است و هر تعین و تقیدی باید مسبوق بلا تعین باشد. جمیع این جهات، مقتضی تعین است و هر تعین و تقیدی باید مسبوق حقیقت حق غیر معلوم است از برای سِوَی الله.

حقيقت وجود، عبارت از كؤن و حصول و تحقق و ثبوت مصدري انتزاعي اعتباري كه از معقولات ثانو يه مى باشد، نيست. اگر مراد از كؤن و حصول و ثبوت و غير اينها، از الفاظ وجود باشد؛ كمااينكه حكما اين قبيل از الفاظ را مرادف با وجود مى دانند، اشكالى ندارد كه بحق اطلاق شود؛ كما اينكه اهل الله «عرفا»، بلفظ كؤن، وجود عالم را قصد نموده اند. يعنى بر وجود عالم، اطلاق كون نموده اند. در اين صورت، لفظ كون و ثبوت و حصول و وجود، اعم از جوهر و عرض و بالأخره خارج از مقولات است و يحق تعالى اطلاق مى شود.

حقیقت حق روی جهانی که بیان شد، برای احدی معلوم نیست. اگرچه بحسب «انیّت» و تجلی خارجی برای هر موجودی بقدر سعه وجودی آن موجود معلوم است، و یا آنکه مفهوم وجود که از تجلیّات وجود در علم است، مشهود همه است و تعریف حقیقت باعتبار مفهوم و تعریف لفظی بحصول و ثبوت و کوْن و وجود صحیح است، ولیکن مفهوم وجود، اعرف و اشهر از سایر الفاظ مترادفهٔ با وجود است. این مطلب را محققان از حکما در کتب خود ذکر نموده و بیان کرده اند که وجود را می توان تعریف لفظی نمود، ولی در بین الفاظ ، مفهوم وجود مشهورترین مفاهیم است، و وجود چون بسیط است، بلکه ابسط السایط است، قابل تعریف نیست و معنای آن در ذهن بدون واسطه مرتسم می شود.

بحث وتحقيق

لفظ کوْن بـاصطلاح محققانِ از عوفا، غیر کوْن باصطلاح حکما است. بیان این مـطـلب توقف بر ذکر مقدمه ای دارد، که برای توضیح و تحقیق مطالب موجود دراین کتاب بسیار نافع است.

وحدت دو اعتبار دارد، یکی وحدت ذاتیه که از آن بوحدت حقیقیه و مطلقه تعبیر نسوده اند. این وحدت، وحدتی است که در آن مفهومی که مشعر بتعدد و غیریت و دوئیت باشد اعتبار نشود، حتی باید ملاحظهٔ عدم کثرت و تقابل با کثرت و بشرط لائیت آن از کثرت، لحاظ نشود. چنین وحدتی نه تقابل یا مفهومی دارد، و نه مفهوم دیگر در مقابل آن بنحو تقابل و غیریت لحاظ می شود. این وحدت علدی نیست، بلکه وحدت اطلاقی و انبساطی است. اطلاق وحدت بحق تعالی در مشل «الله واحد» اشاره باین معنی است این وحدت را وحدت ذاتی می گویند و امری است که زائد بر ذات واحد نمی باشد.

یک قسم دیگر از وحدت وحدت نسبی است که زائد بر ذات واحد است این وحدت را تحریف گرده اند «گون الشیء بحیث لاینقسم فی ذاته الی الامور المتعددة من حیث هو کذلك».

این وحدت با کثرت و کثیر تقابل دارد ولی تقابل عرضی. کثرت نیز دومعنی دارد. کشرت ذاتی و کشرت حقیقی این کثرت در اشیائی که بین آنها جهت وحدت و یا امری که مشعر بجهت وحدت اشتراک باشد موجود نباشد حتی عدم اعتبار وحدت هم در آن ملحوظ نیست چون این اعتبار مشعر بجهت وحدت است.ا

۱ - همانطوریکه ذکر شد، وحدت حقیقیه وحدتی است که تحقق وثبوت و تصور آن توقف بر تعقل کثرت ندارد. اگر توقف بر لحاظ کثرت داشته باشد، وحدت عددی است. چون وحدت عددیه منشأ تحقق کشرتست. وحدت حقیقی را تعریف کرده اند: یکون الشییء او کون الواحد واحداً لنفسه، بدون آنکه اعتبار صفت و موصوف در آن ملحوظ گردد. از خواص وحدت حقیقیه، سریان آن وحد تست در جمیع موجودات؛ چون حکم احدی الهی در همه اشیاء مریان دارد.

دوم کـشرت اضـافـى و نـسبى كثرت نسبى را تعريف نمودهاند «كون الشيثى بحيث ينقسم الى الامور المتعددة من هو حيث هو كذلك».

بعد از وضوح این مقدمه گفته می شود: حقیقت وجود حق ظاهر بنور ذاتی که باعتبار ذات متصف بوحدت اطلاقي سعى انبساطي محيط بجميع كثراتست و آنجه كه از سنخ حقيقت وجود است بحسب اصل ذات واجد است و مشتمل است بر جميع مراتب از احديت و واحديت و جبروت و ملكوت و برازخ چنين حقيقتي باین قید اگر ملاحظه شود بنحوی که جمیع کثراتی را که در موطن ذات بيك وجود موجودند و در مقام فعل متكثر و متعددند جامع باشد و بعبارت ديگر اصل حقیقت وجود «حق» که در مرتبهٔ تجلی و فعل دارای تعینات متکثره است که از آن تعینات تعبیر به نسب و روابط نموده اند و آن نسب را حکما اضافه اشراقیه دانستهاند اگر لحاظ بشود باعتبار این کثرات «اسمائی و صفاتی و کثرات فعلى وخلقى» متشتتة در مقام فعل و متوحدة در مقام ذات واحديت وجود بوحدت حقيقية جمعيه بنحوى كه شوب كثرت در آن وجود نداشته باشد در دو موطن خلق و کشرت حق است باعتبار استجنان در غیب هو یت و در حضرت شهود چون خلق باین لحاظ عاری از تعین خلقی و کثرت ماهوی می باشد و اگر حقیقت وجود بنحو وحدت نسبى لحاظ شود بنحوى كه كثرات بامر واحد و وجود واحد رجوع نمايد در دو موطن اسماء و افعال وصفات حق است اگر کثرات بنحو کثرت حقیقی و واقمى ملحوظ گردد و مقام خلق است چون كثرت حقيقي باصل واحد رجوع نممي نمايد ولى اگر كثرات بنحو نسبت لحاظ شود بنحوى كه كثرات بامر جامع و واحد برگردد (یعنی انتساب داخل و منتسب الیه خارج از کثرات باشد در موطن ذات و موطن كثرات منسوب باصل واحدوسنخ فارد)مقام كون واعيان ثابته است.

بعبارت واضحتر اعیان ثابته و ماهیات امکانیه اگر بنحو وحدت حقیقی لحاظ شود بـنـحـوی کـه شـوب کثرات در آن نیاشد و کثرات و اعیان مستهلک در غیب هـو یـت وجـود بـاشـد مقـام غیب وجود و شهود هستی هر دو مقام حق است و اگر اعیـان و مـفـاهیم بنحو کثرت حقیقی لحاظ شود هر دو موطن مقام خلق و مظاهر و شئون است چون وحدت در کثرت حقیقی ملحوظ نیست.

اگر اعیان و ماهیات بنحو کثرت نسبی لحاظ شود موطن غیب و شهادت مقام و مرتبه کون و اعیان است.

بنابرآنچه که ذکر شد کوْن باصطلاح فلاسفه اعم از کوْن باصطلاح محققان از عرف است چون کون بـاصطلاح حکما بر حق تعالی و موجودات امکانی صادق است ولی باصطلاح محققین برحق تعالی و ممکنات صادق نمی باشد.

والوجود العام المنبسط على الاعيان في العلم ظل من اظلاله لتقيده بعمومه وكذلك الوجود الذهنى والخارجى ظلان لذلك الظل لتضاعف التقييدواليه الاشارة بقوله: «الم تر الى ربك كيف مدالظل ولوشاء لجعله ماكتا» فهو الواجب الوجود الحق الشايت بذاته المثبت لفيره الموصوف بالاسماء الالهية المنعوت بالنعوت الربائية عين جمعه ومرتبة الوهيته. اخبر بلسانهم «انه بهو يته مع كل شىء و بحقيقته مع كل عين جمعه ومرتبة الوهيته. اخبر بلسانهم «انه بهو يته مع كل شىء و بحقيقته مع كل حي» وزبه ايضاانه عين الاشياء بظهوره في ملابس اسمائه و صفاته في عالمي العلم والمين و كونه غيرها باختفانه في ذاته واستعلائه بصفاته عما يوجب النقص والشين والمين و كونه غيرها باختفانه في ذاته واستعلائه بصفاته عما يوجب النقص والشين والمين و كنونه غيرها باختفانه في ذاته واستعلائه بصفاته عما يوجب النقص والشين والمين و كونه غيرها باختفانه في ذاته واستعلائه بصفاته عما يوجب النقص والشين والمين و كنونه غيرها باختفانه في داته واستعلائه بصفاته معا يوجب النقص والشين والمين و كنونه غيرها باختفانه في خاته واستعلائه بصفاته معا يوجب النقص والشين والمين و كنونه عن العصر والنمين وتقد مع عن ممات الحدوث والتكرين وايجاده للاشياء واختفائه فيها مع اظهاره اياها واعدامه لها في القيامة الكيري ظهوره بوحدته وقهره الم الزالة تعيناتها وسماتها وجعلها متلاشية كما قال: «لمن الملك اليوم لله الواحدالقهار وكل شيء هالك الاوجهه» وفي الصغري تحوله من عالم الشهادة الى عالم الغيب او من صورة الى صورة في عالم واحد.

وجود عامِ منبسط، سایه ای از سایه های اصل حقیقت وجود است، چون مبده تمین وظهوروجود منبسط، فیض اقدس است. وجودمنبسط که ازآن تعبیر به فیض مقدس ونفس رحمانی وحق مخلوق به، شده است، ناشی ازفیض اقدس است،و فیض اقدس عبارتست ازاول تمین ناشی ازمقام احدیت که باطن فیض مقدس باشد.

حق درمرتبهٔ تعین اول و مقام احدیت و مقام «رؤ یة المفصل مجملاً» در مقام تــنــزل بــمـرتــبـهٔ واحــدیت مـتـنـزل می شود و از ظهور «رؤ یـة الـمجـمل مفصلاً» فیض مقدس ظاهر در کسوت صورِ خارجیه و صور ادراکیه می شود.

پس فیض مقدس و وجود منبسط بر اعیان ثابته و ماهیات و مقام خلق، ناشی از دو تـجـلی و یا دو تعین است. وجود منبسط نسبت بذات تقیید دارد، چون ذات،

همانطوریکه بیان شد، تعین ندارد ، حتی از قید اطلاق هم عاری است بر خلاف فیض مقدس که مقیّد باطلاق است، و وجود خارجی اعیان و وجود ذهنی ماهیات، ناشی از تجلی حق بصورت وجود منبسط وفیض مقدس است. لذا وجود خارجی و ذهنی دو سایه و دو تعین از تعینات وجود منبسط است. اصل حقیقت وجود بوجود منبسط متعین و مقید شده است و از مقام صرافت تنزل نموده است. وجود منبسط بواسطه قبول تقیدات خاصه ، بصورت اعیان خارجیه از قبیل جوهر و عرض، وجود خارجی و وجود علمی درآمده است، چون وجودات مقیده، از کثرت قیود و تضایف تقیدات اصل وجود، ظهور پیدا کرده است.

و بهـمـيـن مـعـنـى در آيه شريفه اشاره شده است: «آلَمْ تَرَ إِلَى رَ بِّكَ كَيْفَ مَدً الظِلْ، وَلوشاءَ لَجَعَلهُ سٰاكِناً».

حقیقت وجود، واجب بالذات و ثابت بنفس خود، و مبدء ثبوت و تحقق ماهیات و اعیان است. آن حقیقت، باعتبار مقام واحدیت، باسماء الهیه و نعوت ر بانیه موصوف است، درلسان انبیا واولیاء که بمقام اسماء وصفات متصل شده اند، خوانده شده است، و خلق خود را بدین سبب بسوی ذات خود هدایت نموده است و مظاهر وجودی خود را «افراد انسان» توسط انبیاء بمقام عین جمع «مرتبهٔ احدیت»، ومرتبهٔ الوهیت «مقام واحدیت»، هدآیت سوده است. بلسان انبیاء خبر داده است که بحسب هویت و ذات با هر موجودی معیت قیومی دارد؛ چون علت، مقوم وجود معلول است و انفکاک این دو از یکدیگر محال است. و بحسب حقیقت با هر موجود زنده ای همراه است؛ (چون حیات ذاتی، ساری در جمیع اشیاء است).

حقیقت حق، به عباد خود خبر داده است که: بحسب فیض منبسط و رحمت واسعه، عین هر موجودی، و اصل هر ثابتی است؛ و باعتبار ظهور در ملابس اسماء و صفات و ظهور در کسوت خلق در عالم خارج و علم، عین هر ذی وجودی است؛ و باعتبار اصل ذات و هو یت و بملاحظهٔ اسم باطن و بجهت اختفاء او باعتبار ذات و برتری آن حقیقت بملاحظهٔ صفات علیا و اسماءِ حسنی، و تنزه اصل ذات از مخالطت با ممکنات و امتزاج بامادیات،و مبرا بودن از حد وجودی و تنزه آن ذات از علائم و جهات حدوث و لوازم عالم ماده و تکوین، غیر اشیاء است. و

بخشیدن وجود بممکنات و مخفی شدن در باطن اشیاء،بااظهار حقایق در عین خفاء ذات و خفاء در عین ظهور و اعدام و افناء حقایق در قیامت کبری و رجوع حقایق و استهلاک موجودات و افناء انیّات در احدیت وجود و مقام جمع الجمع، بواسطهٔ برداشتن تعیّنات امکانی و علائم و جهات خلقی، و مندک نمودن کافهٔ موجودات بحکم رجوع هر فردی باصل خود، دلیل بر تمامیت ذات و علو مقام اوست.

عباد خود را بلسان انبياء و اولياء از قيامت آگاه نموده است، چنانكه در قرآن مجيد فرموده است: «لمن الملك اليوم، للهالواحد القهّار، و كلّ شيي ۽ هالك الاوجهه». چون روز قيامت عبارت از رجوع حقايق است به اصل واحد، زيرا به حكم عقـل و نـقل مآل ومآب جميع موجودات، رجوع به حق است؛ چون قيامت، عبارت از ظهور حكم وحدت و غلبهٔ جهت ربوبيت و زوال تعيناتِ امكاني و اندكاك جبل انيَّات و فناء حقايق در ذات واحد قهار است.

تـفـصیل این بحث «تجلی حق به اسم قمهار در قیامت کبری و تحول اشیاء از عالم شهادت به عالم غیبت، یا انتقال از صورتی به صورت دیگر در عالم واحد»،

ماهیات و اعیان ثابته، صورت و ظاهر کمالات حقند؛ چون حق تعالی کمالات خود را بواسطهٔ ظهور اسماء و صفات در ماهیات و تجلی اسماء در اعیان ثابتهٔ امکانیه اظهار نموده است. پس ایمیان ثابته و حقایق امکانیه، که از مقام غیب ذات بنحو کثرت در وحدت در مقام احدیت و بنحو کثرت و تمایز و امتیاز و تعدد در حضرت علم و مقام و احدیت ظهور نموده اند، صورتهای کمالات نامتناهی حقشد، و حق در باطن این اعیان در حجاب عزت و تمامیت موجود است در مرتبهٔ واحدیت نیز تکثیر باعتبار مفهوم و تجلی اسمائی است و ذات بگمال صرافت و وحدت باقی است.

اعیان بواسطهٔ استعدادات ذاتی، هر یک تقاضای ظهور خارجی نمودند و حق بتجلی اسماء و صفات، اعیان را توسط وجود منبسط و فیض ارفع اعلی و نغس رحمانی و مشیت فعلیه و ارادهٔ فعلی ظاهر نمود. در صورت هـرچه گـشـت موجود بـنـمـود جـمـال خـویش ظاهر در عـیـن ظـهـور گـشت مخفی در عـیـن خـفـا نـمـود اظـهـار

حق تىعالى، بحسب حب بذات و معروفيت اسماء و صفات و تجلى ذاتي در مقام احدیت، حقایق کونیه را از مقام احدیت «بفیض اقدس» بمقام واحدیت، و از مقام واحدیت بمقام عین، و خارج «بفیض مقدس» به زینت هستی آراست. و جميع حقايق را بوجود خاص خود موجود نمود. بواسطهٔ همين تجلى، يعنى تجلى حق بصور كونى خارجي حقيقت وجود با حفظ وحدتٍ ذات متكثوشد.واين تكشرات چون ناشى از اصل وحدت است، قادم بوحدت حقة حقيقية اصل وجود نگردید، و وجود بحسب مقام ذات بهمان صرافت باقیست. حقیقت حق، همهٔ حقايق را بسادراك وحضورٍ حقيقت ذات ازبراي ذات وتجلى ذات براي ذات ادراک می نماید. یعنی در مقام احدیت، همهٔ حقایق را بنحوجمع الجمع، که از آن ادراک به «رؤ یةالمفصل مجملاً کالشجرة فی النواة»، درک می نماید. و بمنحوتفصيل؛اعيان خارجيه را در حضرت علم «مقام واحديت»، شهود مي نمايد. علم حق باشياء، خارج از موطن وجودي حق نيست، و صورت تفصيلية علم حق بصفحات اعيان وجود، عقل اول نيست؛ جون علم كمالي حق، بايد از موطن ذات حق خارج نباشد. حق از آنجائيكه در موطنٍ وجود خو يش،جامع جميع حقايق است، جـمـبع تعينات در مقام احديت و واحديت بوجهي عين وجود حق است. و چون حقایق، عین وجود حقاند، حق بادراک ذات، همهٔ حقایق را بعلم بسیطِ واحد تفصيلي شهود مي نمايد. اگرچه حقايق از حيث تعين غيرحقند، ولي عالم بهمين حقايق، حق است.

حکسای مشاء، چون از اصل وحدت وجود و کیفیت احاطهٔ وجود اطلاقی حق، غضلت کردهاند، علم تفصیلی حق را بصور مرتسمه و برخی ملاک علم حق را بصور موجود در عقل اول دانستهاند. و برخی از حکمای اشراق، علم تفصیلی حق را وجود مُمْلِ نوری افلاطونی و حقایق ناشی از عقول عرضیّه دانستهاند.

بنا برآنچه که ذکر شد، چون صور حقایق، عین وجود حقند، (اگر چه باعتبار تعین از وجهی غیرند)، حق در دوموطن، حقایق را شهود می نماید. در کیفیت علم بطریقهٔ اهل توحید، این مسئله را بطور کامل بیان خواهیم نمود. حقیقت حق، همهٔ حقایق را ادراک می کند، ولی موجودات و ممکنات

بواسطه محدودیت، ذات حق را ادراک نمی نمایند<sup>۱</sup> «وَلَحَوَیْدَبْرُكَ الأَبْصَار وَلَا تُدْرِكُهُ الأَبْصَار». احاطۀ علمی بحق تعالی، محال است: «ولا یحیطون به علماً» و «ما قَدَرُوا الله حقّ قَدْرِه»، چون احاطۀ بحق محال است، حق تعالی عباد خود را از روی لطف و رأفت و بلسان ارشاد و رحمت از طلب محال منع نموده است، «یحذر کم الله نفسه والله رؤف بالعباد». احاطه او باشیاء، احاطه قیومیه است و بحسب اطلاق وجودی، با هر موجودی وجود دارد. «وهو مَعَكُمْ آیَتَما كُنْتُمْ»، چون احاطه اش باشیاء احاطه قیومیه است و بحسب فعل، ساری در همه اشیاء است و چون مقوم وجودی حقایق وجودی است؛ هر موجودی اول حق را ادراک می نماید، بعد از ادراک حق، ذات خود را شهود می نماید. «نحنُ اقُوبُ الیه منكم». بحسب تجلی و ظهور فعلی هیچ موجودی از حق خالی نیست، «و فی انفسكم افلا تبصرون»، چون وحدت حق، وحدت اطلاقی است، در همه جا

۸. حقیقت حق بهیچ یک از انحاء ادراک، اعم از حسی و خیالی و عقلی ادراک نبی شود، چون وجودی است محیط بر همهٔ حقایق و در مرتبهٔ اعلای از تجرد واقع است. متعلق ادراکات حسی و خیالی، اجسام مادیه و اشباح مثالیه است؛ و آنچه را که عقل ادراک می نماید، مفاهیم و ماهیات است. مفاهیم قثار کثرت و اختلاف و دوثیت می باشد. مدرکات عقلی، همیشه حکایت ناقص و مبهم از واقعیات می نماید. حکمای اسلامی، اتفاق دارند که ادراک خق بنحو اکتناه، محال است. چون ادراک تام، فرع بر احاطه به معلوم خارجی است. ادراک حق بنحو اجمال یعنی ادراک بوجه «نه بنحو احاطه و ملطه»، بعلم حصولی و حضوری هر دو امکان دارد.

در علم حصولي، ممكن است عقل از مشاهده ممكنات، مفهومي را كه حاكي از وجود خارجي حق و اسماء و صفات اوست، واجد شود. ادراك حق بنحو بساطت از براي هر موجودي بقدر سعة وجودي خود ثبابت است، هر موجود امكاني، اول وجود حق را بمشاهده حضوري ادراك مي نمايد، و به تيع ادراك حق، ذات خود را مي يابد، ولي ايين ادراك هميشه توأم يا اعتبار اسم يا حكم يا نسبت و مرتبه اى است. ادراك حق بدون تعين اسمى و رسمى و حكمى و مرتبه اى حاصل نمى شود. اگر عارفي استشسام نمايد معرفت ذات حق را، مثل كُمل، اين ادراك تاچار بعد از فناه رسم و انعجاء حكم و تعين امكانيست.

سالک بعد از فنای در حق و بقاء باو و استهلاک وجود مجازی امکانی، حاصل از عروج معنوی و فشاه در احدیت همهٔ حقایق را در حضرت علمیه شهود می نماید. از جملهٔ حقایق، حقیقت حق است که عارف و سالک در مقام تجلی ذاتی حق را بصریح ذات بقدر مرتبهٔ شهود خود نه باندازه حقیقت نامتناهیهٔ حق شهود می نماید: «ابیت عند ر بی یطعمی و یستینی».

ظهور دارد، تحقق هويت او در عوالم غببى، منافات با تحلى وظهور او در عوالم شهادت ندارد. «هوالذى في السماء اله و في الارض اله». اصل حقيقت وجود نور محض و نبر همهٔ حقايق است. چون ممكنات با قطع نظر از تجلى و ظهور نور حق ظلمت محضه اند: «الله نورالسموات والارض».

چون مقـوم وجـودی مـمکنات است، به هر چیزی احاطهٔ قیومی دارد، «والله بکل شییءمحیط». در کلمات نبوی و ولوی، اشارات لطیفی بظهور حق در اقطار ملک و ملکوت موجود است. «لودلیتم بحبل الی الارض السفلی لهبط الی الله». آیـات قـرآنیـه، نـظیر «وهومَعکم اینماکنتم» و «فی انفسکم افلا تبصروت» اشاره بوحدت در کثرت است.

فالماهيات صور كمالاته ومظاهر اسمائه وصفاته، ظهرت اولاً في العلم، ثمَّ في العين بحسب حبَّه اظهار آيانه ' ورفع اعلامه وراياته، فتكثّر بحسب الصرر، وهو على وحدته الحقيقية وكمالاته السرمدية، وهويدرك حقايق الاشياء بما يدرك حقيقة ذاته، لابامر آخر، كالعقل الاول و غيره لأن تلك الحقايق ايضاً عين ذاته حقيقة، و ان كانت غيرها تعيناً، ولا يدركه غير، كما قال: «لا تدركهالا بصار وهويدرك الا بصار».

۱. کلیه کشرات امکانی، قبل از ظهور قبلی و تکثر خاریمی بصورت وحدت بنحو انطواء کثرت در وحدت، متنعج و مستجن در غیب هویت ذات واحدیت جعم، موجود بودند. شاید یکی از معانی صمد در قول حق تمالی «الله العمد»: هدین استجنان و اندماج حقایق در اصل وجود باشد. کشرات در وجود اطلاقی حق، تمایز و تکاثر نداشتند، بلکه بوجود واحد موجود بودند. بحکم حب حق بذات و عشق بمعروفیت اسماء و صفات، تجلی نمود وجود در موطن احدیت. و بمقتضای «کنت کنزا مخفیاً فأحبیت آن أگرف فخلقت الخلق الخ...». وجود از مقام اجمال و بساطت و جمعیت و وحدت تنزل نمود بمقام بروز و تکاثر و امتیاز علمی. موجب این حرکت غیبی و تجلی اعرابی، عشق حق بذات و حب به اسماء و صفات و معاه م موجب این حرکت غیبی و تجلی اعرابی، عشق حق بذات و حب به اسماء و صفات و مطاهر اسماء و معات به تبع عشق بذات می باشد. این تنزل و تجلی، مستازم تغییر و انفعال در اصل وحدت وجود نمی باشد، کما اینکه علیت و معلولیت نیز منافی با ثبوت و تحقق علت و عدم تغییر خالق تام و تمام معات به تبع حشق بذات می باشد. این تنزل و تجلی، مستازم تغییر و انفعال در اصل وحدت وجود نمی باشد، کما اینکه علیت و معلولیت نیز منافی با ثبوت و تحقق علت و عدم تغیر خالق تام و تمام معارات در بگره هویت مطلقه حق که معاری می می معانی، فیض اقدس است، که مقام آن می باشد.

بحث وتحقيق

در اینکه حقیقتِ حقهٔ حق بحسب نفس ذات و حقیقت، چون بسیط الوجود من جسمیع الـجهات والـحیثیات امت، از آنجهت که واحد امت، از آن حقیقت در

<sup>40</sup> ذات باعتبار این نمین، مقتضی تجلی و ظهور ذات از برای ذات است، با اشتمال ذات بشئون و احوال و اعتباراتی که ذات بحب غیب هویت واجد می باشد و آنها را از مقام غیب بمقام ظهور و تدلی می رساند. ذات در مقام تجلی و ظهور در این مقام، مبده چهار اسم که عرفا از آنها تعییر بمفاتیع غیب نموده اند، می شود. (دو عنده مفاتیح الغیب لایعامها الاهو»، مفاتیح عبارتند از علم، وجود، نور و شهود: ۱-علم بذات، که عبارت از ظهور است. ۲-وجودی که عبارت اخرای وجدانست. ۳ نوریک عبارت ازاظهار مافی الغیب باشد. ٤-وشهردیکه همان حضورذات الذات است با اعبار مذکن ظهور مذکوں چون تأمل شود مستازم شعور باثر شئون و احوال و اعتباراتی که برای ذات با مراتب و احوال و احکام و لوازم آن است می باشد (بر وجه کلی). متعلق این شعوریا ذات است با عبار مذکون غیب آن، که از آن نعیبر به شهود وحدت در کثرت می نماید، و یا متعلق آن، نفس شئون ذاتیه است باعتبار اظهار ذوات شئون و یا اظهار بعضی از شئون بعض دیگر را، نه اظهار شون ذاتی، حقایق باعتبار اظهار ذوات شئون و یا اظهار بعضی از شئون دو مدت نموده اند. باعبار اول بین حقایق مکانیم و اعیان ثابته را که از آن تعبیر به شهود کثرت در وحدت نموده نه دیگر را، نه اظهار شون ذاتیه است مکانیم و اعیان ثابته را که از آن تعبیر به شهود کثرت در وحدت نموده داین مان مقام می می مقان ذاتیه است مکانیم و اعیان ثابته را که از آن تعبیر به شهود کثرت در وحدت نموده دانه. باعبار اول بین حقایق مکانیم و اعیان ثابته را که از آن تعبیر به شهود کثرت در وحدت نموده دانه. باعبار اول بین حقایق مستجن در ذات، امتیازی نیست و باعتبار ثانی بین حقایق، امتیاز است.

حق تحالی ، باعتبار فیض اقدس، حقایق موجود در عین وجود را بظهیر علمی تفصیلی اظهار نمود. در این مقـام، اعـیان و ماهیات بلسان استعداد، طلب ظهیر نمودند. حقتمالی حقایق را باعتبار مظهریت اعـیان تـسبـت بـاسماء بفیض مقدس و رحمت امتنانیه وجود خارجی داد و آنها را از حد علم و تقدیر بعالم عین ظاهر نمود.

پس ذات حق مقتضی ظهور و بروز اعیان از حد غیب بعالم شهادت و ظاهر است. مبده حصول اعیان بر وجه تکشر ناشی از تجلی حق در مقام واحدیت است. بعبارت واضع تر، حقایق را از استجنان در ذات بسقام است. بنان در علم و از مقام استجنان علمی به تفصیل علمی اظهار نموده و از مقام نمین مفهوم بتحقق خارجی ظاهر نمود.

در ازل پرتسو حسسنت زنجلی دم زد میشق پیدا شد و آتش بهمه عالم زد منشاء عشق حق بذات وظهورذات از برای ذات باشئون ذاتی «اسماء وصفات» و اعیان ثابته، باعتبار وجود علمی همان تجلی غیب اول است، که مستلزم اسماء ار بعه و مفاتیح غیب است. تجلی حق را در مقام احدیت که ملازم با مفاتیح غیب است، کمال جلاء و ظهور حق را در مقام واحدیت با.سائر ح

مقام تجلى و ظهور فعلى بيش از يک موجود صادر نمى شود. «الواحد لايصدر عنه الاالواحد». آن موجود واحد نزد حکماى الهى «قدس الله اسرارهم»، عقل اول و قلم اعلى است، و نزد اهل تحقيق، وجود عام مفاض بر اعيان كائناتست، (از عقل اول تا هيولاى اولى) كه از آن تعبير به تجلى سارى ورق منشور و نور مرشوش و حقيقت محمديه و علويه و رحمت واسعه و تجلى فعلى و ارادة فعلى و ` مشيت و حق مخلوق به واضافه اشراقى حق و وجود عام و وجود كلى و مطلق نمودهاند.<sup>1</sup>

بحکم قاعدهٔ: «الواحدلایصدرعنه الاالواحد»، و بمقتضای آیه کریمهٔ: «قُل کُلٌ یَحْمَلُ عَملی شُماکِلَتِه» و کلمهٔ موروث از اقدمین: «فعل کل فاعل مثل طبیعته»، فعل و اثر بالذات حق یک موجود است و این وجود باید از جمیع حدود عدمیه مبرا و منزه باشد، مگر آن حدی که لازمهٔ مجمولیت باشد؛ چه معلول با لذات در رتبهٔ عملت بالذات واقع نخواهد شد. تکافؤ در رتبهٔ و تساوی در مرتبه، منافات با اصل مسلّم علیت و معلولیت دارد.

- مَسْتُونْ و احوال، كمال استجلاء ناميده اند. اين بود شرح مرام مصنف محقق علامه كه قرمود: «قالساهيات صور كمالاته ظهرت في العلم، ثم في العين». صور كماليه بودنِ ماهيات نسبت بحق باعتبار حكايت آنها است از اسماه و صفات كماليه حق.
- ١. جمعی یین قوله حکما، که اول صادر از حق را عقل می دانند، و بین قول عرفا جمع کرد، اند، باین طریق: که عقل اول، وجود اجمعالی وجود منبسط، و وجود منسط تفصیل عقل اول است. صدرالمت الهین در چند مورد باین طریق بین این دو قول توقیق داده است، ولی حق آنستکه وجود منبسط در مقام ذات و از آنجائیکه بالذات مرتبط بحقت، مقدم بر عقل است، و عقل تأخر رتبی از فیض مقدس دارد. و دلیل اقضا می نماید که اول صادر از حق باید از جمیع حدود عدمی مبرا باشد، مگر آن حدی که لازمة معلولیت و مجمولیت است، لذا رتبه فیض حق، بر مقام و مرتبة تعلق بماهیات، تقدم دارد. شارح مفتاح چنددلیل برتأیید مختارمحققان از عرفانقل کرده است. که خالی ازمناقشات نمی باشد: «فالمحسیر الی ما حققناه». ما در شرح مواردی از ضوص الحکم در ضمن کلام شیخ اکبر و

وجود منبسط که فعل اطلاقی حق است، از جمیع حدود ماهوی و عدمی بری و واجد جمیع کمالات و فعلیات وجوداتست. نسبت این فعل اطلاقی بممکنات، نسبت مطلق بمقید است. از آنجائیکه اطلاق در این مقام همان اطلاق و احاطه و سریان خارجیست، وجودات امکانی از تجلیّات این وجود وحدانی اند و فعل اطلاقی حق و وجود منبسط، عین ظهور و تدلی و تجلی حق است.

والبربيط في مترجيلية النشبهود 👘 عنينين ظبيهتور واجنب التوجيود

وجود واحد مفاض بر اعیان ممکنات، مغایر با وجود حق نیست. فرق آنستکه وجود حق بر خلافِ فَعل اطلاقی او عاری و مطلق و مجرد از اعیان و مظاهر است. اصل و باطن فیض، عام است و وجود منبسط استقلال ندارد و عین تجلی و تدلی حقست، و جمیع شئون وجودی از تقیدات این وجودند و بعینه جهت ر بط اشیاء بحق اولست. لذا محققان فرموده اند: احاطه حق باشیاء احاطه قیومی و احاطه وجود منبسط و وجود عام نسبت بحقایق امکانی، احاطهٔ سریانیست.

همانطوریکه ذکر شد، وجود متبسط چون عین ربط بحق است، بالذات از حدود ماهوی مبراست و ماهیت ندارد و می شود که موجودی با آنکه مفاض از غیر باشد، ماهیت نداشته باشد. ولی از استقلال بهرهای ندارد، چون وجود منبسط، اصل رایط بین حق و اشیاء است و با لذات از حدود عدمی مبراست: «ما آصابّكَ

<sup>+--</sup> ظهور امتهات و حقایق اسماء و اعیان ثابته در مقام واحدیت است. حقیقت وجود چون در مقام ذات غیب محض است، لذا بآن مقام، غیب الغیوب اطلاق کرده اند، باین اعتبار در آن مرتبه، امری که موجب تعین گردد، اعتبار نمی شود. اول معتای وصفی که در آنمقام اعتبار می شود وحدت حقیقی است، که تصور کثرت و مغایرت در آن امکان ندارد. ذات باعتبار اتصاف بوحدت حقیقی، متتفی تعین واحدی است که قوم «عرفا» آن را تعیین اول و حقیقت محمدیه «ص» نامیده اند. این امتیاز و تعین بحب تقابل و تضاد نیست، بلکه باعتبار احاطه و شمول است. این تعین، کما اینکه گذشت، اقتضاء تجلی ذات را از برای ذات دارد، چون تعین در این مقام، عبارتست از توجه ذات از کنه غیب هو یت و مقام لایتناهی بمقام حضرت احاطه و تناهی، که عبارت اخرای ظهور و تجلی است که از آن بنسبت علیه تمیر نموده اند. شرح مقللسة قيصرى

مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّه وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيَّةٍ فَمِنْ نَفْيِك ». و چون جميع حدود و مراتب، ناشى از اصل تجلى حق است و باعتبارى منطوى در وجود الهى است، صحيح است كه گفته شود: «قل كل من عندالله» و چون برگشت جميع افعال بفعل اطلاقى حق است و حق تمالى بنفس ذات، قيوم اشياء است و جهت ر بوبى بالذات غلبه بر جهت خلقى دارد و جهات خلقى از اطوار و ظهور فعل اطلاقى حقست، وارد شده است: «مارميّت اِذْرِيَت وَلَكن اللَه رَمَى» و چون با رفع نظر از جهات حقى، تحقق جهات خلقى امكان ندارد، و جهات خلقى ظل جهات ر بوبيست، اين كلمة قدسى از مصدر عصمت و طهارت صادر شده است: «لاجبر ولا تغويض بل امربين الامرين».

تنبيه للمستبصرين بلسان اهل النظر

الوجود واجب لذاته، اذلوكان ممكناً لكان له علة موجودة، فيلزم تقدّم الشيء على نفسه! لايقال الممكن في وجوده لايحتاج الى علة وهو غير موجود عندنا، لكونه اعتبارياً. لانا لانسلم: ان الاعتبارى لايحتاج الى علة، فانه لايتحقق في المقل الآ باعتبارالمعتبر، فهو علته. و إيضاً المعتبر لايتحقق في الخارج الابالوجود، اذعند زوال الوجود عنه مطلقاً لايكون الاعدماً محضاً، فلوكان اعتبارياً لكان جميع ما في الوجود ايضاً اعتباردا، اذالمهيات منفكة عن الوجود، امور اعتبارية أكان جميع ما في الوجود محقق الشىء نفسه لا يخرجه عن كونه امراً حقيقياً؛ و لان طبيعة الوجود من حبث هى هى، حاصلة للوجود الخاص الواجبى وهو في الخارج، فيلزم ان تكون تلك الطبيعة موجودة فيه لكن لابوجود زابد عليها وحيناًذٍ لوكانت ممكنة، لكانت محتاجة الى علة ضرورة.

- ۱ . استدلالات مصنف علامه بلسان اهل نظر در این قبیل از مباحث خالی از مناقشات نیست، ولی ما این مبانی را طوری تحقیق می کنیم که مناقشات وارد نیاید.
- ۲ . ایـنـکه عرفا از وجـرد امکانی بامر اعتباری، و یا از تعینات اسماء و صفات و تجلی آنها بنــب تعبیر محودهاند، مرادشـان از اعـتـباری، اعتباری مصطلح فلسفی نیست، بلکه اعتباری عرفانی است. هر موجود غیـر مـــــقل را امر اعتباری اصطلاح کردهاند، و مرادشان از نسب و اضافه هم اضافه و نسب اشراقی است، نه نسب و اضافه مقولي عرضي اعتباری.

حاصل این تنبیه، آنستکه اصل وجود بدون لحاظ قید و جهتی «لذاته»، بدون واسطهٔ علت، واجب است. و در وجود خارجی احتیاج بعلت ندارد.

واجب بـالـذات موجودی را گویند که بی نیاز از علتِ مفیدِ وجود باشد. اگر اصل وجـود احـتیاج بعلت داشته باشد، چون هیچ موجودی از طبیعتِ وجود کنار و خارج نیست، تقدم شیئی بر نفس لازم آید، چون فرض ما این بود که طبیعت وجود «بماهی هی»، واجب الوجود است.

گفته نـشـود، کـه ممکن در وجود احتیاج بعلت ندارد، برای آنکه ممکن امر اعتباری است و تحقق سزِاوار اصل وجود است.

برای آنکه ما می گوئیم: این مسلم نیست که امر اعتباری احتیاج به علت ندارد، چون اعتباریات بدون اعتبار معتبر در عالم ذهن و عقل وجود ندارد، و اعتبار کننده قهراً علت امر اعتباری است، چون قیام بمعتبر دارد. علاوه بر این، اعتبار کننده در وجود خارجی احتیاج بوجود دارد و بدون وجود تحققی ندارد، چون اگر ممکن امر اعتباری باشد، باید جمیع موجودات و کائناتی که در خارج منشأ آثارند، امور اعتباری باشد؛ برای اینکه ماهیات امکانیه با قطع نظر از تجلی وجود و بدون ملاحظه هستی، امور اعتباری است. چون ماهیت در مقام ذات فاقد وجود است، بلکه با ملاحظه وجود هم رائحة وجود را استشمام ننموده، و تحقق، خاص وجودات خاصه است و ماهیات بالعرض موجودند، اگر شی مثل وجود بنفس ذات بدون حیثیت تعلیلیه «مثل وجود واجبی» و یا بدون حیثیت تقییدیه نظیر نفس «وجودات امکانیه» تحقق داشته باشد، مستلزم آنکه امر اعتباری باشد نیست.

۱ . این دلیل، رد بر استدلال شیخ الاشراق است. و اغلب معشین این مقدمه، در بیان این عبارت «تحقق الشیء نفسه، یا، تحقق الشیء بنفسه لایخرجه عن گونه اعتباریاً»، بمخمصه افتاده اند. در نسخ چاپی بجای تحقق الشیشی نفسه؛ تعقل الشیئی نفسه، ضبط شده است. شیخ الاشراق از برای اثبات اعتباریت وجود و وحدت و غیر این دو، گفته است: هر طبیعتی که از تحقق خارجی آن تکرر نوع و تعدد آن طبیعت لازم آید، آن طبیعت امر اعتباری است و خارجیت ندارد. در مقام رد دلیل شیخ مقتول، گفته شده است: چون وجود بنفس ذات تحقق دارد، و ماهیت بوجود موجود است، تکرر وجود لازم نمی آید.

علاوه بر آنچه که ذکر شد، اصل طبیعتِ وجود، مشترک بین طبایع امکانیه و حقیقت واجبی است. و اگر هم بفرض محال، ممکنات امور اعتباری باشند، طبیعت خاص وجود که بوجود واجبی موجود است، امر اعتباری نمی باشد، و منشاء انتزاع وجوب است بنحو ضرورت ازلیه. و وجود واجبی بوجود زاید بر ذات تحقق ندارد، تا آنکه دوریا تسلسل لازم آید. چون وجود در ممکنات، زائد بر ذات و در واجب الوجود عین ذاتست. چون اگر زائد و ممکن باشد، احتیاج بعلت دارد.

#### تحقيق عرفاني

بيين كممّل از عوفاء: اختلاف است كه آيا وجود حق تعالى و هويت واجب، وجود لابشرطست، كه عبارت از وجود مطلق عارى از قيد اطلاق باشد. (مراد از لابشرط، نفس طبيعت وجود بما هى هى است) يعنى حقيقت صرفة وجود، من دون اعتبار تجريد و تخليط. و اين حقيقت نه كثرت دارد و نه تركيب و نه صفت و نه نعت، از آن حقيقت بمقام لااسم له ولارسم له ولانسبة ولا حكم، بل وجود بحت و غيب مجهول و كنز مخفى و عنقاء مغرب، تعبير نموده اند: و قولنا: «انه موجود، هو للتفهيم، لاان ذلك اسم حقيقى له». بلكه اسم او عين صفت او و صفتش عين ذات است، منشأ كمال او نفس حقيقت وجود مى باشد كه قائم بذات، متشخص بنفس است، ويا آنكه حقيقت حق، وجود مأخوذ بشرط لا بقات، متشخص بنفس است، ويا آنكه حقيقت حق، وجود مأخوذ بشرط لا

فائلان بقول اول، حقیقت وجود را اوسع از این مرتبه دانسته اند، و این مرتبه را اوّل تـجـلمی حق دانسته، و گفته اند: اول تعینی که حقیقت وجود بخود می گیرد،

در وجود می شود. بنابراین، دوریا تسلسل لازم می آید. محققان جواب دادهاند، که ما هیت بوجود موجود است، ولی موجودیت وصف ذاتی وجود است و نفس وجود در موجودیت، احتیاج بحیثیت تقییدیه ندارد. اگرچه احیاناً در مقام ظهور خارجی و تجلی ضلی، احتیاج بحیثیت تعلیلیه دارد، ولی بنظر اهل تحقیق، همین جهت هم خارج از حیطه وجود نمی باشد. هکذاافادشیخنا الاستادالمارف الربانی، «آفامیرزا احمدآشتیانی روحی فداه»، علی مافی نظری القاصر.

همين تعين است.

محققان از عرفاء و اولياء، قول اول را اختيار كردهاند، و بعضى ديگر از مشايخ، بر قول ثانى هستند. ولى همانطوريكه قائلان بقول اول، حقيقت واجب را منزه از حدوث و جهات تركيب و تعينات امكانيه دانسته اند، فريق ثانى هم همين جهت را مراعات فرموده اند، و حق را در مقام ذات، منزه از اتحاد با اشياء و ماهيات مى دانند، و تجلى حق را در اشياء مثل فرقه اول، همان ظهور فعلى و تجلى فعلى، و سريان حق را در اشياء مثل فرقه اول، همان ظهور فعلى و مقع الحق را وجود منبسط و وجود عام و نفس رحمانى و حق مخلوق به وهو يت ساريه و فيض اطلاقى والمشية والارادة العنائيه و غير اينها از القاب شامخه دانسته اند.

ما برای اثبات قول مصنف که گفته است: «الوجود واجب لذاته»، باین طریق استدلال می کنیم: حیثیت در اصطلاح حکمای متألهین، خصوصاً اتباع صدرالحکما «قدس سره»، بر دو قسم است: تقییدیه و تعلیلیه. تقییدیه، عبارت از حیثیتی است که مکفر ذات موضوع باشد. و حیثیت تعلیلیه، عبارت از امری خارج از ذات موضوع است؛ مثل اینکه بنا بر اصالت وجود،ماهیت که امراعتباری و بتبع وجود موجود است، وجود حیثیت تقییدیه از برای انتزاع موجودیت از ماهیت است؛ یعنی ماهیت بالذات موجود نیست، و بتبع وجود موجود است. در این مقام، وصف موجود است از برای ماهیت، وصف بحال متعلق ماهیت است که وجود باشد. حیثیت تقییدیه مکثر ذات موضوع و امری داخل در ذات موضوعست و موضوع که عبارت از ماهیت است، فردی بالذات غیر از وجود ندارد.<sup>۱</sup>

پس انتزاع موجودیت از ماهیت، احتیاج بضم ضمیمه و تقیید ماهیت بامری غیرذات خودش دارد،(ولوبحسب اعتبار عقلی). و اگرآن غیر درمقابل ماهیت خارجیت داشته بیاشد، که بدو وجود موجود باشند، حیثیت تقییدیه وواسطه،در

۱. این استدلال را آما محمدرضا و تلمیذ او آمامیرزا هاشم در حواشی فصوص و تمهیدالقواعد جهت اثبات وحدت وجود نمودهاند.

عروض نمی باشد یا واسطه نیست یا آنکه واسطه در ثبوتست. حیشیت تعلیلیه، امری خارج از ذات موضوع است، مثل وجود واجبی نسبت بیاشیاء. بیاین معنی که ما در انتزاع وجود و موجود از وجود امکانی باید اول علت آن را که مقوم و حقیقت وجود امکانی باشد، ملاحظه نمائیم.

قسم دیگرازحیثیت،حیثیت اطلاقیه است که وصف ماهیت است، (الماهیة من حیث هی هی لیست الاهی». این حیثیت نه حیثیت تقییدیه ونه تعلیلیه است. <sup>۱</sup>

بعد از وضوح اين مطلب مى گوئيم: مصداق با لذّات و حقيقى هر مفهومى از مفاهيم، آنستكه منشاء انتزاع و محكى عنه آن مفهوم بدون ملاحظه حيثيتى از حيثيات و جهتى از جهات باشد. اگر غير از اين باشد، مصداق، مصداق با لذات از براى مفهوم نخواهد شد. انتزاع مفهوم وجود از طبيعتِ وجود بماهى هى، و حقيقت وجود صرف، بهمين نحو است كه ما در انتزاع وجود از حقيقت و حاق وجود احتياج بملاحظه جهتى از جهات و حيثيتى از حيثيات نداريم، و چون اصل الحقيقه واحد است و تكثر ندارد و محدود بحدى نيست و صرف الوجود است، «صرف الشي ۽ لايتثنى ولايتكرر»، حمل مفهوم وجود بر آن بنحو ضرورت ازليه مى باشد.

روى اين ميزان، فرض اصل الحقيقة فرض وجوب وجود است، (بدون ملاحظه جهتى از جهات)، و اتصاف اصل الحقيقة بوجوب و امكان تعين اين اصل الحقيقه است. و اصل الحقيقة تمام حقيقت حق است. بايد تمام هو يت حق، حقيقتى باشد كه در انتزاع وجود احتياج باعتبار هيچ چيز وراء ذات او نداشته باشيم، ولوباين نحو كه بگوئيم وجود باعتبار عدم تعينى از تعينات امكانيه، حق تعالى و تمام هو يت واجب الوجود است.

پس از این بیانات، ظاهر می شود که طبیعت صرفه وجود در انتزاع موجودیت از آن احتیاج بیضم ضمیمه و اعتبار حیثیتی از حیثیات ندارد، بخلاف ماهیت

۱ . رجوع شود برساله آقای محمدرضا قمشه ای در اثبات وحدت وجود؛ چاپ طهران، ۱۳۱۵ه. ق. مطبوع در آخر تمهیدالقواعد این ترکه، ص۲۱۸، ۲۰۱۲، ۲۰۷۰.

امکانیه و وجود امکانی. وجود عام منبسط، که ظهور این طبیعت می باشد، بوجهی عین حق و بوجهی غیر حق است, بوجه غیریت، مصحح احکام کثرت و بعث رسل و ارسال و انزال کتب، و یاعتبار وحدت، مصحح وحدت فعل و توحید افعالی می باشد. از این بیانیات ظاهر شد، که قول حق همان قول کمیلاز عرفاست که فرمودهاند: حقیقت وجود، واحد بوحدت شخصیه است، وجود حقیقی باین معنی که ذکر شد، حق تعالی می باشد و بس، بقیه موجودات نسب و ظهور و شون و

تجلی آن یک اصلند.

عـالـم بـخـروش لاالـه الا هـوست فافل بگمان که دشمن است او یا دوست در یا بخیـال خـو یش مـوجـی دارد خس پنـدارد که این کشاکش از اوست

این است طرز استدلال بر وحدت وجود و اثبات وجود واجبی، بطریق محققان از عرفا و متألهان از حکما «قدس الله اسرارهم». بمایید توجّه داشت که وجود امکانی اگرچه مصداق وجود است ولی از آنجا که عین ر بط بعلت است و اضافهٔ وجود مطلق است، ذاتش متقوم بعلت است و صدق موجود بر آن بنحوی از تبعیت است.

رواية وجسارة

بعضی از متأخران<sup>۱</sup> باین برهان اشکال کرده اند، حاصل اشکال این است: «مراد از طبیعت وجود که موجود بنحو ضرورت ازلیه از آن انتزاع می شود، طبیعت صرفه یا طبیعت غیر صرفه پا طبیعت مطلقه بنحوالاطلاق است؛ اگر مراد از طبیعت، طبیعت صرفه باشد، صحیح است، و آن طبیعت واجب و ازلی است. ولیکن مرتبۀ طبیعت وجود، منحصر در صرف نمی باشد؛ بلکه مرتبۀ صرفه، یکی از مراتب طبیعت است.

. . مشل سید الحکما آقامیرزا ابوالحسن جلوه و برخی دیگر از معاصران او. رجوع شود به حاشیه جلوه بر رساله عارف محقق آقا محمدرضا، مطبوع در آخر کتاب تمهیدالقواعد، چاپ ۱۳۱۵هـ ق. ص۲۱۷.

اگر مراد از طبیعت، طبیعت غیر صرفه باشد، واجب الوجود نیست؛ و اگر مراد از طبیعت طبیعت مطلقه باشد، که نه لحاظ صرافت در آن شده باشد، و نه عدم صرافت، چنین طبیعتی در خارج موجود نمی باشد. باین معنی که تارة صرف باشد و تارة مشوب، بلکه چنین طبیعتی باین اعتبار موجود نمی باشد، ناچار موجود در ضمن مراتب است».

بـعـد از بـيـان ايـن كـلام، استشهاد بكلام صدرالمتألهين نموده است، خلاصه استشهادش بحرف آخوند ملاصدرا در اوائل اسفار اين است كه فرموده:

«اگر احدی بگوید: بنا براینکه وجود حقیقت واحده ذومراتب باشد؛ اگر این حقیقت و ذات، اقتضای وجوب را دارد، باید کلیهٔ وجودات واجب الوجود باشند؛ و اگر نفس حقیقت اقتضای امکان و فقر را دارد؛ باید تمامی موجودات ممکن باشند؛ و اگر اقتضاء ننماید وجوب و امکان را بلکه لااقتضاء باشد؛ واجب و ممکن در تحقق خارجی احتیاج بعلت دارند. پس نمی شود وجود، حقیقت واحده مقول بتشکیک باشد.

صدرالمتألهین بعد از نقل این کلام و اشکال گفته است: «اصل این اشکال مبنی بر آن است که قائل خیال کرده است; وحدت حقیقت وجود، وحدت عددیه است. حقیقت وجود را بماهیات امکانیه و اعیان ثابته قیاس نموده است. این فرض و تقسیمی که قائل کرده است، بنا بر وحدت عددیه که از شئون ماهیاتست، جاری و تمام است. ماهیت نسبت بافراد خارجیه خود این حال را دارد؛ ولیکن در وحدت اطلاقیه که اصل الحقیقه رفیم الدرجات و صاحب مراتب است و یکمرتبه غنی با لذّات و یکمرتبه فقیر با لذات و عین الر بط است، جاری نیست. بعلت آنکه بودنِ قوی در اعلی مراتب وجود، مقوم آن است، و بودن ضعیف هم در صف نعال موجودات مقوّم حقیقت اوست، اگرچه مقوم اصل وجود نیست. و اگر این تقسیم را در مفهوم مشترک وجود بیاورد، گفته می شود: مفهوم وجود، امر اعتباری انتزاعیست، و نسبت بافراد خود، نسبت نوع یا جنس بافراد و انواع خود نمی باشد، بلکه فی نفسه حکمی ندارد و اگر مفهوم را عبره از برای خارج قرار دهیم، همانست که گفتیم.

خلاصه کلام، فرق است بین حقیقت وجود و ماهیات کلیه. وجود نه جنس است، نـه فـصـل نـه عـرض عـام و نـه خـاص، بلکه تمام خواص ماهیات از وجود مسلوب است. وجود حقیقتی واحده و دارای مراتب مقولهٔ بتشکیک است».

ايراد كننده باين كلام نمى تواند استشهاد كند، براى آنكه مراد محققان از حقيقت وجود، و اينكه گفته اند: وجود حقيقت واحده و صاحب درجات و مراتب است؛ وحدت اصل حقيقت را وحدت اطلاقيه مى دانند؛ وحدت اطلاقيه، همان وحدت شخصيه است، چون مراد از اطلاق، همان اطلاق خارجيست كه بتفصيل ذكر كرديم و چون اصل حقيقت، وحدتش شخصى مى باشد، منشأ انتزاع موجوديت بنحو ضرورت ازليه است. و اينكه فهلو يون و تبعه آنها فرموده اند: اين حقيقت داراى مراتبى مى باشد، كه مرتبهٔ صرفه واجب الوجود است و مرتبهٔ غير صرفه ممكن؛ نظر بآنكه وحدت شخصى است. ومرتبه غير و تبعه آنها فرموده اند: اين وحدت اطلاقى مساوق با وحدت شخصى است. حتماً بايد اصل حقيقت، رفيع وحدت اطلاقى مساوق با وحدت شخصى است. حتماً بايد اصل حقيقت، رفيع وحدت اطلاقى مساوق با وحدت شخصى است. حتماً بايد اصل حقيقت، رفيع وممكنى باشد، نه آنكه اصل الحقيقه موجود در ضمن واجب و ممكن باشد. خلط شده است بين وحدت حقيقيه و وحدت عدديه، و اصل حقيقت وجود، بامطلق شده است بين وحدت حقيقيه و وحدت عدديه، و اصل حقيقت وجود، بامطلق مطلق و بامقيد، مقيد است و در مرتبه ذات نه مطلق و نه مقيد است. و اگر وجرد

وجود در مرتبه ذات و اصل حقیقت، تعین ندارد؛ نه از فرط ابهام که در ماهیاتست، بلکه از فرط تمامیت و صرافت و محوضت. چنین حقیقتی نمی شود بشرط لا از تعینات امکانیه باشد، بلکه لابشرط است. بشرط لاثیت که عبارت از تنزهذات وتقدس حقیقت است،لازمه چنین حقیقتی می باشد. «و بینهمافرقان عظیم».

چون اصل حقیقت، وحدتش وحدت شخصی است، وجوب و امکان از تعینات اصل این حقیقتند.

بنابر این نکته که ذکر شد، سئوال ایراد کننده از اصل وارد نیست . و استشهاد بکلام صدرالمتألهین بضرر وی تمام شد. علاوه بر اینکه ملاصدرا در تفسیر قرآن و فصول عرفانیهٔ اسفار و مشاعر و بعضی دیگر از کتب خود تصریح کرده است بآنچه ۱٦٩ شرح مقلامة فيصرى

كه ما ذكر كرديم. ايرادكننده قياس كرده است، اطلاق اصل حقيقت وجود را باطلاق ماهيات، و خيال كرده است كه جامع بين حقيقت واجب و ممكنات، جامع ماهوى و مفهومى مى باشد، نه جامع وجودى خارجى. و گمان كرده است، اصل حقيقت، غير از فرد واجب و ممكن، مصداق و مرتبه اى ندارد. در حالتيكه قائلان باين قول تصريح كردهاند، كه وحدت اصل حقيقت وجود، وحدت اطلاقية شخصيه است. وجوب و امكان از تعينات اصل حقيقت اند، و چون اصل حقيقت بنحو صرافت و محوضت موجود است، ثانى از سنخ خود ندارد، بلكه موجودات اطوار و ظهورات و تعينات و نسب او هستند، نه اصل حقيقت وجود. «و ليس كمثله شيء». غيرتش غير در ميان نگذاشت زين سبب اصل جمله اشبا شد

تنبية آخر

الوجود ليس بجوهر ولا عرض لمامر، و كل ماهو ممكن فهو اما جوهراو عرض ينتج ان الوجود ليس بممكن، فتعيّن أن يكون واجباً «الوجود ليس بجوهر ولا عرض و كل ما ليس بجوهر ولا عرض، فليس بممكن والوجود ليس بممكن ـخ ل».

وجود يعنى اصل وجود «بسا هوهو»، نه جوهر است و نه عرض، جميع ممكنات يا جوهرند و يا عرض، چون ماهيات «يعنى حقيقت غير از وجود» يا نعت و وصف از براى غيرند، هر ماهيتى كه وصف از براى غير باشد، بحسب وجود متعلق بغير خواهد بود. و وجود في نقسه آن شيى -، عين وجود وصف از براى موصوف و معروض و محل خود خواهد بود. حالتى در غير خارج ندارد كه تعت غير نباشد. يا ماهيت مستقل است و وصف و تابع از براى غير نيست. چنين حقيقتى را جوهر گو يند، اصل حقيقت وجود بدون تلطخ با ماهيات و اعيان ثابته، متصف بيجوهريت و عرضيت نيست. چنين حقيقتى بايد ممكن الوجود نباشد، چون ممكن منحص بجوهر و عرض است.

این برهان بحسب ظاهر روی اسلوب فن فلسفه نظری، تمام نیست، چون وجود خـارج از مـقـولات جوهری و عرضی است، و لازم نیست هرچه که جوهر و عرض ۱۷۰

نباشد، واجب الوجود ياشد.

این اشتباه را بعضی از قائلان باصالت ماهیت نیز کرده اند، و در مقام رد استدلال قائلان باصالت وجود، گفته اند: اگر وجود اصل باشد، چون وجوب اقتضای وجوب دارد، و هرچه که وجوب از آن انتزاع شود واجبست. این استدلال خالی از مغالطه نیست، چون وجودات امکانیه نیز نه جوهرند و نه عرض، ولی از آنبجائیکه استقلال ندارند و مفاض از غیرند، منشاء انتزاع وجوب هستند، ولی دارای حیثیت تعلیله اند، و واجب، موجودی است که وجوب از آن بنحو ضرورت ازلیه انتزاع شود، مگر آنکه بگوئیم وجود بما «هوهو» یعنی مقام صرافت وجود، مقدم بر مرتبهٔ ظهور در اعیان ثابته است. قهراً چنین حقیقتی واجب با لذات است، نه بالغیر؛ بهمان نحوی که ما در مقام بیان استدلال اوّل مصنف علامه، شرح دادیم و تحقیق نمودیم.

روی این میزان، ملاک معلولیت، تقوم و تعلق بغیر است باعتبار وجودخارجی، وجود معالیل امکانیه چون از رشحات وجود حق است، عین تعلق بحق است. و حقیقتی وراء تعلق بحق ندارد.وملاک امکان در وجود، عین تعلق بغیر و عین ربط پودن وجود بعلت است، نه تساوی نسبت بمقایسه با وجود و عدم، مثل امکان در باب ماهیات امکانیه. لذا بوجود امکانی چون نفس ربط و اضافه است به «هو» نشوان اشارت نمود چون صریح ذات ندارد و نفس ربط است «یا هویا من لاهو الاهو» پس وجود امکانی بضرب من التبعیة موجود است.

بـنـابـرايـن، استدلال دوّم مصنف علامه، نيزخالى ازمناقشه نمى باشد؛ چون وجود مـسـاوق بـا وجـوب اسـت، ولـى وجـوب اعم ازضر ورت ازليه ويا ضرورت ذاتيه «مادام ذات الموضوع موجودة» است.

وايضاً الوجود لاحقيقة له زائدة على نفسه، والآيكون كباقى الموجودات في تحققه بالوجود، وينسلسل،وكل ماهوكذلك، فهوواجب بذاته، لإستحالة انفكاك ذات الشيء عن نفسه. دليل ديگر بر اينكه وجود مطلق، حق تعالى و واجب با لذات است؛ اين است كه حق تعالى «وجود محض»، حقيقتى زائد بر ذات ندارد، نظير ماهيات موجوده

که وجود و تعین زائد بر ذات آنها می باشد، ولی وجود،حقیقت و امری وراء ذات خود ندارد. اگر تحقق و خارجیت، امری زائد بر ذات وجود باشد، نظیر ماهیات امکانیه؛ باید متحقق بوجود باشد، چون عدم ،منشاءتحقق نیست وماهیت، عدم تحقق و تعین و ابهام، ذاتی آن می باشد. در صورتی که وجودحقیقتی زائد بر ذات داشته باشد، باید نظیر ماهیات بوجود موجود باشد. ملاک تحقق اگر همین وجود زائد باشد، لازم آید تقدم شیی ء برنفس واگر وجوددیگر باشد، مستازم تسلسل است.

بنا براین، هر حقیقتی که تحقق و وجود، زائد بر ذات آن نباشد، از سنخ ماهیت نیست و واجب با لذاتست. این استدلال همانطوریکه ذکر شد، ضعیف است، چون وجود خاص امکانی هم تحققی زائد بر ذات خود ندارد، چون بنابر اصالت وجود، تحقق و اصالت، اختصاص بوجود دارد، و اگر کسی ملاک معلونیّت چنین وجودی را جستجو کند، بعد از تأمل تام خواهد فهمید که ملاک معلولیت وجود امکانی، محض ربط و صرف تعلق بودن وجود است بحق اول که مستقل بالذات است.

از محض ربط و صرف تعلق بودن ذوات وجودات امکانیه صدرالحکما در اسفار گوید: وجود در نفس حقایق امکانیه هم زائد برذات آنها می باشد باین معنی که بدون لحاظ علت مصداق موجود نمی باشد عرفاچنین وجودی را اضافه و ربط و اعتباری می دانند این همان وحدت شخصیه است که عرفا از اقامه برهان بر آن عاجزند و ملاصدرا آن را برهانی کرده است و آخوند ملاعلی نوری از همین راه استدلال بر وحدت شخصی وجود نموده است. رجوع شود به جلد ۶ منتخبات قلسفی، قسمت مربوط بآخوند نوری قده، که بعد از ملاصدرا شخص اول در حکمت الهیه است.

۱. مگر آنکه بگوئیم مقام صرافت وجود بر مقام تعلق بماهیت تقدم دارد، چون بعد از اثبات اصالت وجود، این معنی مطم است که حقیقت وجود هم نظیر همه حقایق بحسب صرافت و عدم خلط با ماهیت، تقدم بر مقام تعلق وجود بماهیت دارد. این نکته هم مسلم است. همه تعینات حتی تعینات اسماء و صفات متأخر از اصلِ صرافت وجود است.

فان قلت: الوجوب نسبة تعرض للشىء نظرا الى الوجود الخارجى، فما لاوجود له في الخارج زائداً على نفسه لايكون متصفاً بالوجوب ' قلت: الوجوب عارض للشىء الذى هوغير الوجود باعتبار وجوده، اما اذا كان ذلك عين الوجود، فوجوبه بالنظر الى ذاته لاغير؛ لان الوجوب يستدعى التفاير مطلقا لابا لحقيقة، كما ان العلم يقتضى التغاير بين العالم والمعلوم تارة بالإعتبار وهو عند تصور الشىء نفسه، وتارة بالحقيقة، وهو عند تصوره غيره.

و أيضاً: كل ماهو غيرالوجود يحتاج اليه من حيث وجوده و تحققه، والوجود من حيث هو وجود لايحتاج الى شىء،فهوغنى في وجوده عن غيره، و كل ماهوغنى في وجوده عن غيره فهو واجب، فالوجود واجب بذاته.

اگر قائلی بگوید: وجوب بملاحظه آنکه از جهات قضایا و بمعنی نسبت یا کیفیت تسبت است، بملاحظه وجود خارجی، عارض شیء «ماهیت»می شود. هر موجودی که وجود زائد بر ذات ندارد، متصف بوجوب نمی شود.

جواب داده می شود: وجوب نسبت بامری که غیر سنخ وجود است، بملاحظه عروض وجود بآن شیبیء، عارض می شود. یعنی ماهیات باعتبار آنکه معروض وجود واقع می شوند، و بسملاحظهٔ اتصاف بوجود عارض و زائد بر ذات، متصف بوجوب می شوند، ولیکن حقیقت وجود، وجوبی عارض بر ذات ندارد، بلکه وجوب در حقایق وجودیه عین ذات است.

علاوه بر این، تغایر اعتباری کافی از برای تحقق وجوبست. چون اصل وجود باعتبار حصول و تحقق و مبدئیت آن از برای جمیع تحصلات، موجود است، و باعتبار آنکه وجوب مساوق با وجود است، واجب است و تغایر اعتباری از برای اتصاف وجود بوجوب کافیست، کما اینکه می شود شیئی واحد هم عالم باشد و

۲. مناسب آن بود که در جواب قائل فرق بگذارد، بین وجوبی که از عوارض نسب و کیفیت وجود ربطی قضایا است، و بین وجوب و ضرورتی که از خواص واجب است. چون قضایائی که حق تعالی مصداق آن می باشد، مثل اتصاف حق بطم و قدرت و وجود و وجوب و سایر محمولاتی که از خواص واجب بالذاتست، بحسب واقع موضوع و محمول و نسبت در بین نیست، بلکه مفاد این قبیل از قضایا، مفاد هلیت بسیط است، نه هلیت مرکبه، چون مدلول «کان» تامه، ثبوت الشیء است، نه ثبوت امری از برای امری دیگر.

هم معلوم و هم علم؛ در علم نفس بذات خود یکشیء واحد عاقل و معقول و عقل است، باعتباریکه نفس خود را تعقل می کند عاقل است، بملاحظه آنکه مورد تعقل و طرف ادراک ذات شییء است، معقول است. و باعتبار آنکه صورت مجردهٔ تمامیه است و از ماده انسلاخ دارد، عقل و علم است، چون علم و معلوم بالذات نیز متغایر بالاعتبار ومتحد بالذاتند.

هر مفهوم و معنائی که از سنخ حقایق وجودی نیست، در تحصل و تعین خارجی، بلکه ذهنی و عقلی احتیاج بوجود دارد، ولی سنخ وجود بما هوهو، بدون اتحاد آن حقیقت با امری غیر سنخ وجود، و قطع نظر از تخلط با ماهیات، در محصل و تعین، احتیاج بامری غیر سنخ خود ندارد، چون تشخص و تعین و تمیز در ماهیات و اعیان ثابته، امری عرضی و در حقایق وجودی بالذات است، بلکه تشخص عین حقیقت وجود است، پس وجود احتیاج بامری غیر سنخ ذات خود ندارد، و غنی با لذات است و هر موجودی که تشخص، زائد بر ذاتش نباشد، و در تحقق، احتیاج بغیر نداشته باشد، واجب الوجود بالذات ست، چون واجب الوجود موجودی را گویند که احتیاج بغیر نداشته باشد و غنی بالذات باشد.

فان قلت: الوجود من حيث «هوهو» كلى طبيعي، و كل كلى طبيعى لايوجد الآ في ضمن فرد من افراده، فلا يكون الوجود من حيث هو،واجباً لاحتياجه في تحققه الى فردمنه.

قلت: إن اردتم بالكبرى، الطبايع الممكنة الوجود فمسلم، ولكن لايننج المقصود، لان الممكنات من شانها ان توجد وتعدم، وطبيعةالوجود لا تقبل ذلك لما مرّ، وان اردتم ماهر اعم منها، فالكبرى ممنوعة. وليتاقل في قوئه تعالى: ليس كمثله شيىء، بل لانسلم ان الكلى الطبيعى في تحققه متوقف على وجودما يعرض عليه، ممكناً كان او واجباً '، اذ لوكان كذلك، لزم الدون.

۱. اینکه مصنف علامه فرموده است: وجود کلي طبیعی متوقف بر وجود عارض نیست، عارض ممکن است، در مقام تنوع، مثل عروض فصل بجنس عارض واجب باشد. در مقام تشخص و وجود خارجی، چون سنخ وجود بنظر محققان واجب است، خالی از مناقشه و مسامحه نیست. ممکن است مراد مصنف این باشد که هر کلی طبیعی اعم از طبیعت وجود که واجب است، و طبایع ماهوی که ممکن الوجودند، محتاج الیه افرادند. خلاصه در هر دو صورت تعییر بشاعت دارد و خارج از اسلوب سه

والحق ان كل كلى طبيعى في ظهرره مشخصاً في عالم الطبيعة «الشهادة خ له»، يحتاج الى تعينات مشخصة له فائضة عليه من موجده، وفي ظهرره في عالم المعانى منوعاً يحتاج الى تعينات كلية منوعة له، لا في تحققه في نفسه. و ايضاً كل ما تنوع او تشخص فهومتأخر عن الطبيعة الجنسية والنوعية بالذات، والمتأخر لا يكون علة لتحقق المتقدم، بل الامر بالعكس اولى، والجاعل للطبيعة طبيعة اولى منها ان تجمل تلك الطبيعة نوعاً او شخصاً بضمً ما يعرض عليها من المنوع والمشخص، و جميع التعينات الوجودية راجعة الى عين الوجود، فلا يلزم احتياج حقيقة الوجود في كوتها في الخارج الى غيرها وفي الحقيقة ليس في الوجود غيره.

اگر کسی بگوید: وجود «بما هوهو»، کلی طبیعی است و هر کلی طبیعی در نحوهٔ وجود خارجی احتیاج بافراد دارد؛ چون تحقق طبیعی در ضمن فرد است. بـنـابـرایـن، طـبـیعت وجود هم در تحقق خارجی احتیاج به فرد دارد، و هر طبیعت محتاجی ممکن الوجود است.

جواب آنكه اینكه گفته شده است كلی طبیعی در تشخص و تحقق خارجی محتاج بافرادست، و در ضمن افراد موجود می شود؛ اگر مراد طبایع و ماهیات امكانیست، این امر مسلم است ولیكن حقیقت وجود، از افراد و مصادیق این كبراي كلی نممی باشد. برای آنكه طبایع كلیه وجود پیدا می نمایند و معدوم می شوند، ولی طبیعت وجود قبول عدم نمی نماید. اگر مراد امری اعم از طبیعت وجود و كلیات طبیعي امكانیست، كبرای كلی كه هر طبیعتی در خارج احتیاج بفرد دارد، مورد قبول نیست؛ چون هیچ امری نباید قیاس بحقیقت وجود شود. «این نه روئیست كه من وصف و نشانش دانم»

بلکه این امر که کلی طبیعی اعم از واجب و ممکنات در تحقق، محتاج و متوقف بر عارض خود می باشد، مورد قبول ما نیست؛ یعنی طبیعت واجب و ممکن، هیچکدام در تحقق خارجی محتاج افراد و مشخصات نیستند، بلکه افراد و مشخصات، ظهورات و تجلیّات کلی می باشند؛ چون اگر اینطور باشد که کلی طبیعی در تحقق احتیاج بوجود عارض داشته باشد دور لازم می آید. عارض منوع یا

ماحققناه».

مشخص یاشد. یعنی عارض، فصل عارض بر جنس باشد، نظیر حیوان جنسی که بواسطهٔ عروض فصل، تحصل پیدا نموده و یکی از انواع متحصلهٔ می شود، در حالتی که قبل از عروض فصل، جنس امری لامتحصل و مبهم و مردد بین امور متکثره و طبایع مختلفه می باشد و از آنجائیکه تحصلِ عارض بمعروض است، اگر کلی طبیعی مثل حیوان، در تحقق احتیاج بعارض منوع داشته باشد، این احتیاج مستلزم دور باطل است.

و اگر چنانچه عارض مشخص باشد، مثل اینکه افراد نوع واحد مثل انسان منشأ تحصل وجودی انسانند، در این تصورت هم دورلازم می آید، چون فرد باعتبار آنکه عارض بر طبیعت است، احتیاج بطبیعت دارد، و از آنجائیکه کلی طبیعی «انسان» احتیاج بفرد دارد، چون احتیاج از دو طرفست، توقف از دو طرف مستلزم دور باطل است.

البته این استدلال در نهایت ضعف و سقوط است، چون «طبایع ممکنه»، وجود و تشخص، زائد بر ذات آنها است، در تحصل خارجی و ذهنی بدون وجود تحقق ندارند و وجود و تشخص در خارج زائد بر ذات کلی طبیعی نیست و کلی طبیعی در خارج معروض وجود نمی باشد، چون اگر عروض وجود بماهیت در خارج باشد، باین معنی که وجود از عوارض خارجی ماهیت بوده باشد در عوارض خارجی باید معروض وجوداً مقدم بر عارض باشد، و اگر در طبیعت قبل از عروض وجود، وجود لحاظ است، یعنی طبیعت قبل از لحوق وجود موجود باشد، ملاک موجود ییگری باشد، تسلسل لازم آید. بهمین جهت، محققانی از اهل نظر گفته اند: وجود و تقدم معروض مقبلی و تحلیلی ماهیات است و عروض عقلی مستلزم لحاظ وجود و تقدم معروض بحسب وجود بر عارض نمی باشد، بلکه نفس شیئت ماهوی، کافی از برای عروض مفهومی و ذهنی است.

بشابر این، در عوارض مشخصه نظیر وجود و وحدت، چون کلی طبیعی یعنی ماهیت بما هی هی مبهم ولامتحصل است، بدون وجود تحصل پیدا نمی نماید و در تحصل احتیاج بوجود دارد،یعنی فائض از حق تعالی وجود است و ماهیت از حد

وجود انتزاع می شود و بسمذاق عرفانی ماهیت از عوارض وجود است. «من و تو عارض ذات وجودیم».

ولی در خارج هیچکدام «از وجود و ماهیت» بر دیگری سروض ندارند، پس توقف از طرفین نشد و فقط ماهیات در تحصل محتاج بوجودند، ولی حقایق وجودی متشخص بالذاتند و احکامی بالعرض از ماهیات بوجودات سرایت می کند مثل آنکه وجود به تبع ماهیات متصف بجوهریت و عرضیت می شود. این بود خلاصهٔ کلام در عوارض مشخصه.

اما در عوارض منوعه، نظير عروض فصل بجنس، درست است كه فصل نسبت بجنس عرض خاصست و جنس نسبت بفصل، عرض عام است، ولى چون عروض، عروض مفهومى و ذهنى است و توقف جنس باعتبار ابهام و عدم تحصل است و جنس باعتبار كون و حصول (چون مفهومى مردد بين انواع مختلف است)، احتياج بفصل دارد و فصل بصرف لعوق، جنس را از ابهام خارج مى نسايد، ولى توقف فصل بر جنس باعتبار آنكه لامتحصل است نمى باشد، بلكه از جهت آنكه هر عارضى بايد از معروض متأخر باشد، احتياج بجنس دارد، ولى چون عروض، عروض ولعوق تحليلى است، صرف تقرر مفهومي جنس كافيست.

نه فصل در خارج عارض برجنس می شود، بلکه عقل از یک فرد خارجی مثل «زید» جهت عممومی انتزاع می نماید و منشأ انتزاع جنس، ماده است. و از همین فرد خارجی موجود متشخص، جهت خصوصی انتزاع می نماید که نام آن فصل است.

منشاء انتزاع فصل صورت تمامیهٔ انسان است که عبارت باشد از نفس ناطقهٔ بعد از انتزاع حیوان و ناطق از انسان، باعتبار تحلیل عقلی با آنکه جنس و فصل بیک وجود موجودند و عقل بین این دو مقایسه نموده و هر یک را عارض بر دیگری ملاحظه می نماید. ما تفصیل این بحث رادر رسالهٔ «هستی از نظر فلسفه و عرفان»، بطور مبسوط نقل کرده ایم، بنابر آنچه که بیان شد، طبیعت کلی هم در مقام و ملاحظهٔ جنسی، احتیاج بمنوع دارد و هم در ملاحظه نوعی، احتیاج بفرد دارد. جنس هم بحسب آنکه ماهیت محتمله بین امور کثیره است، احتیاج بفصل دارد،

و هم در وجود خارجی و تشخص، احتیاج بوجود دارد. ولی چون نوع، ماهیت تامه است، در تشخص و وجود، احتیاج بفرد دارد، بدون آنکه دوریا تسلسل لازم آید. این بود حاصل مناقشه بر کلام مصنف بطریق اهل نظر. اما تقریر بر کلام، بنابر مشرب عرفا اینست: <sup>۱</sup>

حق آنستکه هر کلی طبیعی بحسب ظهور و تعین در عالم شهادت و حس، احتیاج به تعینات مشخصه دارد که از حق تعالی بآن افاضه می شود. و باعتبار ظهور در عالم معانی و ارواح، (چون جهات و خصوصیات مادی در آن عالم نیست و موجودات آن عالم، «عالم عقل»، محتاج بخصوصیات و تعیناتی مادی ندارند)، احتیاج به تعینات کلیهٔ منوعه دارد، ولی کلی طبیعی در تحقق نفسی، احتیاج بمشخص و منوع ندارد. تحقق آن در عالم ارواح و مثال و ماده و و تعیناتیست که عارض این حقیقت می گردد.

و ديگر آنكه هرچه كه متنوع شود، «در عالم ارواح و معانى» و يا متشخص شود «در عالم ماده»، اين تشخص و تنوع، چون از تعينات كلى طبيعى است، از طبيعت جنسيه كه باعتبار عروض فصل نوعى مى گردد، و يا جهات مشخصه از قبيل ماده و مكان و زمان و ساير عوارض، فر مى گردد، با لذات تأخر دارد، و تعنيات متأخر از طبيعت، علت تح مى گردد و به تبع نفس كه بالذات تقدم بر تعينات دارد نمى گردد، بلكه امر بعكس است و مدم، علت متأخر است و جعل و ايجاد جاعل، اول تعلق بنفس طبيعت مى گردد و به تبع نفس طبيعت در رتبهٔ متأخر از طبيعت، تعينات طبيعت از قبيل تنوع و تشخص حصول پيدا مى نمايد. برگشت جميع تعينات وجوديه بعين و حقيقت احديت وجود است، يهدا مى نمايد. برگشت جميع تعينات وجوديه بعين و حقيقت احديت وجود است، ياصل وجود بر مى گردد، ظاهر و مظهر هيچكدام خارج از اصل وجود نيست. «هو الظاهر و المظهر» ظاهر، حكم باطن وجود و مظهر، حكم، ظاهر وجود است، موافقاً

۱ . مگر آنکه بگوژیم عرفا، ماهیات را آئینه و مرآت برای مشاهده وجودات قرار داده اند. تقصیل این کلام و توجیه مسلک ایشان در اواخر این بحث خواهد آمد ـ والله اعلم.

لقوله تعالى: «هوالاول والآخر والظاهر والباطن».

حق آنستکه طبیعت کلی و ماهیت که از آن بکلی طبیعی تعییر نموده اند، بحسب قواعد عقلی با قطع نظر از وجود، حکمی ندارد و روی قواعد فلسفی جمیع حدود و ماهیات از وجود متنزع است، چون جعل باصل وجود تعلق می گیرد و ماهیت از فرط بطلان، استغنا از جعل دارد. وجود در عالم علم ر بو بی عین حق است، و حقتعالی بنفس ذات، تمام حقایق را در آن مشهد شهود می نماید، و متعلق علم حق، چه در موطن ذات و چه در مواطن خارجی، حاق وجودانست و از برای اعیان ثابته و ماهیات، تحقق و ثبوتی تصور نمی شود مگر به تبع وجودات، و جمیع ماهیات بالعرض مشهود و معلومند.<sup>۱</sup>

ماهیات در عالم ارواح و عقول، بوجود کلی و سعی موجودند و چون عوارض مادی در آنجا وجود ندارد، نوع موجودات در عالم عقل و مُثل نوری منحصر بفرد است. ولی در عالم مثال، ماهیات تعدد و تشخص فردی دارند، چون در جای خود بیان کردیم که تکشر، گاهی از جهات متکثره و متعدده در فاعل حصول پیدا می نساید، چون جعل بوجود تعلق می گیرد، و ماهیات بالعرض مجمولند، فیض وجود اول بفرد عقلی طبیعت می رسد و از فرد عقلی، مرور نموده بفرد مثالی فایض می گردد و از فرد مثالی مرور نموده بافراد منتشره مادی می رسد. عقل چون از منخ می گردد و از فرد مثالی مرور نموده بافراد منتشره مادی می رسد. عقل چون از منخ ملکوت و از عالم قدرت است، از موجودات متکثره معنای واحد و باعتبارات مختلف جنس و فصل و نوع، از حدود وجودات انتزاع می نماید. آنچه که مجعول است وجودات خاصه است، نه ماهیات جنسی متعلق جعل و ایجادند، و نه جعل جاعل بماهیات نوعی تعلق می گیرد، بلکه مجعول، افراد خاصه وجودند که ناشی از تیجلی و ظهوریک اصل واحدوسنخ فاردمی باشند،لذابیک حقیقت برمیگردد. روی آنچه ذکر شد، تنظیر مصنف علامه «اعلی الله قدره»، طبیعت وجود را بسماهیات و طبایع کلیه، خارج از اسلوب برهان و نظر است و با قواعد سازش

۱ . عرفا ظاهراً از برای ماهیات و اعیان، تقرر و ثبوت و شیئیت قائلند، لذا در علم باری آنطوریکه باید این مسأله را نمی توانند با اصول و قواعد خود تمام نمایند.

شرح مقتعة قيصرى

ندارد، و طبیعت کلی در جعل و تحقق، تابع افراد است، و نمی شود ماهیت کلی دارای ظهور و بطون باشد، که باعتبار بطون ذات ظاهر و باعتبار ظهور در افراد و مبده بودن از برای افراد، منشأ تعینات فردی گردد، مگر آنکه بگوئیم ماهیات سبب اشاره و نیپل بوجودات خاصه اند که از خود حکم ندارند و عناو ین مشیره بوجودات خاصه اند، کسا اینکه سیدتا الاستاد الحکیم الالهی از این اشکال بهمین معنائی که ذکر شد، در مجلس بحث جواب دادند و کلام مصنف را باین نمو تفسیر نمودند.<sup>۱</sup>

000

تحقیق کلام آنکه: اعیان ثابته و ماهیات امکانیه در حضرت علمیه و مقام واحدیت، صور اسماء و صفات حقند، چون اعیان باصطلاح محققان از عرفا، مظاهر اسماء کلیه اند؛ چون حق بصورتِ اسماء کلی، تجلی در مراتب روحی «عقول» و مثالی «موجودات برزخی» می تماید.

موجودات روحانی و مشالی [که از موجودات روحی طولی، تعبیر به قواهر اعلون و از عقول عرضیه تعبیر بمُثُل نوریه افلاطونیه نموده اند]، دارای مظاهر حسی و اصنام جسمانیه یی هستند که از آنها تعبیر بافراد ماذیه جسمانیه نموده اند. این تعینات جزئیه، نسب و اضافات و اشراقات و تعیناتِ موجودات کلی و مثالی می باشند. موجودات کلی و روحانی، بحسب نفس ذات و بنحو وحدت، جامع جمیع شئون موجودات جزئی مادی دائرند، و در مقام تجلی و ظهور عین این موجودات جزئی می باشند و نسبت بموجودات جزئی در مقام تعلی و ظهور عین این هر موجود غیر متعین، بظهور در مادون تعین پیدا می نماید؛ چون تعین، عبارت از

۱. و هو الاستاد العلامه آلما میرزا ابوالحسن فزوینی، حرّصه الله تعالی سمعنا منه، روحی فداه في مجلس بحثه مراراً. مرحوم عارف ریانی استاد مشایخنا العظام، آلما میرزا محمدرضا اصفهانی، در حواشی بر شواهد ریوییه در جواب از اشکالی وجود ذهنی و اینکه صور علمیه از جواهر، باید جوهر باشد، بهمین طریق، این صویصه را حل نموده است. صور علمیه باعتباو آنکه از تعینات و ظهورات و اظلال جوهر عقلانی هستند، بحکم سرایت حکم اصل در فرع، جوهرند، اگر چه بوجود فرقی و تفصیلی قیام بنفس دارند.

تـنزل حقيقت محضهٔ صرفه است بمرتبهٔ مشوب و غير صرف در مقام لحوق بحدود و تـنـزل و ظهور بصور متعينه، در مقام ذات تعين ندارند وليكن باعتبار ظهور و تجلى، متصف بتعين مى گردند، ولى در موطن خارج از ذات.

پس حـق باعتبار ذات تعين ندارد وليكن در مقام خارج از اطلاق و تمحض در وجود و صرافت ذات، تعين دارد، و متصف بصفات مظاهر می شود. <sup>۱</sup> اين حكم در هر موجود سِعي و كلی نسبت بمادون و وجودٍ محدود، جاری است.

از ایـنــرو، محـقـقان گفته اند: توحید کامل عبارت است از جـمع بین تشبیه و تنزید اسماء کلیه باعتبار ظهور در مظاهر از روحی و مثالی، و همچنین صور کلی و اعـیـان ثـابـتـهٔ مستقر در مکینِ لاهوت و مقام واحدیت باعتبار ظهور در عالم عقل و مثال و اصنام مادیه و جسمانیه همین حکم را دارند.

اتصاف حق بـاوصـاف متباينه باعتبار مظاهر و افراد وجود و بحسب هر فرد و مظـهـر، محـكـوم بـحكمى خاص است، كه اين حكم و وصف در مظاهر و افراد نمى باشد. وحدت و اطلاق حق بحسب وجود كملي اطلاقى ذات است و اتصاف باوصاف و احكام متضاده باعتبار مظاهر و نسب و مجالات و تجليات است.

موجود كملى روحى وعقلانى وطبيعت كلى مجرد «كلى طبيعى ويا عيں ثابت مصطلح عرفا»، كه صورت تجلي كلى اسمائى و مظهر آن حقيقت مى باشد**ك** نسبت بـافـراد خارجيه ماديه و تعينات جزئيه خود از جهتى همين حكم را دارد، بـاعـتـبـار وجـود سِعي و انبساط آن حقيقت بر افراد جزئى و از اين جهت كه افراد جزئى، اشـراقـات و ظهـورات و نسب اين حقيقت كلى مى باشند، حيثيت كلى، مقـوم و اصلِ تـمـام حقايق جزئيه مى باشد. در مقام ذات متصف بتعينات جزئى تـمى بـاشـد، چون بوجود جمعى و كامل و تمام در صقع لاهوت موجود است، ولى

١. اساس توحيد، متوقف ير فهم اين معنى است كه حقيقت باعتبار ذات در نهايت تنزيه است و با هيچ موجودى معينت ندارد. و در مقام فعل، متصف باوصافى است كه در لسان شرع بحق اطلاق شده است. جمع بين تفرقه و جمع و تنزيه و تشبيه، اصل كامل توحيد است، كما اينكه حضرت صادق عليه السلام فرموده است: «ان الجمع بلا تفرقه زندقة، والتفرقه بدون الجمع تعطيل، والجمع بينهما توحيد». شرح مقلّمة قيصرى

باعتبار سریان و ظهور فعلی در اصنام مادی، متصف باوصاف متعدد و احکام متباین ـ که مختص بافراد جزئی می باشدـ می گردد.

روی همین لحاظ و اعتبار، عرفا گفته اند، که کلی طبیعی، وجود خارجی دارد و بودن آن در خارج منافات با اتصاف شیثی واحد بصفات متعدد و متباین و تحقق در امکنهٔ متعدد ندارد. و چون کلی طبیعی و عین ثابت باین معنائی که تحقیق شد، در مقام ذات تعین نداود، و ایاء از ظهور و تدلی و تجلی در افراد متباین ندارد، در مقام خود دارای مرتبه ایست که مختلط بافراد نمی باشد، و چون در مرتبهٔ وجود خود تعین ندارد، علت تحقق اصنام مادی جسمانی می باشد. لذا افراد چنین حقیقتی در تحقق، تابع آن می باشد، ولی در مقام ذات که مقام تنزیه این موجود کلیست، متصف بحکم افراد نیست. باعتبار ظهور و تجلی در افراد که مقام تشبیه این حقیقت باشد، متصف با حکام و اوصاف متضاده می باشد که این معات متضاده در هر فرد؛ فرد وجود ندارد ولی کلی باعتبار ظهور و تعین متصف بجمیع این صفات می باشد.<sup>1</sup>

- ۱ . خلاصه تحقیق آنکه بحسب قواعد ذوقی و عرفاتی، جزئیات مادی تابع موجودات سیمی کلی است و بهاعتسار وجود، متوقف بر وجود کلی می باشند. کلیات پاعتبار وجود حقانی فی نفسها، ثبوت واقعی دارند و در مقام واحدیت به تبع اسماء و صفاتِ حق، موجودند و باعتبار مقایسه با مقام احدیت وجود از آنجائیکه صور و تعینات اسماء کلی حقند، در عین وجود مستهلکند و نعم ما قیل:
  - ای خوش آنوقتی کهپیش ازر وزوشب فسارغ از انساده و عساری از تسعب مستحمد بسودیسم بسا شساه وجسود حکم غیریت بکلی محوبود

جزئيات، تابع ولازم غير منفك وجودات سعى انبساطي كلى اند، چون نسب و ظهورات و اضافات اشراقى كلياتند. ما بطور تفصيل بيان نموديم و بمناصبتى در فصول بعدى خواهيم گفت: حقيقت وجود باعتبار ظهور، متعين بتعينات و نسب و اضافات متعدده است كه ناشى از فيض اقدس و فيض مقدس است. جميع متحينات مرتبة ظهور حقند. ظهور عبارت از نسب وجود حق امت و نسبت ظهور لازم لاينفك وجود است، وليكن مقام اعلاى وجود «ذات صرف» مستغنى از ظهور است و توقف بر ظهور و نسب ندارد. براى اينكه حقيقت وجود همانطوريكه بيان شد، واجبست و واجب مستغنى از غير است، بهمين اصل مهم قياس كن هر موجود كلي مطلق سمى تام الوجود را. «هذا ملخص ما عليه اهل التحقيق بلسان التحقيق ولكن درك هذا الاصل على ماهوعليه يحتاج الى تلطيف في البر و تدقيق في النظر و حظ من الذوق السليم».

روی جهاتی که ذکر شد، مراد مصنف علامه از اینکه فرموده است: کلی طبیعی در مقام تحقق احتیاج به تعینات ندارد مرادش از کلی، عین ثابت و ماهیت متحقق در مقام واحدیت و حضرت علم می باشد که به تبع اسماء و صفات کلیه درمقاع علم حق وجوددارد. واینکه گفته است: کلی در وجودمادی و وجود وحانی عقلی، احتیاج بمشخص و منوع دارد. مرادش از منوع و مشخص همان تعیناتست که بواسطهٔ مظهریت این کلی نسبت باسماء کلی بخود می گیرد. و اینکه گفته است: تنوع و تشخص متأخر از طبیعت است: مرادش آنستکه: کلی طبیعی و عین ثابت که بوجود سعی موجود است، باعتبار تنزل از مرتبهٔ حضرت علمیه در عالم عقل بوجود عقلی سعی موجود است، باعتبار تنزل از مرتبهٔ حضرت علمیه در عالم ماست: تنوع و تشخص متأخر از طبیعت است: مرادش آنستکه: کلی طبیعی و عین مقل بوجود عقلی سعی موجود می گردد و در عالم ماده بوجود جزئی جسمانی است کلی است. دلیل بر آنچه ذکر شد، آنست که در آخر «تنبیه» گفته است: تحقق می یابد و جمیع تعیناتی که بخود در عوالم می گیرد ظهور و تدلی همان اصل کلی است. دلیل بر آنچه ذکر شد، آنست که در آخر «تنبیه» گفته است: ارعنون گو یدم انا الیه راجعون». هذا ما تیسرلی من فهم کلام هذاالعارف الماله، ارعنون گو یدم انا الیه راجعون». هذا ما تیسرلی من فهم کلام هذاالعارف الماله، الشامخین.

تنبية آخر

كلّ ممكن قابل للمدم، ولاشىءمن الوجود المطلق بقابل له فالوجود واجب بذاته.

هر موجود امکانی از آنجهت که ممکن است چون معنای امکان تساوی ذات ماهیت است نسبت بوجود و عدم، از قبول عدم بالذات امتناع ندارد، ولی وجود بسا هوهر چون ضرورت و تحقق ذاتی آن می باشد، از قبول عدم بالذات امتناع دارد، و هر حقیقتی که بحسب ذات از اتصاف بعدم و قبول عدم ایا و امتناع داشته باشد. واجب الوجود بالذاتست؛ پس اصل وجود، واجب با لذاتست. این برهان از حیث حد وسط، عین برهان اول است که مصنف برای اثبات

وجوب حقيقت وجود اقامه نمود.

شرح مقتمة قيصرى

لايقال: أن وجود الممكن قابل للعدم ولا نقول: وجود الممكن عبارة عن حصوله في الخارج و ظهرره فيه، وهو من أعراض الوجود الحقيقي '، الراجعة إليه بوجه عند أسقاط الأضافة، لاعينه.

و ايضاً القابل لابّد و ان يبقى مع المقبول والوجود لايبقى مع العدم، فالقابل له هو الماهية لاوجودها.

اگر کسی بگوید: وجود امکانی نه ماهیت امکانی «ممکن» چون امکان وصف ماهیت است باعتبار آنکه وصف ممکن است ممکن الزوال، بلکه طریان عدم بر آن جائز است و از قبول عدم امتناع ندارد، پس حیثیتِ وجود عین حیثیت اباء از عدم نیست، تا آنکه سنخ وجود ملازم با وجوب باشد.

جواب می دهیم: وجود ممکن از عوارض یعنی از تعیناتِ وجود حقیقی حق است که در خارج، ظهور پیدا نموده است و از آنجائیکه متفرع بر وجود حقست، از نسب و شئون بلکه عین ربط بحق است، و قطع نظر از وجود حق، حکمی ندارد و می گردد. پس سنخ وجود واجب است و امکانِ وجودی، نسب و اضافات لازمهٔ وجود حق است و چون وجود امکانی یعنی طبیعت وجود، نه ماهیت امکانی عین ربط به حق است و معنای حرفی صرف است، از خود حکمی ندارد، واجبست بوجوب حقِ مطلق، لذا مصنف در متن گفته است.

یعنی آنچه که متصف بوجود و موجودیت است، ماهیت است، نه وجودیکه بحسب تعین عارض بر ماهیت است. هرچه که قبول چیز دیگری را می نماید و بآن متصف می شود، باید با آنچه که قبول کرده است باقی بماند. وجود با تحقق عدم بقا ندارد، چون نقیض عدم است، مثلاً آبی که قبول حرارت می نماید، بعد از زوال حرارت و حصول برودت باقیست، یا مادهایکه قبول صورت می نماید، بعد از

۱. مراد از عرض در اینجا عرض مقابل جوهر مصطلح نمی باشد، بلکه هر حقیقتی را که خارج از اصل وجود صرف باشد، اهل عرفان از اعراض و توابع و شئون وجود حق مطلق می دانند، که با قطع نظر از حدود عدمیه که منشأ تکثر اصل وحدت حقیقی وجود شده است، همه حقایق و نسب وجودی و شئون اضافی حق بحق بر می گردد.

القاء صورتی و قبول صورت دیگر باقیست. و روی همین لحاظ، در تغیرات و تبدلات، حکما اثبات مادهٔ مشترکه نمودهاند. آنچه قبول وجود می نماید و متصف بوجود می شود، ماهیت است.

این کلام از مصنف خالی از مناقشه نمی باشد، و تحقیق مطلب آنستکه بعد بیان خواهد نمود. چون ماهیت و وجود در خارج متحدند. در ظرفِ خارج و وعاء اعیان، نه قابلیت در بین است، و نه مقبولیت. قابلیت و مقبولیت بحسب اعتبار و تحلیل عقل است. اگر وجود از عوارض خارجی ماهیت باشد، همین کلام در وجود ماهیت قبل از عروض وجود خاص جاری است.<sup>۱</sup>

عدم، بوجه من الوجوه، عارض حقیقت وجود نمی شود و هر وجودی در هر مرتبه ایکه موجود است، از آنجبت که مظهر اسمی از اسماء حق و منشاء تعینی از تمینات وجود مطلق است، و حق تعالی که علت اصلی وجود می باشد، ممتنع العدم است. و روی قاعدهٔ ملیت و معلولیت، معلول از لوازم ذات وجود علت است، و شیبیء تا ممتنع العدم و واجب الوجود نشود، تحقق پیدا نمی نماید، علت مفیض وجود شییء تا ممتنع العدم و واجب الوجود نشود، تحقق پیدا نمی نماید، علت مفیض وجود شییء تا محتنع العدم و واجب الوجود نشود، تحقق پیدا نمی نماید، علت مفیض وجود شییء تا مرتبه ای از وجود است که زوال آن وجود ملازم با زوال وجود حق است، و حکّ موجودی امکانی از صفحهٔ اعیان، مستلزم محذوراتیست. اینکه گفته می شود: فلان موجود قبول عدم نمود، یا فلان شیئی قبول وجود نمود، ناشی از اذهان عرفی و اوهام عقلی است، و بنظر تحقیق از برای یک ذات یک وجود و از برای هر وجود ذات واحدیست<sup>۲</sup>، و عین ثابت ممکن، محونمی شود. و جمیع

- ۱ . از طرف دیگر، موجودیت و تحقق، خاص وجود است. ماهیت بالمرض موجود است. وجود، قطع نظر از ماهیست و حد عیین وجود حقست و واجب بالذات می باشد و از این جهت که عین ربط به حق تعالی است، حکمی غیر از احکام وجود واجبی ندارد.
- ٢. از این مسئله بلسان اهل نظر این طور تمبیر شده است: «فکما لایکون لشیء واحد إلاً هو یة واحدة، فکذلك لایکون له إلاً وجود واحد، و عدم واحد، لایتصور وجودان لذات بمینها ولا فقدانان لشخص بمبنه». و بلسان اهل حال و وجدان: «إن الله لایتجلی في صورة واحدة مرتبن ولا تكرار في تجلیه تصالی»، شيشی، مبده ظهير و ايجاد موجوديكه مشابه از جميع جهات با آن باشد نمی شود: «ان سه د.

شرح مقلمة قيصرى

موجودات بحکم رجوع هر فرع باصلِ خود، بحق بر می گردد. مبدء ظهور اشیاء؛ بر طبـق اصـول مـسـلمی که در فصول بعدی خواهد آمد، و بر طبق مأثورات و نصوص

گفته آند: «و انَّه معال لخلوه عن الفائدة و کونه من نوع العبث، و تعالی الفاعل الحق عن ذلك». تمکرار در تجلی و اثمار شیء ما یشابهه کل المشابهة، ذاتاً معال است، و وقوع آن امکان قدارد، بلکه تصور آن امکان ندارد. امور عبثی ذاتا معال نیست و امکان دارد، مگر آنکه بگوئیم؛ شیخ دقونوی» در مرحله اول بیان کرده است که اثمار شیئی ما یشابهه چون مستلزم تکرار در تجلی است، ذاتاً معال است. و در ثانی قطع نظر از عدم امکان آن ذاتاً، صدور آن از حکیم نوعی از عبث است. حاصل کلام آنکه در صورت اثمار شیئی مایشابهه، چون مستلزم تکرر وجود از جمیع جهات می شود، و این امر مصداق تحصیل حاصل و ایجاد موجود است، محال ذاتی است. و در ثانی از جهت صدور آن از حکیم عیث است و فعل عبث از حکیم س نمی زند.

این توجیه را مرحوم است.اد مشایخنا العظام، آقامیرزا هاشم رشتی در حواشی بر مصباح الانس ص۳۲، نموده است ولی این توجیه چندان وجیه نیست.

شيخ اكبر، معيى الدين در مواردى گفته است; «ان الشيء لايشىر ما يشابهه كل المشابهة، لأن في جمال الله سعة لوتكرر لضاق».

. بیکی از فروعات این قاعدهٔ کلی، اعاده معدوم است، چون اعادهٔ معدوم نیز مستلزم تبجلی حق در شخص واحد یا دو شخص در صورت واحد مرتین است.

وجود منبــسط ، مبدء ظهور ماهیات امت و هر ماهیت و عین ثابتی را در رتبه و مقام خود ، وجود می دهد و بـظهور می رسـاند و چون وجود منبسط قائم بحق است و حق علت اشیاء است و با قدیم ، قدیم و با حادث ، حادث است ، هر موجودی در مرتبهٔ وجود خود ثابت است .

از برای وجود منبسط و نور ممند، بر هیاکل اعیان ساکنان ملک و ملکوت و قواطن جبروت دو اعشیبار است: اعشیبار وحدت و بساطت که مقام اضمحلال کثرات و فناء صور اشیاء و نمینات در آنسقام وسیع و مطلق و معیط باشد. این اعتبار را اعتبار بطون و خفا و وجود منبسط نامیدهاند. وجود منبسط در مقام ذات باعتبار معنای استقلالی و لحاظ عدم آلیت و نظر اسمی، نه حرفی دارای تعین است، اگر چه این نظر لحاظ رحمانی نیست.

اعتبار دیگر، اعتبار کثرت و ظهور وجود و سریان نور مفاض از حق در مظاهر جبروتی و ملکوتی و تاسوتی است. باین اعتبار وجود منبسط و فیض رحمانی، دارای تعین خاص نیست، و نسبت آن بجمع هه ۹

واردهٔ از اهل عصمت و بمقتضای براهین عقلی؛ اسم ظاهر حق است. رجوع اشیاء بحق در قوس صعود، مقتضی اسم باطن و آخر است. مبده اشیاء، حق و منتهای اشیاء نیمز، حقست، «هوالاولوالآخر». فرقی که بین موجودات است آنستکه هر مظهری باسم ظاهر خود بر می گردد و حشر استقلالی اختصاص بانسان دارد، حشر موجودات دیگر تبعی است.

ولا يقال: ان اردتم ان العدم لايعرض على الوجودفمسلّم، ولكن لِم لايجوز ان يزول الوجود في نفسه ويرتفع. لانًا نقول: المدم ليس بشيء حتى يعرض الماهية اوالوجود. وقولنا: الماهية تقبل العدم، معناه، انها قابلة لزوال الوجود عنها، وهذا المعتى لايمكن في الوجود، والآلزم انقلاب الوجود الى العدم.

و ايضاً امكان عدمه مقتضى ذاته حيناً؛ والوجود يقتضى بذاته نفسه ضرورة، كما مرَّ، و ذات الشيء الواحد لايمكن ان يقتضى نفسه، و امكان عدم نفسه، فلايمكن زواله. و في الحقيقة الممكن ايضا لاينعدم، بل يختفى و يدخل في الباطن الذى ظهر منه، و يزعم انه ينعدم، و توهم انعدام وجود الممكن ايضاً، انّما ينشأ من فرض الافراد للوجود، كالافراد الخارجية التى للانسان مثلا؛ و ليس كذلك، فان الوجود حقيقة واحدة لا تكثر فيها و افرادها باعتبار اضافتها الى الماهيات، والاضافة امر اعتبارى فليس لها اقراد موجودة ليعدم و يزول، بل الزائل اضافتها الى الماهيات «اليها حدل» ولا يلزم من زوالها انعدام الوجود و زواله، ليلزم انقلاب حقيقة الوجود بحقيقة العدم، اذ زوال الوجود بالاصالة هوالعدم ضرورة و بطلانه ظاهر.

در مباحث قببلی بیان کردیم، که وجود بعقیدهٔ عرفا از جمله مصنف، واحد شخصبی است و بعقیدهٔ فهلو یون واحد سنخی است، که دارای مراتب متعدد است، ولی جمیع مراتب در سلک یکوجود واحدِ دارای عرضِ عریض موجود است.

→ تعميشات على السويه است. «هوالذى في السماء اله و في الارض اله»، باين اعتبار وارد شده است: معراج حضرت يونس«ع» در شكم ماهى بود، و معراج ختمى مرتبت «صلى الله عليه و آله» در فوق لاهوت. وَاعْلَم ان ههنا اسراراً يتعذر افشائها.

> گفت پیغمبر که معراج مرا نیبود از معراج بیونس اجتیا قرب حق از قید همتی رمتن است نی بیالا و بیائین رفتن است

شرح مقتتمة قيصرى

و از طرفی بیان نمودیم، که وجود معنای جنسی و نوعی نیست، و بر بساطت حقیقت وجود و همچنین مفهوم وجود برهان اقامه نمودیم.

وجود، اگر معنای نوعی و جنسی نباشد، ناچار دارای افراد هم نخواهد بود. چون فرد در اصطلاح اهل فن، تحت مفهوم کلی موسوم بنوع واقع می شود، مثل افراد انسان و افراد سایر انواع متحصلۀ خارجی. اشتراک وجود بین افراد متکثره بینحو عموم و کلیت نیست. لذا اختلاف بین وجودات بفصول منوعه و عوارض غریبه نمی باشد، بلکه اختلاف بشدت و ضعف و کمال و نقص است، بنابر آنکه برای اصل و حقیقت وجود اطلاقی مراتبی قائل شویم و یا اختلاف وجودات مظاهر متعدد جلوه نموده است، و تشکیک در اصل ذات وجود نیست، بلکه در مظاهر متعدد است.<sup>4</sup> لذا مصنف علامه، تصریح نمود که فرض تعدد و تکثر و افراد مظاهر متعدد است.<sup>7</sup> لذا مصنف علامه، تصریح نمود که فرض تعدد و تکثر و افراد مطاهر متعدد است.<sup>7</sup> و چون وجود، تجلیات متعدد دارد بحسب تکثر قوابل، آنچه امری اعتباری است.<sup>7</sup> و چون وجود، تجلیات متعدد دارد بحسب تکثر قوابل، آنچه معدوم گردد.<sup>7</sup> بل که بعد از سلب ارتباط آن با ماهیت بباطن وجود رجوع می کند. لذا گفته اند: التوحید امقاط الاضافات.

#### تفريع

اذا لم يكن للوجود افراد حقيقية مغايرة لحقيقة الوجود، لإيكون عرضاً عاماً عليها.

۱ . فرق است بین تشکیک درمظاهروتشکیک درمراتب مصنف وسایر عرفا گمان کرده اند که تشکیک در مراتب فرع برقول بافراد از برای وجود است . ما در این زمینه مطالبی بطور تفصیل در شرح بر نصوص قونوی نوشته ایم وقسمتی از آن را در این جاذکر کردیم . ۲ . اعتباری مصطلح عرفا ، نه اعتباری انتزاعی مصطلع حکما ومتکلمان . ۳ . رجوع شود به اسفار ار بعة آنتوند ملاصدرا ، چاپ سنگی ۱۳۸۲ ه.ق ، جلد اول ، بحث اعاده معدوم ص ۸۹ ، ۸۷

وجود در صورتی که «نظیر ماهیات»، دارای افراد حقیقی متغایر با اصل حقیقت وجود نباشد، بلکه افراد وجود عبارت از ظهور وجود و اضافۀ اصل حقیقت باعیان ثابته باشد، وجود، عرض عام نسبت بحقایق وجودی نمی باشد، بلکه حقیقت وجود، مبدء نعین و تشخص ماهیات و اعیان ثابته و صور کونیه می باشد، که از تجلی وجود با وحدت اطلاقی بصورت نفس رحمانی و وجود منبسط همۀ حقایق را تعین داده است. لذا افراد وجود، همان اضافات اعتباریۀ مجازی عرفانی حقیقت وجود بماهیات است. همین اضافه را حکمای الهی اضافه ی اشراقیه می نامند.

و ايضاً: لوكان عرضاً عاماً، لكان اما جوهراً واما عرضاً "؛ وقد بيناً اند ليس بجوهر ولا عرض. و ايضاً: الوجود من حيث هوهو، محمول على الوجودات المضافة، لصدق قولنا: هذا الوجود وجود، و كُلما هو محمول على الشىء، لابدً و ان يكون بينه و بين موضوعه ما به الا تحاد و مابه الامتياز، و ليس مابه الا تحادهنا سوى نفس الوجود، و ما به التغاير سرى نفس الهذية، فتمين ان يكون الوجود من حيث هوهو، عين الوجودات المضافة حقيقة، والآلم يكن وجوداً ضرورة، والمنازع يكابر مقتضى عقله. إلاً ان يطلق لفظ الوجود عليها و على الوجود من حيث هوهو بالاشتراك اللفظى و هو بين الفساد.

بجماعتی از حکمای مشّاء نسبت داده شده است که وجودات، حقایق متباینه است و مفهوم کلی وجود حمل بر جمیع ماهیات می شود و وجود نسبت بماهیات عرض عام است، ولی قائم بماهیات خارجیه و زائد بر ذات ماهیات است. و با آنکه عرض زائد بر ماهیات است، منشاء تحصل خارجی ماهیات نیز می باشد. شیخ الاشراق<sup>7</sup> در مطارحات و حکمت الاشراق و خواجه در تجرید و سایر حکما،

 ۱. درایت که وجود اگر عرض عام باشد، نسبت بافراد وجود باید جوهر یا عرض باشد، مناقشه ای بنظرمی آید، چون عنوان عرض بودن منافات با جوهریت و عرضیت «دخول در مقوله جوهر و عرض» دارد. چون عرض عام بمعنی «معقولات شانو یه»، خارج از مقولا تست. شاید مراد این باشد که اگر مفهوم وجود نظیر مقهوم کلی جوهر و عرض پاعتباری جنس برای مقولات خارجی باشد، باید باعتبار مصداق داخل یکی از مقولات واقع گردد.
 ۲. شیخ الاشراق دلائل متعددی برنفی زیادتی وجود برماهیات باعتبار وجود خارجی در مطارحات واقع مگرده.
 ۲. شیخ الاشراق دلائل متعددی برنفی زیادتی وجود برماهیات باعتبار وجود خارجی در مطارحات و حکمت الاشراق ذکر کرده است، و درضمن نفی زیادی وجود برماهیات «بحسب وجود خارجی»، خوات است شرح مقلامة قيصرى

فساد این قول را بطور مبسوط بیان نموده اند.

در بطلان این قول شکی نیست. چون وجود از عوارض تحلیلی ماهیاتست و در خارج وجود با ماهیت متحدند. وجود اگر از عوارض خارجی ماهیت باشد، عرض عام نخواهد بود. و چون عرض عام از معقولات ثانو یه است، داخل مقوله ای از مقولات جوهری و عرضی نمی باشد. بنابراین، حقیقت وجود دارای افراد نمی باشد، و افراد وجود عبارت از اضافات اشراقیه ای هستند که از تجلیات اصل حقیقت وجود در مظاهر متعدد حصول پیدا نموده است. تجلیات اصل وجود، نظیر حقیقت وجود، نه جوهر و نه عرض است. پس نسبت وجود بحقایق خارجی وجودات، یعنی افراد وجود، عرض عام نیست.

خلاصه کلام آنکه وجود، بنا بمشرب عرفا دارای افراد متعدد متباین نیست، «کما علیه المشاء»، و دارای افراد و مراتب مقول بشدت و ضعف نیست، «کما علیه صدرالحکما و اتباعه تبعاً لجمع من الحکماء »، چون دارای افراد نیست و افراد منحصر بحقایق ماهویست، نه حقایق وجودی. بنابراین، تشکیک در وجود تشکیک عامی نیست، چون تشکیک عامی متفرع بر آن است که حقیقتی در آن تشکیک است که دارای افراد متعدد متغایر باشد. ما برای آنکه مطلب بهتر واضح شود، اقسام تشکیک را در این کتاب بیان می کنیم: تشکیک در وجود فارلان به تبایر قول قائلان به تباین در وجود تشکیک عامی است. <sup>۱</sup> و بنا بر قول فهلو یون و محققان از

اصالت وجود را هم نفی نماید، وقائل شود که درخارج وجود تحصلی ندارد. ملاصد را در حواشی بر حکمت الاشراق و کتاب اسفار ومشاعر، کلیهٔ ادلهٔ شیخ الاشراق را رد کرده است. نگارنده در تعلیقات بر مشاعر، کلیه ادلهٔ شیخ الاشراق را نقل ورد کرده ام. برای بحث تفصیلی این مطلب رجوع شود بحواشی و تعلیقات مفضل ما بر شرح مشاعر ملاصد را، تألیف حکیم محقق ملامحمد جعفر لنگرودی، چاپ مشهد ۱۳۸۴ هرق. از ص ۲۷ تا ۱۹۵۵ - اسف او ار بعمه چاپ سندگی طهران ۱۲۸۲ هرق. ص ۱۳۵۸، شرح حکمت الاشراق، چاپ سنگی، طهران ۱۳۱۵ هرق. صفحه ۱۸۲ تا ۱۹۱۱ واز ص ۱۲۲ تا ۲۲

۱ . اگرچه بستا بىراين مشرب هم ، وجود حقيقت واحد وداراى مراتب مقول بشكيك است ، وافراد براى آن تصور نسمى شود ، بلكه بنا براين ممشا ، وجود يك حقيقت صاحب درجات است ، كه از حيث اتحاد با ماهيات براى آن افرادى تصور مى شود ، ولى بنظر تحقيق كثرت ماهوى كثرت مرابى است و همه افراد وجودى بيك اصل بر مى گردند.

حکما، تشکیک خاصی است. چون وجود بنا بر این مشرب، دارای حقایقی است متعدد که ما به الاشتراک در آن حقایق، عین مابه الامتیاز است. چون حقیقت وجودی که در آن تشکیک است و مفهوم وجود از آن حقیقت بدون حیثیت تقییدیه انتزاع می شود و صاحب درجات مختلف است با حفظ وحدت، ساری در همه حقایق وجودی است.

قسم سوم از تشکیک، تشکیک خاص الخاصی است. چون مفهوم وجود حاکی از یک حقیقت، بلکه یک فرد واحد است و مصداقی غیر از یک فرد منحصر ندارد، و از برای آن حقیقت، افراد متباینه، «بنا بر قول مشاء»، و مراتب متکشرهٔ متفاضله، «بنا بر مسلک محققان از حکما» نیست، بلکه از برای مفهوم یک وجود است که اصل و عاکس ومضئی و شاخص است. و مظاهر وجودی، فروع و عکوس و افیاء و اظلال آن حقیقت است.

قسم چهارم از تشکیک، تشکیک اخص الخواصی است. بنابر این مسلک، مفهوم قِجود از یک وجودِ صرف محیط، انتزاع می شود. مظاهر و ماهیات و اعیان ثابته، ثانیة مایراه الاحولند و سراب و خیالی بیش نمی باشند.

قسم پنجم از تشکیک، تشکیک صفاء خلاصهٔ خاص الخاصی است، تشکیک در این قسم از اقسام در اطوار و ظهورات حقیقت وجود است، نه در اصل وجود.

قسم ششم، تشکیک صفاء خلاصة اخص الخواصی است. در این قسم از تشکیک، حقیقت وجود منزه و مبرای از کثرت است و از وحدت مقابل کثرت تنزه دارد و همچنین از جمع بین کثرت و وحدت نیز مبراست. تفاوت در این قسم از تشکیک در عین آنکه در ظهورات و مظاهر و تجلیات است، بحکم سریان حکم احدالمتحدین در آخر، در اصل حقیقت نیز موجود است و سلب تفاوت در عین اثیات است.<sup>۱</sup>

 ۱۱ . اینکه مرحوم حکیم الهی وعارف ربانی ، آقامیر زامهدی آشتیانی «قدس الله روحه» ، درحاشیه بر شرح منظومه منطق «چاپ طهران ص۱۵٦ و ۱۵۷» ، قول منسوب بذوق التأله را که محقق دوانی قائل است ، از به د شرح مقلاصة قيصرى

چهار قسم اخیر از تشکیک، در حکم متقار بند و اِرجاع هر کدام بدیگری، امکان دارد،بلکه بنابر آنچه که در تعلیقات بر شرح مشاعر، ذکر کرده ایم، قول فهلو یون نیز بقول محققان از عرفا بر می گردد بشرط آنکه حقایق وجودیه را روابط بین عین ر بط بحق بدانیم، در این صورت، صدق وجود بر وجود امکانی نیز دارای حیشیت شبیه بحیثیت تقیدیه است بعد از وضوح مطالب مذکور می پردازیم بتقریر مطلب، مصنف، علامه اعلی الله مقامه:

وجود چون دارای افراد نیست، و منحصر در یک اصل و حقیقت است و افرادی مغایر حقیقت وجود ندارد. نسبت باشیاء و ماهیات عرض عام نیست، چون وجود نه جوهر و نه عرض است، بلکه خارج از مقولا تست.

علاوه براین، وجود بماهو وجود بر وجودات مضافه که اشعات و لمعات حقیقت وجودند، حمل می شود. هر محمولی باید نسبت بموضوعاتی که حمل می شود «از آنجائیکه در حمل اتحاد وجودی شرط است» با موضوع متحد باشد. بین هر موجودی که با موجودات دیگر جهت اتحاد دارد، باید جهت امتیاز هم که مصحیح حمل است، وجود داشته باشد، چون بین دو موجود متغایر از جمیع جهات داشته مصحیح حمل است، وجود داشته باشد، چون بین دو موجود متغایر از جمیع جهات داشته حمل تحقق پیدا نمی نماید، بین دو مفهومی هم که اتحاد از جمیع جهات داشته باشد، حمل لغو و غلط است. جهت اتحاد بین وجود بما هوهو، و وجودات مضافه که اشعات و لمعات اصل حقیقت وجودند. اصل وجود است و جهت تغایر، نفس مظاهر خارجی و اعیان ثابته و ماهیات متنوره بنور وجود می باشد. بنابراین، وجود بما هرهو، یعنی بخودی خود و از آن جهتی که وجود است، بدون اعتبار اختلاط آن با امری غیر وجود، عین وجوداتی است که حقیقت آنها عین اضافهٔ بر اعیان ثابته است چون وجودات ناشیه از حقیقت وجود، که بمنزلهٔ خطوط شعاعیه ای شابته است چون وجودات ناشیه از حقیقت وجود، که بمنزلهٔ خطوط شعاعیه ای

---اقسام تشکیک دردوقسم اخیر دانسته اند، تمام نیست. چون محقق دوانی قائل باصالت وجود در حق و اصالت ماهیت در خلق است، وحقایق ممکنات را با یکدیگرمتباین می داند و همچنین جمیع حقایق را با حق متباین می داند. اصولاً قول ذوق التأله با توحید وجودی منافات دارد. تشکیک در وجود بنا بقول محقق دوانی و کلیهٔ کسانی که ماهیت را اصل می دانند، تشکیک عامی است.

بحقند و حالتي غير از ربط حق ندارند.

ملا صدرا از این اضافات تعبیر بروابط محضه نموده است. این روابط، حقیقت وجود نیستند، چون حقیقت وجود دارای افراد نیست و منحصر بیک فرد تام من جمیع الجهاتست.

وجودات مضافه و روابط محضه، موضوع حمل وجود بما هوهو می باشد. یعنی مفهوم وجود باشتراک معنوی باین حقایق هم که از ظهورات وجود حاصل شده اند، بلکه عین ظهورند، حمل می شود چون ادلهٔ اشتراک معنوی وجود، اثبات می نماید که وجود، مشترک بین واجب و ممکن است. حقیقت وجود و وجودات مضافه، منشاء انتزاع مفهوم وجود مصدری انتزاعی می باشند. اگر کسی مفهوم وجود را مشترک لفظی بین اشیاء بداند، امر ضروری و بدیهی را انکار کرده است، و انکار این معنی نظیر انکار اقلیات است و منکر با مقتضای حکم عقل خود مکابره می نماید.<sup>۱</sup>

اینکه گفته شده است: وجود بر افرادش بنحو تساوی صدق ندارد، برای آنکه صدق آن بر معلول و علت و جوهر و عرض و وجود ثابت و غیر ثابت و زائل، بنحو تقدم و تأخر و اولویت و عدم اولویت و شدت و ضعف و کمال و نقص و سایر انحاء و اقسام تشکیک و تفاوت می باشد. و چون علت باید از معلول اقوی باشد، و وجود مستقر و ثابت، تمامتر از وجود زائل و داثر و غیر ثابت است، ناچار حمل وجود بر افراد خود بنحو تشکیک است. و هر مفهومی که صدق آن بر حقایق خارجی بنحو تشکیک باشد و بنحو تساوی بر افراد صدق ننماید، عین ماهیت افراد و جزء حقیقت افراد نخواهد بود. کلامی تمام نیست.

چون تقدم، تأخر، شدت، ضعف، كمال، نقص، اولو بت، عدم اولو بت و

۱ . مفهوم وجود بملاحظة حمل برافراد واینکه جمیع مراتب وجودی ظهوریک اصل است، بنحواشتراک معنوی است، ولی باعتبار آنکه وجود درمقام ذات، غیر مرتبط باشیاء است و در نهایت صرافت و تمامیت است و وجود وجودات مسکنه، وجود معازی وعین ربط بحق تعالی می باشند، درعین اشتراک معنوی، مشترک لفظیست. از همین جهت است که درمسفورات بعضی از عرفا مذکور است: وجود در واجب وممکن درعین اشتراک لفظی، مشترک معنوی است. شرح مقتعة فيصرى

سایر انحاء تشکیکی در وجود بما هوهو بدون اعتبار تجلی و ظهور در غیر، امکان ندارد، چون تشکیک از امور اضافی و نسبی و ناشی از ملاحظهٔ افراد وجود با یکدیگر می باشد، چه آنکه تشکیک در مفهوم کلی حقایق آن هم باعتبار کلیت و اطلاق و عموم ثابت می باشد.

خلاصهٔ کلام آنکه تشکیک و تفاوت در وجود، ناشی از تجلی و سریانِ فعلی حقیقت وجود است در مظاهر و ماهیات و اعیان ثابته. بنابراین، تشکیک در مظاهر حقیقت وجود است، نه در اصل وجود. چون وجود بنا بر وحدت شخصی دارای مراتب و افراد نمی باشد، تا آنکه در آن تشکیک و مراتب تصور شود.

بـنـا بـر قول محققان از حکما که وجود را با آنکه حقیقت واحده است، دارای مراتب مقول بتشکیک می دانند تشکیک در حقیقت وجود لازم و واجب است.

در اوایل فصل بیان کردیم، که وجود بماهوهو، نه عام و نه خاص و نه مطلق و نه مقید است. از جمیع تعینات عاریست حتی از قید اطلاق تشکیک در مظاهر، مختار اهل الله و عرفا است. محققان از عرفا و صوفیه قائلند: وجود باعتبار تنزل در مراتب اکوان و ظهور در مظاهر امکانی و کثرت وسایطی که از تجلی متعدد وجود ظاهر می گردد، وجود از مقام اطلاق ذاتی تنزل نموده و متصف بشدت و ضعف می گردد و هرچه وسایط در وجود بیشتر تحقق یابد، خفاء وجود شدیدتر و ضعف آن تمامتر می شود و این شدت و ضعف و ظهور و خفا از تنزل وجود از سماء اطلاق باراضی تقیید منشأ تشکیک و انحاء تفاوت در وجود می گردد. وجود هرچه بحق اول نزدیکتر باشد، تمامتر و هرچه از نور وجود و مقام اطلاق هستی دور گردد، ضعیف تر می شود.

بنابر آنچه که ذکر شد، وجود تشکیک بر می دارد و قبول تفاوت می نماید، باعتبار ظهور در مظاهر و اعیان. و چون حقیقت وجود بماهوهو با قید صرافت واحد است، و سایر موجودات خارج از حقیقت وجودند و تشکیک ناشی از تجلیات وجود است، حقیقت وجود مشکک نیست. چون تشکیک از امور نسبی و اضافیست و از مقایسة وجودات با یکدیگر تحقق پیدا می نماید. وجود بماهوهو

تشکیک ندارد، چون مقام ذات، مقام غناء از حقایق است. ۱

تحقیق این مطلب آنستکه از برای وجود در عقل و خارج مظاهر است. امور عامه و معقولات ثانویه از قبیل کلیات و انتزاعیات و مفاهیم کلیه، از تجلی حق در موطن عقل و مشهد نفس وجود دارند، و موجودات جزئی نیز که در مدارک ذهن از قبیل خیال و بنطاسیا و واهمه موجودند، و هم چنین اعیان ثابته و ماهیات کلیه نیز وجودات خاصۀ علمیه اند که از ظهور وجود در عقل حصول پیدا نموده اند.

وجود، باعتبار همین ظهورات و تجلیّات در مواطن و مشاهد متعدد از قبیل موطن عمّل و سایر مواطن ذهنی و ظهور در مواطن خارجی، منشأ تشکیک می گردد. تشکیک همان ظهور وجود و اضافة وجود بماهیات است. بهمین لحاظ وجودات مضافه، امور اعتباریه اند. مفهوم وجود و معنای کلی هستی مقول بتشکیک است، نه وجود بما هوهو. «حقیقت وجود» تشکیک وجود باعتبار بودن آن کلی عقلی است و مفهوم کلی عقلی وجود عین ماهیت و حقیقت افراد است، چون معنای طبیعی لابشرط وجود بهمه صادق است و عین افراد است و منشأ انتزاع این مفهوم کلی، وجودات مضافه و حقیقت وجود بماهوهو است.

کما اینکه طبیعت بشرط لای حیوان، «جسم نامی حساس متحرک بالاراده» اگر بدون لحاظ امری خارج از طبیعت حیوان و طبیعت و ماهیت من حیث هی، حیوان بیشرط لا نسبت به انواع مثل انسان و بقر و سایر انواع متعین حیوانی اعتبار شود، چون بشرط لالحاظ شده است فقط جزء است، و اعتبار اختلاط و امتزاج با غیر در آن امکان ندارد. حیوان باین معنی یا ماده و جرء خارجی انواع است و یا ماده و

۱. مناسب بود که معنف علامه، بکلی تشکیک را از وجود نفی نمی کرد ۱ تشکیک عامی در وجود قائل نمی شد. چون ظهور در مراتب اعیان ناشی از اصل وجود است و تجلیات وجودی اموری خارجی و منشاء انتزاع وجود است و وجود هر چه بحقیقت وجود نزدیکتر باشد، کا ملتر و شدید تر است و هرچه از حقیقت وجود دور شود، ضعیف ترمی گرده، تا بر مد بمقام طبیعت که مرتبهٔ اخیر وجود است و درصف نعال وجود قرار گرفته است. و جمیع مظاهر وجودی بیکدیگر متصلند و حق بر همه حقایق محیط است. عالم مثال بستزله روح هالم ماده و عالم ار واح بمنزله روح عالم مثال و حقیقت حق روح عالم ار واح، بلکه باعتبار احاطهٔ قیومی روح همه حقایق است که این همان تشکیک خاصی است. شرح مقذمة فيصرى

جزء عقلی و ذهنی است. چنین حقیقتی چون جزء است نه بانسان حمل می شود و نه بناطق، چون ملاک حمل، اتحاد وجودی است و اتحاد وجودی بلحاظ جزئیت امکان ندارد. هر طبیعت بشرط لائی همین حکم را دارد. ناطق هم که فصل انسان است، باعتبار آنکه جزء انسان است بحیوان و انسان حمل نمی شود. محمول، مجموع مرکب از حیوان و ناطق است، نه ناطق و حیوان تنها. نغس ناطقه که منشاء انتزاع ناطق است در خارج جزء انسان و غیر محمول بر انسان می باشد. حیوان باعتبار اطلاق و لابشرطی ، امری است که ابا از اتحاد با ناطق و انسان ندارد. باین اعتبار جنس محمول برفصل ونوع مجموع مرکب از جنس و فصل است نفس ناطقه وناطقه هم باعتبارآنکه فصل وعرض جنس است. کما اینکه تأتبی از حمل و اتحاد با حیوان ندارد. هر طبیعتی که در آن تشکیک واقع می شود همین حکم را دارا می باشد.

تفاوت و اختلاف، که عبارت أخرای تشکیک است در طبیعت وجود بما هی هی جائز نیست. تشکیک در افراد وجود امکان ندارد. تشکیک در ظهور و خواص وجود است، از قبیل علیت و معلولیت. وجود علت تقدم بر وجود معلول دارد، چون وجود ساری از حق بعلت رسیده، از علت مرور نموده بمعلول می رسد. در واقع یکوجود دو ظهور دارد: ظهور وجود در جوهر، تمامتر از عرض است، کما اینکه وجود در موجود ثابت صاحب ثبات و قرار، کاملتر از وجود موجود زائل متبدل میال است.

کـمـا اینکه تفاوت در افراد انسان، در نفس انسانیت نیست؛ ۲ بلکه در ظهور و

۱ . شیخ الاشراق واتباع او درنفس ماهیات مثل انسان تشکیک ، قائلند . ادله ای را که شیخ رئیس درشفا و سایر کشب خود در نفی تشکیک در ذاتیات اقامه کرده است رد نموده و در جای خود بیان کرده ایم که می شود در یک حقیقت واحد تفاوت و تشکیک واقع گردد و ما به الاشتر اک عین ما به الامتیاز باشد . اینکه مصنف گفته است : تفاوت در وجود در افراد وجود است و وجود بحسب مظاهر تشکیک دارد ، این مشوال پیش می آید که آیا مظاهر در خاوج ، موجود ندیا معدوم ، بدون شک موجود ند ، چون حق تعالی موجود است .

خواص افراد انسان است. <sup>۱</sup> اگرتفاوت درافرادوجود، و وجودراازاینکه عین حقیقت افراد باشد، از وجود بودن خارج نماید، باید انسان را هم از اینکه عین حقیقت افراد خود از قبیل: عمرو، بکر، خالد و ولید است، خارج نماید و افراد انسان، انسان نباشند، با اینکه انسان، مفهوم عام نوعی کلیست که از افراد انتزاع می شود.

اما تفاوتی که در افراد انسان است، این تفاوت در افراد سایر انواع امکان ندارد، چون انسان دارای دو جنبه است و مخلوط و معجون از دو خمیره می باشد، باعتسار قوای انسانی و سیر الی الله می تواند از جمیع موجودات کاملتر گردد، و باعتسار قوای حیوانی و شهوانی جزء حیوانات است، و اگر در رشتهٔ قوای مر بوط بحیوانی سیر نماید و از صراط انسانی منحرف شود، در جهات سبعی و حیوانی و سیر در قوای غضبی و مشتهیات نفسانی از هر جانوری درنده تر می گردد.

ای دریسده پوسستیسن یسوسیفسان گرگ برخیزی از این خواب گران کشته گرگان یکسره غوغای تو می درانید از غیضب اعیضای تو

بهمین جهت بعضی از افراد انسان بحسب سیر صعودی۲ و عروج معنوی از

- ۱. خواص آنسان اگراز قبیل اعراض باشد، شدت وضعف درعرض وتفاوت در اعراض ناشی از اختلاف وتفاوت در ذوات موجود انست، مگر آنکه بگوئیم کما هوالحق، اصل ثابت هر نوع، کلی طبیمی مصطلح عرفا است و افراد ظهورات آن حقیقت می باشند. کما حققناه صابقاً. یک اشکال اساسی بر مصنف وارد است و آن این است که تشکیک در آثار ناشی از اختلاف و تشکیک در ذات و اصل آثار است، چون آثار بدون ذوات الا ثار تحققی ندارند. و دیگر آنکه تفاوت در انسان هم در مفهوم کلی آن نمی باشد، بلکه در وجود خارجی انسان است، «فافهم و تامل جیداً».
- ۲ . افراد انسان، اگرچه بحسب ابتدای وجود داخل درنوع واحدند ولی باعتبارنهایات وجودی بانواع مختلف محشور می شوند. برای بحث تفصیلی این مطلب واینکه افراد انسان بحسب اطواروجود داخل انواع مختلف می گردد، رجمع شود باسفار مباحث نفس وشواهدر بوبیه، مباحث نفس ومبدء ومماد ومظاهر الهیهٔ آخوند ملاصدرای شیرازی «قده» . چون در تحقیق این قسم از مباحث این مرد بزرگ دریین حکما وعرفای اسلامی متخرد است .

رجوع شودبه تسمهیدالقواعد در توحید، «چاپ سنگی طهران ۱۳۱۵ ه.ق.» ص٤٤ تا ص۸۲و۸۳۶ ۶ مصباح الانس حمزه فناری، چاپ طهران ۱۳۲۲ ه.ق. ص۵٬۵۲٬۵۳٬۰۱۶، ۲۰. شرح مقلعة قيصرى

ملائکه و عقول طولیه و عرضیه باعتبار رتبهٔ وجودی کاملتر می شوند، و برخی از افراد انسان بحسب استکمال در قوای شهوی و شیطانی اسوءُ حالاً و اخسُ رتبهٔ از هر چهار پائی می گردند. در آیات قرآنی و مأثورات نبوی و ولوی «ص ـع» اشارات و کنایات و نصوص لطیفی در این باب موجود است:

«اولئك كمالانعام بل هم أضّل سبيلا، لَقَد خَلَقنا الانسان في أحسن تقويم «شم رددناه اسفل سافلين». بهمين جهت كه بعضى از افراد انسان از هر حيوانى پست تر مى شوند. در قرآن كريم وارد شده است: «يقول الكافريا ليتنى كنت ترابا». آنچه كه در بيان حقيقت وجود و اثر آن حقيقت بحسب تجليات و ظهور در مظاهر ذكر شد، براى اهل ادراك و فهم و صاحب قريحة مستقيم كفايت مى نمايد و مى تواند با موازينى كه تحقيق شد، شبهات ناشيه از وهم و معارضات باطله اهل جدال را جواب دهد. شبهاتى را كه مصنف بآن اشاره نمود و جمعى از حكما و متكلمان بمسلك اهل توحيد نموده اند، در تمهيدالقواعد ابن تركه و مصباح الانس «شرح مفتاح الغيب قونوى»، مذكور است. ما در مطاوى اين شرح قسمتى از آن شبهات را نقل نموده ايم.

و ما يقال: ان الوجرد يقع على افراده لاعلى التساوى؛ فائه يقع على وجود العلة و معلولها بالتقدم والتأخر وعلى وجود الجوهر والعرض بالاولوية وعدمها وعلى وجودالقار وغيرالقار بالشدة والضعف، فيكون مقولاً عليها بالتشكيك، وكلماهو مقول بالتشكيبك لا تكون عين ماهية شىء ولاجزئه؛ ان ارادوا به ان التقدم والتأخر والاولوية و عدمها والشدة والضعف باعتبار الوجود من حيث هوهو، فهو ممنوع، لكونها من الامور الاضافية التى لايتصور الا بنسبة بعضها الى بعض، ولان المقول على سبيل التشكيك انعا هو باعتبار الكلية والعموم؛ والوجود من حيث هوهو، فيوم، ولان

۱. یعنی مراد کسانی که قائل باعتباریت وجودند؛ وجود مفهومی و مطلق عقلی را امر اعتباری می دانند ، نه اصل حقیقت وجود را. لذا در اواثل فصل گفت: «ولیس اعتبار یا کما یقوله الظالمون». برای بحث تفصیلی اصالت وجود ، رجوع شود بکتاب «هستی» تألیف نگارنده و تعلیقات نگارنده بر شرح مشاعر ملاصد را، چاپ مشهد ۲۹۸۴ هدق . ما در تعلیقات بر مشاعر ، کلیذا دله ای که باصالت وجود اقامه شده است بنحو تفصیل از اسفار و شواهد ر بو بیه و حواشی ملاصد را بر حکمت الا شراق و بدیع الحکم آقا علی حکیم «م. ۲۰۰۷ هدق». که از بزرگان شار حان کلام ملاصد را است ، با چند دلیل از خود ذکر کرده ایم.

لاعام ولاخاص؛ و أن أرادوا به أنه يلحق الوجود بالقياس إلى الماهيات فهو صحيح، لكن لايلزم منه أن يكون الوجود من حيث هو مقولا عليها بالتشكيك. أذ اعتبار المعروضات غير اعتبارالوجود، و ذلك بعينه كلام أهل الله؛ لأنهم ذهبوا إلى أن الوجود باعتبار تنزله في مراتب الأكوان و ظهوره في حظائر الامكان و كثرة الوسايط، يشتلهُ خفائه، فيضعف ظهوره و كمالا ته وباعتبار قلنها يشتد نوريته ويقوى ظهوره، فتظهر كمالا ته وصفاته؛ فيكون اطلاقه على القوي أولى من اطلاقه على الضعيف.

و تحقيق ذلك، بانَ تعلم ان للوجود مظاهر في العقل، كما ان له مظاهر في الخارج، منها هي الامور العامة والكليات التى لاوجود لها الآفي العقل؛ وكونه مقولا على الافراد المضافة الى الماهيات بالتشكيك؛ انما هو باعتبار ذلك الظهور العقلى و لذلك قيل انه اعتبارى، فلا يكون من حيث هوهو مقولاً عليها بالتشكيك بل من حيث انه كلى محمول عقلى، و هذا المعنى لاينافي كونه عين ماهية افراده باعتبار كلية الطبيعة، كما ان الحيوان طبيعته فقط جزء الافراد غير محمول عليها، و باعتبار كلية الطبيعة، كما ان الحيوان طبيعته فقط جزء الافراد غير محمول عليها، و باعتبار اطلاقه اى لابشرط شىء جنس محمول عليها، و باعتبار عروضه على فصول باعتبار اطلاقه اى لابشرط شىء جنس محمول عليها، و باعتبار عروضه على فصول باعتبار اللاقوات في افراد الوجود ليس في نفس الوجود، الى في ظهور خواصه من الملية و المعلولية في العلة و المعلول، و لكونه قائما في نفسه في الجوهر غير قائم بنفسه في العرض، و لشدة الظهور في قار الذات و ضعفه في غير قار الذات.

كما ان التفاوت بين افراد الانسان، ليس في نفس الانسانية، بل بحسب ظهور خواصها فيها؛ فلو كانمخرجاً للوجودينُ ان يكون عين حقيقة الافراد، لكان مخرجاً للانسانية من ان يكون عين حقيقة افرادها.

والتفاوت الذى بين افراد الانسانية، لا يمكن مثله في افراد شيء آخر من الموجودات. ولذلك صار بعضها اعلى مرتبة واشرف مقاماً من الاملاك و بعضها اسفل رتبة واخس حالاً من الحيوان، كما قال الله تعالى: «اولئك كالاتعام بل هم اضل» وقال: «لقد خلقنا الانسان في احسن تقويم، ثم رددناه اسفل سافلين». لذلك: «يقول الكافريا ليتنى كنت ترابا». و هذا القدر كاف لاهل الاستبصار في هذا الموضع. و من نورالله عين بصيرته و فهم مامر وامعن النظر فيه، لا يعجز عن دفع الشبه الوهية والمعارضات الباطلة والله المستعان و عليه التكلان. شرح مقذمة قيصرى

بحث وتحقيق

همانطوری که در مباحث قبل ذکر شد، رأی عرفا و مختار اهل الله در وجود، مخالف با آرای محققان از فلاسفه بود. محققان از حکما، برخی قائل به تشکیک عامی در وجودند و برخی وجود را حقیقت واحد دانسته اند. ناچار این جماعت قائل بتشکیک خاصی شده اند. عرفا از جمله محیی الدین، معروف بشیخ اکبر، که پایه گذار عرفان علمی است از برای وجود، افراد مقول بتشکیک قائل نمی باشد. اتباع او: قونوی، ملاعبدالرزاق کاشی، قیصری، صاحب تمهیدالقواعد و اتباع آنها صراحتاً وجود را مشکک نمی دانند و از برای وجود افراد مقول بتشکیک قائل نیستند و دلائلی را که حکما برای اثبات تشکیک، ذکر نموده اند، نقل و رد نموده اند. تفاوت و تشکیک در مظاهر یکوجود واحد قائلند.

یک چراغی است دراین خانه واز پرتووی 💫 هـر کـجـا می نگرم انجمنی ساخته اند

حق آنستکه تشکیک در حقیقت وجود، باین معنی که وجود دارای یک حقیقت و دارای مظاهر متعدد باشد و هر یک از مظاهر، منشأ انتزاع مفهوم وجود گردد، و باعتبار تجلی حق در اعیان، وجودات مضافه ای که عین ارتباط بحقند و عدم استقلال در ذات آنها مأخوذ است، تحقق پیدا نموده، بعضی از موجودات مثل عقول که یحق نزدیکترند و حظ آنها از وجود بیشتر است واسطهٔ در ظهور مراتب دیگری از وجودند. هر وجود قوی تر، مجلای فیض از برای وجود نازلتر می باشد، عین قول و مختار حکما است که تشکیک در مراتب وجود قائلند.

روی همین جهت، عرفا هم موجودات و مظاهر را از حیث وجود و کمالات لازمهٔ وجود یکسان نمی دانند. همین عدم تساوی معنای تشکیک در وجود است. مراتب وجودی از یکدیگر جدا نیستند و همهٔ حقایق مراتب یک حقیقت اند. چون وجوداتِ امکانی از خود استقلال ندارند و عین ربط و صرف اضافهٔ بحقند. اگر نساشد تجلیّات الهیه، هیچ موجودی تحقق ندارد. از آنها تعبیر بوجود مجازی

نموده اند، نه آنکه با ملاحظهٔ تجلیّاتِ حق موجودات مجاز و وهم باشند. اگر کسی هم در کلمات خود نفی وجود از حقایق کند، ناشی از غلبهٔ حکم توحید است. انکار کثرت بطور کلی مساوی با انکار اصل وجود است.<sup>۱</sup>

هـمـانطوریکه کراراً در این شرح ذکر کردهایم، مراد عرفا از نسب و اضافه که بـوجـود مـمـکـنات اطلاق نمودهاند، اضافهٔ اشراقیه است نه مقولیه و اینکه از وجود

۱ . درمباحث وفصول بعد بطور مُشبع بيان خواهيم كرد، كه بنا به مشرب عرفان حقيقى ، كثرات وجودى جون از اصل واحدناشي شده است وتجليات وجودي، ذاتي اصل وجود است، موهوم نيست. هم كثرت حقيقي است وهم وحدت, ملازمه تبامه است بين وحدت حقيقي وكثرت حقيقي . اينكه بعضي ازمعاصرين «ابوالملاءعفيفي»، وبرخى ازمتكلمين، وحدت وجود رامنافات باخالقيت ومخلوقيت دانسته اند، بكنه مرام عرف نرسیده اند و فدرت نیل به انل عرفانی را ندارند، چون درک این معنی از غوامض است. بیشتر این اشكالات نباشبي ازقياس وحدت اطلاقي حق بوحدت عددي ممكناتست. فيهم اين قبيل ازمسائل متفرع بر اششراك معسوى ووحدت اطلاقي اصل وجود واعتباريت مفاهيم وماهياتست، وحدتي كه از اجتماع با كشرات ابا دارد، وحدت عدديست، مطالعة وجود انساني، بهترين وسيله ازيراي درك اين قبيل ازعو يصات است: یکفرد از انسان با اینکه وجودی واحد است، دارای مقام غیب ومقام ظهور وشهادت است، مقام غیب اومراتبي دارد، كما اينكه مقام ظاهر اونيز مراتب ودرجاتي دارد. جميع معاني مضرد درجماد ونبات وحيوان درانسان جسم است، از حيث تجسم مشتر ک پاجماد، واز حيث نموّوتغذيه وتنميه نبات كامل است، و باعشبار قواي ظاهري حيواني ، حيوان تام الوجود است ، وجميع ادراكات مخصوص بحيوان را واجد است ، و باعتبار قواي غيبي كه مظهر غيب ومحتداسماء وصفاتست درجاتي دارد، وداراي ادراكات متباين است، جه آنکه ادراک مخصوص بحس مشترک، مغایر با ادراک خیال وادراک خیال با ادراک واهمه مغایر است. ادراک مخصوص بسقام سرنفس وذات روح که مقام تصور کلپات مرسله است ، مغایر با سایر ادرا کات است، بلكه مقام غيب هويت نفس ناطقه انساني محيط برمقام ومشهد ادراكات كلية قوه عاقله است، وجودی است صاحب درجات، که بعضی از آن درجات ازمقام طبع وبعضی از سنخ برزخ ومثال، ومرتبه ای از مسنخ مجرداتٍ صرف، وموطني مرتبة فوق التجرد است، وهمة اين مراتب درسلک يک وجود واحدند. بر همين قياس كن اصل حقيقت وجود راكه داراي مقامات مختلف است. مقام غيب، وجود حق است ومقام ظ اهر وجود، ظل وجود حق است. مقام غيب، صرف وجود است وشائبه قيد در آن مصور نمى باشد. آنچه كه دارای قید است وشائب قید در آن می رود ومشوب باقیود اعتباریه است، «علماً اوعیناً»، ظل وسایه وجود است، نه اصل طبيعت وجود. طبيعت وجود حق است. يس اكر انسان بنظر دقيق، عالم وجود خو يش را ملاحظه كنده ازمقايه مقام وعرصة نفس ناطقه بامقام اصل وجود، كثيرى ازاشكالات وعو يعمات راحل خواهد نمود. اگرچه فرق زياديست بين حق و خلق « اين التراب ورب الار باب».

اى بىرون از وھىم وقسال وقيىل من خماك بىر فىرق من وتىم ثيل من

شرح مقلامة فيصرى

ممکن تعبیر بوجود اعتباری و مجازی نمودهاند، مراد آنها آنستکه حقایق، قطع نظر از تجلی حق اعدام و اباطیلند و با اضافه و تجلی حق، امری حقیقی و منشأ آثارند، لذا تباین کلی با وجود حقّندارند و حق بحسب فعل ساری در همهٔ حقایق است. در کلمات ائمه، اشارات لطیفی باین موضوع از حدّ و حصر خارج است.

در کلمات عرفا، نصوص فراوانی براینکه کثرات خارجی امور واقعی اند و خیال صرف نیستند، موجود است. شارح مفتاح<sup>۱</sup>، عارف محقق حمزه فناری حنفی در شرح کلام قونوی در این بحث که همهٔ عالم ظهور و نسب وجود حقند و از خود هو یتی ندارند و اینکه ماسوی الله با قطع نظر از تجلی حق، اوهام صرفند گفته است:

الا كـل شـىء مـا خـلاالله بـاطل 🦳 و كـل نــعـيــم لا مـحــالــة زائـل

«ان قىلت: فوجود ماسوى الحق تعالى، اذالم يكن بطريق الحقيقة، كما هو مقتضى هذه الاصول كان مجازاً، كل مجاز صحَّ نفى الحقيقة عنه، و كل ماصحً نفي الحقيقة عنه، كان باطلاً، كما في قول لبيد الا كل شىء الخ... وصدّقه الرسول و ارتضاه فكيف قالوا [العرفاء]: لاباطل في الوجود<sup>7</sup>، على انهم صرّحوا ايضا: لامجاز في الوجود. و ذكره الشيخ [قونوى] في النفحات.

قلت : هذا هو مطرح العقول و متصادم الاصول و تحقيق حقيقته ليس الآ بمحض لطف الحق وسعة عطيته. فالذى هو وسع فهمى، ان القول ببطلان وجودات

- ۱ . رجوع اشود به نفخات قونوی چاپ منگی طهران ص۸۹و۸۸، ومصباح الانس حمزه فناری چاپ طهران ۱۳۲۴ ص۷۶۷ و۸۶۸.
- ۲. در کملمات عرفا خصوصاً شیخ اکبر محبی الدین، زیاد این عبارت موجود است: «لاباطل فی الوجود» چون بطلان وجود امکانی وعدم وجود کثرت، بطور کلی مساوق با نبودن وجود حق وبطلان تحقق حق مطلق است. بین کثرت و وحدت ملازمه است. در احادیث الهیه است: «یا موسی انا بذك اللازم». حق آنسست که در وجود، کثرت و وحدت هر دو حقیقی است، نه اعتباری، ولی کثرت در وحدت و وحدت در دو حقیقی است، نه اعتباری، ولی کثرت در وحدت و وحدت در در حدیقی است، نه اعتباری، ولی کثرت و وحدت ملاق است. حق آنسست کثرت و وحدت ملازمه است. در احادیث الهیه است: «یا موسی انا بذك اللازم». حق مطلق است. حق آنسست کثرت و وحدت و وحدت هر دو حقیقی است، نه اعتباری، ولی کثرت در وحدت و وحدت در در حقیقی است، نه اعتباری، ولی کثرت در وحدت و وحدت در کثرت، و کثرت شون او می کثرت، و حدت تامه اطلاقی حق و کثرت شرن او مؤکد کثرت، و کثرت حق چون ظهور واحد اطلاقی حقیقی است، موکنرت می مودن ظهور واحد اطلاقی حقیقی واقعی».

الممكنات، مبنى على ان حقائقها لولا التوجه الالهى اليها، تقتضى العدم كما مر تحقيقه، والحاصل لها من التجلى الالهى الاحدى، توجهه المكتّى عنه بالإقتران و هونسبة عدمية غير متحققة. والقول بان لاباطل في الوجود، بل ولا مجاز، مبنى على ان كمل تسعيمن حصل فمهو حال من احوال ذات الحق و حكم من احكام اسمه الظاهر».

روی اصول و قواعد عقلی و شرعی ، امکان ندارد مخلوق مفاض از حق، با حق تیاین بالذات داشته باشد. چون مفهوم تباین ذاتی ، عدم ارتباط دو موجود متباین است با یکدیگر، و این در علت و معلول محال است. اتم اتحای تناسب، موجود بین علت مفیض وجود و معلول مفاض است، بلکه بنظر دقیق بین موجودات از آنجائیکه مبدء همه یکوجود واحد است، مناسبت تامه موجود است.

در كـتـاب آسـمـانـى شـواهـد زيـادى بر رسوخ حق در قلوب كـا ئنات و احاطة قيومى و وجودى و معيت خارجى حق با اشياء موجود است، «هو معكم اينما كنتم ـنحـن اقـرب الـيـه من حبل الوريد، هوالاول والاخر والظاهر والباطن، آلا اِنَّهم فِي يَرْية مِن لِقاءِ رَبِهم آلا انه بكل شـىءٍ محيط»، و غير اينها از آيات.

بنا بر آنچه که ذکر شد، در بین حقایق وجودی تشکیک است و شاید فرقی بین تشکیک در مظاهر و تشکیک در مراتب بآن نحوی که ما بیان کردیم نباشد، و قول بتشکیک مطلقاً ملازم با قول بافراد در حقایق وجودی نیست، یاین معنی که وجود از سنخ ماهیات باشد، «ماهیت جنسی یا نوعی» تا مستلزم ترکیب در وجود گردد، بلکه وجود مفهوم کلی است که در خارج مصادیق متعدد دارد. اصل وجود یعنی مقام غیب وجود، حق است و حقایق امکانی که روابط و نسب صرف معاند از حیث شدت و ضعف و تمامیت و نقص وجودی اختلاف دارند. این قول، معالیل از وجود حق دیا اعتقاد باستقلال وجود امکانی و یا منحاز بودن نموده اند، بحکمای مشاء وارد است ولی بمشرب محققان و کسانی که وجود را نظیر نور متفاوت می دانند و نور را تقسیم بنور غنی و نور فقیر نموده اند و نور فقیر را صرف ربط بحق دانسته اند، وارد نمی آید. اشکالاتی را هم که عرفا بد و نور فقیر را شرح مقلامة قيصرى

حمزه فمناری بر مسلک حکما نموده اند و در صدد اثبات اینکه حق تعالی وجود مطلق است، برآمده اند، اغلب مخدوش است؛ چون در اکثرادله، بین وجود مطلق مفهومی صادق بر حقایق، اعم از واجب و ممکن، و اطلاق سعیِ محیط صرف عاری از قید اطلاق، خلط کرده اند. <sup>۱</sup>

صاحب تمهید گمان کرده است قول: باینکه حق تعالی وجود خاص، عاری از ماهیت، و ممکنات وجود مشوب بماهیت می باشند، منافات با قول بوحدت وجود و اینکه طبیعت وجود بما هوهو منشأ انتزاع وجود است دارد، در حالتی اگر ما قائل شویم که مقام صرافت، وجود حق و مقامات مشوب با اعیان ثابته، ظل وجود حق و خارج از مرتبه و حاق مقام صرافت وجودند، مرتبه خلق است، و وجودات امکانیه ربط صرف و تعین محض وجود حقند، هیچ منافات با توحید وجودات امکانیه ربط صرف و تعین محض وجود حقند، هیچ منافات با توحید بنا بر قول اهل توحید و عرفان، مقام وجوب وجود از تعینات اصل حقیقت وجود بنا بر قول اهل توحید و عرفان، مقام وجوب وجود از تعینات اصل حقیقت وجود است و بنا بر قول حکما مرتبه صرف بشرط لای از تعینات امکانیه، تمام هو یت حق است و عرفا این مقام را مقام احدیت وجود و باعتباری مقام واحدیت می دانند.

کملمات صاحب تمهید در مقام اشکال بر تشکیک از مناقشات متعدد خالی نیست، و همچنین کلمات شارح محقق مفتاح حمزه فناری در مقام اقامهٔ دلیل بر اثبات اینکه حق وجود مطلق است، مملو از مجازفات است، بجزیکی دو دلیل بقیهٔ ادلهٔ او مخدوش است و عجب آنکه مرحوم عارف محقق، افضل المتاخرین، آقا میرزا هاشم رشتی، در حواشی بر این قسمتهای از شرح مفتاح، بوجه من الوجوه متعرض اشکالات و مناقشات بر این کلمات نشده است. ما از برای اجتناب از

١ . رجوع شود به تسميد القواعد ابن تركه، چاپ منگى طهران ١٣١٥ ه.ق. ص٤٩ ، ٤٩ ، ٥٠ ، ومصباح الانس، چاپ طهران ص ۶۱، ۵۱، ۵۵، ۵۵، ۵۵، ۵۷، ۲۱، تا ۲۱. مرحوم آفا محمدرضا درحواشي برتمهيد، متعرض اشكالات وارده بركتاب نشده است، ولي آقامير شهاب نيريزى كه از اعاظم تلاميد آقا محمد رضا است، بطور اختصار درموارد زيادى بر كلمات شارح وماتن مناقشه کرده است.

تطویل از ذکر و نقل کلمات این دو بزرگوار خودداری نمودیم، طوینا عن ذکر کلماتهما کشحاً للاختصار. لبَّ لباب مرام اینستکه حقیقت وجود واحد مشخص است و کشرت اعتباری و وحدت حقیقی است. همین مطلب را صدرالحکما با برهان اثبات نموده است کما اشرنا الیه اشارة لطیفة «بی تقید بهیچ یک از احکام سه گانه بنحوی که مطلق از این قیود باشد از آن بمقام اوادنی» تعبیر شده است.

> اشارة الى بعض المراتب الكلية واصطلاحات القوم فيها

حقيفة الوجود اذا اخذت بشرط ان لايكون معها شىء، فهى المسمّاة عندالفوم بالـمرتبـة الأحدية، المستهلكة جميع الأسماء والصفات فيها، وتسمّى جمعالجمع و حقيقة الحقايق والعماء ايضا.

و اذا اخذت بشرط شىء، فاما ان يوخذ بشرط جميع الاشياء اللآزمة لها كليها و جزئيها، المسماة بالاسماء و الصفات، فهى المرتبة الالهية المسمّاة عندهم بالواحدية و مقـام الـجـمع؛ و هـذه الـمرتبة باعتبار ايصال مظاهر الاسماء التى هي الاعيان و الحقايق الى كمالاتها المناسبة لاستعداداتها في الخارج، يسمى مرتبة الربوبية و اذا اخذت لابشرط شىء آخر ولابشرط لاشىء، فهى المسماة بالهوية السارية في جميع الموجودات.

حقیقت وجود اگر بشرط لای از تعینات<sup>۱</sup> لحاظ شود، و لحاظ صفتی و نعتی و اسمی در آن نشود، این حقیقت در لسان عرفا بمقام و مرتبهٔ احدیت و احدیت ذاتیه که در آن جـمـیـع اسـماء و صفات مستهلک است، تعبیر شده است. این مرتبه را

۱ . منافات ندارد که حق، مقام صرف وجود لابشرط عاری از قید لابشرطیت باشد، ومعذلک بمقام بشرط لائی که مرتب هٔ عدم تعیشات امکانی باشد، متصف گردد، چون همانطور یکه تحقیق کردیم، اصل وجود متصف بوجود به، از طبیعت وجود لابشرط انتزاع می شود وبشرط لائیت مدخلیت در انتزاع مفهوم وجود بنحوی که ذکر نمودیم ندارد. رجوع شود به حاشیه آقا محمدرضا اصفهانی برتمهید این ترکه ص ۸۷، ورساله ی توحید ص ۴، ۵ . ۵ شرح مقلئمة قيصرى

مـقـام جمع الجمع و حقيقةالحقايق و مقام و مرتبة عمائيه نيز ناميده اند. در اين مقام آنـچه كـه وجـود را از صـرافـت خـارج نـمايد و تعين بدهد، اگر چه آن تعين، تعين اسـمـى و صفتى باشد، ملحوظ نيست و حقيقت وجود بشرط لاى از جميع تعينات است.

اگر وجود بشرط شیء، یعنی بشرط شیء نسبت بحقایق اعیان و صور اسماء و صفات، یعنی اعیان ثابته لحاظ شود، باین معنی که حقیقت ذات حق بشرط جمیع اسماء حسنی و صفات علیا و مظاهر اسماء و صفات و صور صفات حق، اعم از کلیات و جزئیات لحاظ شود، این مرتبه را مقام جمع و مقام واحدیت و مرتبهٔ الهیه می نامند.

این مرتبه، چون مبدء رسانیدن مظاهر اسماء و صفات و حقایق امکانی مستقر در مقام علم تفصیلی ر بوبی بر طبق استعداد اعیان ثابته بکمالاتِ لایق و مناسب با ذات اعیان است، مقام و مرتبة ر بوبیت نیز نام دارد. <sup>۱</sup>

حـقـيقـت وجود، اگر لابشرط و مطلق لحاظ شود، اسم آن وجود، وجود مطلق و فيض مقدس و هو يت ساريه در جميع اعيان است.

شارح محقق به تبع جماعتی از محققان از عرفا، مرتبهٔ ذات را اصل حقیقت وجود مطلق، عاری از قید اطلاق می دانند و مخصوصاً از آن حقیقت تعبیر به لابشرط نموده اند، آنهم لابشرط عاری از قید لابشرطیت. از این مقام تعبیر بکنز خفی و عنقاء مغرب و غیب النیوب و حقیقة الحقایق و غیر اینها از اسماء و القاب نموده اند و در تعبیر از آن حقیقت گفته اند ولا اسم له ولارسم له». در مباحث قبلی متعرض این اختلاف شدیم.

مقمام و مرتبهٔ احدیت که مصنف از آن تعبیر بمقام جمع الجمع نمود، اول تعینی است که حقیقت وجود محض بخود می گیرد، که از آن تعبیر باحدیت جمع و مقام جسمع الجمع و حقیقت محمدیه و مقام جمع بین قرب فوائض و قرب نوافل بی تـقـیّـد بـیکی از این دو، و بی مناو به، که گاهی یکی از این دو باشد و گاهی

دیگری، یلکه امعاً بهردو قرب و احکام آن متحقق باشد ودر کلمات محققان مثل قونوی و حمزه فناری و صاحب تمهیدالقواعد و جمعی دیگر تصریح شده است بآنچه که ذکر کردیم. <sup>۱</sup>

حقیقت وجود صرف لابشرط مقسمی ، باعتبار اتصاف بوحدت حقیقیه مقتضی تعیینی است که ائسهٔ عرفان از آن تعبیر بمقام احدیت و تعین اول و حقیقت محمدیه «ص» و مقام جمع الجمع نموده اند. و بمقام ظهور فیض اقدس نیز از آن تعبیر شده است. از تجلی حق در مقام احدیت مرتبهٔ واحدیت که مقامِ ظهور حق باسماء و صفات است تعین پیدا می نماید.

مقـام احـديـت را عـماء نيز ناميده اند. مرتبه عمائيه كه مصطلح عرفا است، از حـديشي كـه از پيغمبر نقل شده گرفته شده است: اعرابي از حضرت رسول سئوال نـمود: «آينَ كان رَبُنا قبل ان يخلق الخلق. قال عليه السلام: كان في عماء مافوقه هواء ولا تحته هواء».<sup>٢</sup>

كلمات قوم در تحقيق حقيقت عماء مختلف است. عارف محقق ملاعبدالرزاق كاشانى، شارح فصوص و منازل السائرين، كه از اعاظم تلامذه محقق جندى وازشارحان كلمات محيى الدين واستاد مصنف علامه است، گفته است: عماء حضرت احديت وجود ، و تعين اول است، چون مقام احديت در حجاب عزت و سماء رفعت است كه احدى از آن مقام اطلاع ندارد. برخى از عرفا، مرتبه عمائيه را مقام واحديت مى دانند، مقام واحديت، واسطه بين سماء اطلاق و ارض تقييد است و مناسب با مقام عما اين مرتبه از حقيقت وجود نيز مى باشد، همانطوريكه ابر واسطه و برزخ بين سماء و ارض است، مقام و احديت واسطه بين وحدت «حق» و كثرت «خلق» است.

مـلا عبدالرزاق، بر قول اخیر اشکال نموده و گفته است: معنای دوم با حدیث نـبوی توافق ندارد، چون اعرابی از حضرت سئوال نموده است: پروردگار ما قبل از

۱ ، رجوع شود به تمهيدالقواعد ابن ترکه، چاپ طهران ۱۳۱۵ ه.ق. ص ۷۰ ، ۸۱ ، ۸۲ . ۲ . رجوع شود به مصب ح الانس، چاپ طهران ۱۳۳۳ ه.ق. ص ۷۶ ، ۲۵ ، ۲۷ ، ونصوص قونوی ، چاپ طهران ۱۳۱۵ ه.ق. ۲۱۱ . شرح مقلمة قيصرى

خلق کجا بوده است. حضرت در جواب فرمود: «کان في عماء»، ظاهر قول نبوی اين است که مقـام عماء، فوق عالم خلق است و حضرت واحديت متعين بتعين اول است و آنچه که تعين دارد مخلوق است. <sup>۱</sup>

شارح مفتاح در مقام اشکال بر عارف کاشانی گفته است: «مرتبهٔ احدیت و واحدیت و اُلوهیت و نفس رحمانی و ام الکتاب و سایر مراتب الو هیت نسبت بوجود حق، تعین دارند و هر متعینی مخلوق نمی باشد، هر موجودیکه مشمول فیض منبسط گردد، مخلوق است. دیگر آنکه حضرت وجوب و امکان و حضرت جمع مراتب کلیه غیبیه اند، چگونه می شود که این حقایق مخلوق باشند».

توضیح این مطلب آنکه وجود مطلق عاری از قید اطلاق، ذات حق است و این حقیقت چون متجلی بر خویش است، عالم بذات خود می باشد، و این ظهور ذاتی چون مستلیزم علیم بینفس و شعور بذات و ظهور ذات از برای ذاتست، آقرا تجلی احدی ذاتی نامیدهاند.

حقیقت حق در این مقام، ذات خود را بوصف احدیت ذات با احکام و لوازم و صور و مظاهر معنو یه و روحانیه و مثالیه و حسیه با توابع و متبوعات مظاهر: انواع و اجناس و اشخاص بحسب بدء و عود و نزول و عروج و جمیع شئون و مراتب اکران را از این جهت که بیک وجود موجودند، و همه آنها عین واحدند، به شهود ذاتی احدی شهود می نماید، ولی شهود مفصل در مجمل که از آن تعبیر برؤ یةالمفصل مجملاً نمودهاند، نظیر مشاهدهٔ مکاشف ثمرهٔ نخل را در نوات، بوجود جمعی قرآنی نه وجود فرقانی تفصیلی: «بینهما فرقان عظیم».

این تـجـلـی کـه از آن تـعـبیر بکمال جلاء نمودهاند، مبدء تجلی دیگر و علتِ انـبـعـاث ظـهـور تـفـصـیـلی همه حقایق اسـت در مقام واحدیت که ناشی از رقیقهٔ عـشـقیهٔ تنزیهیهٔ متصل بین کمالین «مرتبه احدیت و مرتبه واحدیت» است، تجلی

۱ . ملاک معلولیت ومغلوقیت ، وجود خارجی حقایق است . برطبق علم حق در حضرت علیه ؛ حقایق درمقام احدیت و واحدیت مشهود حقند وحق آنها را بوجود خاص خود وجود خارجی می دهد . اینکه دربرخی از ر وایات نسبت خلق بحقایق موجود درعلم به تیم اسماء وصفات داده شده است ویا اینکه برخی اسماء حق را مخلوق دانسته اند ، خلق در آنجا بسعنی تقدیر است : ۱۱ن الله خلق الخلق فی ظلمهٔ . . . ».

در احدیت که ملازم با حب بذاتست بحکم: «فاحببتُ آن أُعْرَف»، منشأ ظهور کشرات مندمج در احدیت به مقام واحدیت گردید که از آن بکمال استجلاء تعبیر کردهاند. کثرات موجود در احدیت بوجود جمعی قرآنی بعینها در واحدیت بظهور تفصيلي فرقاني موجودند. فرق بين احديت و واحديت باجمال و تفصيل است. واحدیت، تعین احدیت است و هر تعینی ظاهر، و باطن آن تعین ندارد، کما اینکه مقام ذات، بأطن و واحديت ظاهر آن است، همانطوريكه مقام خلق و فعل نسبت بواحديت ظاهر و واحديت باطن مقام فعل و كثرات است. روى اين جهت، فرق فيض اقدس با مقام ذات باجمال و تفصيل و اطلاق و تقييد است. فيض مقدس نیز همان تعین فیض اقدس است، نظیر فرقی که بین واحدیت و احدیت است.

حضرت احديت جمم ووجود وتعين اول وقابل اول ومقام او ادني وتجلى اول، و حقيقت محمديه «ص» كنايه از اول تعين وجود است كه از اين تجلى، رقيقة عشقيه اى ظاهر شد كه عندليب كلستان توحيد، خواجه حافظ «قده» بآن اشاره نموده است:

عشق يبدا شد و آنش بهمه عالم زد در ازل پرتــو حــسنت ز تـجـلـی دم زد

این رقیقهٔ عشقیه که در حدیث قدسی بآن اشاره شده است، منشاء ظهور وجود بصورت اسماء وصفات واعيان ثابته است كه ازآن بكمال استعلاء تعيير نمودهاند. این تجلی متضمن تمیز حقایق و مراتبی است که در احدیت وجود بمصورت وحدت «كالشجرة في النواة» موجود بود كه از آن تعبير «برؤ ية المجمل مفصلا و ظهورالمجمل مفصلا» نموده اند، و چون حقيقت وجود بحكم «خلقُت الخلق لكي أعرف»، جميع مظاهر خلقيه را «از كليات وجزئيات بحسب استدعای هر مظهری ظهور خاص خلقی تفصیلی را» از مقام تقدیر که مرتبهٔ واحديت و حضرت علم و ارتسام باشد؛ بوجود خاص خود موجود مي نمايد. اين مرتب را مرتبة ر بوبیت نیز نامیده اند، کما اینکه از آن بمقام قاب قوسین و تعین و قابل ثانی و حقیقت محمدیه «ص»، <sup>۱</sup> صورت تعین اول و ظل مقام اوادنی تعبیر

<sup>.</sup> ۱ ین مرتبه راحقیقت محمدیه باین اعتبار نامیده اند که حقایق کلیهٔ اصلیه در عین برزخیت بین وحدت و کثرت

شرح مقذمة قيصرى

شده است. این تعین ثانی نفسی از جهت آنکه اصلِ جمیع ظهورات و تعینات و مرجع کلیه صور و مبدء ظهور اصل جمیع اسماء الهیه و مرجع کافه اسماء و صفات است، مرتبه الوهیت و تجلی حق باسم الله و إله نیز تعبیر شده است.

و چون جـميع معانى كليه و جزئيه در اين مرتبه تحقق دارند، از آن تعبير بعالم مـمانـى شـده اسـت. از مـقـام واحديت بحضرت ارتسام نيز تعبير شده است، چون كـثـرات نـسبى منسوب باسماء الهيه و تحقق و كثرات حقيقى كونى در اين مرتبه ارتسام دارند.

ایین مرتبه را حضرت عمائیه نیز نامیدهاند، چون مقام واحدیت برزخ حاصل بیین وحدت و کثرت است، باعتبار اشتمال بر حقایق کلیه اصلیه از جمهت آنکه صلاحیت اضافه بحق را بنحو اصالت، و اضافه بخلق، و عالم کؤن یه تبعیت اضافه بحق و انتشاء انواع حقایق و جزئیات را بنحو تفصیل واجد است.

مقام واحدیت را چون محلِّ تجلی متعین و ظاهر عالم وجود است، مقام ظاهر اسم اللّه نامیده اند، چون مقام احدیت باطن اسم اللّه و تمام حقیقت انسان کامل است. و بسعداً بسیان خواهیم نمود که اسم الله از تعینات حقیقت محمدی (ص)است و انسان ختمی محمدی و اولیای محمدیین مظهر اللّه ذاتی می باشند.

عماءرا گماهى در تعين اول اعتبار نمودهاند، مثل اينكه قونوى در تفسير فاتحه گفته است: «متى ذكرت البرزخ الاول و حضرت الاسماء وحد الفاصل و مقام الانسان الكامل و حضرت احدية الجمع والوجود و اول مراتب التعين و صاحبة الاحدية و آخر مرتبةالغيب و اول مرتبة الشهادة [بالنسبة الى الغيب المطلق] و

یست با تحقق اثر شفی وغیرظاهردراین مرتبه مندرج است و حقیقت محمدیه «ص»، جامع بین دوطرف حدوث و قدم است. حقیقت انسان کامل، دارای دونسخه ظاهروباطن است، نسخه ظاهرآن مضاهی با عالم وجود است ونسخه باطن آن مضاهی حضرت الهیه است.

تقديربيك ناقه نشانيددومعمل ليلي حدوث تووسلمي قدمرا

محل نـقـوذالاقـتـدار؛ فـهو اشارة الى العماء الذي هوالنفس الرحماني أ و هو بعينه الغيب الاضافي الاول بالنسبة الى معقولية الهو ية التي لها الغيب المطلق». <sup>٢</sup>

گاهـی عماءرا بمرتبه تمین ثانی و واحدیت اطلاق نمودهاند، کما اینکه حمزه فـنـاری شـارح مفتاح الغیب و برخی از عرفا «قدس الله اسرارهم»، حضرت عمائیه را در این مرتبه، اعتبار نمودهاند.

در مفتاح، نفس رحمانى را بماعتبار انبساط بر ممكنات و ظهور ممكنات بغيض مقدس و غض رحمانى، و باعتبار آنكه نفس رحمانى نتيجه اجتماع و تجمع بين اسماء ذاتيه است و اول مولودى است كه از تناكع بين اسماء ظاهر شده است، عين حقيقت عمائيه دانسته است. شيخ محقق، گاهى عماء را بتعين اول و گاهى يتعين ثانى اطلاق نموده است، در مفتاح فرموده است: «ان النفس المذكور [نفس رحمانى] ان اعتبر من حيث ظهور صورته و روعى فيه اسم ما شبّه به حتى يستحضرالنفس ضباباً، فانه يصدق عليه، اذ ذاك اسم العماء و يكون خلهر عنه. و لسان هذاالمقام، قوله عليه السلام وقد سئل عنه: «آين كان ربنا قبل ان يخلق خلقه. قال: كان في عماء، مافوقه هواء وماتحته هواء» والعماء في السان، السحاب الرقيق وهو نفس متكاثف فاخبرانه عماء».

سائـل ایـن حـدیـث ابـورزین عقیلی است، مدلول این حدیث آنستکه حق در مرتـبـه کلی و مطلقی واقع شده است، که تعینات و مراتب اسماء و لوازم اسماء و

۲ . نفس رحمانی ، غالباً بغیض مقدس ووجود منبسط اطلاق شده است ، ودر این جا «شیخ ره » بغیض اقد م اطلاق نصوده است . شاید از این جهت بغیض اقدس ، نفس رحمانی اطلاق نموده است که فرق بین فیض اقدس و فیض مقدس «نفس رحمانی» اعتباری است ؛ چون فیض اقدس ، باطن فیض مقدس است و فیض مقدس تمین فیض اقدم است ، کما اینکه فرق بین ذات حق وفیض اقدس و فیض مقدس باعتبار تمین و مدم تمین است ، هر مطلقی نسبت بمقید لامتین است .

۲ . رجوع شود به تفسیرقونوی «تفسیر موره حمد» . و حواشی مرحوم حکیم و عارف کامل آقامیر زا ها شم رشتی «قله» بر تصوص قونوی ، چاپ طهران ، آخر تسمهیدالقوامدا بن تر که ۱۳۱۵ ه.ق. ص۲۱۲ رجوع شود به مصباح الانس ، چاپ طهران ۱۳۷۳ ه.ق. بیان اقسام ومراتب تنا کع ۱۹۳ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ . شرح مقليمة قيصرى

صفات «اعیان ثابته» ناشی از آنمرتبه است و مبدء ظهور مظاهر خلقی نیز همان مرتبه می باشد.

ظاهراً مراد شیخ، آنستکه همانظوریکه وجود منبسط و فیض مقدس با فیض اقدس فرقی ندارد، فیض مقدس تعین و ظاهر فیض اقدس است و فیض اقدس باطن فیض مقدس و وجود منبسط است، همینطور مقام واحدیت، صورت و تعین اول مقام احدیت و باطن فیض مقدس است و حق تعالی، باطن مقام احدیت، و مبدء تجلی احدی است. مبدء جمیع این تعینات و سرّ این ظهور معانی اسم باطن و اسم ظاهر است.

خلاصة كلام آنكه حقيقت عمائيه، فيض اقدس و تجلى غيبى است و اين حقيقت باطن اسم الله است و مقام اسم الله مقام جمع الجمع جميع اسماء است. از براى حقيقت عمائيه و نفس رحمانى، حقيقت و رقيقه و باطن و ظاهر و غيب و شهادتست. اين حكم جارى در جميع حقايق الهيه كليه و اسماء ر بو بيه است. حقيقت و باطن و غيب عماء و نفس رحمانى، فيض اقدس و تجلى اول است؛ باعتبار برزخيت واحديت جمع بآن حقيقت عماء اطلاق شده است، باعتبار ظهور و تجلى در كثرات اسمائيه ذاتيه، بآن نفس رحمانى اطلاق شده است. رقيقت و ظاهر و شهادت عماء و نفس رحمانى، عيارت از تجلى ظهورى فعلى حق است، باعتبار برزخيت بآن عماء گفته اند، و باعتبار بسط و ظهور در مراتب تعينات خلقى، برآن نفس رحمانى و حق مخلوق به ووجود منبسط و مشيت و ارادة فعليه و علم و قدرت فعلى اطلاق كرده اند.

فرق بـین مقامِ ذات و مقام احدیت و واحدیت و وجودِ لابشرط اطلاقی و وجود مـنـبسط از آنچه که ذکر نمودیم، واضح شد و در فصول بعدی نیز تحقیقاتی در این مراتب خواهیم نمود.

اذا اخذت بشرط ثبوت الصور العلمية فيها، فهى مرّبة الاسم الباطن المطلق و الاول والعليم وربُّ الأعيان الثابتة، واذا اخذت بشرط كليات الأثياء فقط، فهى مرّبةالاسم الرحمان، رب العقل الاول، المسمّى بليح القضاء وأمّ الكتاب والقلم الأعلى.

و اذا اخذت بشرط ان تكون الكليات فيها جزئيات مفصلة ثابتة من غير احتجابها عن كلياتها، فهي مرتبة الاسم الرحيم، رب النفس الكلية، المسماة بليح القدر، وهو اللّوح المحفوظ والكتاب المبين.

و إذا أخذت بشرط أن تكون الصور المفصلة جزئية منغيرة، فهى مرتبة الأسم الساحي و السئبت و المحيى والمعيت، ربَّ النفس، المنطبعة في الجسم الكلي، المسمى بلوح المحو والآثبات.

و اذا اخذت بشرط ان يكون قايلة للصور النوعية، الروحانية و الجسمانية، فهى مرتبةالاسم القابل، ربَّ الهيولى الكلية المشار اليها بالكتاب المسطور و الرّق المنشور. و اذا اخذت مع قابلية التأثير و التأثر، فهى مرتبةالاسم الفاعل، المعبّر عنه بالموجد و الخالق، ربّ الطبيعة الكلية.

و اذا اخذت بشرط الصور الروحانية المجردة في مرتبةالاسم العليم و المفصّل و المدتر، رب المقول الكلية و النفوس الناطقه. وما يسمى باصطلاح الحكماء بالمقل المجرد، يسمى باصطلاح اهل الله بالريح. و لذلك يقال للعقل الأول، ريح القدس. و ما يسمى بالنفس المجردة الناطقة، يسمى عندهم بالقلب اذا كانت الكليات فيها مفصلة، وهي شاهدة اياها شهوداً عيانياً، والمراد بالنفس عندهم النفس المنطبعة الحيوانية.

و اذا اخذت بشرط الصور الحسبة الغيبية، فهي مرتبةالاسم المصوّر، رب عالم الخيال المطلق والمقيد.

واذا اخذت بشرط الصور الحسية الشهادية، فهي مرتبةالاسم الظاهر المطلق والآخر، رب عالم الملك.

حقیقت وجود باعتبار مراتب وجودی از مقام ذات که مقام غیب الغیوب باشد تا مرتب و مقام هیولای اولی که آخرین مقام نزول وجود است، اعتباراتی در آن تصرر می شود.

مراتب وجودى و تعيناتى كه وجود بآن متصف مى شود و از ظهورات و تجليّات وجود حاصل مى گردد. هـمه آنها قـيود و تعيناتيست كه عارض وجود مطلق، لابشرط عارى از قيدِ لابشرطيت و اطلاق مى شود. حقيقت وجود در مقام ذات كه مقام غناء عن العالمين است، هيچ تعينى ندارد، «فانّه واحد وحدة حقيقية لايتعقل في مقابلة كثرة ولا يتوقف تحققها في نفسها ولا تصورها في العلم الصحيح المحقق شرح مقتعة قيصرى

على تصور ضدّها».

این مرتبه وجود صرفست و لاغیر، اطلاق حق و وجود ۲ هم بر این مرتبه از ضیق لفظ و نبودن عنوان مشیر است. اول مرتبهٔ معلوم از وجود، مرتبهٔ جمع و وجود است که از آن تـعبـیـر بـه حـقیقت الحقایق و حضرت احدیت جمع و مقام جمع الجمع نمودهاند.

مرتبه و مقام دوم از وجود که مشهود و معلوم است و ممکن است سیر سالک بآنجا منتهی شود، مقام واحدیت است. این دو مرتبه از تعین، فوق مقام خلق است. اول ظهور وجود بسمقام خلقی و امکانی، تجلی در عقل اول است که بطور تفصیل آن را ذکر کردیم. عالم عقول هم که عرفا از آن تعبیر بعالم ارواح کلیه نسموده اند، بمذاق تحقیق منقسم می شود بعقول طولیه و عرضیه، تجلی وجود حق در مراتب عقول، تعیناتی است که عارض بر وجود صرف می شود، و وجود باعتبار این تعیینات اسامی مخصوص دارد و سیر وجود بعالم عقل و مرور از عالم عقل بعالم برزخ و مراتب وجود برزخی نیز تعیناتی بخود می گیرد که باعتبار آن تعینات اسامی مخصوص دارد تا برسد بعالم ماده و شهادت مطلقه و انواع و اقسام موجودات در عالم ماده که حقیقت وجود توسط اسماء یعنی بصورت اسماء و مفات در آنها تجلی و ظهور نموده است، باعتبار انواع و اقسام موجودات در عالم ماده که حقیقت وجود توسط اسماء یعنی بصورت اسماء و مفات در آنها تجلی و ظهور نموده است، باعتبار انواع و اجناس و افراد این عالم موجودات در عالم ماده که حقیقت وجود توسط اسماء یعنی بصورت اسماء و نیز تبیُنات مختلف دارد که بواسطه ظهور در مرائی مختلف و شیشه های گونا گون با حفظ وحدت، متصف بجهات متعدد و منعین بنعینات مختلف می گردد. تجلی وجود بین اسماء و صفات، مختلف می با دارا مهر اسماء و تجلی وجود بین اسماء و

۸. محققان صوفیه وعرفا ازبرای حق چنین مرتبه ای را اثبات نموده اند : اگر کسی برای حقیقت وجود مرتبه ای منعزل از تعینات قائل نشود ، اهل توسید نیست و از جهال صوفیه بشمارمی رود . حفظ این مرتبه لازم است اگر و منعزل از تعینات قائل نشود ، اهل توسید نیست و از جهال صوفیه بشمارمی رود . حفظ این مرتبه لازم است اگر و جود چنین مرتبه ای را نداشته باشد ، باید هیچ موجودی تحقق پیدا نکرده باشد . چون طبیعت صرف و مطلق در مصداق و مفهم مرم ، مدین مرتبه ای را اثبات نموده اند : اگر کسی برای حقیقت وجود مرتبه ای منعزل از تعینات قائل نشود ، اهل توسید نیست و از جهال صوفیه بشمارمی رود . حفظ این مرتبه لازم است اگر و جود چنین مرتبه ای را نداشته باشد ، باید هیچ موجودی تحقق پیدا نکرده باشد . چون طبیعت صرف و مطلق در مصداق و مفهم و م، مقدم بر مرتبه غیر صرف است . این معنی را محققان از حکما بتمبیردیگریبان کرده اند : «اگر واجب الوجودی که عدم در آن راه نداشته باشد و عدمش ممتنع نباشد ، موجود نباشد ، باید سلسله وجود ات را از اول تحقق پیدا نگرده باشد : چون وجود و صاوق با وجوب است و شی ء مادامی که جمیع انحاء عدمش ممتنع نباشد ، عمان می می مود می مرا .

تـولید اسماء، متعدد، از تناکح بین اسماء کلیه باعتباراتی مختلف می شود،اگرچه همه حقایق و اعیان با اسماء و صفات متعدد بیک اصل بر می گردند.

0 W Q

وجود اگر بشرط شی منسبت بصور علمیه لحاظ شود، چون مقام علم نسبت بمقام خلق و ظهور خارجی اشیا، مقام غیب است، آن را مرتبهٔ اسم باطن مطلق<sup>۱</sup> و مرتببهٔ اسم اول و علیم و ربّ اعیان ثابته نامیده اند. چون موجودات بحسب وجود علمی در مقام واحدیت تقدم بر وجود خلقی و خارجی دارند، و همانطوریکه وجود علمی اشیاء تعین حقند و حق باطن صور علمی است، وجودات خارجی نیز نسبت بوجود علمی ظاهر و وجود علمی باطن وجود خارجی است.

وجود باعتبار ظهور در عقل اول<sup>۲</sup> که مجلای فیض برای سایر ممکنات است و نسبت بمادون خود مطلق و کلی و محیط است، ربّ عقل اول است. از عقل اول تعبیر بلوح قضاء نموده اند، چون جمیع حقایق در مادون، در آن حقیقت بنحو اعلی و اتم با وجودی مناسب با آن مقام مقدس موجود است، و همان حقایق در مادون بنحو تفصیل نازل می گردد و چون کتاب جمعی قرآنی، حق است و جمیع صفات عالم وجود و کتب تفصیلی الهی در این کتاب مبین بنخو اعلی موجود است، آن را ام الکتاب نامیده اند، و از آنجائیکه عقل اول واسطه در فیض است و حقایق وجودی را حق بوسیله همین وجود در کتب تفصیلی و صفحات عالم وجود رقم می زند، و این وجود تام کامل چون واسطه در ترقیم کلمات الهی است، آن را قلم

- ۱. عالم اعیان ثابته وحضرت علم باطن مطلق است وعالم ماد مواجدام ظاهر مطلق است، عالم مثالی نسبت بعالم ماده بساطن ونسسبت بعالم عقول کلی ظاهر است و عالم عقول نسبت بحضرت علم ظاهر وحضرت علم باطن است، لقا ابرخی بساطن مطلق را عالم واحدیت می دانند که جمیع حقایق در آن حضرت بوجودی واحد موجودند، از آنچه که ذکرشد، وجه تسمیه این عالم «حضرت علم» باول و علیم ورب اعیان ثابته معلوم گردید، از جهتی بساطن مطلق ذات وحقیقت وجود است، کما اینکه اول مطلق هم مقام ذانست «هوالا ول والآخرو الظاهر والباطن».
- ۲ . به عقل اول وسایر عقول طولیه و عرضیه اهل ذوق، وجود کلی و مطلق و عام اطلاق نموده اند عرفا از عقول تعبیر بروح نـموده اند و روح القدس را عقل اول می دانند، برخلاف حکمای مشاء که عقل عاشر را روح القدس، و حکمای اشراق رب النوع انسانی را جبر ثیل می دانند.

شرح مقلمة قيصرى

نامیده اند. هم باین وجود کامل، لوح قضا اطلاق نموده اند و هم قلم اعلی در لسان شرع وارد است: «اول ما خلق الله العقل»، لذا بآن عقل اول و نخست آفرین، اطلاق نموده اند و از حضرت امیرمؤمنان و شاه ولایت و شاهنشاه اولیاء منقول است: «انا اللوح و اناالقلم»، لذا باین حقیقت مقدس از نقص و عیب لوح و قلم اطلاق نموده اند و چون از خواجه کائنات وارد شده است: «اول ما خلق الله نرری»، از این وجود جامع محیط، تعبیر بنوو اول نموده اند، و چون این وجود، جامع جمیع خیرات و مبده، جمیع تعینات است و تجلی عام حق از این وجود بمراتب طولی و عرضی عالم می رسد، از آن حقیقت تعبیر بنجلی حق باسم رحمان نموده اند.

حقیقت وجود بعد از تجلی در عقل اول و سایر عقول طولی و عرضی، که متصل بعقل اولند و بین آنها انفصال وجودی نیست، و از همین جهت حکم عقل اول را دارند، از عالم عقول مرور نموده و پنفس کلی می رسد.

بهمین جهت، حقیقت وجود باعثباو ظهور در نفس کلي رب نفس کلیست. نفس کلی را لرح قدر می نمامند، چون صفحهٔ وجود این لوح، محل ظهور کلمات موجود درعقل اول است، و آنچه که باجمال در عقل وجود دارد، بطور تفصیل در لوح قدر ظهور نموده است، و حقایقی که در عقل بنحو کلی و جمع الجمع موجود است در نفس منحو تقدر و جزئیت و تقیید موجود است، لذا عقل بمنزله خزینه و منبع است و همان حقایق در نفس محدود و دارای اندازه است و حقایق موجود در عقل بطور آشکارا در نفس کلی موجود است، بهمین جهت نفس کلی را کتاب مین دانسته اند، کما اینکه باعتبار آنکه خزینه ادراکات نفوس جزئی است، آن را لوح محفوظ دانسته اند؛ در مقابل نفسی که منطبع در جسم کلی است، بدین جهت آن را لوح محو و اثبات دانسته اند.

وجود، باعتبار ظهور و تجلی و تحقق در صور مفصّلهٔ جزئیـهٔ محدود بحدود متغیر ومتصرم، مرتبهٔ اسم ماحی و مثبت و محیی و ممیت و مربی نفس منطبع در جسم کلی و لوح محو و اثبات است.

وجودء باعتبار آنكه از مقام اطلاق تنزل نموده وبصف نعال وجود يعنى هيولى

## الفصل الأوّل:في الوجودوانه هوالحق

می رسد، «بلحاظ قوس صعودی و ترقی از عالم طبع و سیر الی الله برای تشکیل دادن قوس دوم وجود که قوس صعودی باشد و اتمام داثره وجود، چون تشکیل قوس و تحقق دائره تام وجود منوط است بقبول هیولای اولی صور گوناگون را جهت نیل بفعلیات و رسیدن ببرکات» مرتبه اسم قابل و رب هیولای کلی که در کتاب الهی بآن «الکتاب المسطور والرق المنشور» اطلاق گردیده می باشد، و چون خروج هیولی از قوه بفعلیت و افاضهٔ صور کمالی بهیولی و خروج هیولی از عالم طبع بعوالم غیبی محتاج بفاعل است، و ذات هیولی چون قوه صرف و قابل محض است و قابل از آنجائیکه قابل است، موجد صورت فعلی و تمامی نخواهد شد، چون اجتساع قابل و فاعل محال است، حقیقت وجود در مقام و مرتبهٔ اعطای صور مختلف بهیولی مرتبهٔ اسم فاعل و موجد و خالق و مربی طبیعت کلیه است.

چون موجود مجرد، علم صرف است و هر صورت مجرده ای علم و عالم و معلوم، عقل و عاقل و معقولست، بدون تعدد جهات و اعتبارات. ظهور وجود در صور مجرده، از قبیل عقول طولی و عرضی، مرتبة اسم علیم و مفضل و مدبّر، مر بی عقول کلیه و نفوس ناطقه است. آنچه را که باصطلاح حکمای مشاء، «ارسطو و اتباع او»، عقل مجرد می نامند، اهل توحید آن را روح می نامند<sup>1</sup>. بهمین جهت، بعقل اول روح الامین و روح القدس، اطلاق کرده اند.

آن موجودی را که حکمانفس مجردهٔ ناطق «فصل انسانی»، نامیده اند؛ اگر بمرتبه ای از فعلیت برسد که سمت خلاقیت نسبت بصور پیدا کند، و عقل تفصیلی بحسب ظهور و عقل اجمالی بسیط خلاق صور مفصله گردد، و جمیع این صور را بحسب باطنِ ذات شهود نماید، آن را قلب گویند. در قرآن مجید هم باین معنی اشاره شده است. نفس در ابتدای وجود، حکم طبیعت را دارد. بعد از طی مراحل طبع، و نیل بمقامات خیال و سایر قوای باطنی و رسیدن بمقام تعقل و ادراک کلیات و اتحاد با عقولِ کلیه و شهود حقایق در عقول خلاق، صور علمی می شود.

۱ . در فصول بعد ، وجه تسمیه مراتب باطني وجود نفس انسانی اژ قبیل روح وسرو خفی واخفی وقلب ونفس ، خواهد آمد.

شرح مقذمة قيصرى

باعتبار قوس صعودی، با عقول متحد می گردد، و بلحاظ توجه بمادون و کثرات، جنب خالقیت پیدا می نماید، تا بجائی می رسد که از باطن ذات و وجود معنوی خود تغذی می نماید. <sup>۱</sup>

کان قسندم نییست ان شکرم 💫 هم زخود می رویم و خود می خورم

نغس مطلق، باصطلاح عرفا، نفس منطبع حیوانی است. در انسان هم نفس، بهمان مرتبه ای از نفس ناطقه که مدبّر بدن است و تجرد تام و فوق التمام ندارد، دالاق نموده اند.

حقیقت وجود، باعتبار ظهور در عالم برزخ و تقیید بصور حسیهٔ غیر مادی، چه در برزخ نـزولـی «خیال مطلق»، و چه در برزخ صعودی «خیال مقید»، مرتبهٔ اسم مصور، ربّ عالم خیال مطلق و مقید است.

در فصل ششم، تفصیل عالم برزخ و فرق بین برزخ نزولی «منفصل»، و برزخ مـتـصـل «صـعودی»، که از آن بعالم خیال مطلق و مقید، و خیال منفصل و متصل تعبیر نموده اند، خواهد آمد.

از عالم برزخ به غیب اضافی و نسبی و شهادت اضافی نسبی، نیز تعبیر نموده اند، کمااینکه از عالم ماده و صور منطبع در مواد جسمانی، بعالم ظاهر و شهادت مطلق وعالم ملک، تعبیر نموده اند. چون عالم ماده، آخرین مرتبه وجود در مقام نزول است. از حقیقت وجود باعتبار ظهور در این نشأه، بمرتبهٔ اسم ظاهر «مطلق»، و اسم آخر، رَبّ عالم ملک و شهادت، تعبیر نموده اند. عالم ماده، شهادت و ظاهر مطلق و مقام حقیقت وجود، غیب مطلق و اول مطلق و باطن صرف است؛ و بآن مرتبه در لسان اهل الله، غیب الغیوب و کنز مخفی، نیز اطلاق

۱ . برای بحث تفصیلی این مطلب ، رجوع شود بکتب صدرا لمتألهین ، خصوصاً اسفارار بعه ، مباحث وجود ذهنی و مباحث عقل ومعقولات . ما در کتب ورسائل خود ، این بحث را بطور ملخص بعد از دیدن کلیه آراء فلاسفه بیان کرده ایسم ، رجوع شود برسالهٔ نگارنده در اتحاد عاقل ومعقول ، «شرح حال و آراء فلسفی ملاصدرا و تعلیقات بر شرح مشاعر ملاصدرا ، چاپ مشهد ، ۱۳۸۴ هـ.ق، ص ۲۵ ۲ ، ۶۷ ۲ تساص ۲۶۱ شرح حال و آراء فلسفی ملاصدرا ، چاپ مشهد ، ۱۳۸۲ ، مبحث علم حق ص ۱۳۰

## الفصل الأوّل:في الوجودوانه هوالحق

شـده اسـت. در فـصـول بـعـدی مطالبی که بیشتر عبارت متن را واضح نـماید، ذکر خواهد شد. والله هو الموفق للمراد.

و مرتبة الانسان الكامل، عبارة عن جمع جميع المراتب الالهية والكونية من المقول والنفوس الكلية والجزئية و مراتب الطبيعة الى آخر تنزلات الوجود، ويسمى بالمرتبة العمائية ايضاً، فهى مضاهية للمرتبة إلا لهية، ولافرق بينهما الا بالربوبية (والمربوبية، لذلك صار خليفة الله.

و اذا علمتَ هذا، علمتَ الفرق بين المراتب الالهية والربوبية والكونية. وجعل بعض المحققين:المرتبة الالهية،هي بعينها مرتبة العقل الاول، باعتبار جامعية الاسم الرحمان لجميع الاسماء، كجامعية الاسم الله لها. هذا و ان كان حقاً من وجه، لكن كوت الرحمان تحت حيطة اسم الله، يقضى بتغاير المرتبتين، ولولا وجه المغايرة بينهما، ما كان تابعاً للاسم الله في بسم الله الرحمن الرحيم. فافهم.

مرتب انسان کامل ختمی محمدی «ص»، که از آن تعبیر بمرتبه عمائیه نموده اند، جامع جمیع مراتب الهیه و کونیه، «از عقول و نفوس و عالم برزخ و مثال و عالم طبع و ماده» است. این حقیقت «انسان کامل»، مضاهی و محاذی مرتبهٔ الهیه است<sup>۲</sup>. فرقی بین این مرتبه و مرتبه الهیه باعتبار ر بو بیت و مر بو بیت است. حقیقت محمّدیه «مر بوب»، و مرتبه <sup>۱</sup>اهیه رب این حقیقت است، چون این حقیقت مظهر اسم اعظم است و سایر اسماء محکوم بحکم اسم اعظمند؛ لذا مظهر

- ۱ . این اطلاقات، چون مشمر بتعین می باشند، اسم حقیقی از برای ذات نیستند. از باب ضبق تعبیر این قسم از اسماه بحق اطلاق می شود. فرق بین برزخ صعودی ونزولی ، و کیفیت تجسَّم اعمال ، وعلت حشر انسان بصور گونا گون در طی فصول آخر کتاب ، خواهد آمد.

شرح مقلامة قيصرى

اسم اعظم ظاهر درجمیع مظاهر است. از آنچه که بیان شد، فرق بین مراتب الهیه و ربوبیه و کونیه ظاهر گردید. بعضی از محققان، مرتبه الهیه را مرتبهٔ عقل اول دانسته اند. چون عقل اول، مظهر اسم رحمان است و اسم رحمان جامع جمیع اسماء است، نظیر اسم الله که جامع جمیع اسماء می باشد. این مطلب از جهتی، اگر چه خالی از تحقیق نیست، چون اسم رحمان اسم است از برای صورت وجود الهی، باعتبار ظهور آن بنفس حقیقت خود؛ اسم رحمان باعتبار انبساط و ظهور در ممکنات، نفس رحمانی و وجود منبسط و فیض مقدس است؛ ولی از آنجائیکه اسم جلاله وضع شده است از برای حقیقت جامع وجود، بانضمام تعین جامع جمیع تعینات، اسم رحمان در تحت حیطهٔ این اسم واقع شده است؛ لذا تابع اسم الله است. فرق بین اسم الله و اسم رحمن، نظیر فرق بین عقل اول و حقیقت محمدیه «ص» است. حقیقت محمدیه «ص»، چون مظهر اسم الله است عتجلی در جمیع مظاهر است.

### تذكرة وتسجيل

بنابر این، آنچه که تحقیق نمودیم مراتب و تعینات وجود، عبارتست از تعین اول «مقام اوادنی و مرتبه فیض اقدس»، و تعین ثانی «مقام قاب قوسین و مقام اسماء و صفات و حضرت علمیه»، و مرتبه عقول طولیه و عرضیه و عالم مثال و عالم شهادت و ماده. حقیقت وجود در جمیع مراتب سیر می نماید و از سیر و تجلی وجود، این مراتب تعین پیدا می نمایند. بنابراین، جمیع این مراتب مجلای ظهور حق و مظهر وجود مطلق است، هیچ یک از این مراتب و تعینات مظهر تفصیلی وجود حق و اسماء و صفات حق نمی باشد، یعنی صلاحیت مظهریت

مرتب تجلی اول که از آن بحضرت جمع و وجود تعییر نموده اند. چون حقایق در این مقام بنحو کثرت در وحدت موجود است و ظهور تفصیلی ندارد. صلاحیت مظهریت حق را فاقد است. مرتبهٔ تجلی دوّم نیز صلاحیت مظهریت حق را فاقد ۲۲۰ الفصل الأؤل:في الوجودوانه هوالحق

است. در این مرتبه، اگرچه جمیع حقایق بوجود علمی به تبع اسماء و صفات حق موجودند، ولیکن چون این مقام، مقام قضاء الهی است، حقایق بوجود خاص خود موجود قیستند، بلکه وجود آنها وجود تبعی علمی است، و جامع تشات وجود نمی باشد. عقل اول نیز مظهر تام حقیقت وجود نمی باشد، چون فاقد نشات مثالی و عنصریست. و هکذا سایر مظاهر وجودی؛ امر الهی اقتضا می نماید، ظهور صورت اعتدالیه ای را که نه وحدت ذاتیه در آن غلبه داشته باشد<sup>1</sup>، و نه کثرت امکانی بر آن حقیقت مسلط باشد، تا اینکه مظهر حقیقت حق باشد، و حق باعتبار واجدِ شرایط مظهریت تامهٔ حق باشد، صورت معتدل انسان کامل است، که ابتدای ظهور آن نشأه عنصری انسان است. انسان، باعتبار قناء در احدیت، واجد واجدِ شرایط مظهریت تامهٔ حق باشد، صورت معتدل انسان کامل است، که واجدِ شرایط منهریت تامهٔ حق باشد، صورت معتدل انسان کامل است، که می راین مرتبه از تعین است و باعتبار ظهور در واحدیت و نیل بمقام قاب قوسین مشتمل بر این مرتبه است. چون عینِ ثابت انسان کامل، سمت سیادت برسایر اعیان دارد و مبدء تعین جمیع اعیان است باین اعتبار مبدء ظهور اعیان ثابته ی جمیع میکنات است.

مراتب خلقی نیز باعتبار آنکه صور اسمائیه با تعینی از تعینات «عقلی و نفسی و مشالی و جسمی» در آن مراتب ظهور نموده است مظهر تام نمی باشد چون جامع جمیع کمالات جلائی و استجلائی و اظهاری نیست.

انسان کامل چون احاطه بمراتب اطلاقی الهی و تقیدی عبدی دارد، و وجود او دارای نسخهٔ ظاهر و باطن است، از جهتی منسوب بحضرت غیب وجود است، و از جهتی جامع مراتب کونیهٔ خلقیه است. باعتبار آنکه دارای وجود عنصری

۱. حکما چون عقل اول راصادر اول می دانند ونهایت کمال انسانی را به رمیدن بمرتبهٔ عقل، خیال نموده اند واز برای کسل از افراد انسانی عروجی بالا تر از این مرتبه نمی دانند ناچار عقل اور اعظهر کامل حق می دانند و چون وجود رامقول بتشکیک وصاحب افراد دانسته اند عقل اول را جامع جمیع نشئات وجودی فرض کرده اند معودی که بوجود عارض می گردد از قبیل محدود شدن وجود بحد برزخی و مادی و نفسی بعقیده ی آنها امر معمی است و از تسزل وجود ناشی شده است لذا گفته اند : «العقل کل الاشیام» این مشرب بنا بر عقیده محققان تمام نیست رجوع شود به تمهید القواعد چاپ منگی ۱۳۱۵ ه.ق. ص ۱۳۱۰ ۸ ۱۲۰ ۱۲۰ ۱۲۰ ۱۲۰ می دهد. از می می دانند و شرح مقذمة قيصرى

مادى است، عبد است و باعتبار آنكه مبدء جميع تجليات خلقى است رب است، باعتبار فناء در احديت و مقام اوادنى منشأ جميع تعينات موجود در واحديت و تعينات اسمى و صفتى ناشى از تجلى در احديت است. باعتبار آنكه اسم الله از مينات حقيقت كليۀ محمديه «ص» است و تجلى در جميع اسماء نموده است، مبدء تعينات اعيان ثابته ممكنات است. و اعيان ممكنات، صورت و ظاهر باطن انسانند. و باعتبار ظهور در عوالم غيبى و سير در عقول طولى و عرضى و تجلى در عوالم روحانى در قوس نزول، مظهر اسم الله است. از اين جهت ساير اسماء حق، متجلى از اين اسمند. لذا عقل اول، حسته اى از حسنات حقيقت محمديه «ص» است. و هكذا ساير موجودات، بنابر اين، انساني كامل محمدى «ص»، باعتبار نشأت عنصرى، مناخر از انبياء است. ولى باعتبار مقام كلي ولايت حقيقت محمديه «ص»، جميع انبياء از تعينات آن گوهر پاكند. اين حقيقت كليه در است. و محدذا ساير موجودات، بنابر اين، انساني كامل محمدى «ص»، باعتبار نشأت عنصرى، مناخر از انبياء است. ولى باعتبار مقام كلي ولايت حقيقت محمديه «ص»، جميع انبياء از تعينات آن گوهر پاكند. اين حقيقت كليه در استداى وجود «بحسب قوس نزول»، واسطۀ ظهور ممكنات و مبدء فتع باب كلي محمديات و مبدء فته ال از يو محدة محمدات و مبدء فتع باب محمديه «ص»، جميع انبياء ان معادي آن گوهر پاكند. اين حقيقت كليه در ابتداى وجود «بحسب قوس نزول»، واسطۀ ظهور ممكنات و مبدء فتع باب خيرات و بركاتست، و باعتبار قوس صعودى شاهد بر جميع انبياء و قافلۀ سالار كائنات است از براى نيل مراتب وجودى بمقام فناء در حق و رجوع كثرات بعين

وقد سألوا وقالوا ما النهاية وقيل هي الرجوع الى البداية تسبوت را ظهور از آدم آمد كسمالش در وجود خاتم آمد بود نور نسبى، خورشيد اعظم گه از موسى پديد و گه ز آدم و كلهم عن سبق معناى دائر بدائرتى او وارد من شريعتى و قبل فصالى دون تكليف ظاهرى ختمت بشرعى الموضحى كل شرعة و ما منهم الا وقد كان داعياً به قومه للحق عن تبعيتى

این است مراد مصنف علامه، که فرمود: انسان کامل عبارت است از جمیع مراتب کونیه. در مباحث بعدی این مطلب را بیشتر توضیح خواهیم داد. مصنف، مقام انسان ختمی را گویا مرتبه واحدیت و قاب قوسین می داند، ما در مباحث ولایت بیان خواهیم نمود که مرتبه انسان کامل مرتبهٔ احدیت است، که مقام تعین الفصل الأوّل:في الوجودوانه هوالحق

اول باشد. بعقیده نگارنده، وجوب وجود و ازلیت و احاطه برای انسان کامل ثابت است. فرق بین انسان کامل در مقام اتصاف بوجوب وجود و سایر لوازم آن، و وجوب وجودی که در مقام احدیت ذات حق اعتبار می شود، نظیر فرق بین ظاهر و مظهر و غیب و شهادت است. جمیع اسماء الهیه ذاتیه و غیر ذاتیه در مظهر اتم جمع است و بجمیع اسما و صفات کلیهٔ حق متصف است مگر قدم و وجوب ذاتی آن حضرت قبل از رسیدن به تکلیف ظاهری شریعت خود را جامع جمیع شرایع دید و ولی خاتم ولایت او علیه السلام قبل از رسیدن به من بلوغ رائحهٔ وحی را استشمام می نمود.

....

بین حکما و عرفای اسلامی در خصوصیت مقام و مرتبه حقیقت انسان اختلاف است. حکما مرتبه انسان کامل را مضاهی با مرتبه عقل اول می دانند باین معنی که انسان کامل محمدی، نهایت سیر استکمالی و وجودیش مرتبه ی عقل اول است. برخی از عرفا نهایت میر آن حقیقت را مرتبه واحدیت و اسماء و صفات می دانند، و چون این حقیقت فانی در حضرت علم است و بمرتبهٔ اسماء و صفات رسیده است، مظهر اسم الله است، و سایر موجودات مظهر این حقیقت می باشند. ولی کمّل از اهل الله، مقام و مرتبهٔ حقیقت محمدیه «ص» را مقام اوادنی می دانند، که مقام تعین اول و مقام استخلاف حق و استهلاک در آن حقیقت بحسب عین، و بقاء بآن حقیقت باعتبار حکم باشد.

حقیقت محمدیه «ص»، از امتزاج و اجتماع اسماء ذاتیه و مفاتیح غیب «در تجلّی اول» با اسماء کلیه اصلیه «در تجلی ثانی»، محل انبعاث قلب تقی نقی احدی جمعی محمدی، که صورت تجلی اول است حصول پیدا نمود. این حقیقت بحکم ادلهٔ عرفانی و حِکمی و شواهد نقلی: «آنا و علی من نور واحد»، با حقیقت ولو یه «ع» متحد است<sup>۱</sup>. لذا حضرت ولایتمدار «ع» فرمود: «کنت مع الانبیاء سرّاً

۱ . ازطریق راویان عامه روایات زیادی براتحاد روحی ونوری پیغمبر وجانشین بلاضل اوعلی بن ابیطالب و همچنین روایات زیادی حاکی از اتحاد روحی و کینونت قرآنی پیغمبر با اثمه شیعه از طریق عامه وارد شده سیر ب شرح مقذمة فيصرى

و مع محمد«ص»جهراً.» كما اينكه حقيقت محمديه نيز بحسب سرّ وجود خود با انسبياء بود، ولى بمعيت قيومى، تابع قيوميت حق كه: «نزلونا عن الربوبيه، فقولوا فينا ما شئتم»

گ، نسبی بسود دگر گاهی ولی گه محمد «ص» گشت وگاهی شدعلی در نسبسی آمسد، بسیان راه کسرد در ولسی از سسسرً حسق آگساه کرد

ما تفصيل اين بحث را موكول مى نمائيم بفصول ٩، ١٠، ١١، ٢١، در اين شرح بطور مشبع در اثبات ولايت خاتم ولايت مطلقه محمديه «ص»، على «ع» و اولاد طاهرين او «عليهم السلام»، بطريقه عرفا و صوفيه مطالب دقيق و نفيسى خواهيم نوشت و شواهدى بر اين معنى از اكابر و اعاظم عرفا «محيى الدين و قونوى و كاشانى و شارح فرغانى و اتباع آنها»، ذكر خواهيم نمود.

تنبية آخر

قد مرَّانَ كل كمال يلحق الاشياء بواسطة الوجود، هوللوجود بذاته، فهوالحي القيوم العليم المريد القادر بذاته لابالصفة الزائدة عليها، والآيلزم الاحتياج في افاضة: هذه الكمالات منه الى حيوة وعلم وقدرة وارادة اخرى، اذ لا يمكن

است تمام این روایات حاکی از اتعاد جنبه ولایت خاتم انبیاه با اولیا محمد ین می باشد. ابن مفازلی شافمی (ره) در کتاب مناقب از سلسان صحابی «رضی الله عنه» نقل نموده است «کنت انا وعلی نورا بین یدی الله عز وجل عطیما، یسبح الله ذلل النورویتدسه قبل ان یخلق آدم...» احمد بن حنبل در مسند خود و ابن ابی لیلی در کتاب فردوس از جابر بن عبدالله نقل نموده است که حضرت رسول فرمود : «ان الله خلقنی و خلق عملیا و فاطمة و الحسن و الحسین من نورواحد» و نیز نقل کرده است: «انا وعلی من نورواحد خلق الله روحی و روح علی بن ابیطالب قبل ان یخلق الخلق» و نیز نورا لدین ما لکی نقل کرده است: «بعث علی الله کل نبی سرآ و معی جمراً» و نیز از حضرت امیر رسیده است: «کنت و لیا و آدم بین الماء و الطین».

| مسادا خاليت شكرزمنقار           | آلا ای طسوطسی گلویسای امسرار |
|---------------------------------|------------------------------|
| كمخوش نقشى نمودى أزخط يار       | مسرت مسبزودلت خوش بادوجاويد  |
| خسةايسا زيسن مسعسما يرده بسردار | مخن مربسته گفتی با حریفان    |

افاضتها الامن الموصوف بها.

و إذا علمت هذا، علمت معنى ما قيل: إن صفاته عين ذاته ولاح لك حقيقته و ان المعنى بد ما ذكر، لا ما يسبق على الافهام من إن العيوة و العلم والقدرة الفائضة مند اللازمة لد عين ذاته، وإن كان هذا إيضاً صحيحاً من وجه آخر، فإنّ الرجود في مرتبة احديته ينفى التعينات كلها، فلا يبقى فيها صفة ولا موصوف ولا اسم ولا مسمى الا الذات فقط، وفي مرتبة واحدينه التى هي مرتبة الاسماء والصفات يكون صفة و موصوفاً و اسماً و مسمى، وهي المرتبة الالهية. كما إن العراد من قولنا : إن وجوده عين ذاته، أنه موجود بذاته لا بوجود فايض منه، و هو عين ذاته، فيتخد العيوة و العلم و عين ذاته، أنه موجود بذاته لا بوجود فايض منه، و هو عين ذاته، فيتخد العيوة و العلم و عين ذاته، أنه موجود بذاته لا بوجود فايض منه، و هو عين ذاته، فيتخد العيوة و العلم و عين ذاته، و العقل، مع الموات الثوتية، كاتحاد الصفة و الموصوف في المرتبة الاولى، و محم العقل بالمغايرة بينهما في العقل، أيضاً كالحكم بالمغايرة بين الموصوف و الصفة في العقل، مع اتحادهما في نفس الوجود. أي العقل يحكم إن العلم مغاير الصفة في العقل، مع اتحادهما في نفس الوجود. أي العقل يحكم إن العلم مو المعدرة، والارادة في العقل، كما يحكم بالمغايرة بين العوصوف و الوجود، فليست الألدات الاحدية فقط، كما أنهما في الخارج شيء واحد وهو الوجود، فليست الألدات الاحدية فقط، كما أنهما في الخارج شيء واحد وهو الوجود، فليست الأ الذات الاحدية فقط، كما أنهما في الخارج شيء واحد وهو الوجود، فليست الأ الذات الاحدية فقط، كما ألهما في الخارج شيء واحد وهو النوع. لذلك قال امرالمؤمنين عليه السلام: «كمال الاحلاص نفى الما منه، المات عنه».

هر صفت کمالی که ساری در حقایق است و از عوارض وجود مطلق است و ثبوت آن با مکان عام از برای حق مستلزم تقید و اتصاف حق بصفات امکانیه نمی شود، باید برای حق بالذات ثابت باشد چون معطی شیء و فاعل صفات کمالی، فاقد کمال نخواهد بود. جمیع صفات کمالی از قبیل علم و قدرت و اراده و حیوة از برای حقیقت وجود بالذات ثابت است، یعنی در تغوم ذات وجود موجود است و با وجود عینیت دارد. اگر صفات کمالی در مقام ذات وجود ثابت نباشد و صفات کمالیه زائد بر ذات باشد، چون معطی کمال فاقد کمال نیست. باید ذات وجود در اتصاف باین کمالات و اقاضه ی این کمالات احتیاج بمبدء علم و ادراک و قدرت و اراده ی دیگری داشته باشد.

از آنچه که تقریر شد، معلوم می شود سرّ این معنی که گفته اند، صفات حق تعالی عین ذات اوست، معنی عینیت صفات نسبت بذات حق همین است که ما تحقیق نمودیم، نه آن معنائی که به بعضی از افهام سبقت گرفته است و در مقام عینیت صفات گفته اند: حیوة و علم و اراده و قدرت و سایر صفات کمالیه ای که شرح مغتمة قيصرى

لازم ذات حق است، و از حق بممكنات افاضه مي شود، عين ذات حق است . اگر چه این قول از جهتی حق است، چون وجود در مقام احدیت ذات، نافی جميع تعينات است و هر تعيني اعم از تعين اسمي وصفتي و ساير تعينات در مقام احديت وجود مستهلك است، در آن مقام شامخ نه صفت ملحوظ است و نه اسم و نه رسم و نه مسمى، چون جميم اين جهات حاكي از تعين است، و حقيقت وجود در این مقام تعین ندارد و آنچه که از آن رایحهٔ تعین استشمام می شود، از این مرتبه منفى است. حتى محققان تصريح كردهاند، كه تجلى در احديت بماهى احديت، محال است. جميع صفات ثبوتية كماليه، در اين مرتبه بوجود واحد موجودند و از یکدیگر تسمیز ندارند. صفات در این مرتبه حکم وجود را دارند، همانطوریکه وجود در موطن ذات عین وجود حق است، صفات کمالیه هم چون از شئون وجودند، عين وجودند. بنا بر تحقيق، وجود در جميم مواطن وجودي ملازم علم و قدرت و عشق و اراده و سمع و بصر و غیر این ها از صفات است، و این کمالات در مقام تنزل وجود و ظهور آن در حقایق امکانی از وجود مجزا نمی شوند، چون در صريح ذات، عين يكديگوند و آگر در مقام تنزل از يكديگر جدا شوند، لازم می آید که صریح ذات مبدء تجلی در حقایق نباشد. عقل در مقام لحاظ ذات، بين موصوف وصفت فرق مي گذاردودر لحاظ عقل، قدرت غير لحاظ اراده و لحاظ اراده غير لحاظ سمع و بصر است، چون مفهوم اراده و علم و ساير صفات کمالیه مختلفند، اگرچه عقل نیز حکم می کند که وجود در مقام احدیت عین علم و قدرت و اراده و سایر صفات است اگر چه صفات کمالیه بلحاظی بحسب وجود عقبلي نيز اتحاد دارند هر صورت عقليه اي چون تجرد از ماده دارد و هر وجودي عقلانی باعتبار تجرد تام از ماده عین علم وقدرت و اراده و سایر صفات کمالیه می باشد.

عقل باعتبارات مختلفهاي هر موجودي را بجهات متعدده تجزيه وتحليل

۱ . چون اراده و قدرت و علم و حیات فعلی که از حق مفاض بر اعیان است غیر از اراده و قدرت و مشیت موجود در مقام ذات است فرق است بین علم فعلی و علم ذاتی .

## الفصل الأوّل:في الوجودوانه هوالحق

می نماید، کما اینکه یک موجود خارجی مثل انسان باعتبار تحلیل عقلی مطابق با واقع و نقس الامر منشاء انتزاع جنس و فصل و عرض عام و عرض خاص است، با اینکه جمیع این جهات بوجود واحد موجودند، خصوصاً جنس و فصل؛ اگرچه بمذاق تحقیق عرض و موضوع هم بوجود واحد موجودند و عرض از شئون موضوع و مرتبه ای از وجود محل است.

در مرتبه ی تعین ثانی، صفات و اسماء از ذات و از یکدیگر تمیز دارند بتمیز علمی، چون حق در این مرتبه جمیع حقایق را بنحو تفصیل شهود می نماید. جمیع اسماء با تعینات و صور خود، «اعیان ثابته» به تبع وجود اصلی حق در این مشهد تحقق دارند. علم از قدرت متميز است، و قدرت از اراده؛ صفات متكثره ى متميزه در اين مشهد، منشاء تكثر اسماء و مظاهر اسماء مي گردد. بهمين جهت، حقايق الهیه از بکدیگر متمیز می گردند، در این صورت حیوة و علم و قدرت و سایر صفات بر ذاتِ متصف با این صفات وحقیقت لازم ذات «از آنجهت که مغایر ذاتست»، بنحو اشتراک لفظی اطلاق می شود، چون ذات «احدیت» به تنهائی متصف باين صغات است، باعتبار آنكه در وجود عين صفاتست وصفات از یکدیگر، و همچنین از ذات تمیز ندارند. لذا حضرت امپر«ع» فرموده است: «و كمال الاخلاص نفى الصفات عنه» چون هر صفتى شهادت بر غيريت با موصوف مي دهد. علت آنكه اطلاق علم وقدرت و ساير صفات كه در مقام احديت، عين وجودند و در مقام واحدیت از ذات و از یکدیگر تمیئز دارند و حمل آنها بر ذات و حقيقت لازمهى ذات در مقام واحديت بنحو اشتراك لفظى است؛ آنستكه حقایق لازم ذات، باعتبار قیام بذات اعراضند؛ چون این صفات در مقامی صفات حقیقیه محضه اند، و تحقق آنها متفرع بر اضافه ی بغیر نمی باشد، و گاهی اضافیهی محضهاند، نظیر عالمیت و قادریت باعتبار آنکه لحاظ معلوم و مقدور در آن نـشود. ولي به نظر تحقيق جميم مفاهيم عامة لازمة وجود بلحاظ صدق بر اعيان اشتراک معنوی دارند.

و گاهی صفاتی هستند که از اضافهی بغیر انسلاخ ندارند، نظیر رازقیت. گاهی حقایق موجود در واحدیت که از لوازم ذات حقند، باعتبار وجود خارجی شرح مقلتعة فيصرى

جواهرند، چون صور علمی از جواهر، جوهر است، و چون جوهر مجرد قائم بذات، عملم و عالم و معلوم است، و علم عین ذات جوهر مجرد است، در این صورت علم از مقولهٔ جوهر است.

بنابراین، علم در حق، عین ذات است و زائد بر ذات نمی باشد. در مقام واحدیت، لازم ذات و قائم بذات است. در جواهر مجرده، علم جوهر است و در پاره ای از موجودات، عرض و قائم بغیر است. نظیر علم در واحدیت و چون حقیقت ذات، جوهر و عرض نیست، اطلاق علم بر حقایق لازم ذات و ذات و موجودات حارجی بنحو اشتراک لفظی است، نه معنوی؛ چون افراد مشترک معنوی باید از یک حقیقت باشند، نه حقایق متباینه. معنای واحد از حقایق متباینه از آنجهت که متباین می باشند، انتزاع نمی شود. این کلام در قدرت و اراده و سایر صفات کمالیه جاری است. باید توجه داشت که تکثر اسمی وصفتی و ظهور علمی اعیان در واحدیت بحسب مفهوم و ناشی از ظهور ذات للذات است و عین وجود بصرافت

در جواهر، خصوصاً جواهر مجرده، جميع صفات كماليه بوجود واحد موجودند، و تـميز ندارند. از اين جا معلوم مى شود، كه هو يت الهيه، سارى در جواهر است و جواهر مظهر ذات حقند، كـما اينكه اعراض مظهر صفات حقند.

حقايق موجود در مقام واحديت، كه مظاهر وصور و تعين اسماء و صفات حقند، باعتبارى وجودات خاصة علميه اند. و چون اين وجودات مقيد بتعيناتند، و هر متعينى ناشى از تجلى و ظهور حقست، و حق باين لحاظ وجود مطلق و حقايق منبعث از حق در مقام واحديت وجودات مقيده اند، و مقيد همان مطلق است با قيد تعين، اطلاق صفات باين اعتبار كه بر وجود مقيد، اطلاق مى گردد و بر ذات مطلق حق در مقام تجلى اول، بنحو اشتراك معنوى است. ولى با حفظ اصل تشكيك، كه اعتبار آن در هر مطلق و مقيدى لازم است، پس صدق صفات كمالى بر وجود در مقام احديت و واحديت «بر حقايق الهيه»، بنحو اشتراك معنوى و تشكيك است، و بر افراد يكنوع واحد از حقايق الهيه مثل تعينات در مقام واحديت بر سبيل تساوى و تواطى صادق است. حقايق لازمة تعينات، باعتبار

# الفصل الأؤل:في الوجودوانه هوالحق

آنکه از لوازم وجود حقند و مجعول نیستند، و لامجعولند؛ بلامجعولیت ذات مقدسهٔ حق واجب و قدیمند. این حقایق باعتبار تعین خلقی، جواهر ممکن و حادثند، و باعتبار ظهور در عالم خلق چون زاید بر ذات و از شئون جواهرند، اعراضند. چون حقیقت وجود باعتبار تجلی در اعیان ممکنات، با جوهر، جوهر و با عرض، عرض است. حقیقت وجود باعتبار سریان فعلی، تابع اعیان است، با جوهر، جوهر و با عرض، عرض و باقدیم، قدیم و باحادث داد شد فعلی السم سمّ وفی التریاق تریاق».

حاصل كلام آنكه حقايق الهيه، كه اسماء و صفات حقند، با مظاهر اسماء كه صورت و تعين اسماء و صفات حق است، در مقام واحديت بوجود حق موجودند .در مباحث بعدى بيان خواهيم نمود كه عرفا و صوفيه، حقيقت وجود را با ملاحظة صفتى از صفات اسم مى دانند. قدرت و علم و اراده و حيوة و سمع و بصر، صفات وجوديه اند كه از ذات وجود انتزاع مى شوند. و در اين مقام، عين معر، صفات وجوديد اند كه از ذات وجود انتزاع مى شوند. و در اين مقام، عين مقابد مظاهر خارجيه و اعيان ثابته، در مقام علم حق، صور و تعينات اسماء مفاتد. مظاهر خارجيه و اعيان ثابته، در مقام علم حق، صور و تعينات اسماء و مفاتند. و اين تعينات با اسماء بوجود حق موجودند، و حق بوسيله اين حقايق در مغاهر ظهور مى نمايد. ظهور حقايق در خارج، همان تعين خلقى اسماء و صفات معربيت. قادر كه ذات مقيد بقدرت است و يا عالم كه ذات وجود متصف بقيريت. قادر كه ذات مقيد بقدرت است و يا عالم كه ذات وجود متصف بقدرتست و باصطلاح عرفا از حقايق الهيه بشمار مى روند، مصداق حمل قدرت و عدم است، ولى اطلاق علم و قدرت بر حقايق الهيه و ذات وجود در مقام احديت بقد رست، ولى اطلاق علم و قدرت بر حقايق الهيه و ذات وجود مقام احديت كم است، ولى اطلاق علم و قدرت بر حقايق الهيه و ذات وجود در مقام احديت بدم است، ولى اطلاق علم و قدرت بر حقايق الهيه و ذات وجود من الوجود با ذات و با

ولی از آنجائیکه جمیع حقایق الهیه و اسماء و صفات و اعیان ثابته منبعث از وجود حقند، و حق در آن حقایق متجلی است، و فرق بین حقیقت وجود و این حقایق باطلاق و تقیید است، اطلاق علم و قدرت و اراده و سمع و بصر و سایر کسالات وجودی بر حقیقت وجود دراحدیت و برحقایق، بنحو تشکیک و اشتراک معنوی است. شرح مقلمة فيصرى

و از این جهت، اطلاق وجود و علم و قدرت و اراده و سایر شئون وجودی که درجمع حقایق است، از آنجائیکه همهٔ حقایق وجودی تجلی یک حقیقت می باشند، بر جمیع مراتب و مصادیق این صفات، بنحو اشتراک معنوی و تشکیک است، ولی تشکیک در مظاهر نه تشکیک در مراتب، چون وجود دارای افراد نیست و در وجود یک فرد بیشتر مصداق ندارد، و حقایق وجودی ظهور یک اصلند، و تشکیک در مظاهر است، چون حقایق خارجی اثر و ظهور حقیقت وجودند، اثر و ظهور شیء در مقابل شیء، امری مستقل نیست. اثر و ظهور حقیقت وجود، حقیقت وجود نیست، اثر شمس، شمس نیست، صورت انسان، انسان نیست. احول گمان می کند که حقایق وجودی در قبال حقیقت وجود اموری موجود و مستقلند.

سایـه را تـو شـخـص پنـداری ز جـهـل زیـن سـبـب شـخـص آمده نزد تـوسهل چشـم، هـدهد دید و جان عنقاش دید ـــــحـــ، چو کـفـی دیـد و دل دریاش دیـد

حكمة عرشية

بنابر مذاق قائلان باصالت وجود و اعتباریت ماهیت و وحدت اصل حقیقت و تشکیک در مراتب وجودی، حقایق وجودی از یک منخند. باین معنی که احکام عامه ی وجود در جمیع مراتب وجودی موجود است، ولی بتفاوت، باین معنی: که وجود هرچه کاملتر باشد، احکام وجودی در آن بیشتر است، تا برسد بمرتبه ی اخیر وجود که هیولای اولی باشد. هیولای اولی قوة الوجود است، همانطوریکه مقیقت حق در وجود و کمالات وجودی غیر متناهی است، حقیقت هیولی نیز استعداد از برای قبول کمالات نامتناهی را دارد، وجود در عقول طولی و عرضی و مراتب برزخی، عین علم و قدرت و اراده است. و همچنین در نفوس انسانی و وجود دارد، باین برهان: حقیقت حق در مرتبه ی ذات و مقام صرافت وجود، عین علم و قدرت و اراده «که حب بذات و عشق بمعروفیت اسماء و صفات باشد». و سایر کمالات وجمودی می باشد. جمیع این صفات، حقایق زائد بر ذات حق نیستند، بلکه عین حقد و از آنجائیکه صریع ذات حق، علت است و علیت نیستند، بلکه عین حقد و از آنجائیکه صریع ذات حق، علت اشیاء است بر دیست الفصل الأوّل:في الوجودوانه هوالحق

حق عیین ذات اوست، و برگشت جمیع جهاتی که مدخلیت در افاضه ی وجود دارد و هرچه که شرط از برای افاضه ی کمالات است بذات اوست. بنابراین، وجود در جمیع مراتب امکانی، عین علم و قدرت و اراده و سایر صفاتست. تجزّی این کمالات در مراتب وجود و در مقام تنزل وجود از مقام اطلاق حقیقی، بمراتب تقییدات، مساوی و ملازم با آنستکه صریح ذات علیت اشیاء نباشد.

بنا بر مذاق تحقیق، علیت و معلولیت در سنخ وجوداتست نه ماهیات، ماهیات حدود عدمیه ای هستند که بمراتب تنزل وجود عارض می گردند و مدخلیت در علیت و معلولیت ندارد. و به تبع وجودات مجعولند، مجعول بالذات وجود است، و هر وجودی در مقام تحلیل عقلی توأم با ماهیت کلیه است. و وجود مفهومی،عارض بر ماهیت، ولی در خارج وجود هر موجودی، عین ماهیت آن موجود می باشد.

وفي المرتبة الثانية، يتميز العلم عن القدرة وهي عن الاوادة، فتنكثر الصفات، و بتكثرها تتكثر الاسماء و مظاهرها <sup>(</sup>وتتميز الحقايق الالهية بعضها عن يعض، فالحيوة والعلم والقدرة و غير ذلك من الصفات، تطلق على تلك الذات و على الحقيقة اللازمة لها من حيث أنها مغايرة لها بالاشتراك اللفظى؛ لان هذه الحقايق اعراض من وجه، لاتيها اما اضافة محضة اوصفة حقيقية ذات اضافة، وجواهر من وجه آخره، كما في المجردات، اذ علمها بذواتها عين ذواتها من وجه. و هكذا الحيوة و القدرة؛ وتلك الذات، جلّت من ان يكون جوهراً اوعرضاً. ويظهر حقيقة هذا المعنى عند من ظهر المجردات، اذ علمها بذواتها عين ذواتها من وجه. و هكذا الحيوة و القدرة؛ وتلك الذات، جلّت من ان يكون جوهراً اوعرضاً. ويظهر حقيقة هذا المعنى عند من ظهر هذه الحقايق كلها وجودات خاصة والذات الاحدية وجود مطلق والمقيد هو هذه الحقايق كلها وجودات خاصة والذات الاحدية وجود مطلق والمقيد هو على تلك الذات بالاشتراك المعنوى على سبيل الشكيك، و على افراد نوع واحد على تلك الذات بالامتراك المعنوى على سبيل الشكيك، و على افراد نوع واحد منها كالتعينات في العلم مثلاً على سبيل التشكيك، و على افراد نوع واحد منها كالتعينات في العلم مثلاً على سبيل التشكيك، و على افراد نوع واحد

| ۱ . اول، عقل از حقيقت وجود، صفات كساليه را انتزاع مي نمايد، وبمد ازملاحظه كمالي مثل علم وقدرت واراده |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وسمع وبصروساير اسماء حسنى ذات رابآن صغات متصف مى نمايد، از اتصاف ذات بصفات، اسماء توليد              |
| می گردد، چون اسم باصطلاح اهل توحید ذات متصف بصفت است.                                                |
| ۲ . در شرح اصل کشاب فصوص شیخ اکبر در فصل ایو بی بطور مبسوط در ضمن بیان سرَّحیوة که آن عبارت از       |
| هو يت سارى درجميع اشياء است ، أين مطلب راييان نموده ايم .                                            |

شرح مقلعة قيصرى

عرض وهي واجبة قديمة. وتارة جواهر ممكنة حادثة، وتارة اعراض تابعة للجواهر. فسمن لاح له حقيقة ما ذكر وظهر وجوه الاعتبارات عنده، خلص من الشكوك والشبهات والله الهادي.

حضرت ولى الله فى الارضين خاتم ولايت محمديه «ص»، اميرمؤمنان «ع»در يكى از خطب نهج البلاغه فرموده است: «اول الدين معرفته وكمال معرفته التصديق به وكمال التصديق به توحيده وكمال توحيده الاخلاص له وكمال الاخلاص له نفى الصفات عنه بشهادة كل صفة انَّها غير الموصوف و شهادة كل موصوف انه غير الصفة، فمن وصف الله سبحانه فقد قرنه و من قرنه فقد ثنّاه، و من ثنّاه فقد جزّاه ومن جزّاه فقد جهلة ومن جهلة فقد اشار اليه ومن اشار اليه فقد حدّه ومن حدّه فقد عده، و من قال فيم فقد ضمنه ومن قال على م. فقد اخلى منه».

مولى الموالى عليه السلام، اسرار زيادى از توحيد را در اين خطبه بيان فرموده اند: اول دین معرفت حق است، برای آنکه معرفت خداوند «ولوبوجه» ابتدای ایمان است چون چیزی اگر تصور نشود، تصدیق بوجود آن نمی توان کرد. الذا گفته اند: مطلب ماء شارحه مقدم بر مطلب هل است. كمال معرفت ، تصديق بحق است. چون کسی که معنای واجب الوجود را تعقل نماید و بداند که حق مرجود واجب تام و فوق التمام است، و بفهمد که ممکنات خارجی در تخوم ذات وجود را فاقدند، تصديق خواهد كرد كه اگر حقيقت وجود «حق» تحقق نداشته باشد، ممكنات تحقق پيدا نخواهند نمود . چون وجود مقيد و غير صرف، فرع بر وجود مطلق است. و هركه وجود صرفٍ مطلق تام و فوق التمام را بنحو كامل تعقل نماید، و یا باعتبار سلوک عرفانی شهود نماید، تصدیق خواهد کرد که چنین حصيقتي ذاتاً از تعدد و تكثر ابا و امتناع دارد. هرچه غير او فرض شود، تفصيل آن اجسال و فرع آن اصل و ظهور آن كامل است. «شهدالله انه لااله الا هو»، ذات حق دلیل بر وحدت اوست، و کسی که وحدت اطلاقی را کاملاً تصور نماید، آن حقيقت را ازجهات و اعتباراتي كه موجب خروج آن حقيقة الحقايق از صرافت و اطلاق می گردد، مبرا می داند. چون حقیقت حق آن چنان وجودی است که از نهايت اطلاق وتماميت، محل محوكثرات وموهومات امكاني است؛ و اعتبار الفصل الأول:في الوجودوانه هوالحق

امری غیر صرف علم و قدرتِ صرف و کمال صرف، که نتیجهٔ وجودِ صرف و توام با هستی محض است، در آن حقیقت نمی شود. لذا نتیجهٔ کمال اخلاص را قطب الحارفین و اکمل الموحدین «ع»، نفی صفات زائدهی بر ذات دانسته و یا مراد آن امام همام آنستکه مقام ذات، مقام محو کثرات و اعتبارات، حتی موطن اضمحلال اسماء و صفات حسنی و علیا می باشد؛ چون اعتبار تعدد صفات بدون اعتبار موصوف محال است. و قهراً احدیت ذاتیه ما حی جمیع اغیار است لذا مطابق ر وایات و برهان و ذوق و عرفان مقام ذات اسم ندارد.

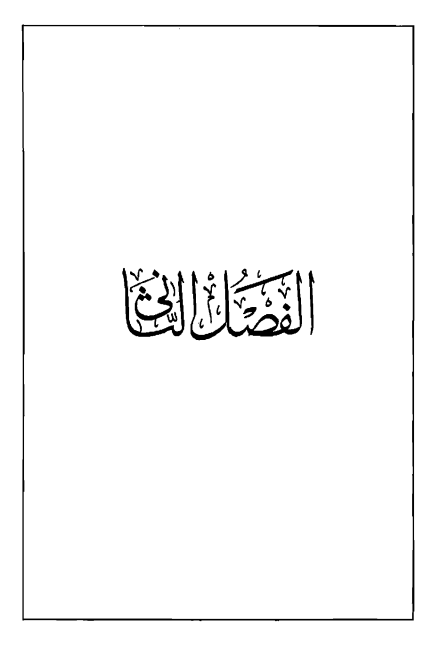
بنابر آنچه که ذکر شد، وجود در جمیع مراتب وجودی عین علم و قدرت و سایر کمالات است. هویت الهیه بحسب نفس ذات، ساری در همه اشیاء است و چون علیت و معلولیت در سنخ وجودات است، آنچه که از حق اول افاضه می شود، وجودات خاصه است. نه ماهیت، پس علم و قدرت و کمالات وجودی در همهی موجودات ساری است و عین اشیاء است.

از طرفی علم و قدرت و کسالات وجودی، چون از شئون وجودند با وجود عینیت دارند. خارج از مقولات جوهریه و عرضیه می باشند و داخل در مقوله ای از مقولات نیستند، و اگر احیاناً در بعضی از مراتب وجودی اراده زائد بر ذات اشیاء باشد و یا قدرت امری قائم بر موجودی باشد این معنی آن را از تابعیت وجود در احکام خارج نمی نماید اگر چه بمبنای تحقیق صفات وجودی در جمیع مراتب یا عین وجودند یا شئون کسالات وجودی می باشند و مرتبه ای از مراتب وجود محسوب می گردند «ملاک عدم دخول چیزی در مقوله ای از مقولات تحقق آن شیء است باعتبار مفهوم و مصداق در اکثر از دو مقوله».

بنابر اين تحقيق، اطلاق علم و قدرت بر مرتبة احديت وجود، كه عين علم و قدرت است و بر مقام واحديت، كه بيك اعتبار علم و اراده زائد بر ذات لحاظ مى شود، و حقايق الهيه عبارت از اسماء الهيه اند، كه ذات و صفت در آن بنحو جدائمى «اعتبارالا في الواقع» لحاظ مى گردند؛ بر حقايق جوهريه و خلقيه و مراتب كونيه بنحو اشتراك لفظى نيست، و چون اين حقايق از سنخ وجودند و مثل نفس وجود، داخل در مقولة جواهر و اعراض نمى باشند، اطلاق آن صفات بر شرح مقتئمة قيصرى

جـميع مصاديق و مشاهد و مراتب وجودى، بنحو اشتراک معنوى مى باشد، با حفظ اصل تشکيک.

مگر آنکه قائلی بگوید: چون این حقایق نظیر وجود در مرتبه ای «... احدیت ذات» مستقل و قائم بذات می باشند، و در موطنی نظیر اصل وجود تجلی و ظهرر غیرند. باین معنا که حقایق وجودی مثل اصل وجود در موطن ذات احدیت بنحو صرافت و استقلال تام تحقق دارند، و در ممکنات بنحو اضافه و انتساب اشراقی و عین ربط بحقند و استقلال ندارند، و باین اعتبار، همانطوری که وجودات امکانیه حقیقت وجود نیستند و اثر حقیقت وجودند، علم و قدرت و اراده هم در مراتب امکانی، اثر حقیقت علم و قدرت و اراده اند: «اثر الشیء لیس عین الشیء»»؛ بلکه ظل وجود و علم و اراده و قدرت ... بر آثر الشیء لیس عین الشیء»؛ بلکه ظل وجود و علم و اراده و قدرت حق می باشند، و عدم استقلال در تخوم ذات آنها مأخوذ است. و اطلاق وجود و علم و قدرت... بر آنها باعتبار وجود حق است بر حق و مراتب امکانی در عین اشتراک معنوی، مشترک لفظی است. «هذا تمام الکلام فی بیان مرام المصنف العلامه «رضی الله عنه» فیهذا المقام و انی لمعترف بالعجز عن درك کنه مرام المصنف و امثاله من المحققین».



الفصل الثاني

في اسمائه وصفاته

اعلم ان للحق سبحانه وتعالى بحسب «كل يوم هوفي شأن»، شؤونات و تجليات في مراتب الالهية، وان له بحسب شؤونه ومراتبه، صفات واسماء. والصفات اما أيجابية اوسلبية، و الاول: اما حقيقية لااضافة فيها كالحيوة و الوجوب و القيومية على احد معنييها، او اضافة محضة كالأولية والآخرية، او ذواضافة كالربوبية و العلم والارادة.

والثاني: كالغنى والقدوسية و السبوحية. و لكل منها نوع من الوجود، سواء كانت ايجابية أو سلبية، لأن الوجود يعرض العدم والمعدوم أيضاً من وجه، وليست إلا تجليّات ذاته تعالى بحسب مراتبه التي تجمعها مرتبة الالوهية، المنعوتة بلسان الشرع بالعماء، وهي أول كثرة وقعت في الوجود، وبرزخ بين الحضرة الاحدية الذاتية وبين المطاهر الخلقية، لان ذاته تعالى اقتضت بذاته بحسب مراتب الالوهية و الربوبية صفات متعددة متقابلة كاللطف والفهر و الرحمة والغضب والرضا والسخط و غيرها، و تجمعها النعوت الجمالية والجلالية؛ أذ كل ما يتملق باللطف هو الجمال وما يتعلق بالقهر هوالجلال، و لكل جمال أيضاً جلال كالهيمان الحاصل من الجمال الا لهي، فانه عبارة عن انقهار العقل منه و تحيَّره فيه. و لكل جلال جمال و هواللطف المستور في القهر الالهى كما قال: «ولكم في القصاص حيوة يا أولى الالباب»، وقال

> ۱ . سورهٔ الرحمن آبه ۲۹ . ۲ . سورهٔ بعره آبه ۱۷۹ .

YWV

شرح مقذمة قيصرى

اميرالمؤمنين عليه السلام: «سبحان من اتسعت رحمنه لاوليائه في شدة تقمته و اشتدت نقمته لاعدائه في سعة رحمته». ومن هنا يعلم سرّ قوله عليه السلام: «حقّت الجنة بالمكاره و حفّت النار بالشهوات» وهذا المثاراليه برزخ بين كل صفتين متقابلتين.

فصل دوم این مقدمه در اسماء و صفات حقست. نظر بآنکه حقیقت مقدس حق بحسب «کل یوم هو في شأن»، دارای شؤن و تجلیات و ظهورات مختلف در مراتب الهی و ظهورات متعدد در حقایق امکانیه می باشد، و جمیع مراتب وجودی، حکایت از کمالات حقیقت وجود می نمایند. کمالات مختلف در موجودات، حکایت از کمالات متعدد در اصل وجود می نمایند. چون مبدء ظهور همه حقایق کمالات حقست. هر موجودی باعتبار امکان ذاتی در مقام ذات واجد کمالات نمی باشد، و کمالات و صفات وجودی در آنها عرضی است، و منتهی می شود بموجودی که کمالات ذاتی او می باشد. هر ممکن بحسب لیسیت ذاتی در جمیع می نماید و بملاحظهٔ امداد الهی دارد و باعتبار ذات رجوع بفناء ذاتی امکانی می نماید و بملاحظهٔ امداد غیبی موجود می گردد، یعنی مجموعه عالم دائماً متغیر است<sup>۱</sup> و تعین عالم، دائماً متبدل و سیال است. هر تعینی غیر از تعین قبل است، مجموع صور عالم بر اندا اعراضی می باشند، که عارض بر عین ثابت، ممکن مرجموع صور عالم بر منزله اعراضی می باشند، که عارض بر عین ثابت، ممکن

اهل حجب از درک این لطیفه غافلند، ولیکن عرفاء کاملین تجلی حق را در جمیع نفوس باسماء جمالیه و جلالیه شهود می نمایند. حق،توسط اسماء جلالیه، خلع وجود و تعیین از ممکنات می نماید و توسط اسماء جمالیه جان و روح تازه بکالبد ممکن می دمد.

۱ . ملاصدرا تغییر را منتصر بسالم مادهمی داند ومعتقد است که موجودات طبیعی بحسب جوهر ذات سیال و مشغیر ند و تغیر فقط در اعراض نیست و حرکت از لوازم ماده ی جسمانی است و هیچ موجود مادی، آنی بقاء و شبسات نداود وصور متوارده بر ماده ی عالم، فعلیات و کمالاتی است که دم بدم بر موجود ات افاضه می شود. موجود مادی بهمین حرکات متوارده و کسب کمالات متعدده آزماده ترفع پیدامی نماید. اول ومبده سیرآن، ماده ی جسمانی وانتهای سیرش عالم ملکوت است و دیر خری تا فنا فناه غیقی المه ختم می شود.

## الغصل الثاني:في اسمائه وصفاته

عسَكبوتان مگس غديد كنند عارفان در دمى دو عيد كنند وفي كل آن هوفي شأن جديد، يذهبكم وياتى بآخرين، وما نحن بمسبوقين عملى ان نبّدل امشالكم و ننشئكم فيما لا تعلمون. موجب بقاء در تجليات غير از موجب فساء است، هر تجلى معطى خلقى و موجب خلع صورت ديگرى است. شايد يكى از معانى قول حق «و يذهب يخلق» و يكى از معانى «يمحوالله ما يشاء ويثبت» و «كل يوم هوفي شأن»، همين باشد.

در تفسير على بن ابراهيم در تفسير «خلق الارض في يومين»، وارد است «اى وقتين ابتداء الخلق و انقضاءه»، هر ممكنى چون در مقام ذات معدوم است، در هر آنى در مقام حد ذات بـعدم موصوف است، و محتاج بموجدى است كه آن را وجودى جديد ببخشد، و چون صور مفاض بر هياكل ممكنات و صورى كه باقتضاء ذات ممكن خلع مى شود، از يك جنسند، محجوبين گمان مى كنند كه حقايق عالم ثابت است,

عالم چوآب جوست، بسته نماید و لیک می رود و می رسد نونو، این از کجاست نو زکجا می رسد، کمنه کجا می رود گرنه وراء نظر، عالم بی منتماست همیشه خلق در خلق جدید است اگر چه مدت عمرش مدید است همیشه فیض فضل حق تعالی بود در شأن خود اندر تجلی از آن جانب بود ایجاد و تکمیل از این جانب بود هر لحظه تبدیل

امداد حق و تجلیات متعددی که بعالم وجود می رسد، باعتبار اضافهٔ اشراقیهٔ حق و وجود منبسط و نفس رحمانی واحد است و باعتبار قوایل متعدد در مجالی متکثره متعدد می شود و تعینات مختلف ظاهر می گردد و اضافات مختلف و متعدد منشأ تکثر وجود وحدانی حق نمی شود. بلکه فیض اقدس و تجلی ساری حق هم متکثر نمی شود، و آنچه که از حق بخلق می رسد، وجودی واحد است که بالعرض تکثر پیدا می نماید. منافاتی بین ثبات فیض و تغیر مستفیض نیست. خلق و فیض، ثابت و مخلوق دائماً در تبدل است.<sup>۱</sup>

۱. برای بحث تفصیلی این مطلب که منافاتی بین قدم فیض و تجدد عالم نمی باشد رجوع شود به مباحث حرکت
 ۲۳۹

### الفصل الثاني:في اسمائه وصفاته

گر فیض تویک لحظه بعالم نرسد 🦳 معلوم شود بود و تبود همه کس

بنا بر آنچه که ذکر شد، تجليات و شئون متعدد حق در مراتب الهيه و مراتب ربوبيه حاکي از صفات و اسماء متعدده است، که حق باعتبار آن اسماء در مراتب وجودي تجلي نموده است. صفات حق تعالي شأنه يا صفات ايجابي است که در مفهوم آن صفات، عدم ماخوذ نيست. يا سلبي است که در مفهوم آن عدم اخذ شده است. صفات ايجابي يا حقيقيد محضه است که اضافهي بغير در آن ملحوظ نيست. نظير حيوة و وجوب وجود و قيوميت ذاتيه. ويا صفات، صفات اضافي محض است، مشل اوليت و آخريت که از دو اسم اول و آخر انتزاع مي شود، و اضافهي بغير در آن در مقام انتزاع لحاظ مي شود.

قسم دیگر از صفات که اضافهٔ بغیر در آن ملحوظ است و متقوم یلحاظ غیر است، نظیر ربوبیت و علم و اراده و قدرت، باعتبار تعلق بممکنات، نه باعتبار لحاظ این صفات در مقام احدیتِ ذات، جمیع صفاتی که عین حقند در مقام احدیت ذات که «کمال التوحید نفی الصفات عنه»، لحاظ مقدور و معلوم و مراد در آنها نمی شود، اینکه از اثمه ی دین وارد شده است: «عالم حیث لامعلوم و قادر حیث لامقدور» باین اعتبار است.

صفات سلبی نظیر غنی و قدوسیت و سبوحیت؛ مفہوم غنی بی نیاڑی از غیر است که عدم در آن ملحوظ است و هکذا سایر صفات سلبی. هر یک از این صفات در عالم، دارای نوعی از وجود است چه صفات ایجابی و چه سلبی:

جمیع صفات اعم از سلبی و ایجابی، باعتبار مراتب وجود از تجلیّات ذات حقند و جامع جمیع این مراتب مرتبهٔ الوهیت است که مقام واحدیت باشد؛ چون لحاظ صفات بطور تفصیل و اعتبار مظاهر برای اسماء و صفات حق در حضرت علم و مقام واحدیت است که در لسان شرع از آن مرتبه تعبیر بمرتبهی عمائیه شده است ۱ و مرتبهٔ عماد، مقام اولین کثرتی است که در وجود واقع شده است و وجود

. آسفار ومباحث علم ربوبی ونیز رجوع شود بشرح حال و آراه ملاصدرا تألیف نگارنده محث حرکت جوهری. ۱. مرتبه ی عمائیه را شارح حمل بر مرتبه ی واحدیت نموده است . ظاهر کلام شیخ اکبر در «فص هودی» آنستکه

#### الفصل الثاني: في اسمائه وصفاته

صرف مطلق از مقام احدی تنزل نموده و باعتبار اسماء و صفات متعدد و مظاهر متکثر متصف بکثرت گردیده است. این مرتبه که وجود صرف محفوف بکثرات اسمائی و صفاتی می باشد، واسطه ی بین احدیت ذات که معرا از کثرات است و مظاهر خلقی که متصف بکثرات واقعی است می باشد.

ذات وجود صرف بحسب نفس ذات وباعتبار مراتب الوهيت و ربوبيت مقتضى صفات متعدد متقابل مى باشد.

| ببود در قندمنت تنجبلنى و ظهبور    | چون مىراد و حىكىم يىزدان غىفىور |
|-----------------------------------|---------------------------------|
| وان شـه بسی مـشـل را ضـدی نبـود   |                                 |
| آنٔ یــکـی آدم دگـر ابـلـیــس راه | دو غبلتم اقتراخت اسپيد و سياه   |

صفات متقابله مثل لطف و قهر و رحمت و غضب و رضا و سخط. جامع جمیع این صفات، اسماء و نعوت جمالیه و جلالیه است، صفات جمالیه و جلالیه متقابلند و هر کدام مقتضی جهات متباین از یکدیگرند، هرچه که تعلق بلطف و رحمت بگیرد، صفت جمال است، و آنچه که مقتضی قهر است صفت جلال است. اگر چه در باطن هر صفت جمالی جلالی و در باطن هر صفت جلالی صفت جمالی موجود است، و این خود از عجائب اسرار است.

حق در مقمام تجلى بصفت و اسم جمال بر عارف، سبب هيجان او در تحت سيطرة صفت جسمال مى گردد و عقل در مقام وقوع تحت اين اسم الهى مقهور مى گردد و مقهوريت و تحير و هيمان عقل، ناشى از تجلى اسم قهار است، كما اينكه در بماطن هر لطفى از الطاف و عنايات الهيه، قهرى مستور و مخفى است. چون تجلى اين اسم ملازم با مقهوريت متجلى له است. و تجلى همان حكومت اسم حق است بر عبد، و تجلى حق باسم رحمت، ملازم با قهاريت اين اسم است نسبت بعبد. «ولكم في القصاص حيوة يا اولى الالباب» اميرالمؤمنين و امام السوحدين فرموده است: «سبحان من اتسعت رحمته لاوليائه في شدة نقمته، و شرح مقتعة قيصرى

اشتذت نقمته لاعدائه في سعة رحمته» از همين مقام معلوم مي شود سرٌّ كلام معجز نظام نبوى كه فرمود: «حفت الجنة بالمكاره و حفت النار بالشهوات»، هميشه بين دو صفت متقابل برزخ و واسطه یی موجود است. و قهر بدون لطف و لطف معرا از قهر وجمال بدون جلال وجلال خالي از جمال تحقق ندارد.

خلاصه آنکه صفات جمالی مستلزم لطف و رحمت و قرب می باشند. «مثل اسم لطيف، نور،هادی، رزاق، محيی»، و صفات جلالی منشأ قهر و غضب و بُعد است «مثل اسم مانع، قابض، قهار مذل، ضار». ولى بنظر دقيق عرفاني در باطن و پس پرده ای هر جلالی جمالی مستور است؛ زیرا صفات جلالی ناشی از حجاب و احتجاب حق است بحجاب عزت و كبريايي؛ زيرا حقيقت حق از کمال احاطهٔ بر اشیاء در حجاب عزت است، و هیچ موجودیرا یارای آن نیست که بقدم علم و معرفت و براق اندیشه بآن مقام راه یابد، و محیط حقیقی محاط نشود، صفت جمالي منشأ تجلى حق است باسماء وصفات خود، كه باين اعتبار با اشياء ارتباط پيدا مي نمايد، و اين صفات موجبات قرب بحقند، ولي اين قسم از تجلیّات چون بوسیله ی اسماءالهیه است و تجلی در احدیت نسبت باشیاء؛ چون تجلی ملازم با غیریت و سوائیت است، محال است. و ذات در پس برده های صفات و حجب اسما مستور است و در آن مقام نافی غیر است. هر جمال مطلقی را جلال است. بنابر این، تجلیات جمالیه با آنکه ملازم با قرب و نزدیکی مى باشد، معذلك تجلى حق باسم قهار كه علت عدم امكان نيل بمقام ذات و احاطه بوجود مطلق است، در جميع تجليات موجود و محفوظ است كه «ما عرفناك حق معرفتك »و در قرآن مجيد است «و ما قدر واالله حق قدره»، قرب حق باشياء هسمان ظهور و تجلى حق است بوجود منبسط و سريان فعل اطلاقي حق در جميع موجودات با احتجاب ذات در ملابس اسماء وصفات . کسانی که بعد از سیر در

۱ . در علم تصوف این مطلب واضع کردیده است که حق با هر موجودی باعتبار اسمی که بآن موجود حاكم است ارتباط دارد و منشاء تجلى اين اسم همان خواهش و اقتضا و طلب عين ثابت ممكن است که بلسان و استعداد خدا را بآن اسم خوانده است این حکم در اصل وجود و کمالات وجودی

الفصل الثاني في اسمائه وصفاته

اسماء لـطفيـه و قـهريه مظهر تجلّى ذاتى واقع شدهاند حق را در ماوراء حجب و اسماء و صفات مشاهده مى نمايند مانند اولياء محمديين عليهم السلام.

جمالك في كل الحقايق سائر وليسس له الأجلالك ساتر

روی مهرو یان، مشابهت با تجلی جمال دارد و زلف بتان شوخ چشم و دلر با با تجلی جلال تناسب تام دارد.

تجلی گه جمال و گه جلال است 🦳 رخ و زلف آن معانی را مثال است

والذات مع صفة معينة واعتبار تجل من تجلياتها، تسمى بالاسم، فان الرحمان ذات لها الرحمة،والقهارذات لها القهر.وهذهالاسماء الملفوظة اسماء الأسماءومن هنا يعلم ان المراد بالاسم عين المسمى ماهو؟ وقد يقال: الاسم للصفة، إذ الذات مشتركة بين الاسماء كلها، والتكثر فيها بسبب تكثر الصفات، وذلك التكثر باعتبار مراتبها الغيبية التي هي مفاتيح الغيب وهي معان معقولة في غيب الوجود الحق. و يتعين بسهاشؤون الحق و تجلياته، وليست بموجودات عينية ولا تدخل في الوجود اصلا؛ بل الداخل فيه ما تعين من الوجود الحق في تلك المراتب منها معاه، فهي موجودة في العقل معدومة في العين، ولها الاثر والحكم فيما له الوجود العيني، كما

مجاری است. هر طالبی که حق را ندا می کند و او را می خواند مستحق اجابت است. لذا خداوند خواسته ی هر موجود امکانی را که باعتبار عین ثابت طلب وجود نموده است اجابت نموده است محال است که ممکنی در کتم عدم مخفی بماند و ظاهر نگردد و همچنین هر خواننده ای که برای رسیدن کمالات ثانوی با اسمی که تناسب با خواسته ی او دارد خدا را بخواند دعایش مستجاب می شود «ادعوتی استجب لکم» فیض الهی بحسب استعداد قابل است لذا بزرگان گفته اند: «العطیات علی حسب القابلیات» بهر کس هرچه لایتی بود دادند. استعداد و قابلیت طلب نمی کند مگر آنچه را که مقتضی اسمی است که بر آن تبطی می نماید. حق در مقام تجلی باین اسم حاجت و مراد خواننده را می دهد، اگر جاهلی برای رفع جبل خدا را بخواند و یا مریضی یا «رب» بلسان جاری نماید حق را باسم علیم و شافی خوانده است، و فقیر حق را باسم مغنی می خواند چون رافع فقر او اسم معنی است این خود اصلی است در باب اسماء و صفات «رب اغفرلی ولوالدی و ارحمهما کما ر بیانی صفیرا» نگارنده در شرح فصومی مفصلاً این اصل مهم را بیان نموده است. شرح مقدّمهٔ قیصری

اشارالشيخ رضى الله عنه ـفي الفص الاول، وميجىء بيانه انشاء الله تعالى. و من وجه، يرجع التكثر الى العلم الذاتى؛ لان العلم بذاته لذاته، اوجب العلم بكمالات ذاته في مرتبة احديته، ثم المحبة الالهية اقتضت ظهور الذات بكل منها على انفرادها متعيناً في حضرته العلمية، ثم العينية، فحصل التكثر فيها.

مقام ذات که مقام استهلاک صفات و اسماست، هیچ حکمی از احکام بر نمی دارد مقام احدیت که مقام تعین علمی است، ولی نه بنحوتمایز صفات و تعینات از یکدیگر. این حقیقت اگر با صفتی از صفات در مقام تکثر حقیقی در واحدیت لحاظ شود، ذات را بملاحظه ی اتصاف بصفت اسم می نامند. عالم اسم است از برای ذات متصف بعلم و همچنین سایر اسماء از امهات اسماء یا اسماء جزئیه که از اسماء کلیّه متولد می شوند، منشاء تولید اسماء جزئیه تناکح اسماء است که یتفصیل ذکر خواهد شد. اسماء ملفوظه. نظیر عالم و قادر و متکلم و ممیع و بصیر وحتی، اسماء اسماثند، چون عنوان از برای وجود خارجی ذات واحد محیع و بصیر وحتی، اسماء اسماثند، چون عنوان از برای وجود خارجی ذات واحد محیع و بصیر وحتی، اسماء اسماثند، چون عنوان از برای وجود خارجی ذات واحد اسم اطلاق می شود، برای آنکه ذات حق منبع انبعات صفات است و صفات اسم اطلاق می شود، برای آنکه ذات حق منبع انبعات صفات است و صفات باعتباری تعین ذائند و در مقام احدیت مستهلک در ذات و عین ذائند، خصوصاً بنابر مختار کسانی که فرق بین مشتق و میدء اشتقاق را اعتباری می دانند و قائلند بنابر مختار کسانی که فرق بین مشتق و میدء اشتقاق را اعتباری می دانند و قائلند که فرق بین عالم و علم به شرط لائی و لابشرطی است. نگارنده در تعلیقات بر کتاب مشاعر این مسئله را مفصل تحقیق نموده است.

تکشر ذات در مقام اسماء و صفات، ناشی از تکثر صفات است، و صفات منشاء تکثر اسماء حقند و تکثر صفات منبعث از مراتب غیبیه صفات است که در احدیت ذات عین ذاتند، و علت پیدایش تفصیلی صفات و اسماء مفاتیح غیبند که در غیب و باطن ذات موجودند. ولی بوجود عین ذات نه زائد بر ذات و بواسطه ی آن صفات ششون حق و تجلیّات وجود مطلق تعین پیدا می نماید، نه صفات و اسماء موجود در واحدیت، وجودی منحاز از ذات دارند، و نه مفاتیح، تعینی مجزا از مقام احدیت ذاتی دارند. داخل در صفحه ی وجود، تعیناتی است که عارض بر وجود الفصل الثاني:في اسمائه وصفاته

حق می شود. و این تعینات اسماء حقند که در مقام علم و تعین عقلی ، تحقق دارند؛ ولی در عین وجود مستهلکند و صور آن اسماء که اعیان خارجیه و موجودات عینیه باشند، تحقق خارجی دارند و از نسب و شئون خارجی وجود حقند. و بهمین معنی که اسماء و صفات حق موجود در عقل و معدوم در عین و خارجند، ولیکن مؤثر در صور و اعیان ثابته در مقام خلقند، چون اعیان و ماهیات صور اسماء حقند و اسماء و صفات حق مغیب در باطن ذاتند، و ظهور علمی در واحدیت دارند؛ شیخ اکبر، محیی الدین در فص اول کتاب فصوص ، اشاره کرده است و بیان تحقیقی آن خواهد آمد.

۱ . شیخ در «فص آدمی» در اوایل فصوص فرموده است: «اعلم ان الامور الکلیة و ان لم یکن لها وجود في عَمِينها، فهي معقولة معلومة بلاشك في الذهن، فهي باطنة لا تزول عن الوجود العيني ولها الحكم والاثر في كل ماله وجود عيني». مراد از امور کلیه، حقایق لازم طبایع خارجی است، نظیر: «علم و قدرت و اراده...»، این حقایق کلیه، بمقیدهی شیخ اکبر«رض» و سایر عرفا تحقق خارجی ندارند، یعنی دارای مصداق نیستند، بلكه متعلقات آنها موجود خارجي است؛ ولي در مقام علم و ذهن وجود دارند و باعتبار معقوليت باطن هستند وظاهر نمى باشند با آنكه باطنتد ولى انفكاك از ظاهر ووجود عيني ندارند و در اعيان كونيه و حقايق خارجيه داراي حكم و اثرند. وجه این مطلب آنستکه مظاهر و اعیان خارجی، ناشی از اسماء کلیه الهیه اند. اسم وضع شده است از برای ذات مأخوذ با صفت معینی. تحصل اعیان متکثره خارجی بواسطه صفات است، چون صفات مبدء تحصل اسماه حق مي باشند. بمنابراين، مقام حصول صفات در حضرت علميه و موطن علمست. مقام حصول اعيان ثابته وحقايق کونیه خارج از علم است، یعنی باعتبار ظهور خارجی، و گرنه باعتبار تحصل مفهومی و علمی اعبان در عملم ربوبی بوجود طفیلی نظیر اسماء تحقق دارند. از همین جهت است که ما در جای خود بیان کرده ایم که علم حق از جهتی مبده حصول معلوم است و باعتباری تابع اعبان است. دیگر آنکه اگر علم وقدرت وحيات سريان در اعيان خارجي نداشته باشند، اعيان اتصاف بآن صفات پيدا نمى نمايند، لذا شيخ اكبر«ره»، در فتوحات تصريح كرده است، طبايع كليه «علم و قدرت...» حاكم بر اعيان خارجبه اند، لذا بايد سريان در اعيان داشته باشند، بلكه باعتبار سريان وجود حق «بفيض مقدس» در اشباء، جميم صفات كليه از علم و اراده و قدرت عين حقايق خارجيه اند؛ چون همماقطوريكه قبلاً بيان نموديم، وجود با جميع لوازم خود از صفات كمالي و حقايق الهي ساري در اعیان است، لذا عشق و ابتهاج و قدرت و حُب و اراده عین وجودند در جمیع مواطن؛ چون متجلی در 780

شرح مقتمة قيصرى

باعتباری مبدء جميع تكثرات، علم ذاتی و مقام احديت و تعين اول است؛ چون علم حق بذات خود علت علم بكمالات ذات گرديده است. چون علم حق بذات خود لذاته در مقام احديت، مقتضی تجلی حق لذاته است. تعين در اين مشهد و موطن، همان توجه ذات است بكنه غيب هو يت وجود، اين تجلی را نسبت علميه ناميده اند، ذات حق در اين تعين، متجلی بذات خود است. تعلی حق در اين مرتبه، ظهور ذات از برای ذات و شعور ذات بذات با شئون و احوال و اعتبارات و جهاتی را كه واجد است و از مقام غيب آن ها را اظهار می نمايد، می باشد. ذات باعتبار نسبت با شئون مذكور منشاً چهار اسم است كه از آن اسماء عنده مفاتح الغيب لايعلمها الا هو».

چهار اسم بمذاق تحقیق، عبارت است از علمی که ظهور باشد، و وجودی که عیـن وجـدانست، و حقیقت نوری که مصداق اظهار است، و شهودی که ملازم با حضور است.

پس علم بذات، مبدءِ علم بكمالات ذات در مرتبهٔ احدیت گردید. بعد از علم بكمالات ذات محبت و عشق الهیه مقتضی ظهور ذات بجمیع صفات بنحو انفراد و تفصیل گردید. این ظهور تفصیلی اول در حضرت علمیه و مقام واحدیت حاصل گردید، و ظهور در واحدیت منشاء تكثُّر عینی و خارجی گردید. اینكه شارح علامه فرمود: «علمه بذاته اوجب العلم بكمالات ذاته في مرتبة احدیته، ثم المحبَّة إلالهیه اقتضت ظهور الذات بكل منها...»، مرادش همین معنی است، چون در حدیث قدسی وارداست: «كنتُ كنزاً مخفیاً، فاحببتُ ان أعرف، فخلقتُ الخلق لكی اُعرف، که حضورذات ازبرای ذات وشهودذات ازبرای ذاتست. این تجلی ذاتی و می گردد، كه حضورذات ازبرای ذات وشهودذات ازبرای ذاتست. این تجلی ذاتی و

ً احیان، ذات الهیه است که حقیقةالحقایق می باشد و هیچ مظهری از شئون و کمالات وجودی «حتی جسمادات» یسی بهره نیست و حق با شئون کمالی خود تجلی در اشیاء نموده است. بیان تفصیلی این مطلب در «قص آدمی» و اواخر «فص شعیبی» خواهد آمد. و نسأل الله التوفیق و بیده ازمةالتحقیق. الفصل الثاني:في اسمائه وصغاته

مقام علم ذات بذات، موجب تعين ذات بكمالات ذاتيه است، «كونه وجوداً و نوراً و حضوراً و شهوداً»، دليل بر اين مطلب تقدم مفاد «كان تامه» است بر مفاد «كان ناقصه»، بذات بتحت و مرتبة لا تعين وجود و وجود مطلق بر وجود مقيد، و صاحب تعين مقدم است. حكم ببودن ذات، كنز مخفى متأخر از ادراك ذات است كه موضوع حكم است. اين مرتبه مقام احديت است در كمالات ذاتيه، كمالات صفاتى و اسمائى و لوازم آن هيچكدام از ديگر تميز ندارند، بلكه متحد بالذاتند و از انحاء تكثر «اعم از علمى و نسبى» مبرا مى باشند. اين مقام مرتبة مفاتيح غيب است و شهود ذات بنات عين شهود اسماء و صفاتست. ذات در اين مشهد اعلى مفتاح كمالات اسمائى و صفاتى است. شهود كمالات مقاتى و منشأ انتزاع و متصف بعمات كين شهود اسماء و صفاتست. ذات در اين اسمائى، چون بنحو اجمال و بساطت عين شهود ذات است، ندار ينمى باشد، و منشأ انتزاع و متصف بعفات كمالى «علم و قدرت و اراده...» نمى باشد، و تأخر دارد، است و شهره منات كمالى هم و اطلاقي است. شهود كمالات مفاتى و منشأ انتزاع و متصف بعفات كمالى و اطلاقي» اصل وجود كه هيچ تعين ندارد، تأخر دارد. اسماء و صفات مشهود و لا بعين شهود ذات است، ذات بنحو تفصيل منشأ انتزاع و متصف بعفات كمالى «علم و قدرت و اراده...» نمى باشد، و منشأ انتزاع و منصف بعفات كمالى «علم و قدرت و اراده...» نمى باشد، و منشأ عر دارد. اسماء و صفات مشهودند ولى بعين شهود ذات ، نمات باين ملاحظه منتاح مقات مقات منه من منو دارد، منات مات منهود دات ، مت مندارد،

چون حقیقت حق ذات خود را در عین بهاء و جمال، عاری از شوب کثرت لحاظ می نساید. یعنی درک می نماید، ناچار حب بذات دارد. ابتهاج از لوازم ادراکست و ادراک در این مشهد اتم انحای ادراکات است. ذات بمناسبت تسامی ادراک، مبتهج است بنحو اعلی و اتم. ابتهاج ملازم با ادراک، و عشق ملازم با شعور ذات، همان اراده ایست که عین ذات ربوبی است. این تجلی، تجلی دیگری است که بقوله تعالی: «فاحببت ان أعرف» بدان اشاره شده است. پس حق در این موطن دو تجلی دارد، اول علمی و دوم تجلی حُبّی، که ناشی از ادراک ذات است که از آن تعبیر بحب بذات و حب بمعروفیت اسماء و صفات شده است.

شيخ الرئيس در شفا در مبحث ارادهٔ «الهيات بالمعنى الاخص»، بعد از اثبيات اراده در حق و اينكه ارادهٔ حق ابتهاج بذات و ابتهاج بنظام وجود است، گفته است: «انه تعالى اعظم عاشق و اعظم معشوق». شرح مقتمة فيصرى

تجلى ثانى از لوازم تجلى اوّل است، حب بذات كه صرف كمال است، علت تفصيل اين اجمال يعنى ظهور اسماء و صفات بنحو تفصيل در مقام واحديت است، حق اول جلت عظمته. بواسطه ى حب بذات و عشق و ابتهاج بوجود خود و بسبب مفاتيح غيب كمالات ذاتيه، متجلى در مقام واحديت مى گردد، و خويش را درملابس اسماء وصفات وصوراسماء وصفات: اعيان ثابته شهود مى نمايد. دراين مشهد، كمالات صفاتيه و امهّات اسماء وصفات: اعيان ثابته شهود مى نمايد. دراين و حيات» از يكديكر متميزند، از شهود ذات ولحاظ امهات صفات اسماء سبعه، تحقق پيدا مى نمايد، اين همان ظهور علمى حق است درمقام واحديت از براى اسماء حق صور و تعين و مظاهرى است كه بلسان ذات استدعاى ظهور خلقى دارند. اين مظاهر وصور را اعيان ثابته مى نامند، چون عالم وقاد رومريد، مقتضى معلوم ومقدور ومراد است.

حب حق بذات خود، مبدء ظهور کمالات اسمائی گردید، کمالات اسمائی ملازم با صور و تعیناتی هستند که از آنها تعیبر باعیان ثابته شده است. و این صور به تبع اسماء و صفات موجودند ولی بمرتبهٔ مخصوص از وجود، بر خلاف تجلی کلی حق بوجود منبسط، که مقید بمرتبهٔ مخصوص نیست. اسماء حق فواعل الهیه و اعیبان ثابته قوابل موجود و متعین در حضرت علمند. اسماء حق طالب مظهرند و مظاهر و صور اسماء، مشتاق اسمی هستند که آنها را ظاهر نماید. هر طلبی ظهوری دارد و تحقق طلب از طرفین «اسماء الهیه و اعیان ثابته»، ملازم با ظهور است، از اجتماع دو طلب در حضرت علمیه، حق بوجود منبسط و فیض مقدس ظاهر در اعیان شد.

«کنبت کنزاً مخفیاً... »، اشاره بذات حق است که از ملابس عاری است «... فـاحببتُ ان أعرف»، اشاره بذات است در مقام تجلی در احدیت، که از آن تـجـلـی عـالـم واحدیت ظهور پیدا نمود، «فخلقت الخلق لکی أغرف...» اشاره

۱ . از این عبارت معلوم می شود، که غایت اصلی و غرض از خلقت اشیاء ظهیر حق، بذات خود در دو موطن و اظهار کسالات خود در مواطن خلقی است پس غایت و غرض خلقت، ذات احدی است و علت اصلی تجلی ظهیر و اظهار کسالات خود می باشد، نه آنکه وجود مخلوق و رسانیدن مغلوقات بکسالات وجود بغیر، غایت اصلی ایجاد باشد، چه آنکه در کتب حکمیه ثابت شده است که مه ۲۷ الفصل الثاني:في اسمائه وصفاته

بـظـهور و تجلی حق است در مظاهر و اعیان خلق. در این مقام نفس اضافهٔ اشراقیهٔ حق است که این جماعت از آن تعبیر بنسب و روابط و اضافات نمودهاند. بوخی از عرفا اسم جواد و مقسط را نیز از امهات اسماء می دانند.

والصفات تنقسم الى ماله العيطة الثامة الكلية،والى مالا يكون كذلك في الحيطة، وان كانت هي ايضاً محيطة بأكثر الأشياء.

فالاول: هي الأمهات من الصفات، المسمّاة بالآمة السبعة، وهي: الحيوة والعلم والارادة والقدرة والسمع والبصر والكلام. وسمعه، عبارة عن تجليه بعلمه المتعلق بحقيقة الكلام الذاتى في مقام جمع الجمع و الأعيانى في مقامى الجمع و التفصيل ظاهراً و باطناً لابطريق الشهود؛ و بصره عبارة عن تجليه و تعلق علمه بالحقايق على طريق الشهود، و كلامه عبارة عن التجلى الحاصل من تعلقى الارادة و القدرة لاظهار ما في الغيب وايجاده، قال تعالى: «اقما امره اذا اراد شيئاً ان يقول له كن فيكون». و هذه الصفات و ان كانت اصولا لغيرها، لكن بعضها ايضاً مشروطة بالبعض في تحققه؛ اذ العلم مشروط بالحيوة والقدرة بهما و كذلك الارادة والثلاثة الباقية مشروطة بالاربعة المذكورة.

برخی از صفات احاطهٔ تامه بر اشیاء دارند، و هیچ موجودی از حیطهٔ آن صفات خارج نیست. برخی از صفات حیطهٔ تامه بر جمیع اشیاء ندارند، اگرچه بر اکشر از اشیاء حکومت دارند، صفاتی که بر همهٔ اشیاء احاطه دارند، و مبدء سایر اسماء محیطه نیز می گردند، عبارتند از حیات و علم و اراده و قدرت و سمع و بصر و کلام که از آنهها تعبیر بامهات صفات و ائمهٔ سبعه و اسماء الهیه نموده اند ـ این صفات منشاء اسماء کلیهٔ حقند، چون ذات باعتبار صفتی از صفات، اسم است، مثل عالم و قادر و مرید و حیّ و متکلم و سمیع و بصیر. سمع حق، عبارت است از

«المالى لايريدالسافل ولايستكمل به». نيل نفع بمادون و رساندن حقايق امكانى بكمالات لايقه ى خود، غايت بالمرض و غرض بالتبع است در نظام وجود. چه آنكه حب بذات و عشق بمعروفيت اسماء و صفات ملازم با حب ممكنات و عشق بذوات الاتيات است ولى به تبع عشق بذات «من احبّ شيئًا احبّ آثاره».

و ما حب الديار شغفن قلبى 💦 وليكن حب من سكن الديار

شرح مقتعة فيصرى

تجلى او بعلم خود بحقيقت كلام ذاتى در مقام جمع الجمع واحديت وجود، چون اول مرتبة ظهور كلام كه اصل جميع كلمات الهيه و مطلع كتاب عالم وجود است، مقام احديت مى باشد صفحات عالم وجود كه از آن تعبير بقرآن نيز شده است، داراى ظهر و بطن و حدّ و مطلع است. مطلع كتاب عالم وجود، كلام ذاتى و تجلى اعرابى است كه مقدم بر جميع تعينات وجودى است كه از آن تعبير به مرتبة تعيين اول و حقيقت محمديه «ص» و مقام جمع الجمع و حقيقة الحقايق و مقام اوادنى وافق اعلى نموده اند.

حق در این مرتبهٔ ذات خود را با جمیع کمالات شهود می نماید، ولی بشهود جمعی و بسیط و سازج و منزه از کثرت تعینات، این مرتبه را مقام تجلی علمی نامیدهاند. این تعینی که اوّل تعینی است که عارض وجود مطلق می شود عبارتست از تعین حق بامسم «المتکلم» بکلام غیبی که همان نجلی اعرابی و ظهور خود بذات خود باشد. حق در این موطن اوصاف جمال خویش را بتجلی علمی بخود قرائت می نماید و خود می شنود. این ظهور بخود، متضمن علم و ظهور جمیع حقایق در این موطن است از آن به مطلع کتاب تعبیر شده است.

دی عشق نشان بی نشانی می گفت اسرار کمال جاودانی می گفت اوصاف جمال خویشتن بی من و تو با خود بزبان بی زبانی می گفت

ظهور در احدیت ، اول تعینی است که عارض بر وجود می شود و حکایت از کمالات حق می نماید. باین اعتبار، کلام الهی و مطلع کتاب وجود است، قاری این کتاب جمعی الهی، حق است که صحیفة وجود خود را که شامل جمیم صحائف است شهود می نماید و بشهود این کتاب حقیقی همهٔ حقایق را مشاهده می نماید. حق وجود خویش را بشهود ذاتی قرائت می نماید و خود می شنود. پس سمع حق، عبارت از علم اوست بکلام ذاتی و تجلی اعرابی در احدیت و ظهور تفصیلی صفحهٔ وجود حق با جمیع لوازم ذات از کمالات و صفات و مظاهر کمالات و صفات در واحدیت است.

بصر حق تـعالى، نيز همان تجلى حق است در احديت، و شهود حقايق را در م الفصل الثاني:في اسمائه وصفاته

مقام تجلى اول بنحوجمع الجمع و وحدت و شهود حقايق در مقام واحديت بنحو تفصيل و كثرت. <sup>۱</sup>

کمااینکه ارادهٔ حق همان ابتهاج بذانست در احدیت؛ که همین ابتهاج علت ظهور اسماء و صفات و مظاهر اسماء و صفات بنحو تفصیل در واحدیت، و تحقق و ظهور خارجی اعیان ثابته باعتبار تجلی اسماء در اعیان، بواسطه حب حق بذات و عشق به معروفیت اسماء و صفات، که منشاء تجلی وجود در حقایق خارجی است می باشد، که بعضی از آن تعبیر بکمال جلا و استجلا نموده اند، که بطور تفصیل آن را بیان نمودیم و احتیاج بنکرار نیست. پس ارادهٔ حق، همان عشق بذات و حب بمعروفیت اسماء و صفات است، که علت وجود خارجی اشت که می از آن تعبیر بعنایت و علم بنظام اتّم نموده اند.

مقـام واحـدیـت کـه بـرخـی از آن تـعبیر بحضرت عمائیه نمودهاند، مشنمل بر حـقـایـق سـبـعهٔ کلیه و اسماء الهیه است. در بین این اسماء، حیات بحسب حکم

۱ . از ضروریات دین مبین اسلامست که حق تعالی سمیم و بصیر می باشد، ولی در کیفیت این دو صفت اختلاف است. برخی این دو صفت را در مطلق علم عندرج می دانند، سمع و بصر نزد آنها از مقولة علم خارج نمى باشد. چون سمع، علم بمسموعات و بصر، علم بمبصرات است، برخى از غاغة ناس و اصحاب خنام، این دو معنا را صفت زائد برحق می دانند. بخبی از اشیاخ امام، مثل خواجه و تلميذ او علامهٔ «قدهما» اين دو صفت را تاو يل بنفس علم بمبصرات و مسموعات نمودهاند. قائلان بتجسيم، اين دو صفت را نظير سمع و بصر در حيوانات از ادراكات حسى بنداشت اند. محققان از حكما، شهود مسموعات و مبصرات را بشهود اشراقي، سمع و بصر حق تعالى مي دانند. صاحب اشراق گفته است: برگشت علم حق ببصر اوست، برعکس قول کسانیکه سمم و بصر را بطم ارجاع داده اند. براي بحث تفصيلي ابن مطلب رجوع شود، باسفار اربعه، الهيات بالمعنى الاخص، چاپ طهران ١٢٨٢هـ ق. ص١٠١، وشرح حكست الاشراق، الهيات بالمعنى الاخص. از حضرت باقرالعلوم «عليه السلام» در توحيد صدوق ماثور است: يسمع بما ييصر و يبصر بما يسمع، انه واحد احدى المعنى، ليس بمعان كثيرة مختلفة»، حضرت در اين عبارت كوتاه عينيت صفات را در مقام ذات با یکدیگر و همچنین وحدت ذات و صفات را بیان فرموده است. ما این روایت را در شرم فصوص با روایات دیگری که از انه علیهم السلام، در عینیت صفات حق با ذات وارد شده است نـقـل کـرده ایـم. معتزله و اشاعره، بواسطهٔ اعراض از مقام ولایت کلیه در ورطهٔ هلاکت افتاده اند و از معارف الهي محروم شدماند «و ما ظلمهم ولكن كانوا انفسهم يظلمون».

شرح مغذمة قيصرى

اعم و اشمل از ساير اسماء الهيه است، لذا حمزه فنارى شارح محقق<sup>1</sup> مفتاح قونوى كمنته است: «فاشملها حكماً حقيقة الحيوة و هي قبول الكمال المستوعب لكل كمال لايق والاحساس به من جمة كلية، و لما لم تخل حقيقة كلية او جزئية من كمال يناسبها و للحق الشعور بها جملة، كان الاسم الحي، شاملاً لجميع الأجزاء، و الحيوة مستوعبة جملة الحقايق. و لمّا كان العلم في الرتبة الثانية متعلقاً بمعلومات مفصلة، و الحيوة لها الاحساس بها جملة والتفصيل داخل في الجملة، كان العلم من هذا الوجه داخلاً في الحيوة».

نظر باینکه اراده میل بمراد است، «تخصیصا او ترتیباً او اظهاراً او اخفاءاً» و غمایت طلب ظهور حق است بکمالات اسمائی و صفاتی، ولی بنحو نظام اتم و اعلی، اراده داخل در علم است. یعنی علم مخصوص است. بوجهی کلام و قول باراده بر می گردد. و از جهتی قدرت داخل در کلام است، چون کلام عبارت است از ظهور حقیقت وجود در مراتب وجودی و مظاهر کونیه.

والأسماء تنقسم ايضاً بنوع من المسمة الى اربعة اسماء هي الامهات، وهي الأول والآخر و الظاهر والباطن، ويجمعها الاسم الجامع و هوالله والرحمن. قال تعالى: «قل ادعواالله اوادعواالرّحمان، أيَّاما تدعوا فله الاسماء الحسنى»، اى فلكل منهماالاسماء الحسنى، الداخلة تحت حيطتهما، فكل اسم يكون مظهره ازلياً و ابدياً، فازليته من الاسم الأول و ابدينه من الاسم الآخر و ظهوره من الاسم الظاهر و بطونه من الاسم الباطن. فالاسماء المتعلقة بالإبداء والايجاد داخلة في الاول، و المتعلقة بالاعادة و الجزاء، داخلة في الآخر، وما يتعلق بالظهور و البطون داخلة في الظاهر والباطن، والاشياء لا تخلوعن هذه الأربعة: الظهور والبطون والاولية والآخرية.

اهل عرفان بتقسیم دیگر، اسم اول و آخر و ظاهر و باطن را امهات اسماء می دانند، جامع این چهار اسم، اسم جامع است یعنی اسم الله و اسم رحمان. جمیع اسماء حسنی و صفات علیا در حیطهٔ این دو اسم واقع شده است. در بین اسماء حسنای حق، هر اسمی که حکومت آن ازلی باشد، مظهر آن محکوم بحکم

۱ . مصباح الانس چاپ منگی طهران ۱۳۲۲ ه ق. ص ۱۳۱ تالیف عارف محقق حمزه فناری «قده». ۲۰۰۰ م

اسم «اول» است، حق تعالى باعتبار اين اسم ازلى است و ابتداى وجودى ندارد. نظر بمناسبت بين ظاهر و مظهر هر موجودى كه مظهر اسم «اول» است، ازلى است، چنانچه هر موجودى كه ابدى باشد و انتهاى وجودى نداشته باشد، مظهر اسم «آخر» است، نفوس ناطقه، اگرچه باعتبار پيدايش وجودى، حادث زمانى اند، ولى چون بمقام تجرد تام از ماده مى رسند، فناء در آنها راه ندارد، و هر موجودى كه بسيط باشد و در ماده حلول نداشته باشد، و متقوم بماده نباشد، ابدى است.<sup>1</sup>

١. بهمين اعتبار أهل توحيد فرموده اند، كه حق تعالى كه اصل وجود و مده جميع تجليات ذاتى و صفتى و فعلى است، غيب الفوب است. از طرفى مده جميع ظهوراتست و اظهر از هر موجودى است. در دعاى عرّفه از حضرت سيدالعارفين مأثور است: «كيف يستدل عليك بما هو في وجوده مفتقواليك، ايكون لغيرك من الظهور ما ليس لك حتى يكون هوالمظهر لك ؟ متى غبت حتى تحتاج الى دليل يدل عليك و متى بعدت حتى تكون الاثار هي التى توصل اليك، عميت عين تراك ولا تزال عليها رقيباً، تعرفت لكل شىء فما جهلك شىء فرأيتك ظاهراً في كل شىء، فانت الظاهر لكل شىء».

خو پش منور نسوده است، پس اظهر از هر ظاهری است، لذا بحسب تجلی خارجی و علمی «در موطن اذهـان» ظـاهـر بالذات و مظهر غیر است، «یا من دل علی ذاته بذاته». بنابراین، حق اعرف از جمیع ماسوا است و عالم نمی تواند منشاه ظهور او گردد.

زهی نادان که آن خورشید تابان 🦳 بستور شیمنع جنوید در بیابان

از حضرت كاظم «روحى فداه» مرويست: «ليس بينه وبين خلقه حجاب غير خلقه، احتجب بغير حجاب محجوب و استريفير ستر مستور». از كمال نقش نتوان خامة نقاش ديد. حجاب بين خلق و حق، خلق است و تعين خلقى حاجب است، عين ثابت ممكن، محوشدنى نيست. پس شهود حق بتمام جهات براى احدى مقدور نيست. طلب كنندگان گخه وجود را بدور ياش: «يخذركم الله نفسه» مى راند و آنها را از تصور باطل و نيل بامر محال از غايت رافت منع مى نمايد، با آنكه شمس الشموس هو يت او تمام ذرات وجود را پر از نير نمرده است. از حضرت مرتضى على نقل شده است: «لم تحط به الاوهام، بل تجلى لها بها، و بها استم منها» و نيز وارد شده است: «ظاهر في غيب و غايب في ظهور، لايجنه البطون عن الظهور ولا يقطعه الظهور عن البطون، قرب فناى وعلا فدى، و ظهر فيلن، و بطن فعلن و دان ولم يدن». شرح مقلمة فيصرى

ظهور هر موجودی ناشی از اسم ظاهر است و چون هر ظهوری بطونی دارد و هر رقیقه یی دارای حقیقتی است بطون هر موجودی معلول اسم باطن است اسماء متعلق به «آبداء و ایجاد» داخل در اسم اولند و اسمائیکه منشأ اعاده و جزا هستند داخل در اسم آخرند چون دارای مظاهری هستند که در آخرت محشور خواهند شد هیچ موجود و مظهری از حکم ظهور و بطون و اولیت و آخریت خارج نیست.

علت این امر آنستکه جمیع موجودات صورتهای تجلیات و مظاهر اسماء الهیه اند و ظهور اشیاء ناشی از شئون اصلی ونسب علمی حقند تعین صورت هر موجودی معلول آن شیء است که اصل و مبدء صور و تعینات خود می یاشد. از برای هرموجودی ظاهری است که صورت و باطنی است که روح ومعنی و غیب آن شیء است. جمیع صور معلول اسم ظاهر و جمیع حقایق و معانی معلول اسم باطن است.

بیک نحو دیگر از تقسیم، اسماء الهبه منقسم می شوند باسماء ذات و اسماء افعال، اگر چه جمیع اسماء باعتباری اسماء ذاتند و بذات منتهی می شوند، لیکن باعتبار ظهور ذات در این اسماء، اسماء ذاتند و باعتبار ظهور صفات، اسماء

از امام صادق «ع» وارد شده است: «التوحيد ظاهره في باطنه و باطنه في ظاهره، ظاهره موصوف لايرى و باطنه موجود لايغفى، ما يطلب بكل مكان و لم يخل منه مكان طرفة عين، حاضر غير محدود و غايب غير مغتود». تحقيق اين ر وايات در مطاوى شرح نگارنده بر فصوص خواهد آمد. ما رواياتى كه در توحيد و احكام آن و صفات و اسماء حق از اهل بيت عصمت و وارئين علم ولايت وارد شده است، در شرح فصوص بستاسبت مقامات نقل كرده ايم. هيچ تحقيق كامل و لطيف عرفانى نديديم، مكر آنكه از حطة وحى مطالب دقيق و عارى از اوهام در آن زمينه وارد شده است: و انهم «عليهم السلام» نطقوا بسخ الحكمة و لب لباب المعرفة، تصريحا و تلو يحا، رمزاً و كشفاء على تفاوت درجات افهام الناس و إذ حديثهم صعب مستعمب.

نهفته معنى نازك بسى است درخط يار 👘 توفهم آن نكنى اى اديب، من دانم

نمم ما قبل في حقهم از رهنگذر خاک سر کوی شما بود هر نافه که در دست نسیم سحر افتاد

صفات و باعتبار ظهور افعال، اسماء افعالند. اکثر این اسماء که بسه نوع تقیم می شوند باعتباراتی جامع اسماء ذات و صفات و افعالند. یک اسم باعتبار جهات متعدد داخل هر سه اسم می باشد مثل اسم «رب» باعتبار معنای ثابت اسم ذات است و چون معنی مالکیت می دهد اسم صفت است و باعتبار آنکه بمعنای مصلح آمده است، اسم فعل است باید توجه داشت که هر مظهری که اسماء ذات در آن ظهور و تجلی نمایند این تجلّی را، تجلی ذاتی گویند و اگر حق باسماء صفات تجلی نماید، آنرا تجلی اسمائی نامند و هکذا تجلی فعلی ولی این تجلی ذاتی غیر از تجلی ذاتی مخصوص باولیاء محمدیین «علیهم السلام» است که حق در آنها بدون وساطت اسماء تجلی می نماید. فافهم فانه دقیق.

وتنقسم بنوع من القسمة أيضاً إلى اسماء الذات واسماء الصفات واسماء الافعال، وان كان كلها اسماء الذات، لكن باعتبار ظهور الذات فيها تسمّى اسماء الذات، وبظهور الصفات فيها تسمّى اسماء الصفات، وبظهور الأفعال فيها تسمّى اسماء الأفعال، واكثرها يجمع الاعتبارين اوالثلاث؛ اذفيها مايدل على الذات باعتبار، ومايدل على الصفات باعتبارآخر، وما يدل على الأفعال باعتبارثالث، كالرب فانه بمعنى الثابت، للذات، وبمعنى المالك، للصفة، وبمعنى المصلح، للفعل. \

١. از طرق روات شيمه و تابمان اثمه ي اثنى عشر عليهم السلام، «همانطوريكه روات عامه نيز ذكر كرده اند» نود و نه اسم اعم از اسماء ذات و صفات و افعال از حضرت رسول نقل شده است. كما اينكه حضرت صادق «جعفر بن محمد عليه الصلواة والسلام» از آباء و اجداد اطهار خود از حضرت مرتضى على عليه السلام از اين قرار روايت نموده است. الله م الواحد الاحد، الصمد، الاول الآخر، السميم، اليصير، القدير، القاهر، العلى، الاعلى، الباقى، الله م الواحد الاحد، الصمد، الاول الآخر، السميم، اليصير، القدير، القاهر، العلى، الاعلى، الباقى، السبديم، البادى، الاكرم، الظاهر، الباطن، الحى، الحكيم، العليم، الحليمة الحفيظ، الحق، المديم، المديم، الحميد، الخلى، الرحمان، الرحيم، الذارى، الراق، الرقيب، الرؤف، الراثى، السلام، السومن، المهيمن، العزيز، الجبان المتكبر، السيد، الشرّيح، الثهيد، الصادق، الصانع، الطاهر، المدومن، المهيمن، العزيز، الجبان المتكبر، السيد، الفرتيم، الفاتيم، العليم، المانع، السلام، المدومن، المهيمن، العريز، الجبان، المتكبر، السيد، الفرتيم، الفاتي، المانع، السلام، المدومن، المهيمن، العزيز، الجبان، المتكبر، السيد، الفرتيم، المانع، العادة، المانع، المعاهم، العدل، المقدي، العني، الوحمان، الرحيم، الذارى، الراق، الوقيب، الرؤف، الراثى، المامير، المدومن، المهيمن، العزيز، العبان، المتكبر، المناح، الفاق، العنع، المعاهر، المدومن، المهيمن، الغريز، العبان، المتكبر، الميد، الفرتو، الفاق، العادة، المامير، المدومن، المقيت، المتيم، القابض، الناط، قاضى، الحاجات، المجيد، الولى، المنان، المحيط، المين، المقريب، القيوم، القابض، الباط، قاضى الحاجات، المجيد، الولى، المنان، المحيط، المين، المقريب، القيوم، الكريم، الكيبر، الكافى، كاشف الفر، الور، الوى، المان، المحيط، المين، المقريب، المعرو، الكريم، الكبير، الكافى، كاشف المر، الور، الور، الورى، المان، المان، المادين، المربع، المين، المون، الورب، المارم، المور، الور، الورى الوماب، حمد المحيط، المبين، المقرت، المومي، الكبير، الكافى، كاشف الفر، الور، الور، الوما، حمد الحد حمد المعور، المعرو، الكبير، الكافى، كاشف الفر، الور، الور، الوماس، حمد المعوم، الحد مع شرح مقلقمة فيصرى

اسماء الهيه، اگر داراى حكم عموم باشند وصالح از براى قبول تعلقات متقابله و صفات متباينه باشند. اين قسم از اسماء را اسماء ذات مى نامند. اين اسماء حقايق لازم وجود حقند، مثل حيات وعلم و اراده و قدرت و موجوديت و نوريت. اين صفات «بما هى هى» بدون ملاحظة مظاهر و تقيد بقيود و بنحو اطلاق، در قديم، قديم و در حادث، حادث. در متناهى، متناهى در متحيز، متحيزند؛ و غير اينها از نعوت متقابله. اين صفات چون از شئون ذاتى وجودند نظير وجود سريان در اشياء دارند، در مجرد، مجردند و در عقل، عقلند و در نفس، نفسند «وفي السم سمّ، و في الترياق ترياق».

000

وحدت ذاتیه یی که عین اشیاء است همین حکم را دارد. ولی وحدتی که نعت از برای واحد است، از اسماء صفات است. چون مشعر بکثرت است اشعار بکثرت بدون اشعار بتأثیر از خواص اسماء صفاتست. این وحدت، وحدت نسبی و اضافی است و بحق تعالی باعتبار اسم الله که محتد و مجمع اسماء و مشرع وحدت و کشرت معروف بیین جمهور است، اضافه می شود از صفات آنچه که

الشاهر، الواسع، الودود، الهادى، الوفى، الوكيل، الوارث، البَرَّ، الباعث، التواب، الجليل، الجواد، الخبير، الخالق، خيرالناصرين، الديان، الشكور، المظيم، اللطيف، الثافى.

ادعیدی که مشتمل بر اسماء حسنی و صفات علیای حق است و مضامین عالیه دارد در اسلام از طرق اشمه النداعشر نقل شده است، این ادعیه مشتمل است بر مضامین عالی عرفانی که شخصی وارد به تعصوف و عرفان را در حیرت فراوان قرار می دهد. محققان از صوفیه بواسطة جهاتی محروم از استفاده از این ماثورات شده اند. ادعیه ی وارد از طرق اشه الناعشر سلام الله علیهم. اجمعین، بواسطهٔ موانعی که از حکام جور و مخالفان آثار اهل بیت عصمت و طهارت وجود داشته و نبودن وسائل نشر در ازمنه قدیمه، در دسترس محیی الدین و تلامیذ او قرار نگرفته است. مضامین ذوقی و عرفانی در ادعیه و اوراد خصوصاً مناجات حضرت زین العابدین و دعای غرفه و برخی از ماثورات وارده از حضرت صادق و حضرت باقر و حضرت کاظم ارواحنا لهم الغداء، زیاد است. ما در شرح بر فصوص، فقرات زیادی از آن را نقل و شرح کرده ایم و چون منظور ما از شرح این مقدمه تفصیل زیاد نیست، علاوه بر این، کمی علومت مانع شد که بطور مبسوط متعرض آن کلمات لطیف و مطبوع شویم، نذا کمتر متعرض شدیم. علاوه بر این چون در شرح فصوص آن آثار را مفصلاً بیان کردیم، ذکر آن در این مقدمه موجب تکرار میشود.

مشعر بنوعى تكثر است، اسماء صفات بشمارمى رود، نظير وحدتى كه وصف واحد باشد، نه عين واحد و اشعار بكثرت بوجوهى دارد: يكى آنكه: دلالت بر جمعيت نسب و تعلقات نمايد، نظير وحدتى كه نعت واحد است. وحدتى كه نعت واحد است عبارتست از وحدت صفات باعتبار آنكه براى ذات ثابت است. دوم آنكه دلالت نمايد بر كثرت «من حيث هى كثرة» از حيث اسماء و نسب فقط يا از حيث آثار و صور و مظاهر مثل اسم «محيط» و اسم «محصى». سوم آنكه: دلالت بر تعلق بمظاهر في الجمله داشته باشد، مثل: قهار، لطيف، سميع، بصير، حى، عليم، مريد، قادر و متكلم، در صورتى كه تعلق آن صفات بمظاهر اراده شود، اعم از اينكه تعلق بجميع مظاهر بگيرد مثل «إن الله بكل شىء عليم، تعملون خبير».

اگر از اسماء معنی تأثیر و ایجاد و احیاء و اذهاب و اماته و تجلی و حجاب و کشف و ستـر و غیر اینها از معانی مقـهوم گردد، این قبیل از اسماء اسماء افعال است.<sup>۱</sup>

۱. اسمائی را که در جدول ذکر کرده اند نود و مه امم است اسمائی که ما در این شرح از ائمه علیهم السلام ذکر کردیم نود و نه امم است و از طرق عامه هم بهمین عدد ذکر شده است باب اسماء باب اعظمی در معارف است بواسطه ی علم باسماء پدر ما آدم ابوالبشر بر ملائکه تفوق یافت شیخ کلینی در کشاب کافی باب معظمی در اسماء حق و کیفیت ظهور اسماء منعقد نموده و در این باب روایات زیادی از ائمه ی معمومین در این خصوص ذکر کرده است. شرح مقذمة قيصرى

این جدول را شارح قصوص در این مقدمه و حمزه فناری در شرح مفتاح از کتاب انشاءالدوایر شیخ اکبر معیی الدین «قلده» نقل نمودهاند.

| اسماءالافعال                        | اسماءالصفات             | امهات<br>الاسماء | اسماءالذات               |
|-------------------------------------|-------------------------|------------------|--------------------------|
| المبدئ،المعيد، الوكيل، الباعث،      | الحىءالشكورءالقهاره     | العبات           | الله، الرب، الملك،       |
| المجيب،الواسع،الحسيب،المغيب،        | القاهر، المقتدر،        |                  | القدوس،السلام،           |
| الحافظ ، الخالق ، الباري ، المصور ، | الفوى الغادر،           | الكلام           | المؤمن،المهيمن،          |
| الوهاب، الرزاق، الفتاح، القابض،     | الكريم، الغفار،         | القدرة           | العزبز، الجبار، المتكبر، |
| الباصط الخافض الرافع المعزه         | الرحمان، الرحيم،        |                  | العلىءالعظيمء الظاهر،    |
| المذل، الحكم، العدل، اللطيف،        | الغفور، الودود، المليم، | الارادة          | الباطن، الكبير، الجليل،  |
| المحيى، المعبت، الوالي، التواب،     | الخبير، المحصى، الحليم  |                  | المجيد، الحق، المبين،    |
| المنتقم المقسط ، الجامع ، المقني ،  | الرشيد، الروف الحكيم،   | العلم            | الواجد، الماجد، الصعد،   |
| المانع، الضار، الثافع، الهادي،      | الشهيد،السميع،البصير    | السمع            | الاول، الاخر، المتعالى،  |
| البديع، الرشيد.                     | المبرر، البر.           |                  | الغني، النور، الوارث،    |
|                                     |                         | اليعبر           | ذوالجلال، الرقيب         |

شيخ اكبرمحيى الدين «رضى الله تعالى عنه» در رسالة انشاء الدواير اسماء حق را دراين جدول ضبط نموده است. اينكه شارح فعوص فرموده است: «واكثرها [الاسماء] يجمع الاعتبارين اوالثلاث، اذ فيها ما يذل على الذات باعتبار... الخ»، نظرش بكلام شيخ اكبر است ، چون شيخ اكبر بعدازذكراين جدول فرموده است: «و هذه الاسماء الحسنى منها ما يدل على ذاته، و قديدل مع ذلك على صفاته او افعاله».

آن اسمى كه دلالتش بر ذات ظاهرتر است از اسماء ذات شمرده شده است. و همچنين در اسماء صفات و اسماء افعال، شيخ اكبر بعد از عبارت مذكور فرموده است: «فسا كان دلالته على الذات اظهر، جعلناه من اسماء الذات، و هكذا فعلناه في اسماء الصفات و اسماء الافعال من جهة الاظهر، لاانه ليس له مدخل في غير جدولها. كالرب فان معناه الثابت فهو للذات والمصلح فهو من اسماء الافعال و بمعنى المالك فهومن اسماءالصفات».

امهات اسماء ألوهيه، مثل حيات وعلم وقدرت، اگر باعتبار آنكه عين ذات حقند، نظير وحدت، من حيث هي ملاحظه شوند «لانعتاً للواحد مثلا» از اسماء ذاتشد، و اگر تبعلق آنها بغير لحاظ شود، از اسماء صفاتند. خلاصه آنكه امهات كلى، اگر بنحو كليت لحاظ شوند و امتياز نسبى در آنها ملاحظه نشود، اسم ذات و اگر با نسب و امتيازات لحاظ شوند، از اسماء صفاتند. اسماء نظير قادر وقدير از سدنهٔ اسم قهار و قاهرند و مثل محصى از سدنهٔ اسم عليم است. باعتيار تعلق بغير از اسماء صفاتند. شيخ اكبر بهمين اعتبار، قدوس و سلام را از اسماء ذات مدهكذا عين الشيخ «قده» الاسماء في كتابه المستى بانشاء الدواير، نقلتها من محكذا عين الشيخ «قده» الاسماء في كتابه المستى بانشاء الدواير، نقلتها من

غيرتبديل وتغيير، تبركاً وتيمناً بانفامه. مديد الاسام واهد مفاة حالف مدالة الاطاما الاهم ومدة قط الدالية

و من الاسماء ماهي مفاتيح الغيب، التي لايعلمها الا هو، و من تجلى له الحق بالهوية الذاتية من الاقطاب و الكُمّل، قال تعالى: «عالم الغيب فلا يظهر على غيبه احداً الآ من ارتضى من رسول» و اليه اشارالنبى «ص» في دعائه بقوله: «او استأثرت به في علم غيبك»، و كلها داخل تحت الاسم الاول و الباطن بوجه، وهي المبدء للاسماء التي هي المبدءُ للاعيان الثابتة، كما سنبين انشاء الله تعالى، ولا تعلق لها بالاكوان.

قال الشيخ رضى الله عنه، في فتوحاته المكية: «واما الاسماء الخارجة عن الخلق والنسب، فلا يعلمها الا هو، لائَّه لا تعلق بها بالاكوان».

و مشها ماهي مفاتيح الشهادة، اعنى الخارج؛ اذقد يطلق و يرادبها المحسوس الـظاهر فقط، وقد يرادبها اعم من ذلك، كما قال: «عالم الغيب والشهادة»، و كلها داخلة تحت الاسم الاخروالظاهر بوجه آخر. فالاسماء الحسنى هي امهّات الاسماء كلها. شرح مقلمة قيصرى

و اعلم ان بين كل اسمين متقابلين، اسم ذووجهين،متولدمنهما هو برزخ بينهما، كما ان بين كل صفتين متقابلتين صفةذات وجهين،متولدةمنهما،هي و يتولدايضاً من اجتسماع الاسماء بعضها مع بعض، سواء كانت متقابلة او غير متقابلة، اسماء غير متناهية، ولكل منها مظهر في الوجود العلمي والعيني.

بعضی از اسماء، مفاتیح غیب وجودند، که منشاء تعین وجود می شوند و کسی علم بسفاتیح غیب ندارد وفقط خداوند بآن عالم است؛ چون درغیب وجود برزخ، موجودند و کسی راه بغیب وجود ندارد، مگر کسی که مورد تجلی حق بهویت ذاتیه واقع شود، یعنی مورد تجلی ذاتی حق واقع گردد، کسانی که مظهر تجلی صفاتی هستند، از این اسماء خبر ندارند. عالم بغیب یعنی مفاتیح غیب حق است و غیب وجود خود را برای کسی ظاهر نمی نماید، مگر بعضی از عباد خود، و آن عباد کُمّل مخصوص به تجلی ذاتی اند. این قبیل از اسماء را که کسی بآنها وقوف حاصل نمی نماید، اسماء مستاثره تامیدهاند و مکنون در غیب وجودند. این اسماء داخل حیطه اسم اول و اسم باطنند و چون داخل در اسم باطنند، هرگر ظاهر نمی شوند. این اسماء مبده ظهور اسمائی هستند که مبدء ظهور اعیان نابته اند، و اعیان ثابته صور و تعین این اسماء می باشند. اعیان ثابته ظهور اسماء نابته اند، و اعیان ثابته صور و تعین این اسماء می باشند. اعیان ثابته ظهور اعیان دارند، ظهور اسماء اله مستاثره تابته اند و اسمائی هستند که مبدء ظهور اعیان دارند، ظهور اسماء مستاثره داماند و اسمائی که حکومت بر اعیان ثابته دارند، ظهور اسماء مستاثره اند و اسمائی که حکومت بر اعیان ثابته دارند، خله و اسماء مستاثره اند و اسمائی که حکومت بر اعیان ثابته و الهید اند، و اسماء الهیه باطن اعیان ثابته اند و اسمائی که حکومت بر اعیان ثابته دارند، ظهور اسماء مستاثره اند و اسمائی که حکومت بر اعیان ثابته و اله داند.

بنابر این، آنچه که مربوط بغیب وجود است، منتسب باسم باطن و اقراست. آنچه که اختصاص بظاهر و صورت وجود دارد، محکوم بحکم اسم ظاهر است، «الا الی اللّه ترجم الامور». اکوان وجود، ظهور و تعین خارجی اعیان ثابته اند. و اعیان نسبت باکوان سمتِ بطون دارند و اسمائی که منشأ اعیان ثابته اند، نسبت بطون دارند و مبدء تعین آن اسماء، اسماء مربوط بغیب وجود است که تعلق با کوان ندارند و آنچه که تعلق باکوان دارد، اسماء و صفات متعین در حضرت علمیه اند. تحقیق این مطلب آنکه: بعضی از اسماء در عالم، دارای حکم متعنی هستند که بواسطه تعین حکم آن اسم دانسته می شود. علم باین اسم یا از خلف

حجاب اثر است. اين مقام بهرهٔ عارفان از ابرار است، يا بدون واسطه و حجاب مكشوف و مشهود مى شود. اين مقام اختصاص بمقربان و كمّل دارد. برخى از اسماء ذاتيه، داراى حكم و اثر متعينى در عالم خلق نمى باشند. اين قبيل از اسماء را اسماء مستاثره ناميدهاند. پيغمبر در دعاء خود فرموده است: «اللّهم انى اسألك لكلّ اسم هو لك سمّيت به نفسك، اوانزلت في كتابك، او علمته احداً من عبادك اواستاثرت به في علم غيبك».

برخى از عرفا، اسم مستاثر را ذات احديت مطلقه دانسته اند، منشأ تعين خارجى، ذات مطلق نسى باشد، بلكه ذات متعين است. ظاهر كلام قونوى و محيى الدين اينست كه بعضى از اسماء ذاتيه مظهر ندارند. حق آنستكه اسم مستأثر در عالم عين، اثر دارد ولى اثر آن اسم نيز مستأثر است. ( لان للاحدية الذاتية وجهة خاصة مع كل شىء وهو سرَّها الوجودى، لايعرفه غيرالحق، ما من دابة الاوهو آخذ بناصيتها ان ربى على صراط مستقيم».

مفاتیح غیب، همانطوریکه قبلاً بیان نمودیم، مبدء تعین اسماء وصفات در مقام واحدیت وجودند. مقام واحدیت منتشأ از مفاتیح غیب است، که بواسطهٔ حب ذاتی که منشأ تناکع در اسماء است بنحو تفصیل در مقام اسماء و صفات تحقق پیدا نسمودهاند. و اعیان ثابته که صور اسماء الهیه اند، منشاء ظهور اکوان و مراتب وجودند، هر تعینی نسبت بمنشأ خود ظاهر است و منشأ، باطن این تعین می باشد. مفاتیح غیب باطن اول و محکوم بحکم اسم اول و باطن مطلق می باشند.

اسماء خارج از اکوان و خلق و نسب .مر بوط بحق معلوم و مشهود نیستند، چون خارج از علم خلقند. بعضی از اسماء مفاتیح عالم شهادتند. مراد از شهادت و اسماء مر بوط بشهادت مطلق، عالم حس و ظاهر مطلق است، و گاهی اعم از عالم شهادت مطلق است، چون عوالم عقول نسبت به حضرت علمیه شهادتند و

۱ . هیچ اسمی از اسماء حق، خالی از ظهور و سریان در مظاهر نیست. چیزی که هست مظاهر در احکام تابع اسماء حاکمهاند و از حقیقت و احکام و خصوصیات اسم حاکم، حکایت می نمایند، یکی از احکام اسماء مستأثره، خفاء حقیقت آن است. در عالم وجود مظهر این اسم که ساری در جمیم حقایق است مستأثر است. شرح مقلامة قيصرى

نسبت بعالم محسوس که شهادت مطلق باشد غیبند جمیع این اسماء «شهادت مطلق و شهادت مضاف اند»، از جهتی متعلق باسم آخر و اسم ظاهرند، چون غیب و شهادت از امور نسبی است. تحقیق این مطلب در حضرات خمس خواهد آمد. اسماء حسنیٰ که اسماء کلیه باشند، امهات اسمائند و سایر اسماء از این چند اسم، همانطوریکه ذکر شد، ظاهر می شوند، بین دو اسم متقابل، اسمی که برزخ بین این دو اسم است وجود دارد. در بیان تناکح بین اسماء، این مطلب بیان خواهد شد کمااینکه از تناکح بین دو صفت متقابل نیز صفتی که برزخ بین این دو صفت متقابله، اسماء غیر متناهیه پی از ازدواج و تناکح بین اسماء و صفات متقابله و غیر متقابله، اسماء غیر متناهیه پی از ازدواج و تناکح بین اسماء و صفات متقابله و نیر متقابله، اسماء غیر متناهیه پی از ازدواج و تناکح بین اسماء و حفات متقابله و خواهد شد. اسماء و حفات متولده مظاهری در عالیم علم و خارج متحقق نیر متقابله، اسماء و سماء و اسماء متولده مظاهری در عالیم علم و خارج متحقق تناکح بین اسماء و صفات و اسماء متولده مظاهری در عالیم علم و خارج متحقق تناکح بین اسماء و صفات و فرق بین این دو اعتباری است، چون حقیقت علم و قدرت و اراده اگر لابشرط اطلاق شود، اسم است و اگر بشرط لا لحاظ شود، صفت است.

تنبيه

إعلم ان اسماء الافعال بحسب احكامها تنقسم اقساماً: منها، اسماء لاينقطع حكمها ولا ينتهى اثرها، ازل الآزال وابة الآباد كالاسماء الحاكمة على الارواح القدسية و لنفوس الملكية، وعلى كل مالايدخل تحت الزمان من المبدعات وان كانت ذاخلة تحت الدهر. الحاكمة على الآخرة، فانها ابدية كما دلّت الآيات على خلودها وخلود احكامها، و فرمنها ما هو مفطوع الحكم ازلاً ومتناهى الاثر ابداً، كالاسماء الدنياوية. يدخل تحت الزمان وعلى النشأة الدنياوية، فانها غير ازلية ولا ابدية بحسب الظهور و ان كانت تنايجها بحسب الاخره ابدية. وما ينقطع احكامه، اما ان ينقطع مطلقا، ويدخل الحاكم عليه في الغيب المطلق وما ينقطع احكامه، اما ان ينقطع مطلقا، ويدخل الحاكم عليه في الغيب المطلق و ما ينقطع احكامه، اما ان ينقطع مطلقا، ويدخل الحاكم عليه في الغيب المطلق الإلهى، كالحاكم على النشأة الدنياوية، واما ان يستنز ويختفى تحت حكم الاسم الذى يكون اتم حيطة منه، عند ظهرر دولته؛ اذ للاسماء دول بحسب ظهرراتها وظهر احكامها، و اليها يستند ادوارالكواكب السبعة التى مدة كل دور منها «الف سنة» و الشرايع: اذ لكل شريعة امم من الاسماء تبقى ببقاء دولته وتدوم بدوام سلطنته و تنسبخ بعد زوالها، وكذلك التجليات الصفاتية، اذ عند ظهرر صفة ما، منها تختفى احكام غيرها تحتها.

وكل واحد من الاقسام الاسمائية، يستدعى مظهراً به يظهر احكامها و هو الأعيان؛ فان كانت قابلة لظهور الاحكام الاسمائية كلها، كالاعيان الانسانية، كانت في كل أن مظهراً لِشأن من شؤونها؛ وان لم يكن قابلة لظهور احكامها كلها، كانت مختصة ببعض الاسماء دون البعض كالاعيان الملائكة. و دوام الاعيان في الخارج و عدم دوامها فيه دنياً و آخرةً راجع الى دوام الدول الاسمائية و عدم دوامها. فاقهم فانكان امعنت النظر في هذا التنبيه و تحققت المطلوب منه، تظهر للثاسرار كبيرة والله الهادى.

هما نطوری که در مباحث قبلی بیان نمودیم، و محققان از اهلی عرفان در مسفورات خود بیان نموده اند، تجلی در احدیت بما هی احدیت محال است، و حقیقت حق در مقام اطلاق و صرافت ذات، مشعر بهیج نوع از کثرت نیست و عاری از همهٔ کثرات است، حتی کثرت اعتباری که در تجلی اول موجود است، منشاء رابطهٔ حقیقت وجود با کثرات چه در مقام احدیت و واحدیت و چه در مقام الشهودالاً تم مطابقا للقواعد المقررة عند اهل التحقیق، حق باعتبار اطلاق ذات، متعین بحکم اثباتی و نفیی نمی باشد، وضع اسم برای چنین حقیقتی متعذر است، هر اسمی که به چنین حقیقتی اطلاق شود، بر سبیل حقیقت و دلالت مطابقی نمی باشد، ولی از برای حقیقت حق در مقام صفات و افعال، اسماء حسنی و صفات علیا که دلالت برآن حقیقت مقا در مقام صفات و افعال، اسماء حسنی و صفات علیا که دلالت برآن حقیقت نماید موجود است و افعال، اسماء حسنی و منات علیا که دلالت برآن حقیقت نماید موجود است و افعال، اسماء حسنی و منات علیا که دلالت برآن حقیقت نماید موجود است و افعال، اسماء حسنی و

اسماء حق، یعنی اسماء الوہیت بنحو دیگر از قسمت بر پنج قسم تقسیم می شوند، یک قسم از این اقسام در عالم لفظ و کتابت وجود ندارد، حقیقت این ۲۹۳

اسم، همان انسان کامل محمدی و وارثان علم و ولایت او «علیهم السلام» هستند. یکی از اقسام چهارگانهٔ دیگر مفاتیح غیب است که دارای پنج مرتبه می باشد. مفسران در تفسیر «لایعلمها الاهو» گفته اند: بمفاتیح غیب، احدی بالذات غیر از حق اطلاع ندارد ولیکن بتعریف حق ممکن است این اسماء دانسته شوند. کشیری از بندگان خاص خداوند از موت خود و موجوداتی که در ارحام موجودند، خبر داده اند. شاید مراد از اینکه گفته شده است بمفاتیح غیب کسی مطلع نیست، عدم اطلاع از کیفیت فتح و مفتاحیت آن باشد.

مفاتیح غیب همانطوریکه ذکر شد، از اسماء ذات است، از وجوه متعدد بر ذات دلالت دارد، ولی نه بنحو مطابقت از جمیع وجوه. غیر از قسم پنجمی که غیر کسمل، از آن اطلاع ندارند. از ناحیهی این اسماء سرِّ مبدئیت حق معلوم می شود، اعتبارات و اضافات، بر این اسماء و مراتب متفرع می شود.

اول مرتبهٔ ذات و اول تعینی که مقام ذات از ناحیهٔ این اسماء غیبی پیدا می نساید، مقام الوهیت است، این مرتبهٔ ظلِّ حضرت ذات و مقام هو یت وجود و امهات اسماء الوهیه، «حی، عالم، مرید و قادر» است.

بزرگترين اسم از اسماء حقيقت الوهيت، اسم «الله» است.

اسم اعظم در مرتبه ی افعال، اسم قادر و قدیر است و چون خالق و باری و مصور و قابض و باسط و امثال این اسماء سدنهٔ اسم قدیر و قادر است، کمااینکه اسم رؤوف و عطوف و ودود و امثال اینها تابع اسم مرید و سدنهٔ این اسم می باشد، حسیب و رقیب و شهید، تابع اسم علیم اند، ولی در اسم «حی» جمیع این احکام مجتمع است، بلکه جمیع احکام از این اسم متفرع می شود، چون «حی» را بدراک فعال تفسیر نموده اند و این معنی در جمیع اسماء شرط است.

بـعـد از وضـوح ایـن کلمات می پردازیم بشرح این «تنبیه» بسیار نافع که شیخ محقق «قیصری» در این مقدمه ذکر نموده است:

اسماء افعال، باعتبار احکامی که بر آنها متفرع می شود، باقسامی منقسم می گردند:

یک قسم از اسماء، اسمائی است که حکم آنها ازلاً و ابداً ثابت است و بوجه روید

من الوجوه منقطع نمي شود، مانند اسمائي كه حاكم بر ارواح يعني عقول مجردة طوليه و عرضيه و عوالم برزخيّه مي باشند، علت عدم انقطاع حكم اين قبيل از اسماء آنستکه مظاهر این اسماء، موجودات ازلی می باشند، هر موجود ازلی بالضروره ابدی نیز می باشد. عقول طولی و عرضی از لوازم وجود حقند، که صرف امکان ذاتمی کافی از برای ایجاد آنها می باشد و احتیاج بماده و مدت و زمان ندارند، بلکه روح و معدای موجودات مادی می باشند. چنین موجوداتی بدون تراخی و مهلت بصرف امکان ذاتی از علت وجودی خود صادر شدهاند. در مباحث حکمی ثابت شده است که موجوداتی که در فوق زمان و ماده واقم شده اند و احتياج بمعدّات و شرايط وجودي از قبيل زمان و مكان و ماده و وضم ندارند، ازلى الوجودند.

متكلمان كه عالم را حادث بحدوث زماني مي دانند، اين قبيل از موجودات مجرده را نفی کردهاند. ۱ اسمائی که حاکم بر عقولند، دائمی و ازلی اند و انقطاع تدارند. نفوس فلکی و موجودات برزخی و مثالی و بالجمله هر موجودی که در رتبهٔ متقدم بر عالم اجسام مادی واقع شدهاند، همین حکم را دارند. در کلام امام همام على بن ابيط الب در جواب سئوال اعرابي از عالم علوى اشاره باين مطلب شده است. حضرت در جواب سئوال اعرابی از عالم علوی فرموده است: «صور عاریة عن الموادّ، خالية عن القوة والاستعداد فتجلَّى لها ربَّها... الخ» يعنى: موجودات ّ عالم علوي صورتها ومعانى معراي ازماده وخالي ومبرا ازقوه واستعدادند كه بصرف تجلى حق و اشراق وجود از شمس هويت وجود مطلق، ظاهر و بنور جمال الهي متلئلاً شده اند.

نفوس فلكى هم همين حكم را دارند، لذا فلكيات را قدماى از حكما،قديم، زمانی می دانسته اند و مشروحاً برای اثبات قدمت آنها برهان اقامه نموده اند. \*

- ۱ . برای بحث کامل این مطلب رجوع شود به کتب حکمیه از قبیل شفا و اشارات و اسفار. ۲ . این حدیث را جسعی از اکابر علمای امامیه از جمله سبد مرتضی در کتاب غرر و دُرر نقل نموده
- ٣ . اقدميس از حكما قائل بافلاك نبوده اند و عالم مادة و اجسام را نامتناهي مي دانند قول بوجود افلاك

شرح مقذمة قيصرى

نفوس تاطقه، چون حادث بحدوث زمانی اند و ابتدای وجودی دارند، و حادث زمانی می باشند، ازلی الوجود نیستند؛ چون تجرد دارند، و یا بحرکات جوهری مجرد می شوند، فنا و زوال ندارند، وجودی دائمی و ابدی الحیات می گردند. ناچار اسمی که باین قبیل از موجودات حاکم است، حکم آن ابتدای وجودی دارد، ولیکن انقطاع ندارد؛ چون مظهر آن زائل نمی شود، بلکه دائمی است بدوام این اسم.<sup>۱</sup>

اسما حاکم بر آخرت و قیامت، همین حکم را دارند، چون بعد از ز وال عالم دنیا مظاهر این قبیل از اسماء در عالم آخرت محشور خواهند شد، و احکام آنها از قبیل لذت در بهشت و درجات آن از قبیل جنت ذات و صفات و افعال، و عذاب در آخرت و دار جهنم با درجات آن اختصاص بدورهٔ آخرت دارد، چون اسما ۽ حاکم بر دنیا بباطن ذات حق رجوع می نمایند: «هر فرعی باصل خود بر می گردد» و نوبت بظهور دولت اسما حاکمه بر آخرت می رسد. اسما حاکم بر آخرت، آنچه که مربوط به ایصال نِعم اخروی است، اعم از روحانی و جسمانی دائم الحکمند و منقطع نمی گردند، و آنچه، که مربوط بعذاب فتاق و معاندین و برخی از مردم، خصوصاً کفار و نواصب و مبنضین آل محمد «علیهم السلام»، بحسب ظواهر آیات و روایات منقطع نمی شود. تفصیل این بحث در شرح بر فصوص خواهد آمد.

میس بعد از بطلمیوس رواج پیدا نمود نفی افلاک متافات با قواعد عرفانی و فلسفی ندارد و هیچیک از قواعد عقبلی را برهم نمی زند. روی قواعد علم چدید زمین متحرک است و کرات سماوی معلق در جوند.

۲ مشائین نفوس را روحانیة الحدوث و روحانیة البقاء می دانند. عرفا و صدرالمثالهین و تبعه ی او نفوس ناطقه را جسمانیة الحدوث و روحانیة البقاء می دانند. چون حدوث موجود روحانی ابتداء ایدون حلول در ماده بندح تجرد تام محال است، و موجود مجرد تام که در صمیم ذات مجرد باشد نسبتش بجمیع ابدان متساوی است، روی همین جهت صدرالمثالهین نفوس را جسمانیة الحدوث می دانند، که بواسطه ی حرکت جوهری و سیلان طبیعی بمقام تجرد برزخی و تجرد تام و فوق التجرد می رسند.

خلاصه ی کلام، آنکه بعضی از اسماء که حکومت بر ارواح مجرده «عقول طوليه و عرضيه و نفوس ملكي»، و بالجمله هر موجودي كه داخل در زمان و زمانیات تیست، دائمی و ازلی اند. همین ملاک در موجودات مثالی و برزخی در قوس نزول موجود است، و اسما حاكم بر اين موجودات نوري ازلي الحكم و ابدى الاثرند.

برخبي از اسماء، كه حاكم برنفوس ناطقة حادث و اسماءِ حاكم بر صور اخروي از صور و تعينات سعدا و مظاهر اشقيا هستند، ازلي الحكم نيستند، ولي حکومت این قبیل از اسماء انتها ندارد، یعنی ابدی است.

حکومت بعضمی از اسماء موقت است، نه از لیست و نه ابدی، مثل اسماءِ حاکم بر موجودات عنصری و مادی، چون مظاهر این اسماء موجوداتی هستند، که ظهور آنها مخصوص بقطعة خاصي اززمان ومرتبة مخصوصي از وجود است و امتداد وجودي ندارند، چون مركب عنصري و مادي اند زائل و دائرند، لذا اسماء ا حاکم بر این مظاهر، بطور موقت حکومت دارند، و بعد از سر آمدن دولت و زوال حبکومت آنها مستتر و مخفی می شوند. در اسمی که دولت آن ظاهر شده و دارای حیطهٔ تسمامتر و حکومت کاملتری است. و برخی از اسماء هم رجوع بغیب وجود مى نمايند، نظير اسماء حاكم بر نشاة دنيايي.

اسماء حق باعتبار ظهورات و تجلّيات وظهور احكام آن تجلّيات و حكومت بر مظاهر، دارای دولتهایی هستند که بهمین اسما مستند است. دوره های کواکب سبع، که مدت هر دورهٔ آن هزار سال است و همینطور شرایع الهی نیز مستند بظهور دولت این اسماءاست، چون هرشریعتی دارای اسمی است که مدت بقاء و دوام آن شريعت مستند باين اسم است، وبعد از زوال حكومت اين اسم، مدت عمر آن شريعت نيز تمام مي شود و بعد از زوال حكومتِ اسم حاكم بر آن شريعت، آن شريعت نيز نسخ مي شود.

تجليات صفاتي نيز همين حكم را دارا مي باشد، بعد از ظهور دولت و حكم صفتي از تجليات صفاتي، احكام غير اين صفت از صفات الهي، در زير حكم این صفت مختفی می شود. صفات دیگر نیز حکم دارند، ولی حکم آنها در مقام شرح مقلمة قيصرى

ظهورِ صفتی از صفات الهی مخفی است و ظهور ندارد. سابق بیان کردیم، که حق در مقام ظهور باسم جلال، جمالی نیز در باطن این تجلی جلالی موجود است.

هر یک از تجلیّات اسمائی در ظهور و حکم، محتاج بمظهری است که در آن ظهور نماید. مظاهر اسماء الهی، اعیان ثابتهٔ ممکنات است که نحوهٔ مظهریت آنها و ظهور اسماء در اعیان بطور اجمال بیان شد و بنحو تفصیل در فصل ثالث بیان خواهد شد.

برخی ازمظاهر،دارای وجودی عریض وصاحب مراتب متعدده است، و نسبت بهر مرتبه ای حکمی دارد و دارای نشئات مختلف می شود، جامع نشئات دنیاوی و برزخی و اخروی است، نظیر وجود انسان، این مظهر که مظهر تمام اسماء و صفات حق است، و یا برخی از مظاهر دیگر که مظهر بسیاری از اسماء و صفات حق می باشند، در هر آنی از آنات مظهر شانی از شئون الهیه اند؛ ممکن است مدت دولت برخی از اسماء تمام شود و برخی از اسماء دیگر بر آن حکومت نماید، مثل اسماء حاکمه بر انسان در دنیا که مدت دولت آنها تمام می شود، ولی اسماء حاکم بر نفس ناطقه انسانی (با مراتب وجودی انسان از تجرد برزخی و تجرد تام و صور اعمالی که در باطن نفس موجود است) الی الابد بر این مظهر و عین ثابت حاکم نز نفس ناطقه انسانی (با مراتب وجودی انسان از تجرد برزخی و تجرد تام و مور اعمالی که در باطن نفس موجود است) الی الابد بر این مظهر و عین ثابت حاکمند. انسان در هر آنی بحسب امتداد وجود و مظهریت تفاصیل احکام اسماء حق، مظهر شأنی از شئون اسماء کلیه و جزئیه است، بلکه افراد انسان مانند سایر موجودات، دارای یک حکم نیستند، چون ملکات و صور اعمال و اعتقادات و نیات در افراد انسان مختلف اند.

لعد صار قلبی قابلاً کلّ صورة فسرعی لغزلان و دیراً لرهبان و بیت لاوثان و کعبة طائف و الواح ترراة و مصحف قرآن ادین بدین الحب انی توجهت رکائبه فالدین دینی و ایمانی

بـمـضـى از مظاهر، قابل قبول جميع احكام اسماء الهيه را نمى نمايد و در ظهور خارجى و احكام وجودى ببعضى اسماء احتياج دارد، مثل اعيان ثابتهٔ ملائكه، كه ۲٦٨

مظهر بعضی از اسمائند، نظیر اسم علیم و سمیع و رحمن. دوام و عدم دوام اعیان ثابتهٔ امکانیه و موجودات دنیا و آخرت، منوط بدوام حکومت و دولت اسماء الهیه و عدم دوام دولت و حکومت اسماء حق است. اگر کسبی در این تشبیه بـنـظر دقیق و تحقیق بنگرد و بغور و کنه مطالب آن برسد و مقصود را کاملاً درک نماید، اسرار بزرگی را کشف خواهد نمود.

تنبية آخر

إعلم ان الأشياء الموجودة في الخارج، كلها داخلة تحت الاسم الظاهر من حيث وجودها الخارجى، والحق من حيث ظهوره عين الظاهر، كما أنّه من حيث بطونه عين الباطن. فكما ان الاعيان الثابتة في العلم من حيث الباطن، اسمائه تعالى والموجودات الخارجية مظاهرها، كذلك طبايع الأعيان، الموجودة في الخارج من حيث الظاهر، اسمائه تعالى والاشخاص مظاهرها.

فكل حقيقة خارجية، مواء كانت جنساً اونوعاً، اسم من امقات الاسماء، لكونها كلية مشتملة على افراد جزئية، بل كل شخص ايضاً اسم من الاسماء الجزئية، لان المشخص هم عيمن تسلسك المحقيقة مع عوارض مشخصة لها لاغير، هذا باعتبار اتحاد الظاهر والمطهز في الخارج، واما باعتبارتغاير هما العقلى، فالاشخاص مظاهر للحقايق الخارجية، كما أنّها مظاهر للاعيان الثابتة، وهي مظاهر للاسماء والصفات. فافهم.

این تنبیه نیز مشتمل بر مسائل مهم عرفانی است که بحسب ظاهر با برخی از قواعد فلسفهٔ نظری مخالف است، ولی بحسب روح و باطن، مؤدای براهین متقنه است. لذا بیان مرام عرفای شامخین بنحوی که خالی از مناقشه باشد، کار هر کسی تیست. عرفا بواسطهٔ استغراق در ریاضات علمی و عملی و فناء در حقایق، بتعالیم بحثی چندان توجهی ندارند، خصوصاً اقدمین از عرفا که باسلوب براهین بی اعتنااند، لذا بیشتر عبارات آن اعاظم، خالی از مناقشات و نقوض و ایرادات نمی باشد «ولا یمکن اصلاح کلماتهم و تهذیب مطالبهم الاً لمن وقف علی مقاصدهم بقوة البرهان و قدم المجاهدة والکشف». شرح مقتلمة فيصرى

حقايق موجود در خارج «باعتبار وجود خارجی» بدون استئنا داخل در حيطه و حكومت اسم ظاهر حقند، چون در مباحث قبلی تحقيق كرديم، كه منشاء ربط حق باشياء و مبدء اتصال هويت واجبی با حقايق امكانی، اسماء و صفات الهيه است. حق باعتبار ظهور و سريان در اشياء بواسطة وجود منبسط كه عين وجه و ظهور حق است، عين ظاهر است و ماعتبار اختفاء در ملابس مظاهر و شؤن كمالی، عين باطن است. فهوالاول والآخر والظاهر والباطن.

همانطور یکه اعیان ثابته و مظاهر خارجی، باعتبار وجود علمی در مقام واحدیت و حضرت علم باعتبار بطون، اسماء حقند، «چون اعیان ثابته، صور و تعینات اسماء وصفات الهی می باشنددر باطن عین ثابت هرموجودی اسمی از اسماء حق است، کما اینکه ظاهر اسماء و تعینات آنها حقیقت اعیان ثابته در مقام علمی ر بوبی است، مثل اینکه عین ثابت عقل اول و ماهیت کلی آن عقل در موطن علم تفصیلی حق، عین ظهور حق باسم علیم است. پس اعیان ثابته باعتبار ظهور علمی، صورت اسماء حق و باعتبار بطون، عین اسماء و صفات حق است». موجودات خارجیه که همان ظهور و تحقق خارجی اعیان باشد، مظاهر اعیان ثابته موجودات خارجیه که همان ظهور و تحقق خارجی اعیان باشد، مظاهر اعیان ثابته موجودات خارجی صور و تعینات اعیان در موطن علم است. موجودات خارجی مور و تعینات اعیان در موطن علم است، چون موجودات در موطن علم است. یعنی اعیان و صور موجودات در علم حق، بمنزله اصل و موجودات خارجی صور و تعینات اعیان در موطن علم است؛ چون موجودات خارجی عبارتند از ظهور اعیان ثابته در خارج، لذا بعقیدهٔ عرفا جزئیات خارجی مطاهر آنها بشمار می روند، پس طبایع اعیان. موجود در خارج، از جهت ظاهر و مظاهر آنها بشمار می روند، پس طبایع اعیان. موجود در خارج، از جهت ظاهر و مظاهر آنها بشمار می روند، پس طبایع اعیان. موجود در خارج، از جهت ظاهر و مظاهر آنها بند.

بعبارت واضحتر، اعیان ثابته باعتبار ظهور علمی، مظاهر و صور و تعینات اسماء و صفات حقند و باعتبار باطن عین اسماء حقند. اگر اعیان موجود در علم ر بوبی را باعتبار ثبوت مفهومی و ظهور علمی با موجودات جزئی خارجی مقایسه کنیم، جزئیات خارجی، ظهور و تعینات و صور اعیانند که از تجلی خارجی اعیان ثابته تحقق پیدا نمودهاند. پس موجودات جزئی خارجی، مظاهر اعیان ثابته اند و ۲۷۰

جون اعيان ثابته باعتبار بطون، اسماء وصفات حقند، بنابر اين باعتبار ظهور خارجي، اسماء حقند و جزئيات و اشخاص خارجي، مظاهر اسماء حقند و آنچه که بحسب باطن حاکم بر اعیان، «باعتبار وجودعلمی» و مظاهر خارجی است، اسماء و صفات حق است؛ كما اينكه اسماء وصفات حق باعتبار بطون، عين حقيند و باعتبار ظهور اسمائند و باعتبار حكومت بر اعيان ثابته موجود در خارج، باطن اعيانند. «فالممكن سرَّ الواجب و الواجب متره والواجب سرَّ الممكن و الممكنّ ستره»بهمين لحاظ ارباب تحقيق گفته اند: «باطن خلق، ظاهرحق و ظاهرخلق، باطن حق است» عليت و معلوليت از همين جهت در وجود موجود نيست، «و إنـماالامر بالكمون والبروز، رحم الله امرء أعد لنفسه و استَعدارمسه و علم من اين و فى اين و الى اين». هر حقيقت خارجي اعم از جنس و نوع، «حيوان، انسان» بمنظر تحقيق اسمى از امهات اسماء كلية حق است كه محيط برجز ئيات متعدد خارجیست و مراد از کلی در اینجا، کلی مفہومی مصطلح حکما نیست، بلکه کلی سعی و احاطی است، چون اعیان ثابته باعتبار ظهور در حضرت علم و مقام واحديت، محيط بر جزئيات خارجي است و جزئيات خارجي بمنزلة شعب و فروع و إظلال حقايق كلي علمي مي باشند. در مباحث قبلي بيان كرديم، كه حقايق خارجی مرتبه ی نازلهٔ حقایق موجود در واحدیت می باشند، که بواسطهٔ تجلی خارجى مقيد بقيود جزئيه وتشخصات عارض برحقايق درعالم ماده متنزل شدەاند.

فرق بيين حقايتي اعيان ثابته در علم حق با مظاهر جزئية آن اعيان، باطلاق و تقييد است. باين اعتبار اعيان ثابته در علم حق، اعم از جنس ونوع، اسمى از امهات اسماء كليه حقند؛ چون اعيان ثابته صور اسماء و اسماء باطن آن اعيانند، ظاهر در واقع و نفس الامر عين باطن است و فرق بين آنها اعتبارى است. باين اعتبار حقايق جزئى خارجى كه همان حقايق اطلاقى علمى باشند، مقيد بعوارض جزئي اند. چون مقيد همان مطلق است با زيادتى قيدى از قيود. ياين ملاحظه جزئيات خارجى كه ظهور اعيان علمى باشند، اسمى از اسماء جزئية حقند، چون شخص «مثل زيد» همان حقيقت كلى لابشرط و طبيعى انسان كلى است، با قيد شرح مقلكمة قيصرى

جزئيت. چون بحسب وجود خارجى، ظاهر و مظهر بوجود واحد موجودند. اعيان ثابتهٔ مستقر در مكين لاهوت، اسماء كليهٔ حقند و مظاهر جزئى متشخص، اسمى از اسماء جزئى حقند، و اما باعتبار مفهوم عقلى و اعتبارات ذهنى و مغايرت اعتبارى بين ظاهر و مظهر، اشخاص جزئى مثل زيد و عمرو، مظاهر طبيعت كلي اطلاقى انسانند، «عين ثابت» و اعيان ثابته مظاهر اسمائند و بين ظاهر و مظهر فرق است، چون اسماء حسنى و صفات علياى حق، ظهور و شئون و تعينات حقند و اعيان ثابته و ماهيات اشياء خارجى در موطن علم ربوبى و مقام و احديت صور و اعيان ثابته اند. باين اعتبار نه حقايت كليه «ويان ثابته» اسمائند و بين ظاهر و مظاهر و اعيان ثابته و ماهيات اشياء خارجى در موطن علم ربوبى و مقام و احديت صور و تعيينات و ظواهر اسماء و صفاتند و موجودات خارجى صور و تعينات و مظاهر اعييان ثابته اند. باين اعتبار نه حقايتى كليه «اعيان ثابته» اسماء كليهٔ حقند، و نه و ارتفاع تركير اعتبارى و تجلى وحدانى، بر همهٔ حقايتى جميع موجودات باعتبار و ارتفاع تكثر اعتبارى و تجلى وحدانى، بر همهٔ حقايتى جميع موجودات باعتبار محاوب آنكه متنزل از اسماء حقند، مراتب اسماء و صفات اسماء كليه حق محموب و ارتفاع تكثر اعتبارى و تجلى وحدانى، بر همهٔ حقايتى جيم موجودات باعتبار مى شوند: «والله غالب على امر».

در اوایل شرح بر فصل اول بیان کردیم، که حکم اتحاد ظاهر و مظهر در جمیع مراتب وجودی ثابت است، و هر معلولی نسبت بعلت خود همین حکم را دارا است، مشلاً وجود خارجی عقل اول، مظهر عین ثابت خود در مقام واحدیتست. عین ثابت عقل اول، باطن وجود خارجی عین ثابت کلی است.

تجلی و ظهور عقل اول در عقل ثانی همین حکم را دارد، هر معلولی فرع و ظل و تحیین و ظهور علت مفیض وجود خود می باشد و فرق بین آنها به تقیید و تعین و عدم تحین است. لذا قائلان بمثل نوری، انواع موجود در عالم ماده را از قروعات و ششون و مظاهر عقول عرضی می دانند، لذا تصریح کوده اند که انواع دائرهٔ مادیه، بحمنزلهٔ بدت و عقل مجرد نوری که با چنین موجودی متحد در نوعند، روح و اصل و جهت ثبات انواع مادیه اند. لذا تبدل و سیلان و تجدد و انصرام مادیات بواسطهٔ وجود اصل ثابت، باعث خروج مادیات از نوعی بنوع دیگر نمی گردد و حفظ نوع مادی با انمصرام و تجدد ذاتی طبایع امکانی، مربوط باین ملک روحانی است؛ بلکه بنظر تدقیق فلسفی، نوع مادی و مجرد، بمنزلهٔ یک موجود واحدند. باین معنی

که وجود واحد، دارای ظهور وبطون است، باطن آن مثل نوری، ظاهر آن فرد مادی سیلانی الوجود است. و چون وحدت عقل مجرد، وحدت اطلاقیست، ایاء از اتحاد با متکثرات ندارد، همانطوری که تجرد نفس ناطقه، ایاء از ظهور در بدن و اتحاد با بدن و قوای جسمانی ندارد. همینطور مُثل نوری که باطن وجود مادی است، مانع از سریان در مادیات بحسب فعل ندارد. عرفای شامخین نیز بر خلاف محمای مشاثین، منکر وجود عقول عرضیه نیستند. حمزه فناری، شارح محقق مغتاح الغیب در شرح خود بر مفتاح تصریح بوجود مثل نوریه نموده است. وجود معتاح الغیب در شرح خود بر مفتاح تصریح بوجود مثل نوریه نموده است. وجود ماده را ببعضی دیگر از عقول مستند کرده است.<sup>1</sup>شیخ الاشراق در میان حکمای ماده را ببعضی دیگر از عقول مستند کرده است.<sup>1</sup>شیخ الاشراق در میان حکمای اسلامی، اول کسی است که مشروحاً استدلال بر وجود مُثل نوری نموده است، ولی کلمات شیخ الاشراق در این باب خالی از مناقشات، بلکه اشکالات نیست. صدرالمت الهیین این مسئله را در اسفار و شواهد و حواشی و تعلیقات بر شرح

#### نفل وتحقيق عرشي

در بـسيـارى از مـوارد عرفا تصريح كردهاند: «هوالظاهر والمظهر» موافقاً لقوله تـــالــى: «هــوالاول والآخـر والـظـاهـر والباطن»، در جايى تصريح كردهاند: «اِن الظاهر و المظهر في الوجود واحد».

۱. نگارنده در حواشی خود بر این قسمت از کتاب، باین مشرب مناقشه نموده ام، چون فیض وجود، باید بعد از تجلی از حق و ظهور در عوالم عقول طولی، بعد از رسیدن برب النوع انسانی یا سایر انواع موجود در عالم ماده از فرد مشالی مرور نموده بعد بموجود مادی جسمانی برسد؛ و چون طقره در نظام وجود «صعوداً ونزولاً» ممتنع است، محال است وجود و فیض ساری از برزج مرور ننموده بنوع مادی برسد. خلاصه آنکه از برای طبایع سه فرد معقول است، عقل محص و فرد مثالی و فرد مادی دائر زائل. غایت وجودی انهاع ماده، اتصال بمثل نیری است و در قوس صعود هم باید موجود مادی بعد از طی مراتب معدنی و نباتی و حیوانی، از طریق موجود برزخی بحکم رجوع فرع یاصل متحد یا عقل محرد شود. ۲. نگارنده در شرح حال و آراء ملاصدرا مشروحاً متعرض این بحث مهم شده است. شرح مقلعة قيصرى

در موضعى گفته اند: «إن الشىء لايصدر عنه ولا يشر ما يضاده و يباينه على اختلاف ضروب الأشمار و انواعه المعنوية و الروحانية و المثالية و الخيالية و الحسية و الطبيعية. و هذا عام في كل ما يسمى مصدراً لشىء او اشياء او اصلا مشمراً، لكن انّما يكون له هذاالوصف باعتبار تعلقه من حيث هوهو و باعتبار آخر خفى، لايطلع عليه الاالندر من المحققين، و متى توهم وقوع خلاف ما ذكرنا، فليس ذلك الا بشرط خارج عن ذات الشىء او شروط و بحسبها و بحسب الهيئة المتعقلة الحاصلة من تلك الجمعية، اعنى الجمعية الحقيقية الموصوفة بالمصدرية، والا شمار مع الشروط والاعتبارات الخارجية و احكام المرتبة التى يتعين فيها ذلك الاجتماع، «و كلّ يعمل على شاكلته»، ولا يشمر شىء ولا يظهر عنه ايضاً عينه ولا

حکمای الهی در باب سنخیت بین علت و معلول گفتهاند: «فعل کل شیء، لابدان یکون مشل طبیعته»، عرفا در مسئله سنخیت، کلام دقیقتری گفتهاند و مشرب کیاملتری دارند که ذکر آن در ایین شرح نافع است و فهم کثیری از معضلات عرفان و تصوف بر آن توقف دارد.

حکمای الهی از قدماء و متأخرین، قائل به سنخیت تام بین علت تامهٔ مفیض وجود معلول، و معلول مفاض از علت اند و از این معنی بعبارات مختلف تعبیر نموده اند. از قدما مرو یست «فعل کل قاعل فهو مثل طبیعته»، گاهی از لزوم سنخیت باین عبارت تعبیر نموده اند: هر معلولی قبل از وجود خارجی، باید یک نحوه تحققی در وجود علتِ خود داشته باشد. در مواردی تصریح کرده اند، که مرتبه و ذات علت، باید مقتضی وجود معلول باشد، و این اقتضا در مقام ذات و جوهر وجود علت، نهفته است؛ ولی بنحو اعلی و اتم از وجود خارجی معلول. در موضعی گفته اند: هر معلولی امکانی، تا بمقام وجوب نرسد و جمیع انحاء عدمش از ناحیهٔ علت مسدود نگردد، خارجیت پیدا نمی نماید. هر معلولی بایدمحفوف بدو وجوب

۱ . رجوع شود به نصوص قونبوی، مطبوع در آخر شرح منازل السائرین کاشاتی و تمهیدالقواعد ابن ترکه، منازل چاپ ۱۳۱۵ه ق. ص۲۸۱. تمهید چاپ ط۱۳۱۶ق۱۹۱۱.

باشد، وجوب قبل از وجود خارجی؛ چه آنکه بالضروره ممکن «مالم يجب لم يوجد» و يا «الشیء مالم يجب لم يوجد». اين وجوب با تشخص مساوق است، لذا گفته اند: «الشیء مالم يتشخص لم يوجد».

وجوب از ناحیهٔ علت، منشاء اتصاف ماهیت بوجود و وجود و تشخص خارجی است. پس وجوب دیگری که معلول بآن متصف است، وجوب و وجودی است که ماهیت در هنگام موجودیت و بعد از افاضه از علتِ وجودی خود بآن متصف می گردد، «فبالضرورتین حفالممکن».

990

اگر مناسبت بین علت و معلول که همان سنخیتِ موجود بین علت و معلول است، در مقام و ذاتِ علت موجود نباشد، صدور معلول از علت ترجیح بلامرجح، بلکه ملازم است با ترجح بلامرجح. بهمین ملاحظه گفته اند: معلول مرتبهٔ نازلهٔ علت است، و در موارد زیادی تصریح کرده اند: «العلة حد تام لوجود المعلول و المعلول حد ناقص لوجود العلة». و در مواضع زیادی از مسفورات خود تصریح کرده اند: «ذوات الاسباب لا تعلم الا باسبابها»، همین معنی منشاء علم حق است بمعالیل امکانی قبل از وجود خارجی ممکنات، لذا در کتاب مجید و فرقان کریم نازل شده است: «و اِن من شی و الاَ وَ مِندنا خَزائنه، و ما نُنزّله اِلاَ بقدر معلوم». یکی از حقایق ارسالیه ذاتست در کسوت اسماء، و هومعکم، اشارت به این اصل است.

نظر باینکه حاق ذات و مرتبهٔ صریح وجود واجبی، علت موجدِ اشیاء است، و معلولات، مفاض و مترشّح و نازل از مقام و مرتبهٔ وجود حقند، پس وجود حق که صرف وجود است، بنحو اعملی و اتم واجد همهٔ اشیاء است. از این جا معلوم می شود که معطی وجود، آنچه را که اقاضه می نماید، باید خود بتحو اتم واجد باشد. پس مفیض علم و قدرت و اراده، باید خود در موطن ذات متصف باین کمالات باشد.

و از این مقـام مـعـلـوم مـی شـود، که اگر علتِ وجود اشیاء خود از سنخ وجود باشد، باید معلول و مخلوق او هم وجود باشد. پس علیت و معلولیت در دار وجودات شرح مقلعة فيصرى

است نه در سنخ ماهیات. و نکته ی دیگری هم از این مقام مستفاد می شود و آن اینست: حق اول، در اتصاف بفاعلیت و علیت و خالقیت و اشراق و افاضه و تجلی و ظهور و اظهار، احتیاج بامری غیر از ذات خود ندارد و باید در موطن و حاق ذات، همهٔ کمالات وجودی را واجد باشد. از این جا نتیجه گرفته می شود، که مفاض و معلول از همهٔ کمالات وجودی بهره دارد. پس حیات و علم و قدرت و حب و عشق و هکذا جمیع صفات جلالی و جمالی، در مراتب وجودی سریان دارد.

كل الجهات لشمس خُسنك مشرق 🦳 و لمكسل ذي قملب الميك تمشوق

شعور و علم و اراده و عشق بذات و حب بكمال و فرار از شرور و اعدام و سير بطرف كمال و شهود حق در اقطار كاثنات، جبلى و فطرى همه موجودات است. البته فرق است بين مجردات و ساكناني عاليم ملكوت و موجودات عالم اجسام. ظهور وجود و كمالات وجودى در مراتب وجود، متفاوتست. برخى از موجودات حطشان از وجود و شئون آن بيشتر و پاره اى از موجودات بالفعل ناقص و بجذبه حق، بطرف كمالات سير مى نمايند. از اينجا معلوم مى شود، كه نقطة سكون حقايق و آخرين منزل قافلة وجود، حق اول است و چون حقيقت حق، مقوّم ذات حقايق و آخرين منزل قافلة وجود، حق اول است و چون حقيقت حق، مقوّم ذات حقايق كونيه است، بمقتضاى اسم باطن در دل جميع ذرات وجودى نهنه و پنهان است، اگر چه ظهور اين حقايق هم همان ظهور حق است و منشاء اين ظهور، اسم ظاهر مبدء وجود است.

بدت باحتجاب واختفت بمظاهر على صبغ الشلوين في كل برزة خورشيد بذره خود نهان است چون ذره بينور خود عيان است حيف است كه مهر روي حادان مستقور بسيرده جهان است از بهسر چه نيور عماله آرا در ظلمت اين و آن نهان است خورشيد رخش بنجندوه آمند ذرات جهمان نيمنود آن است

اهـل عـرفـان و محققان از اهل شهود «قدس الله اسرارهم»، از مسئله سنخيت جديد

بیین علت و معلول و اینکه معلول مرتبة نازلة علت است، و علت اصل و تمام و کمال معلول و محیط بر معلول است باحاطة قیومی، بتعبیراتی که ما نقل نمودیم، در کتب خود ذکر کرده اند: «ان الشیء لایصدر عنه ولا یثمر ما یضاده»، عدم اشمار شیء امر مبائن با وجود خود و عدم صدور شیء از امری که با آن شیء تباین و تضاد داشته باشد، همان عدم جوائز صدور مبائن از مباین است.

از این معنی که معلول باید مرتبهٔ نازل وجود علت باشد، و علتِ موجدِ معلول که منشاء افاضهٔ معلول است، استفاده می شود معلول باید فرع و ظل و تعین و تشأن علت باشد. علت، اصل و معلول فرع، علت تام و معلول ناقص، علت شیء و معلول فیئی، علت عاکس و معلول عکس وجودِ علت مفیض وجود است. در کتب عرفا باین نحو تعبیر شده است: «اِن الشیء لایشمر ما یشابهه کل المشابهة» و از اینکه باید علت و معلول دو موجود متباین من جمیع الجهات نباشند، و معلول رشح و ظل و ظهور علت است، باین تعبیر در لسان اهل توحید ذکر شده است:

«ان الحق هو الظاهر و المظهر» يعنى ظاهر و مظهر هر دو يک وجود است که باعتبار صميم و صريح، ذاتِ علت است و باعتبار تجلى و ظهور، معلول است. لمسان ايـن قـول در کلام مجيد آسماني نازل بر قلب نبي اکرم «هو الاول والآخر، والـظـاهـر والـباطن» است. ونحن اقرب اليه من حبل الوريد، وهومعکم اينما کنتم هريح است در سريان و ظهور وحدت درکثرت.

حق باعتبار صفات و تنزل از مقام غیب و تجلی در غیر و نسب متعدد، معلول و مظهر است و علت این ظهور نیز ذات حق است باعتبار غیب وجود. قونوی در تفسیر فاتحه و محیی الدین در فتوحات و شارح مفتاح در مصباح الانس'، متعرض این مطلب به تعبیرات متعدد شده اند: «انت مرآته و هو مرآة احوالك».

۱ . رجوع شود بتفسير فاتحه قونوی، حس۲۵، و تصوص صدر قونبوی، چاپ طهران ۱۳۱۵ ه.ق. مطبوع در آخر تسمهيدالقواعد ص ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۲، و مصباح الانس چاپ طهران ۱۱٬۲۴ ه.ف. ۳۶، ۳۷، ۳۸، ۲۹، ٤۰. شرح مقتتمة قيصرى

این حکم در کلیات از حقایق که در جزئیات تجلی و ظهور دارد، جاری است. حقيقت انساني كامل، باعتبار مظهريت اسم جامع، از اين شأن الهي بهره دارد. در مقام تحقق مظهریت اسم جامع در صور موجودات، ظهور و تجلی می نماید و تقید و انحصار در مظاهر ندارد و شأن چنین حقیقتی، سریان در جمیع موجودات است و جميع حقايق منبعث از تجليّات انسانِ كامل ختمي مي باشد. محقق شارح «قده» در فصل ثامن اين معنى را بيان نموده و قسمتي از خطبهٔ حضرت ولايتمدارعلى مرتضى رادراين باب ذكرنموده است، درخطبه يي آنجناب، تجلى و ظهور خود را در مراتب اكوان بيان فرموده است، اين خطبة را عاوف كامل شیخ رجب بُرسی «معروف بحافظ رجب»، <sup>۱</sup> نقل نموده است. بعضی دیگر از علمای امامیه «کثرهم الله» مثل محقق فیض کاشی، این خطبه را در کتب خود ذکر سموده اند. برخی از اهل ظاهر از علما، خطبه را مجعول می دانند، چون در مسفورات اقدمین این کلمات را ندیده اند، علاوه بر این، مضامین آنرا صریح در غلومي دانند ومعتقدند كه غالين اين خطبه و چند خطبه ديگر را جعل كردهاند، نگارنده چند سال قبل راجع باین کلمات تفحص زیادی در کلمات و مسفورات محدّثين و روات از فرقة نـاجيبة شيعه و اشيا خناالاماميه، «رضي الله عنهم اجسمعین»، نسمودم. در مآخذ صحیح آن را نیافتم،۲ علمای عامه یعنی برخی از

- ١ , رجوع شود بـمـشـارق الانـوار حـافظ رجب، «مشارق انواراليقين فى كشف اسرار اميرالمؤمنين»، آخر كتاب مشارق، خطبة بيان و خطبة تطنجيه. در آمل الآمل در ترجمه ى حـافظ رجب برصى «كان فاضلا محدثا، شاعرا، اديبا منشاء له كتاب مشارق الاتوار فى امـرارالمؤمنين و في كتابه افراط و ربما ينسب الى الغلو».
- ۲. محدث کامل، مرحوم علامة مجلسى در مقدمة کتاب بحارالانوار گفته است: «و کتاب مشارق الانوار للحافظ رجب البرسى، لااعتقد على مايتفرد بنقله، لاشتمال کتابه على مايوهم الخبط والخلط والارتفاع ـعارف کامل، فيض کاشانى«ره»، در کلمات مکنونه، چاپ طهران ١٣٨٣هـ ق. مر١٩٦، بعد از اثبات ولايت کليه بطريقة عرفا گويد: و يؤيد ماقد مناه و تشيد مااصلناه مار واها الشيخ الحافظ رجب بن محمد البرسى الحلى رحمة الله تعالى الغ». اين چند خطبه را بدو طريق علماى عامه روايت کرده اند عرفاى عامه مخصوصاً محيى الدين ـ و اتباع او باين چند خطبه اهميت داده اند.

عرفاي منسوب باهل سنت و جماعت ، مثل محقق قيصري مؤلف همين شرح ، و ملاعبدالرزاق کاشانمی، استادِ محقق قبصری و جمعی دیگر آن را نقل و شرِح کردهاند. مضامین این قبیل از مأثورات، بنظر نگارنده غلوآمیز نیست و اینکه انسان کامل باید در جمیم مظاهر وجودی و حقایق کونیه سیر نماید و انسان کامل ختمی محمدي و اهل بيت او «عليهم السلام»، واسطة در فيض وجودند و همة مظاهر وجودي از سعدا و اشقيا، تجلى وظهور انسان كامل محمدي ختمي مي باشند، شکی نیست. و کسانی که محروم از ادراک ذوقیات هستند، این قبیل از مضامین را بدیده انکار می نگرند. این قبیل از مطالب عالیه، که در مرتبهٔ اعلای از معارف قرار گرفته است، صعب المنال و بعیدالغور است، و انکار آن ناشی از بی ذوقی و غفلت از سدٍّ ولايت است، وتصلب در انكار، حاكي از شقاوت و محروميت از فيوضات خاصة اهل بيت ولايت وعصمت است. اين حقايق عرفاني، علاوه بر آنکه منافی با توحید فعلی و صفانی و ذانی نیست، بلکه اصل توحید و اعتقاد بسوحيد صحيح، كه در آن بوجه من الوجوه شائبة شرك و دو بيني و دو پنداري موجود نساشد، مشفرع بر شناسائی باطن ولایت است، و اعتقاد باینکه حقیقت محمدیه«ص» حقیقت جمیع حقایق است، و تجلی صفتی و فعلی و ذاتی حق، از مشکوة خاتم انبياء محمد «ص» و خاتم اولياء، (مهدى موعود در آخر زمان) است. بعد از آنکه ما معتقد شدیم که مقام ولایت کلیه، مقام ربط اشیاء و كشرات، بحق است و اولياي محمدي، همه از ظهورات و تجليات حقيقت محمدیه اند و حقیقت محمدیه، نیز همان ظهور و تجلی حق است و آنچه را که واجد است، در واقع و نفس الأمر، فيض اطلاقي حق است، كه آن حقيقت را بگمال رسانیده است و آن حقیقت، هرچه از کمالات را واجد است «بذات خود فقير» و از حقّ مطلق اخذ نموده است، ولى قمط او از فيض وجود، بيشتر از دیگران است؛ چون مظهر نجلی ذانی حقست. بنابراین، شبههٔ شرک یا جبر و یا تفويض پيش نمي آيد، لذا از مقام ولايت صادر شده است: «نزُّلونا عن الربوبية و قولوا في حقنا «اوفينا» ما شئتم».سياتى.في هذا المقام زيادة تحقيق و تدقيق انشاء الله تعالى .

شرح مقاتمة قيصرى

سر دوجهان جمله ز پیدا وز پنهان 🦳 شمس الحق تبریزی که بنمودعلی بود

تنبية آخر

قبال بعض الحكماء من المتاخرين: أن علمه تعالى بذاته هوعين ذاته وعلمه بالاشياء الممكنة، عبارة عن وجود العقل الاول مع الصور القائمة به، هرباً من مفاسد تلزمهم.

هذا و ان كان له وجه، عند من تعلم الحكمة الالهية المتعالية من الموحدين، لكن لايصح مطلقا ولا على قواعدهم، لأنّه حادث بالحدوث الذاتى، و حقيقة علمه تعالى قديمة؛ لانها عينه، فكيف يمكن ان يكون هوهو بعينه، و ايضاً العقل، لكونه ممكنا حادثا، مسبوق بالعدم الذاتى، معلوم للحق، لان عالا يعلم، لايمكن اعطاء الوجود له، فالعلم به حاصل قبل وجوده ضرورة، فهو غيره و مهينه مغايرة لحقيقة العلم بالضرورة؛ لان العلم قديكون واجباً بالذات، كعلم الحق مبحانه، ذاته بذاته بديهة، و قديكون صفة ذات أضافة وقد يكون اضافة محضة بخلاف المهية.

فان قلت: علمه بذائه، مغاير لعلمه بمعلوماته، وهذا العلم هوالمستى بالعقل الأول. قلت: حقيقة الملم واحدة و المغايرة بين افرادها اعتبارية، إز اختلافها بحسب المتعلقات فهى لايقدح في وحدة حقيقته.

والحق يعلم الأشياء بعين ما يعلم به ذاته لابامر آخر وكونه صفة ذات اضافة او اضافة محضة في بعض الصور، يتافي كونه عين العقل الأول لكون الأول عرضاً والثاني جو هرأو كونه جوهراً من الجواهر كما مرانما هو لسريان الهوية الالهية فيها، و ليس عندهم كذلك فلايمكن ان يكون جوهراً و ايضاً كما انه عالم بالأشياء، كذلك قادر، فكونه عبارة عن علمه دون قدرته، ترجيع بلا مرجع، بل عكسه اولى، لشعول قدرته على كل ما بعده عندهم، دون علمه. و ايضا : القول بان العقل عين علمه تعالى، تبطل العناية الالهية السابقة على وجودالاشياء، كلها، و عمده تعالى ما العنور صفة الحاضر و هوالعقل، و علمه تعالى صفته فهوغيره، و عمده تعالى، لان الحضور صفة الحاضر و هوالعقل، و علمه تعالى صفته فهوغيره، و عمده تعالى، لان الحضور صفة الحاضر و هوالعقل، و علمه تعالى صفته فهوغيره، و عنده تعالى، لان الحضور صفة الحاضر و موالعقل، و علمه تعالى صفته فهوغيره، و عنها عضوره متاخر بالذات عن الحق لانه صفته، و هو متاخر بالذات عن الحق و عن علمه، لانه مع جميع كمالا نه، متقدم بالذات على جميع الموجودات، فلا يغشر علمه نعالى بالحضور. و ايضاً بلزم احتياج ذاته في اشرف صفاته الى ماهو غيره صادر منه. نعالى بالحضور. و ايضاً بلزم احتياج ذاته في اشرف صفاته الى ماه وغره عنور عن نعالى الحضور. و ايضاً بلزم احتياج ذاته في اشرف صفاته الى ماهو غيره عادر منه. نعالى الحضور. و ايضاً بلزم احتياج ذاته في اشرف صفاته الى ماهو غيره عادر منه. نعالى الحضور. و ايضاً بلزم احتياج ذاته في اشرف صفاته الى ماهو غيره مادر منه. نعالى الحضور. و ايضاً بلزم احتياج ذاته في اشرف علم منه مي جزئية. تعالى عن نعالى الموار بليرة الايكون عالماً بالجزئيات و احوالها من حيث هي جزئية. تعالى عن

يكى از مسائل مهمى كه معركه آراء بين حكما و عرفا و متكلمان است، مسئلة علم حق باشياء خارجيه است قبل از وجود اشيا «در موطن علم حق»، و همچنين علم حق باشياء بعد از وجود خارجى آنها، و كيفيت تعلق علم او بحقايق بعد از تحقق خارجى اشياء، كه علم بعد از ايجاد باشد، نيز از مباحث مقم حكميه و از مسائل مهم عرفانى و از مطالب مهم كلامى است. تصور كيفيت تعلق علم ربوبى يجزئيات و كليات در موطن ذات، از اصعب<sup>1</sup> مبانى علمه است. و واهى و خارج از مبانى و مخالف با قول اهل تحقيق و مباين باب كلمات ست متكلمان از معتزله و اشاعره «اهل منت و جماعت»، در اين باب كلمات ست موا به زيادتى صفات كماليه بر ذات حق، و نفى كمالات از مقام ذات ، مثل مول به زيادتى صفات كماليه بر ذات حق، و نفى كمالات از مقام ذات ربوبى و ول به زيادتى صفات كمالى از حق، و قول به نيابت و حدوث ارادات متجدده بر نفي مطلق صفات كمالى از حق، و قول به نيابت و حدوث ارادات متجدده بر دات، و غير اينها از معاله. طايفة شيعه بواسطة متابعت از ائمة معصومين و حَملة دات، و حير ي از معانى دانه مايه ميه بواسطة متابعت از ائمة معصومين و حَملة دات، و عير اينها از معاله. مايه ميه بواسطة متابعت از ائمة معصومين و حَملة

بعضی از حکماء متاخرین،<sup>۲</sup> بواسطهٔ احتراز از قول مشائین، که ملاکِ علم حق را بصور مرتسمهدانسته اند، قائل شده اند که علم حق بذات خود، عین ذات اوست. «این معنی اتفاقی محققان از اهل نظر است»، ولی علم او باشیاء ممکنه و ملاک انکشاف حقایق قبل از ایجاد حقایق، بصوری است که از اشیاء در وجود عقلِ اول ارتسام دارد، چون قول بیارتسام صور علمیه در مرتبه ی متاخرهٔ از ذار<sup>ی</sup>

- . . آخونید ملاصدوا در اسفار اربحه ومده و معاد و تفسیر بر قرآن و برخی دیگر از کتب خود بتغصیل متعرض اقوال حکما از اقدمین متأخرین شده است ما اقوال و کلمانی که از عاظم اهل حکمت قابل احتناه است در این شرح تحقیق می نمائیم.
- ۲ . قائلان باین قول خواجه طومی و بعضی دیگرند که بواسطه ی فرار از انتزام بصور مرتسه که شیخ رئیسی و سایر مشاه برآنند و فرار از قول کسانی که علم تفصیلی را در ایجاد لازم ندانسته اند، این قول را اختیار نموده اند. این قول نیز مانند سایر اقوال در علم حق باطل است چون علم و هر صفت کمالی حق باید در موطن ذاتش ثابت باشد حتی ارتسام صور در مرتبه ی متاخره ی از ذات از این جهت نیز باطل است، که کمال متاخر از ذاتست چگونه می شود علم کمالی حق باشد.

شرح مقذمة قيصرى

حق، مستلزم محذوراتی است. و این محقق نتوانسته است، علم تفصیلی حق باشیاء را که بر طبق آن علم، حقایق را ایجاد می نماید، تصور نماید، چون یک ذات واحد، گرچه در اعلی مرتبهٔ از کمال هم که باشد، نمی شود جامع صور متمایزهٔ از یکدیگر، که حاکی از موجودات کثیره قبل از وجود خارجی آنها، بوده باشد، چون در حق تعالی بواسطهٔ نبودن هیچ نوع کثرتی در آن ذات، تحقق صور کشیره با حفظ وحدت ذات، امکان ندارد. نزد قائلان بصور اشیاء در عقل اول، حق قبل از ایجاد عقل اول، عالیم بعقل اول است بعین علم بذات خود، ولی حقایق متکثره را بر طبق صوری که در عقل وجود دارد ایجاد می نماید، نزد این جسماعت، حق تعالی فاعل بالعنایه است، و صرف علیم بذات، کافی از برای ایجاد متکثرات نمی باشد.

شیخ الاشراق، چون حق را فاعل بالرضا می داند، قائل نیست که باید حق قبل از اشیباء بسمحو تفصیل بحقایق علم داشته باشد. علم بذات بنحو تفصیل و علم بحقایق بنحو اجمال قبل از ایجاد، و انکشاف حقایق در مقام فعل بنحو تفصیل، در باب علم حق، کافی است.

کسانی که ملاک علم تفصیلي حق را بصورت موجود در عقل دانسته اند و جائز ندانسته اند که صور اشیاء در ذات حق مرتسم باشد، اشکالاتی ینا بر قول بارتسام، بعقیده آنها لازم می آید که نمی توان قائل باین قول شد، مثل اینکه خواجه در شرح اشارات گفته است: «قول بتقرر لوازم [صورت] در ذات حق، مستلزم آنستکه یک موجود هم فاعل و هم قابل باشد، و دیگر آنکه حق اول، موصوف بصفات غیر اضافیه و غیر سلبیه باشد، و لازم می آید که حق تعالی، محل معلولات ممکنه باشد، باین معنی که قیام مخلوقات باو، قیام حلولی باشد نه صدوری، و چند اشکال دیگر، که شیخ الاشراق هم قبل از علامهٔ طوسی این اشکالات را ذکر کرده است. خواجه در مواردی مثل شیخ الاشراق، علم حق را باشیاء و صفحات ممکنات، حضوری می داند، و برای حق، علم تفصیلی قبل از ایجاد قائل تیست. در مواردی هم علم حق را بذات خود و بعقل اول، علم تفصیلی می داند و ملاک علم تفصیلی حق را بدودات بعد از عقل اول، علم تفصیلی

عقل می داند، برخی از اشکالاتی را که بصور مرتسمهٔ در ذات حق، بمشائین: «فارابی، شیخ رئیس، لوکری، بهمنیار» و قائلان بصور مرتسمه نموده است، بر خود او هم وارد است.

باید توجه داشت که ارتسام صور در عقل مجرد نیز به نحو ارتسام محال است و علوم ارتسامی اصولاً اختصاص به نفوس انسانی و حیوانی دارد. چه مفاهیم کلیه و جزئیه از خصائص ادراکات زمانی است.

این قول را مصنف علامه باطل می داند و طریقهٔ او در علم حق، همان طریقهٔ اکابر از عرفاست، لذا در تزییف این قول فرموده است: این قول اگرچه بنا بر مختار کسی که تدرب در حکمت متعالیه دارد، از جهتی قول درستی است، ولیکن بطور مطلق این قول درست نیست و با قواعد اهل حکمتِ نظری هم سازشی ندارد؛ چون حق تعالی موجودی است ازلی و قدیم بالذات، و علم حق نیز باید قدیم بالذات باشد؛ چون علم حق، عین ذات اوست، در حالتی که عقل اول حادث بحدوث ذاتیست، و نمی شود موجودی که حادث ذاتیست و صور قائم بآن موجود هم، ناچار حادث ذاتیست، ملاکِ علم موجودی باشد که قدیم بالذاتست. دیگر آنکه، عقل اول نیز از ممکناتست و چون مسبوق بعدم ذاتی است،

حادثــــت، چنیین موجودی نیز باید معلوم حق باشد، چون اگر حق قبل از وجود عقل اول و صور قائم بآن، علیم بعقل نداشته باشد، نمی تواند بر ماهیت عقل، افاضهٔ وجود نیماید. پس باید قبل از وجود خارجی عقل، یعنی در موطن ذات خود، عالم بوجودعقل و لوازم آن باشد.

۱. یعنی بنایر قاعده ی توحید چون علم عقل اول همان تنزل علم حق است بصورت علم چون ظاهر و مظهر بنایر توحید خالص یک وجود است ولی معذلک این علم کافی نیست چون علم حق علم عنائی مقدم بر وجود معلول است علی الاطلاق، حقیقت حق در موطن ذات باید عالم بجمیع اشیاء باشد و مقام قبض وجود مشتمل بر جمیع کلیات و جزئیات باشد بنموی که ذات عین علم و مشهد تفصیلی حقایق وجودی باشد «الا ماهو من سنخ الاعدام».

سریان هویت واجبی در حقایق است ولی حکما و اهل نظر بچنین مبنائی معتقد نمی باشند و علم بحقایق را همان صور منتزعهی از اشیاء خارجی و پا صورحاکی از خارجیات می دانند. شرح مقذمة قيصرى

پس حق قبل از وجود عقل اول، بعقل اول علم دارد، چون موجودی که معلوم حق نباشد موجود نمي شود. بنابر ابن، حق تعالى بوجود علمي عقل، خارجيت مي دهـد. وجود علمي عقل در موطن علم حق، مغاير با وجود خارجي عقل است. ماهیت عقل که بنور وجود منور گشته است با حقیقت علم که بموجود تعلق می گیرد مغایر است. پس ماهیت عقل امری است و وجود خارجی آن امری دیگر، و علمی که قبل از وجود عقل در موطن علم ربوبی، بعقل تعلق گرفته است، امری ثالث است. دلیل بر مغایرت ماهیت عقل با علم، آنستکه علم، گاهی واجب است، نظیر علم حق بذات خود، و گاهی علم صفت مضاف بغیر است، مثل صورت عـلـمي كه قائم بعالم است و بغیر تعلق گرفته است، و حکايت از موجود خارجي و معلوم بالعرض مي نمايد. و گاهي علم اضافة محضه است، بخلاف ماهيت عقل كه از اين سه قسم خارج است، بلكه ماهيت عقل اول، ممكن الوجود است و باعتبار اضافة وجود، بالعرض متصف بوجوب غيرى مى شودو حقيقت علم واجب، بالذات است. چون حقيقت علم، عين حقيقت وجود است، و فرق بين آنها اعتبساري است. و نظير وجود باعتبار ظهور وتسجلى دراكوان وماهيات وبواسطة اقتران بماهيت بالعرض متصف بامكان مي شود.

اگر کسی بگوید: علم حق بذات خود با علم بمعلومات او مغایرت دارد، پس علم حق بذات امری است و علم بمعالیل امکانیه و معلومات خارجیه، امری دیگر؛ علم او بمعالیل و معلومات همان عقل اول است.

گفته می شود: حقیقت علم نظیر حقیقت وجود، امری واحد است، مغایرت بین افراد علم اعتباری است، چون تغایر بین افراد علم و اصولاً وجود کثرت در علم، مثل حقیقت وجود ناشی از اضافه و تعلق بمظاهر و متعلقات است. این اضافه در واقع حقیقت علم را مختلف نمی نماید. حقتعالی بعین علم بذاتِ خود، عالم باشیاء است و انکشاف صریح ذات، همان انکشاف حقایق ممکناتست. آئینه تسمام نمای مظاهر امکانی، صریح ذات حق است، نه امری دیگر، و اینکه علم، گاهی صفّت صاحبِ اضافه، و گاهی اضافة محضه است، منافات دارد با

اینکه عین عقل اول و یا صور قائم بعقل اول باشد؛ چون حقیقتِ عقل، جوهر است و صورت علمیهٔ مضافِ بغیر یا نفس اضافه، عرض است. ملاک جوهریت عقل نزد عرفا، همان سریان هو یت الهیه در حقایق است، بنابراین، ممکن است از این جهت عقل که همان ظهور هو یت حق است، علم حق باشد؛ ولی این معنی نزد حکما که قائل به تباین در وجودند، تمام نیست. پس علم بنابر مبنای حکما نمی شود جوهر باشد، بلکه علم نزد کسانی که قائل به تباین حقایقند، باید عرض باشد.

علاوه بر این، همانطوری که حق اول، عالم باشیاء است، یعنی علم او باشیاء تعلق گرفته است، همچنین قادر بر اشیاء نیز هست، یعنی هم علم حق باشیاء و ممکنات تعلق گرفته است، و هم قدرتش شامل جمیع مراتب وجودی است. اگر عقل اول، علم حق باشد، و باید قدرت اوهم باشد، کما اینکه وجود خارجی عقل، علم حقست، باید وجود خارجی عقل «بعینه» قدرت حق نیز باشد و هیچ ترجیحی در بین وجود ندارد، بلکه ترجیح در طرف قدرت است، چون نزد حکما، قدرت حق بر جمیع کائنات تعلق گرفته است و همه مراتب وجودی مشمول و متعلق قدرت حقند؛ ولی همهٔ موجودات مشمول علم حق نیستند، چون ملاک علم حق بستند، یاعتبار صورتهائی است که از حق در عقل تحقق پیدا نموده است.

دیگر آنکه، جمعی از حکما قائلند که ملاکِ علم حق باشیاء، بصور مرتسمهٔ در حق است و جمعی قائلند که جزئی بما هوجزئی مشهود حق نیست، ولی همه قائلند که همه حقایق بحسب نفس ذات، متعلق قدرت حقند. باید بهمین نحو که ما تـقریر نمودیم، معنی نمود، این عبارت مصنفِ علامه را: «فکونه [العقل] عبارة عن علمه دون قدرته، ترجیح بلا مرجح...».<sup>۱</sup>

۱ ، چون جميع صفات كسالى حق عين ذات اوست بايد جميع صفات در احكام متوافق باشند يعنى جميع موجودات همانطورى كه مراد حقند مقدور حق نيز مى باشند همانطوريكه معلوم حقند مراد حق نيز هستند همانطوريكه ذات حق، صرف علم باشياء است صرف قدرت و صرف اراده نيز نسبت باشياء مى باشد. شرح مقلعة فيصرى

وجه دیگر بر بطلانِ قولِ کسانی که عقل اول را علم حق باشیاء می دانند، اینست که بنابر این طریقه، حق تعالی باید در مقام ذات، علم باشیاء نداشته باشد و نظام وجود را بر طبق علم عنائی خویش ایجاد ننموده باشد و علم تفصیلی را بنظام عالم، فاقد باشد.

ایننکه خواجه و دیگران با آنکه علم تفصیلی را منکرند؛ معذلک نظام وجود را تابع نظام علمی در ذات حق می دانند و در کلمات خود باین معنی مکرر تصریح کردهاند، کلامی است که معنی ندارد.

عقل اول نزد کسانی که ملاک علم تفصیلی باشیاء را، بعقل دانسته اند، حاضر نزد حق است. حضور، صفت عقل است و علیم حق تعالی، باید صفت اصل وجود حق باشد، بنحویکه مانند سایر اوصاف، حمل بر حق شود، چون صفت و موصوف بیک وجود موجودند، چگونه ممکن است عقل که نزد حکما با حق تباین دارد، از اوصاف حق باشد. این چه وصفی است که مباین با موصوف است، و وجودی علیحده از موصوف دارد.

دیگر آنکه، حضور عقل متأخر از وجود حقست، پس وجود عقل از حق و علم حق که عین ذات اوست، تاخر دارد؛ چون حق با جمیع اوصاف کمالی خود بالذات، تقدم بر اشیاء دارد. بنابراین، حضور عقل، صفت حق نیست.

دیگر آنکه، این مبنی ملازم است با احتیاج بمعلول صادر از خود، در حالتی که معلول باید از جمیع جهات محتاج بعلت و علت از جمیع جهات مستغنی از معلول باشد.

و دیگر آنکه، بنابراین مشرب، لازم می آید، حق اول عالم بموجودات جزئی و آگاه از صریح ذات و حاق وجود جزئیاتی که بوامطهٔ عقل، از حق صادر شده است نباشد.

نعم لويقول العارف المحقق: انه عين علمه تعالى من حيث انه عالم بحقابق

الاشباء و المعانى الكلية على سبيل الاجمال، والمظهر عين الظاهر ياعتبار، يكون حقاً و يكون هو اسمه العليم، كمامر بيانه في التنبيه المتقدم؛ لان ماهيته، عبارة عن الهوية الالهية، المتعينة بتعين خاص، سميت به عقلا اولاً، لكن لا يختص هو بذلك، بل النفس الكلية كذلك لاشتمالها على الكليات والجزئيات، بل كل عالم بهذا الاعتبار يكون اسمه العليم، لاالعقل الاول فقط، والعكيم لايشعر يهذا المعنى، اذعنده ان المقل و غيره معاير للحق، ماهية ووجوداً، و معلول من معلولاته، فيلزم ان يكون في اشرف صفاته معتاجاً الى غيره، تعالى عنه.

والحق من انصف، يعلم في نقسه، إنَّ الذى ابدع الأشياء واوجدها من العدم الى الوجود، سواء كان العدم زمانيا أوغير زمانى؛ يعلم تلك الأشياء بحقايقها وصورها اللازمة لها، الذهنية و الخارجية قبل ايجاده اياها، والآ، لايمكن اعطاء الوجود لها، فالعلم غيرها. والقول باستحالة ان يكون ذاته تعالى و علمه الذى هو عين ذاته، محلا للامور المتكثرة، إنَّما يصح اذا كانت غيره تعالى، كما عند المحجوبين عن الحق. اما اذا كانت عبنه من حيث الوجود و الحقيقة، و غيره باعتبار النعين و التقيد، فلايلزم ذلك. و في الحقيقة ليس حالاً ولا محلا، بل شىء واحد ظهر بصورة الحالية تارة؛ والمحلية اخرى، فنفس الامر عبارة عن العلم الذاتي الحاوى لعبور الاشياء كلها؛ كليها و جزئيها، صغيرها و كبيرها جمعاً و تفصيلاً؛ عينيةً كانت او علميةً «لايمزب عنه منقال ذرة في الأرض ولا في في السّماء».

فان قلت: العلم تابع للمعلوم وهوالذات الالهية وكمالاتها، فكيف يكون عبارة عن نفس الامر.

قلت: الصفات الاضافية، لها اعتباران: اعتبار عدم مغايرتها للذات، واعتبار مغايرتها لها، فبالاعتبار الاول العلم والارادة والقدرة وغيرها من الصفات التى يعرض لها الاضافة ليس تابعا للمعلوم والمراد والمقدور، لانها عين الذات ولا كثرة فيها، وبالاعتببار الثاني العلم تابع للمعلوم، وكذلك الارادة والقدرة تابعة للمراد و المقدور.

و في العلم اعتبار آخر، و هو حصول صور الاشياء فيه، فهوليس من حيث تبعيته لها، عبارة عن نفس الامر، بل من حيث ان صور تلك الاشياء حاصلة فيه، عبارة عنه. يقال: الامر في نفسه كذا، اى تلك الحقيقة التى يتعلق بها العلم وليست غير الذات في نفسها كذا. و جعل بعض العارفين، العقل الاول، عبارة عن نفس الامر، حق، لكونه مظهرا للعلم الالهى من حبث احاطته بالكليات، المشتملة على جزئباتها، ولكون علمه مطابقاً لما في علم الله تعالى. وكذلك النغس الكلية، المستماة بالليح شرح مقذمة فيصرى

المحفوظ بهذا الاعتبار، عبارة عن نفس الأمر.

ولا يعلم حقيقة العلم وكيفية تملقه بالمعلومات إلاالله. و الزعم ببداهنه أنّما ينشأ من عدم الفرق بين الظلّ وما هو ظلُّه؛ لأن علوم الأكوان ظلال كوجوداتهم، وايضاً: حصوله بدينهي، ولا يسلزم من بداهة العلم بحصول الشيء، بداهة العلم بحقيقته و ماهيته، والله اعلم بالحقايق.

اگر چنامچه عارف محققی، که قائل است مظهر و ظاهر بیک وجود موجودند، و یک وجود باعتبار بطون ذات، جامع جمیع حقایق کلیه است، و باعتباری تفصیل و ظهور به مان بطون است، لذا مظهر باعتباری حق است و عقل همان تجلی و ظهور حق است، «باسم علیم»؛ این مشرب را اختیار نماید، از برای آن وجه صحیحی می توان تصویر کرد؛ چون عقل همان هو یت الهیه و صریح وجرد حقست که بتعین خاصی تعین پیدا کرده است؛ ولی بنابر این مشرب صافی، این معنی اختصاص بعقل ندارد، بلکه نفس کلی و سایر عقول که محل ظهور و تجلی حقند باسم علیم، همین حکم را دارند، ولیکن حکیم و اهل نظر این مطلب شامخ را درک نمی نماید، چون او قائل به تباین در وجود است. عقل و کذلک جمیع موجودات را از حیث ماهیت و وجود با حق مباین می داند، لازم می آید که حق در اشرف و اکمل صفات خود، احتیاج بمعلول مباین با خود داشته باشد.

هر وارد بعالم علم و دانش، اگر مختصری تفکر بنماید، خواهد دانست آنکسی که موجودات عالم وجود را «از مجردات که عدم آنها غیر زمانی است، و مادیات که مسبوق بعدم زمانی اند»، از کتم عدم بعالم وجود آورده است، دانا به حقایق همه آنها است، و واقف است بحقایق با جمیع لوازم خارجی و ذهنی و عقلی یعنی قبل از ایجاد، عالم بآنها و لوازم آنها بوده است؛ چون اگر عالم بآنها نبود، آنها را ایجاد نمی نمود. بنابراین، علم باین حقایق قبل از ایجاد، غیر این حقایق است، اینکه نفی کنندگان علم حق باشیاء قبل از ایجاد، خیر این اگر حق در موطن ذات عالم بحقایق باشد، باید ذاتش محل معلولات و معلومات متکثره بوده، و چون حق اول واحد حقیقی است، نمی شود متکثر باشد، این معنی در غیر حق تعالی امکان ندارد، ولی حق اول که واحد بوحدت اطلاقی است، الفصل الثاني:قي اسمائه وصفاته

می تواند بدون لزوم تکثر، عالم بمتکثرات، در موطن ذات خود بوده باشد؛ چون جمیع حقایق وجودی عین وجود حقند. در مقام اطلاق ذاتی، و غیر حقند باعتبار تعیینات؛ چون بینا بر وحدت اصل وجود، یک شیء موجود باعتباری ظاهر و باعتباری مظهر است و تعدد اعتباری است.

حقيقت وجود باعتبار سعه و تماميت، ملاک نفس الامريت و حقيتِ جميع اشياء است، و اين حقيقت از نهايت تماميت و جامعيت نسبت بهمه حقايق، عبارتست از علمی که در بردارد جميع صور اشياء را اعم از کليات و جزئيات و بالجمله آفچه که صلاحيت از برای معلوم بودن دارد، واجد است و هيچ موجودی از حيطهٔ اين علم ذاتي خارج نيست.<sup>۱</sup>

اگر کسی بگوید: علم حق تابع معلوم اوست، معلوم حق با این فرض، موجودات خارجیه نیستند؛ چون حق در این مشهد بعین علم بذات، حقایق را شهود می نماید و علمی که عین ذات حق است، چگونه می شود که نفس الامر و مقام علم به حقایق امکانی باشد، چون علم بغیر مطلقاً ملازم با اضافهٔ بغیر است، پس باید ملاک نفس الاعریتِ اشیاء، همان حاق وجودات خارجیه باشد، و علم حق تابع و حاکی از حقایق خارجیه است. بنابر این، نفس الامر همان حد ذاتِ حقایق امکانی است، و علم حق در نفس الامر بودن، تابع وجود خارجی معلولات

۱. حکمای الهی از این ذات و حضرت علمی تعبیر به سیط الحقیقه نموده اند «بسیط الحقیقه کل الاثیاء الوجودیة لایفادر صغیرة ولاکبیرة الااحصاها» صدرالمتالهین بهمین طریق علم تفصیلی حق را باشیاء قبل از موطن خارج اثبات نموده است رجوع شود باسفار ار بعه الهیات سعنی اخص چاپ طهران ۱۲۸۲ ص۳ تا ص۳ ملاصدرا در خلال و مطاوی فصول این کتاب مباحث نفیسی را ذکر کرده است رجوع شود بشرح حال و آراء فلسفی ملاصدرا مسئله ی علم حق تالیف نگارنده. ما بطور تبلخیص مختار ملاصدرا را در این رساله و در تعلیقات خود بر شرح مشاعر بر طبق طریقه ی آخوند ملاصدرا، علم تفصیلی حق را بموجودات قبل از ایجاد بیان کرده ایم. بنا بر طریقه ی مؤاه هم علم تفصیلی برای حق اثبات می شود ولی با توجیه و تقریر بعضی از کلمات و تاویل قسمتی از گفته های آنها. این اعاظم ملاک علم حق را مفاهیم و اعیان ثابته دانته اند و از برای ماهیات مرتبه ای از تقرر قائلند در حالتی که بنا بر مسلک حق طم و قدرت و اراده ی حق به برای ماهیات مرتبه ای از تقرر قائلند در حالتی که بنا بر مسلک حق طم و قدرت و اراده ی حق به رحق برای مراهیات می گرد. شرح مقتلعة قيصرى

و معلومات است.

جواب داده می شود: صفاتی را که حق بآن صفات متصف است، مثل علم و قدرت و اراده که اضافهٔ بخارج هم در آن معتبر است، دو لحاظ دارد، باعتبار آنکه از صفات حقيقيه وعين ذات و وجود حقند، تابع معلوم و مراد و مقدور نيستند، بلكه علت وجود خارجي معلوم ومراد ومقدورند، چون عين ذات حقند؛ هممانطوریکه موجودات خارجی، تابع ذات حقند، همچنین تابع این صفات نیز مى باشند، ولى باعتبار مغايرت اين صفات با ذات كه مقام واحديت و حضرت علميه باشد، نه مقام احديت كه جميم صفات در ذات استهلاك دارند، در مقام واحديت هر اسمى از اسماء حق مثل قادر و مريد و عالم، و همچنين هر صفتي از صـفـات حق بر طبق استعداد و لــان قابلي اعيان ثابته و مفاهيم ماهو يه ، تجلى در اعیان می نمایند، در این موطن صفات با ذات مغایرند. و همچنین بین صفات نیز تىغاير است، لذا اراده، محتاج بمراد، و علم، مضاف بمعلوم و قدرت متعلق بمقدور است؛ پس حضرت علمیه و مقام واحدیت به اعتبار آنکه حقایق و اعیان با یکدیگر مغايرند، نفس الامر نيستند، بلكه ذات باعتبار شهود خود و شهود همهٔ حقايق بنحو عينيت حقايق نسبت بذات، نفس الأمر است؛ چون جميع حقايق ناشى از تجلى ذات بذات و ظهور ذات از برای ذات می باشد، که در مباحث قبلی آن را بیان كرديم.

برخی از ارباب عرفان، عقل اول را نفس الامر دانسته اند. این قول باعتبار آنکه عقل اول مظهر اسم علیم است، و موجودی است مجرد تام و محیط و مشتمل بر حقایق و ظل و مظهر علم حق است، صحیح است. و نفس کلیه، نیز باعتبار اشتمال بر صور حقایق مادون، نفس الامر و لوح محفوظ است، ولی نفس الامر اصلی همان مقام احدیت است، که حکما از آن بتمام حقیقت واجب و حق و وجود بشرط لا، تعبیر نموده اند و فوق این مرتبه، وجود و حقیقتی قائل نیستند. بر خلاف عرفا، که مقام اصل وجود را اوسع از این مرتبه می دانند، چون اصل وجود لابشرط است «لابشرط عاری از لابشرطی: لابشرط مقسمی»، اگر چه لازم چنین حقیقتی تنزه از تعین است.

# الفصل الثاني;في اسمائه وصفاته

به مین مسئله بر می گردد، مختار کسانی که ملاک صدق و کذب قضایا و نفس الامری بودن و نفس الامری و واقعی نبودن امری را در عقل فعال دانسته اند.<sup>۱</sup> حقیقت هر شیء نزد آنها همان کیفیت حصول آن در عقل فعال است، که جمیع اشیاء از کوچک و بزرگ در آن مسطور است. عرفا حقیقت هر موجودی را بنحوه تعیین آن در علم حق می دانند. برخی نفس الامر هر چیزی را حد ذات شیء در مقابل فرض فارض و اعتبار معتبر می دانند. «و للناس فیما یعشقون مذاهب».

از اصل حقيقت علم نيز مثل حقيقت وجود و كيفيت تعلق آن بمعلومات غير حق، كسى آگاه نيست، و كسانى كه اين مسئله را بديهى دانسته ند، فرق بين حقيقت و اصل علم و ظل و فرع آن كه علم ممكنات باشد نگذاشته اند. همانطوريكه وجودات ممكنات، ظلالات و فروع و شعب وجود حقّند. علومى كه بممكنات افاضه شده است، ظل علم حق، و دانائى حق مطلق بذات خود، و حقايق امكانى است. ما عالم بذات خود و علم خود بذات خود هستيم، ولى اين علم ظل و فرع علم و وجود حقيقى است، كه از اذهان مخفى است: «لاتدر كه الابصار و هويدرك الابصار، و هو بكل شىء عليم».

ـ در علم حق باشیا قبل از ایجاد و بعد از ایجاد، اقوال متعددی نقل شده است. اقوال مشهور در این مسئله که مختار محققان از حکمای اسلامی بوده است. و اعاظم، آن اقوال را در کتب خود ذکر کردهاند، چهار قول است: یکی از اقوال، مختار حکمای مشاء و اتباع معلم اول است که شیخ رئیس و فارابی و اتباع این دو اختیار کردهاند، که قول بصور مرتسمه در ذات حق باشد. این جماعت ملاک علم حق بحقایق را قبل ازایجاد، بصور و معانی مرتسمه در ذات واجب می دانند. علم حق را بذات خود علم حضوری می دانند و همچنین علم حق را بصور قائمه

١ - عرفا چون تحقق واقعى حقايق را بنا بر وحدت وجود، همان انطواء مفصلات و متكثرات در وجود جسعى قرآني حق مى دانند، اين مسلك را اختيار كردهاند؛ ولى بنا بر مشرب تحقيق، تفس الامريت و واقعيت هر شىء، همان تحقق و ثبوت آن شىء است در حد ذات خود، كه وجود خاص آن باشد، نه وجود فرعى موجود به تبع عقل يا حق. رجوع شود باسفار ار بعه، چاپ طهران، ١٢٨٢، الهيات بمعنى خاص، ص١٧٢، ١٧٢، ١٧٤. شرح مقلعة قيصرى

بـذات حـق حضوری دانستـه، ولـی عـلـم حـق بـمراتب امکانی را علم حصولی می دانند.

اول اشتباه این جماعت آنستکه علم حق را نسبت بموجودات امکانی حصولی می دانند، با اینکه حق تعالی احاطهٔ قیومی باشیاء دارد، و هیچ موجودی از حیطهٔ وجود او خارج نیست، چنین موجودی احاطهٔ حضوری بحقایق دارد.

اشتباه دیگر این اعاظم، همان قول بارتسام صور علمیه در ذات حق است، این خود مستلزم محذوراتی است، که شیخ الاشراق و خواجهٔ طوسی و صدرالمتألهین در کتب خود مفاسد این قول را مفصلاً بیان کردهاند. اگر چه همه اشکالاتِ شیخ مقتول و خواجه بر مختار این اعاظم، وارد نیست. ملاصدرا، بطور تفصیل در الهیّاتِ اسفار این مسئله را بیان کرده است. تحقیق کامل این قول در بین حکمای اسلامی اختصاص بملاصدرا دارد، و احدی از حکما و عرفا در بیان و تحقیق این مسئله، که از غوامض است، هم پایه و هم سنگ این حکیم متأله نمی باشد.

شیخ الاشراق و اتباع او، قائلند که نفس حضور سلاسلِ ممکنات بحسب وجود، نسبت بحق تعالی، علم تفصیلی حقند، و از برای ایجاد حقایق،حق احتیاج بعلم تفصیلی ندارد، و همان علم تفصیلی او بذات و علم اجمالی بمراتب کائنات، کافی از برای صدور حقایق امکانی است. ملاصدرا در مبدء و معاد، همین قول را اختیار کرده است، و از قرار تصریح آنجناب، مدتها همین مبنا را می پسندیده است، تا آنکه بعدها برای او قوت بصیرتی حاصل شده است، و این قول را مردود دانسته، و همانطوریکه قبلاً تقریر شد، علت وجودی اشیاء باید قبل از وجود ممکنات بنحو تفصیل، عالم بممکنات باشد، و علم اجمالی بخلق قبل از ایجاد، شبیه فقدان علم است.

قول دیگر در علم حق، همان مختار خواجه است در بعضی از کتب خود، بنابر این مختار، حق بنفس علم بذات خود از باب ملازمهٔ بین علت و معلول، بحقایق امکانیه عالم است، النهایه بعقل اول که معلول اول است، علم تفصیلی در مقام ذات دارد، و ملاک علم او بحقایق امکانیه صور مرتسمهٔ در عقل است، وجوه بطلان این مشرب را ما بیان کردیم. الفصل الثاني في اسمائه وصفاته

آخوند ملاصدرا قائل است که حق تعالی در موطن ذات، عالم است بحقایق ممکنات بنحو تفصیل. قول حق همین قول است و برگشت قول عرفا هم بهمین قول است، چون اشکالا تی بر عرفا وارد می آید، روی امارات و جهاتی که در موارد متفرقهٔ از کلمات خود ذکر کرده اند، قول آنها در علم باری باشیاء قبل از اشیاه، باید تأویل شود. تأویل مختار آنها همان مشرب ملاصدرا در علم حق است، که بیان خواهد شد. ملاصدرا در اسفار مفضل، ممشای عرفا را در علم باری، بیان کرده است.

نقل اقوال در علم حق

نظر باینکه مصنف در این مقدمه متعرض علم حق تعالی شده است، و این مسئله را آنطوری که باید تحقیق ننموده. علاوه بر این، کلمات او در این مسئله مبهم است و تحقیق در کلمات او احتیاج بنقل اقوال مختلفة در این مسئله دارد. ما ناگزیریم از ذکر کلمات اثمه حکمت و معرفت در این مسئله از بسط کامل مسئلة علم خق، چه قبل از ایجاد و چه بعد از ایجاد، چون موجب تطویل است، خودداری کردیم. و در رساله ای مستقل این مسئله را مبسوطاً تحقیق کرده ایم.

مسئله علم باری تعالی، یکی از مسائل مهمهٔ الهیات بالمعنی الاخص است. این مسئله تا قبل از صدرالمتالهین بطور کامل تحقیق نشده بوده است، تحقیق کامل در مسئله علم حق بطور تفصیل در مقام ذات، قبل از اشیاه، اختصاص بآخوند ملاصدرا دارد، و همچنین بیان مراتب علم فعلي حق که صفحات عالم وجود باشد، بنحوی که جمیع متغیرات و متحرکات مشهود حق باشند، بدون آنکه در شهود و علم حق تغیر و انفعالی پیدا شود، از مختصات این رجل عظیم الشان و حکیم الهیست.<sup>۱</sup>

١. صدرالمت ألهين درمده و معاد، چاپ سنگى طهران ١٣١٤ق. ص٣٦، فرموه است: «و اما كيفية عملمه بالاشياه بعيث لايلزم منه الايجاب ولا كونه فاصلا و قابلا و كثرة في ذاته بوجه تعالى عنه علوا كمهيرا، فماعلم انها من اغمض المسائل العكمية، قُلْ من يهندى اليها سبيلا ولم يزله قدمه فيها، حتى معهد شرح مقلمة قيصرى

اقوال حکما در علم باری مختلف است، برای روشن شدن مطلب، مسالک مختلف در علم را ذکر می نماثیم و سپس می پردازیم به بیان قول حق. ۱ ـ ايونصر فارابي و ابوعلي (ابن سينا) و بهمنيار'، و ابوالعباس لوكري'، و اتباع آنها علم تفصيلي مبدء را بصور مرتسمه در ذات مي دانند. ٢ ـ شيخ الاشراق و محقق طوسي و سيد محقق داماد و شارح حكمةالاشراق، علامهٔ شیرازی ۲؛ جمیع صفحات وجود را از مجردات و مادیات، بسائط و مرکبات الشيخ الرئيس ابى على بن سينا مع براعته و ذكائه الذي لم يعدل به ذكاء، و الشيخ الالهى صاحب الاشراق مع صفائه في الذهن وكثرة ارثياضه بالحكمة ومرتبة كشفه وغيرهما من الفائقين في الطم. و اذا كـان هذا حال امثالهم، فكيف من دونهم من امراء عالم الحواس مم غش الطبيعة و مخالطتها. و لممرى إن أصابة مشل هذالامر الجليل على الوجه الذي هويوافق الاصول الحكمية ويطابق القواعد الدينية، تبراء عن المناقضات ومنزها عن المواخذات في اعلى طبقات القوى الفكرية البشرية، وهو بالحقيقة تمام الحكمة الحقة الالهية ولصعوبة هذاالمطلب وغموضه انكر بعض الاقدمين من الفلامفة علمه بشيء، فضَّلوا ضلالاً بعيدا وخسروا خسرانا مبينا». مسلک عرفا در علم حق تعالی، بهترین مسلکها است؛ ولی تحقیق کامل مسلک آنها توقف بر مقدماتی دارد که در مطاوی کلمات آنها موجود است. ۱. بهمتیار در کتاب تحصیل بر طبق نظریهٔ شیخ در علم حق، سخن گفته است. ۲ . ابوالعباس لوكري در كتاب ببان الحق في ضمان الصدق، برطبق نظريه بهمنيار وشيخ، اين مسئله را تحقيق نسموده است. كتاب «بيان الحق» لوكرى از كتب عالية در دورة فلسفه ى اسلامى بر طبق طریقهٔ شبخ است، نسخه بی از این کتاب در کتابخانه مرکزی دانشگاه طهران موجود است. ای کاش شخص با همت اين كتاب را منتشر مي نمود. ابتلاى بضعف مزاج، مانع اقدام حقير بانتشار اين کتاب نفیس است. ۳. خلاصه یا اقوال در علم بشرح زیر است: بعضى از اقدمين علم حق را بذات خود، انكار نمودهاند. برخى علم حق را بمعلولات خود نفى معدده اند، چون علم، معلوم لازم دارد و معلومات (معلولات) در ازل نبوده اند. قائلان بعلم تفصيلي حق در ازل، اختـلاف کرده اند، بعضی ملاک علم تفصیلیِ حق را مفاهیم و معانی ذهنیه و برخی ثابتات خارجیه دانسته اند و عده ای علم حق را مُثل عقلیه و جماعتی اتحاد صور علمیه با ذات حق و جمعی ذات حق را علم اجمالي بهمه چيز دانسته اند وعلم تفصيلي او را نفس معاليل امكانيه مي دانند بعلم حضوری. جساعت دیگر، علم تفصیلی حق را بصور مرتسمه در ذات دانسته اند. فریقی، علم حق را بمقل اول، علم تفصيلي وبممكنات علم اجمالي، دانسته اند. عرفا در دو موطن در مقام احديت و واحديت، حق را عالم بهمة حقايق مي دانند، بيان كلمات آنها بنحوى كه سليم از مناقشات بماند،

علم تفصیلی حق می دانند. ۳ ـ جـمـعـی مـثـل فـرفـوريوس و كثيری از مشائين، از باب اتحاد صور عقليه و حقايق معقوله با وجود حق تعالى، حق را عالم باشياء می دانند.

٤ - افلاطون الهى و اتباع او، ملاک علم تفصيلى حق باشياء را، بصور مفارقه و مشل نوريه مى دانند، و حقيقت حق، بواسطة شهود ار باب انواع، همة حقايق را مشاهده مى نمايد. حقايق نوريه نزد آنها علوم تفصيلى حقند.

۵ - معتزله، بواسطة اشكالات وارد در علم قبل از وجود معلوم، قائل به ثبوت ماهیات و معدومات قبل از وجود آنها شدهاند، و از برای ممكنات قبل از وجود، ثبوت قائلند و ملاك علم حق در نزد این جماعت كه در حقیقت از اصحاب خناسند، ثبوت ماهیات منفكة عن كافة الوجودات،است.

۲ - محققان از اهل کشف و شهود، ملاک علم تفصیلی حق را باشیاه، عبارت از ظهور و تجلی ذات در مقام احدیت بصور اسماء و صفات و اعیان ثابته می دانند. این قول بدون تأویل با کلام معتزلی فرقی ندارد. معتزله قائل به ثبوت ماهیات در عین و خارجند، و عرفا ملاک علم حق را بمفاهیم و ماهیات در موطن علم می دانند، ولی قطعاً ظاهر این کلام مراد عرفا نمی باشد. در مباحث بعدی این مطلب را روشن خواهیم نمود و شرح قسمتی از آن در مطاوی کلمات قبلی ما در شرح این مقدمه گذشت.

۷ - جمعی ذات حق را علم اجمالی مقدم بر کائنات می دانند و مقارَن این
 علم، قابَل بعلم تفصیلی می باشند.

۸ ـ بىرخى ذات حق را، علم تغصيلى نسبت بمعلول اول و علم اجمالى بساير معالميـل امكانى مى دانند، و ملاك علم تفصيلى حق را باشياء بصور مرتسمة در عقل اوّل مى دانند. محقق طوسى در بعضى از موارد اين قول را اختيار كرده است. شيخ الـرئيس «قده»، در الهيات<sup>١</sup> شفا گفته است: «و اعلم ان المعقول قد

> مید مبتئی بر تحقیقاتی است که در مطاوی شرح، بیان کردیم. ۱ . الهیات شغا طیع سنگی طهران ۱۳۰۳ق ص۵۹۱.

شرح مقلعة قيصرى

يوخذ من الشىء الموجود، كما عرض ان اخذنا نحن عن الفلك بالرصد والحس صورت المعقولة، وقد تكون الصورة المعقولة غير مأخوذة عن الوجود، بل بالعكس كما انا نعقل صورة بنائية نخترعها تكون تلك الصورة المعقولة محركة لاعضائنا الى ان نوجدها، فلاتكون وجدت فعقلناها ولكن عقلناها فوجدت، و نسبة الكل الى المقل الاول الواجب الوجود هوهذا، فانه يعقل ذاته و ما يوجبه ذاته و يعلم من ذاته كيفية كون الخير في الكل، فيتبع الصورة (صورته خ ل) المعقولة، صورة الموجودات على النظام المعقول عنده، لاعلى انها تابعة اتباع الضوء للمضىء والاسخان للحار، بل هو عالم بكيفية نظام الخير في الوجود و انه عنه، و عالم بان هذه العالمية يفيض عنهاالوجود على الترتيب الذى يعقله خيراً و نظاماً و عاشق ذاته التى هي مبدء كل نظام خير من حيث هي كذلك، فيصير نظام الخير معشوقاً له بالعرض، لكنه لايتحرك الى ذلك عن شوق».

شیخ قبل از بیان این مطلب، اثبات کرده است که حق تعالی بذات خود عالم است و علم بذات مستلزم تعدد و تکثر در ذات نمی باشد، بلکه ذات حق با فرض بساطت، علم و عالم و معلوم است، البته چون علم بعلت تامه، مستلزم علم بمعلول است، حق تعالی باشیاء معدومه بنحو اجمال و بساطت عالم است. از این علم بذات، صور، موجودات خارجیه منبعث می شوند، و از علم بصور، علم بموجودات خارجیه بشحو تفصیل لازم می آید. و علم تفصیلی حق باشیاء، بصور مرتسمه در ذات است، و چون این کشرت بعد از ذاتست، مستلزم تکثر و ترکیب در ذات نمی باشد؛ بلکه ذات مبدء صدور کثرات در موطن علم تفصیلی متأخر از ذات می باشد؛ و چون در بادی نظر احتمال می رود که علم ارتسامی بدون وجود معلوم نحارجی محقق نشود، بلکه باید از خارج انتزاع شود و انتزاع صور از خارج ملازم با انفعالی نموده است، و علم فعلی را مبدء وجود معلوم در ناد بقسم بعلم فعلی و علم انفعالی نموده است، و علم فعلی را مبدء وجود معلوم در خارج دانت.

شیخ فلاسفهٔ اسلام در اشارات، بعد از ابطال اتحاد عاقل و معقول و اتحاد نفس با عقل فعّال، و بیان نحوهٔ ارتسام صور عقلیه، در جوهر عاقل، در کیفیت ارتسام صور عقلیه در ذات واجب و مبادی عقلیه، که علومشان فعلیست فرموده الفصل الثاني:في اسمائه وصفاته

است<sup>١</sup>: «تنبيه الصور العقلية قد يجوز يوجه ما، ان تستفاد من الصور الخارجية مثلاً، كسما تستنفيد صورة السماء من السماء، و قد يجوز ان يسبق الصورة اولاً الى القوة العاقلة، ثم يصير لها وجود من خارج مثل ما تعقل شكلا، ثم تجعله موجودا، و يجب ان يكون مايعقله واجب الوجود من الكل على الوجه الثاني».

مراد شیخ، آنست که علم یا مستغاد از خارجست، که از آن تعبیر می شود بعلم انـفعالی، یا آنکه امر خارجی مستفاد از علم است و علم سبب وجود خارجی معلوم گردیـده است. ایـن علم را اصطلاحاً علم فعلی می نامند. چون حقیقتِ حق مبدء صدور اشیاء و فاعل بالعنایه است. علمش علم انفعالی نمی باشد، متعین است که علم حق، علم فعلی بوده باشد، و الآلازم آید، انفعال حق از غیر خودش.

چون هر يك از اين دو علم، «فعلى و انفعالى» يا حاصل از سبب عقليست، (موجود مفارق) كه در جوهر عاقل حصول پيدا مى نمايد، يا آنكه منبعث از ذات جوهر عاقل مى شود، علوم حاصله از غير، بايد ناچار منتهى بعلمى شوند كه منبعث از ذات گردد، و الآ بايد علل و اسبباب تناهى نداشته باشند. پس بايد علم حق تعالى فعلى و منبعث از ذات باشد، و از غير حاصل نگردد. در اشارات فرموده است<sup>7</sup>: «كمل واحد من الوجهين قد يجوز ان يحصل من سبب عقلى مصور لوجود الصورة في الاعيان، او غيرموجودبهابعد، في جوهر قابل للصورة المعقولة، و يجوز ان يكون للجوهر العقلى من ذاته لامن غيره. ولولاً ذلك لذهب العقول المفارقة الى ييكون للجوهر العقلى من ذاته لامن غيره. ولولاً ذلك لذهب العقول المفارقة الى شيخ، علم تفصيلي حق باشياء در مرتبه ى ذات نيست، بلكه در مرتبه ى متاخرة از ذات و بصرر مرتسمه است، و حق تعالى بهمة موجودات بترتيب على و معلولى، احاطة علمى دارد، گفته است: «واجب الوجود، يجب ان يعقل دانه بذاته على ما احاطة علمى دارد، گفته است: «واجب الوجود، يجب ان يعقل دانه بذاته على ما احاطة علمى دارد، گفته است: «واجب الوجود، يجب ان يعقل ما مرتيه على ما احاطة علمى دارد، گفته است: «واجب الوجود، يجب ان يعقل دانه بذاته على ما احاطة علمى دارد، گفته است: «واجب الوجود، يجب ان يعقل دانه بذاته على ما احاطة علمى دارد، گفته است. وحق تعالى بهمة موجودات بترتيب على و معلولى، احاطة علمى دارد، گفته است. وحق المان بهمة موجودات من يعقل دانه بذاته على ما احاطة علمى دارد، گفته است. و الوجب الوجود، يجب ان يعقل دانه بذاته على ما احاطة علمى دارد، گفته است. وحق المى بهمة موجودات بترتيب على و معلولى،

۱۰ بزه ثانت شرم اشارات چاپ جدید طهران ۱۳۷۹ ص۲۹۸.
 ۲ بزه ثالث شرح اشارات چاپ جدید طهران ۱۳۷۹ ص۲۹۹.

شرح مقذمة فيصرى

این مسلک در علم باری بی نهایت سخیف است. شیخ الاشراق و خواجه طوسى وسايرمحققان ازمتأخران، وجوه فساد اين قول را بيان كردهاند. اگر چه همهٔ اشکالات آنها بر شیخ و اتباع او وارد نمی باشد چون حقیقتِ حق تعالی در نهایت صرافت و تجرد است. اثبات وجود ذهنی از برای موجودیکه در نهایت صرافت است، جسارت بمبدء اعلى ومفيض كائنات است، و كمالات ثانيه و اعراض ذهنيه از براي موجودي ثابت است كه در دار حركات و استكمالات واقع شده باشد، و مجرد تام مثل حق تعالى، و عقول بايد همهٔ كمالات آنها در مرتبهٔ ناتشان ثابت باشد، و اگر در مقام ذات ثابت نگردد، باید در ذات جهت قوهٔ قبول کمال و صورت ذهنی و عرض حال بوده باشد، علاوه بر این، آنچه که از مجردِ تام تراوش نماید، باید وجود عینی خارجی باشد، نه مفهوم ذهنی و ماهیت کلیه؛ چون جاعليت و مجعوليت در انحاى وجوداتست، و متعلق علم حق قبل از ايجاد بايد اشياء خارجيه باشند، نه معاني ذهنيه و ماهيات كليه؛ و چون صور ذهنيه معلول حقند، ممكن نيست علم عنائي حق نسبت بموجودات خارجيه و سلاسل طوليه و عرضيه باشند، و الأ لازم مي آيد كه حق تعالى در علم تفصيلي و شهود كمالي، که مبیده وجود اشیاست، محتاج بمفاهیم و مخلوقات ذهنی خود باشد، و اینکه شيخ از قول افلاطون و اتباع او كه ملاك علم تفصيلي حق را مُثل نوريه دانسته اند، فرار کرده، و قول بصور مرتسمه را اختیار کرده است، برای آنستکه حق را در ایجاد، محتاج بغیر خود و مخلوقات خود نداند. در این جا حق را در اکمل صفات، محتاج بغیر دانسته است مفسدهٔ نفی علم تفصیلی از حق، کمتر از اختیار چنین علم تفصیلی از برای حق می باشد. ا

١. صدرالمتألهين در مبدء و معاد، چاپ منگى طهران ١٣١٤ هـ ق، ص٣٧، در ابطال قول بصور مرتسمه فرموده است: «اماالذى اعتقده انا صالحاً لهدم هذه القاعدة، فهر امور: الأول ما الهمت به و هو انا نقول اولاً: الملم التام بشىء من انحاء الوجود، لا يحصل الا بمجرد حضور ذلك النحو من الوجود عند العالم، دون حصول مثال له. و بممبارة اخرى، افراد الموجودات الخارجية بما هي تلك الافراد، بعينها لا يمكن حصولها في الذهن والالزم ان يكون الموجود الخارجى من حيث هو موجود خارجى وجوداً ذهنيا.

### الفصل الثاني:في اسمائه وصفاته

دیگر از مفاسد قول بصور مرتسمه، آنستکه باید اول الصوادر اعراض

و ايضاً لما علمت ان العلم الارتسامى، انما يكون بحصول صورة من مهية الشىء في الذهن، فلا بد من وحدة الماهية و انحفاظها و تعدد الوجود، و هذا اتّما يصهور اذا كانت تلك الماهية غيرالوجود. و ثانياً ان الشائير و الملية و المعلولية عند المحصلين من المشائين، ليس لِلا في انحاء الوجودات، بمعنى ان العلة من حيث وجودها مما يؤثر في المعلول من حيث وجوده لاان ماهية العلة من حيث هي هي مع عدم اعتبار وجودها علة لماهية المعلول كذلك. اللهم الافى لوازم الماهيات التى هي امور اعتبارية.

و ثالشها انه ليس معنى قولهم: العلم النام بالعلة النامة، يوجب العلم النام بالمعلول، كما يظهر بالتأمل في برهانه، ان العلم بماهية العلة التامة، يوجب العلم بالمعلول، ولا ان العلم بالعلة من حيث انها علة، التى من حيث معروضيتها لهذاالمعفهوم الإضافى يوجب ذلك، ولا ان العلم بها من جميع الوجوده والحيثيات و اللوازم و الملزومات و العوارض و المعروضات يوجبه، حتى يرد على الاول ان ذلك لايجزى في غير لوازم الماهيات، وعلى النانى عدم الفرق بين العلة و المعلول في هذا الحكم، وعلى الاخير عدم الفائدة فيه؛ بل العراد منه العلم بتمام حقيقتها التى هي بها علة تأمة، بحبث أية حيثية الخوى واى قيد آخر الحذ، يكون خارجاً عما هو العلة التامة، و إلاً لم يكن مافرض، علة ثامة، وعلى الحرى واى قيد آخر الحذ، يكون خارجاً عما هو العلة التامة، و إلاً لم يكن مافرض، علة ثامة، وهكذا المحرى واى قيد آخر الحذ، يكون خارجاً عما هو العلة التامة، و إلاً لم يكن مافرض، علة ثامة، وهذا يحرى الكلام في انفسام الجهات و الحيثيات التى لها مدخل في علته الى ان ينهى الى شى هو لماته موجب تمام، فاذا كان الشىء لذاته بلا اعتبار آخر علة موجباً لمعلول، في علم الم بعلم تام، علم كونه علة للذلك المعلول، و متى علم كونه عله الناك المعلول، وجب ان يحصل العلم بدلك المعاول. والحاصل ان كل معلول من لوازم مهية علمه التامة بما هم علة تامة، في علم تام، علم موالحاصل ان كل معلول من لوازم مهية علم النامة بما هم علم تام منه منه منه المعلول.

يحلمه، خان قبل: فيلزم ان يكون حميع المعلولات اموراً اعتبارية، لما تقرر من أن لوازم المأهيات اموراً اعتبارية.

قلت: المهيات على ضربين، مهيات هي غيرالآنيات ولا مأخوذة ممهاشىء منها، و مهيات هي نفس الانيات او ماخوذة ممها شيء منها، فلوازم الضرب الاول منهالايكون الأ اعتبارية، لعدم مدخلية الوجود في لمزومها، بخلاف الضرب الاخر منها، فانَّها لوازم الوجود الخارجي الذي هو عين الماهية او معتبر فيها و هي محيثة به.

واذا تسهّدت هذه المقدمات فتقول: لمّا كان الواجب تمالى بوجوده الذى هوعين ذاته سبباً تاماً لوجود جسيع الممكنات، وهو يعلم ذاته بمجرد وجوده الذى هو به علة، فيجب ان يعلم منه معلولا ته بما هي محلولا ته، اى بحيث كوتها موجودة، لا بمجرد ماهياتها من حيث هي هي، مع قطع النظر عن خصوص وجرداتها لا نها من تلك الحيثية. فقط، من غير اعتبار الوجودمعها، ليست معلولة كما علمت من طريقتنهم والعلم بها من حيث كوتها صادرة موجودة في الخارج ليس الابنفس وجوداتها الخارجية، لا بحصول صورة مطابقة لها، ذهنية، فقد ثبت ان عمله يجميع الاثيام على الوجودة الجزئي». شرح مقلمة قيصرى

ضعيف الوجود و مفاهيم ذهنيه باشند، نه عقل اول. و قول بترتيب سببى و مسببى در ممانى ذهنيه از اغلاط است. لازمة اين قول، صدور كثير از واحد محض من جميع الجهات مى باشد.

همین کلام را در اسفار (الهیات)، مبحث علم باری جهت بطلان قول مشاء بطور تلخیص ذکر کرده است، و در مبدء و معاد، بطور تفعیل بیان کرده است. خلاصهٔ برهان بر ابطال قول مشاء، آنستکه چون حقیقت حق بوجود خارجی منشأ وجود ممکنات است، باید بنحوهٔ وجود ممکنات قبل از وجود آنها در مقام ذات علم داشته باشد. صور ذهنیه و معانی کلیه حد وجود خارجی اشیاه نیستند، و از علم بسفاهیم، علم تام بمعالیل ممکنه حاصل نیاید. پس باید جمیع موجودات بنحواعلی و آتم در علت موجود باشند، که علت بواسطهٔ علم بذات خود، عالم بموجودات باشد، و نغس حقیقت حق علم تفصیلی بجمیع اشیاست.

وجه دوّم در ابطال قول مشاه را اين نحو در مبده و معاد ص٧٧، تقرير كرده است: «الثاني انه لوكان علسه بالاشياء بحصول صورها في ذاته تعالى، فلا يخلو اما ان تكون تلك اللوازم ذهنية له، اولوازم خارجية له، او لوازم له مع قطع النظر عن الوجودين، لاسبيل الى الاول والثالث؛ اذلا يتصور للواجب الآ نحو من الوجود، و هو الوجود الخارجي الذى هو عين ذاته، واللوازم الخارجية لا تكون الآ حقايق خارجية لاذهشية؛ كسا لا يخفى، اذاللوازم من جهةاللزوم تابعة للمازوم و ذلك خلاف مافرضناه؛ لان الجواهر الحاصلة في ذاته تعالى على الفرض المذكور، يكون جواهر ذهنية، و كذاللاعراض الحاصلة فيه تعالى و ان كان الكل مما يعرض لها في الخارج مفهوم المرض، كما سلف تحقيقه فلا تذهل عنه.

این اشکالات را در اسفار هم بهمین نحو تقریر کرده است، و ماهم در متن این رساله تقریر کردیم. رجوع شود بالمهیات اسفار، طبع منگی طهران. دلیل سوم بر ابطال صور مرتسمه را در مبد، و معاد ص۸۷، باین مضمون تقریر فرموده است: بنا بر حصول صور مرتسمه در ذات حق تعالی، لازم آید صدور کشیر از واحد، برای آنکه معلول اول صدورش از مبدء اعلی بمقتضای قاعدهٔ مشانین، مشروطِ بسبق صورت علمی معلول اول است.

پس لازم می آید که صورت علمی اولی، علت حصول لازم مباین و صورتی دیگر باشد، لازم می آید که حق واحد باعتبار صورت واحدة و جهت واحد. علت دو فعل مختلف گردد اگر گفته شود ذات حق باعتبار ذات، علت وجود معلول اول است، و از حیث علم خود بذات خود، علت علم خود بمعلول اول می گردد، باید در این صورت علم حق را علم قعنی و مبده و علت صدور اخبا، مدانند. چون در ایر. صورت وجود معلول اول و علم حق باآن در یکدرجه می باشند. بنامراین، علم مر ابحاد مقدم نخواهد شد، و علم عندائی که ثبوتش را در ذات محال دانسته اند و بواسطهٔ همین جهت، قائل بصور مرتسمه شده اند باطل می شود. همین اشکال را تقریباً محقق طوسی بر شبخ نموده است، و صدر المنالهین از اشکال جواب داده است، وئی جوابئ ندم نیست و حق با خواجه طومی می ناشد. علاوه بر این، اشکالات صور ذهنیه چون از لوازم وجود خارجی حقند، و حق تعالی، ماهیت بوجه من الوجوه ندارد، باید جواهر خارجیه باشند، نه اعراض ذهنیه. علاوه بر اینها، باید این معانی بحسب وجود علمی چون وجود ذهنی هستند، حلول در حق داشته باشند و قیامشان قیام حلولی باشد نه صدوری.

در جای خود بیان شده است که علم تام بموجود صاحب سبب، حاصل نسمي شود، مگر از ناحية سبب تامي كه وجود مسبب از آن افاضه مي شود. و چون ذات حق تعالى مبدء افاضة وجود است، بايد علم بموجودات بنحوة وجود آنها در مرتبهٔ ذات حق ثابت باشد، نه آنکه علم بوجود خاص معلول بواسطه مفهوم کلی و ماهیت ذهنی حاصل گردد، و انحای وجودات باید باعتبار وجود مشهود و معلوم حق بـاشـنـد نـه باعتبار مفهوم، این قول نیز علاوه بر اشکالات متعدده ای که بر آن وارد است، مستلزم نفی علم تفصیلی در مقام ذات است. و بنابراین قول، نیز ذات حق تعالى فاقد علم كمالي مي باشد. در مباحث بعدى بيان خواهيم كرد كه حقيقت مقدسه حق بايد در مقام ذات، جامع جميع نشئآت وجوديه باشد، و آنچه از کسال فرض شود، در صمیم ذاتش موجود باشد؛ و اگر مرتبه ای از کمال وجود را فاقد باشد، واجب الوجود من جميع الجمهات نخواهد بود، چون فلاسفة اسلام قاعدة بسيط الحقيقة كل الاشياء را بنحو كامل تعقل نكرده اند، از اثبات علم تفصيلي در موطن ذات عـاجز مانده اند؛ لذا برخي علم تفصيلي حق را بصور مرتسمه و جمعي علم ت.فصيلي را نفي كردهاند، وعدهاي صفحات وجود را علم حق دانسته اند. صدرالمتالهين، علم عنائي را در موطن و مشهد ذات اثبات كرده است. ما بعد از نتل كلماتِ قوم، مشرب آن حكيم بزرگ (عظم الله قدره)، را نقل خواهيم نمود. صدرالمتالهين در مبدء ومعادا در ابطال طريق مشائين در علم حق گفته است: «علم حق باشياء اگر بصور مرتسمه باشد، چون ه صورت كليه اي اگر هزار

۷ . مبنده و معاد طبيع سنتگى **طهران ص٧٩ در ذيل** عبارت مذكور گفته است؛ «فقد ثبت و تحقق من اسف عيف ما دكوران اليون باليات الصور لنواجب و تعري<u>ز سو</u>د الماركات فيه تعالى قدل قامار و الن اسحيف و تحاسر في حق المبده الاعلى جل كبريانه من ذلك وعلا علواً اكبيرانه. شرح مقتلمة قيصرى

تخصیص بر آن وارد شود، اباء از قبول شرکت ندارد (چون مناط جزئیت یا احساس است یا علم حضوری)، لازم آید که حق تعالی به جزئیات از جهت آنکه جزئی هستند، عالم نباشد همهٔ صفحات وجود را، چه ابداعیات و مجردات و چه مادیات و کائنات را با صورت ذهنی ادراک نماید، و نفس حقایق اشیاء برای او مکشوف نباشد، در حالتیکه جمیع کائنات و ابداعیات از او صادر و فایضند و او مبدء جمیع موجودات حسی و خیالی و عقلی می باشد، بدون آنکه برای حق بحسب ذات مکشوف باشند، فایض و صادر نخواهند شد.

تتمهٔ اشکالات ملاصدرا را بر طریقه ی مشاء و همچنین اشکالات متعدد او را بر طریقهٔ اشراق، که در مبدء و معاد متعرض نشده است، ولی در اسفار بیان کرده است با زیادت تحقیق و توضیح از نگارنده در رسالهٔ مستقل که در علم باری به اشیاء تصنیف کرده ام، بیان نموده ام. آخوند ملاصدرا در تفسیر قرآن به بیان جامع بین عرفا و متالهین از حکما در این مسئله سخن گفته است، ما اقوال کافهٔ محققان را در علم باری در این رساله ذکر کرده ایم. مراجعه باین رساله، اهل تحصیل این فن را مستغنی از کتب مولفهٔ در علم ربوبی می نماید.

بیان علم حق تعالی بنا ہر فاعدۂ اشراق

شيخ الاشراق در حكمت الاشراق، <sup>1</sup> دربيان علم حق گفته است: «لماتبين ان الابصار ليس من شرطه انطباع شبح او خروج شىء، بل يكفى عدم الحجاب بين الباصر و المبصر، اذ عند مقابلة المستنير للعضو الباصريقع علم اشراقى للنفس. فنور الانوار ظاهر لذاته على ما سبق، و غيره ظاهر له، فلا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات و الارض، اذ لايحجب شيء عن شيء، انه اذا لم يحجبه شيءً عن شيء، فعلمه و بصره واحد و نوريته قدرته».

بنا بر طريقة شيخ الاشراق و اتباع او، علم حق عبارت از اضافة نورية حضوريه اشراقيه بـيـن او و اشيـاست. بنا بر طريقة شيخ الاشراق، علم حق برگشتش ببصر

> ۱ . شرح حکمة الاشراق جزه ثالث چاپ سنگی طیران سنه ی ۱۳۱۳ق . ص۲۵۸. ۲۰۲۲

الفصل الثاني:في اسمائه وصفاته

اوست و چون حقیقتِ ابصار نزد شیخ الاشراق بخروج شعاع و انطباع نمی باشد و باضافهٔ نوریه بین نفس و مبصر است، قدرت و علم و بصر در حق شیء واحدند.

و چون علم حق باشیاء، نزد مشائین بصور مرتسمه و رسوم علمیه است، ناچار بصر در حق برگشتش بعلم است، هر صورت کلیه اگر تخصیص هم بر آن وارد شود، جزئی نخواهد شد؛ بلکه کلی و مثالیست و معلوم شخصی و آبی از صدق بر متکشرات نمی باشد. علم بنا بر طریقهٔ شیخ الاشراق، اضافهٔ قیومی حق بجمیع کائنات و اضافه قیومیهاش بعینها ابصار است. در مبحث بعدی خواهیم گفت که جمیع اضافات متعدد، برگشتشان باضافه واحد است، که اضافه نوری حق باشد بجمیع اضافات متعدد، برگشتشان باضافه واحد است، که اضافه نوری حق باشد می بجمیع کائنات. علت عدم حجاب بین حق و اشیاء، احاطهٔ قیومیهٔ مبدء وچود بحمایم بین او و اشیاء نمی موجودان از حیطهٔ قدرت و علم و ارادهٔ حق خارج است بر جمیع موجودات و هیچ موجودی از حیطهٔ قدرت و علم و ارادهٔ حق خارج تمی باشد، و خداوند بواسطهٔ احاطهٔ قیومیه ودر برداشتنش جمیع فعلیات و نشئآت را است بر آن از و اشیاء نمی باشد. بهمین جهت ذات و حقیقت هر شیء از برای امت. ارتسام صور در ذات حق، موجب تکثر ذات و علیه انحای ادراک است. ارتسام صور در ذات حق، موجب تکثر ذات و علیه انها موحدت حقیقیه می باشد، و جمیع صفات کمالیه بوجود واحد در ذات او موجودند. مشین اشراق بران اطال قول حکمای مشائین، گفته است<sup>1</sup>: «والمشاؤون و شیخ اشراق برای ابطال قولی حکمای مشائین، گفته است<sup>1</sup>: «والمشاؤون و

اتساعمهم قالوا علم واجب الوجود، ليس زايدا عليه"، بل هو عبارة عن عدم غيبته عن

۱. شرح حکمة الاشراق چاپ سنگی طهران ۱۳۱۳ ص ۳۵۹.
۲. اگر علم واجب زائد بر ذات باشد چون علم عبارت است از حصول اشیاه در ذات عالم باید ذات حقدی احدی متکثر باشد بد ذات باشد چون علم عبارت است از حصول اشیاه در ذات عالم باید ذات دقد حقدی احدی متکثر باشد بلکه علم واجب نزد مشائین بذات خود عبارت است از حضور ذات از برای ذات و عدم غیبت ذات از ذات با تمها گفته می شود: جایز نیست علم باشیاه مبب وجود آقها شود چون اگر بداند و عدم غیبت ذات از ذات با تمها گفته می شود: جایز نیست علم باشیاه مبب وجود آقها شود چون اگر بداند و عدم غیبت ذات از ذات با تمها گفته می شود: جایز نیست علم باشیاه و عدم غیبت از اشیاه می شود چون عدم و با شیاه معلم باشیاه مقدم بر اشیاه و عدم غیبت از اشیاه می شود چون عدم غیبت از مرجود اشیا می باشد چون علم عبل اید بر مطول بالذات مقدم باشد چونه عدم غیبت از اشیاه بعد از دختی وجود اشیا می باشد چون عدم غیبت از اسیاه مع و با شیاه می مودود ات محال است.

شرح مقللمة قيصرى

ذاته المجردة عن المادة وقالوا وجود الاشياء عبارة عن علمه بها، فيقال قهم إن علم ثم لزم من العلم شيء، فيتقدم العلم على الاشياء وعلى عدم الغيبة عن الاشياء، فمان عدم الغيبة عن الاشياء يكون بعد تحققها، وكما ان معلوله غير ذاته، فكذلك العلم بمعلوله غيرالعلم بذاته».

شيخ الاشراق در حكمة الاشراق، بعد از ابطال قول بصور و رسوم در ذات حق و انكار علم تفصيلى قبل از اشياء گفته است: «فاذن الحق في العلم على قاعدة الاشراق، هو ان علمه بذاته هو كونه نوراً لذاته و ظاهراً لذاته، و علمه بالاشياء كونها ظاهرة لـه اما بـانـفسها او متعلقاتها التى هي مواضع (مواقع خ ل) الشعور المستمر للمدبترات الـعـلـوية، و ذلك اضافة و عدم الحجاب سلبى، و الذى يدّل على ان هذاالـقـدر كاف في علمه بها، هو ان الابصار لما كان بمجرد اضافة ظهور الشىء للبصر مع عدم الحجاب، فـاضافته الى كل ظاهر له إيصار و إدراك له و تعدد لاضافات العقلية لا توجب تكثيرا في ذاته <sup>1</sup> و اما العناية على ما ذكره المشاؤون فلا

مستمیاه بوده باشد چون عدم غیبت شی، بدون وجود شیء محقق نمی شود اگر علم حق باشیاء عبارت از صورت موجود از اشیاء در ذات حتی با**شد چون این صور معالیل** حقند باید مقدم بر نقس خودشان باشند یا تسنسل در صور مرتبه لازم آید.

صدرالمت الهين در تعليقات بر شرح حكمة الاشراق از اين اشكال جواب داده است ولى جوابش تمام نيست مشاء چون حق را فاعل بالعنايه مى داند بايد براى ايجاد صور عليه ى تفصيلى سابق بر وجود ممكنات قائل شوند و يا ملتزم گردند كه علم بصور بنحو نفصيل در ذات لازم نيست اگر لازم نباشد در وجود خدارجى هم اين نظام عجيب عوالم وجودى احتياج بعلم تفصيلى ندارد. علم تفصيلى اگر لازم است در نظام علمى هم كه عالم صور مرتسمه است لازم است چون حق نعالى نسبت بايجاد صور هم فاعل علمى است و بايد قبل از وجود صور عالم بر معلومات مسطور در ذات باشد فالتفكيك غير جائز و التفصيل محال لوحدة العلاك .

۱ . برای آنکه منشاء تکثیر یا اختلاف حقایق اضافات است، مثل اختلاف بین اضافهٔ فاطلیت و منفعلیت یا مثل ابوت و بنوت و تقدم و تأخر، و نظائر اینها . واجب الوجود، اضافه اش باشیاء اضافه قبومیه است که مبدء جمیع اضافات است . ما در برساله ی مستقب که در علم حق تصنبف کرده ایم، این مسلله را بنجو تفصیل بران نموده ایم. احدی از محفقات در علم حق مآن تفصیل متعرض علم باری نشده اند. «الحمدلله الذی وفقتا لذلك وا.

الشكر دائماً و سرمدأ».

#### الفصل الثاني في اسمائه وصغاته

حاصل لها، و اما النظام العجيب فلزم من عجيب الترتيب و النسب، اللازمة عن السفارقات و اضوائها المنعكسة كما مضى، و هذه العناية مما كانوا يبطلون بها قواعد اصحاب الحقايق النورية، ذوات الطلسمات و هي في نفسها غير صحيحة، و اذا بطلبت تعيين ان يكون ترتيب الميرازخ عن ترتيب الانوار المحضة و اشراقاتها المندرجة في النزول العلى الممتنع في البرازخ». <sup>(</sup>

كلام اين شيخ عظيم، در مسئله علم بارى و انكار علم تفصيلى در مقام ذات، خارج از اسلوب تحقيق است، اگر چه بهترين مسالك در علم، مسلك اين رجل بزرگ است. علم حق باشياء اگر بنغس ذات اشياء باشد، ذوات نوريه متأخر از ذات حقند. يا ملاك علم باشياء اقمافة اشراقيه حق باشد، چون اضافة اشراقيه متأخر از ذات حق است. آيا علم حق بوجود موجودات قبل از اشياء در مقام ذات چه نحوه است؟ اين حكيم بزرگ معناى باين دقيقى را كه لب لباب مرام است، ناديده گرفته است. آيا نظام عوالم وجودى ظل نظام ربانى نمى باشد؟ اين نظام عجيب و ترتيب تام بين اشياء از چه نظام اتقن و اتمى منبعث گرديده است. با قاعدة امكان اشرف اثبات نموده ايم، كه جميع مراتب وجوديه و نظامات مترتبة در اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و تجسم و نقص اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و تجسم و نقص اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و تجسم و نقص اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و تجسم و نقص اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و مودن بسيط اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و مودن بسيط اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و مودن بسيط اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و مودن بسيط اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و مودن بسيط اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و مودن بسيط اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و مودن بسيط اين عالم در ذات مقدس حق بنحو اعلى و اتم بدون شائبه تكثر و مودن بسيط اين عار مرد است. الاشراق (ره) بكيفيت انطواى كثير در واحد حق و بودن بسيط الحقيقة كل الاشياء الوجودية كما هو حقها، پى نبرده است. لذا علم عنائى حق را انكار كرده است.

٢. در آخر عبارت مذكور فرموده است: ففى عالم النور المحض المنزه عن بُعد المسافة، كل ماكان اعلى في مراتب الـمـلل، فيهو ادنى الى الادون، لشدة ظهوره فسيحان الاقرب الارفع الادنى، و اذا كان هو اقرب، كان هو اولى بالتاثير في كل ذات و خمالها و النور هو مقناطيس القرب.

والكل عناية و انت المعنى ينا من هو للقلوب مقناطيس

شرح مقدمة قيصرى

نقل وتحقيق

افضل المتأخرين محقق طومى، شارح مقاصد اشارات (قده)، بعد از توضيح كلمات شيخ در علم بارى و صور مرتسمه گفته است: «ولاشك في ان القول بتقرر لوازم الأول في ذاتم، قول بكون الشىء الواحد قابلاً و فاعلاً مماً، و قول بكون الاول موصوفا بصفات غير اضافية ولا سلبية، على ما ذكره الفاضل الشارح، و قول بكونه محلاً لمعلولاته الممكنة المتكثرة، تعالى عن ذلك علواً كبيراً، و قول بان معلوله الاول غير مباين لذاته <sup>1</sup>و بانه تعالى لا يوجد شيئا مما يباينه بذاته"، بل بتوسط الامور الحالة فيه. الى غير ذلك مما يخالف الظاهر من مذاهب الحكماء و القدماء، و المشاؤون القائلون باتحاد العاقل و المعقول، انما ارتكبوا تلك المحلات حذراً من الترام هذه المعانى، و لولا انى اشترطت على نفسى في صدر هذه المقالات ان الترام هذه المعانى، و لولا انى اشترطت على نفسى في صدر هذه المقالات ان ما يانا المنائلة، لكن الشائلة و غيرها بيانا

حقیقت مقدسهٔ حق، چون مجرد من جمیع الجهات و واجب الوجود بالذات است، باید همهٔ کمالات را در مرتبهٔ ذات واجد باشد، اگر کمالی را در مقام ذات

- ۱. حکما اتفاق دارند، بر این که محال است خداوند متصف شود بصفات غیر اضافیه و غیر سلبیه. باید صفات ثبوتیه عین ذات حق باشند.
- ۲ . علم خداوند چون عبارت از حصول صورت ذهنیه است، و از طرفی علم باید مقدم بر ایجاد باشد، خداوند تعقل می کند عقل اول را، بعد آن را ایجاد می نماید. پس اول، صورت عقل اول مستند بعق است، بعد عقل اول. پس معقول اول، معلول اول نیست، با او مقارن است نه مباین.
- ۳ . یعنی باید بعضی از جهانیکه مدخلیت در فاعلیت حق دارند، زائد بر ذات حق باشند، در حالتیکه مدء صدور کاثنات باید نضی ذات حق باشد، و آنچه که مدخلیت در فاعلیت خداوند دارد، باید عین ذاتش باشد.
- و چون صور مرتسسه مملول حقند، باید مرتسم و حال در او نباشند، متعلق جعل حق، نغمی خارج است، نه مفهوم ذهنی و ماهیت کلی.

الفصل الثاني:في اسمائه وصفاته

واجد نباشد و در مرتبهٔ متاخرهٔ از ذات واجد شود، باید جهت قبول و انفعال از غیر در او موجود باشد، بلکه هر موجود مجردی باید آنچه که کمال از برای او امکان دارد، در مرتبهٔ ذاتش باشد و خارج از حیطهٔ وجودش نباشد. ممکن نیست موجود مجرد بحسب وجود با صفات کمالیه خود متحد نباشد، فقدان کمال در مرتبهٔ ذات و اتصاف در مرتبه ی متاخرهٔ از ذات، حاکی از قوهٔ قبول در مقام ذات است. آنچه را که شیخ و دیگران مثل سید محقق داماد، و صدرالمتالهین برای رفع این اشکال بیان کرده اند، از تحقیق دور است. پس علم عنائی حق باید در مرتبهٔ ذات حق ثابت باشد، نه بصور ذهنیه و مفاهیم کلیهٔ اعتباریه.

خواجه بعد از تزییف قول مشائین در بیان کیفیت علم حق، در شرح اشارات گفته است: «اقول: العاقل كمالا يحتاج في ادراك ذاته لذاته الى صورة غيرصورة ذاتـه الـتـى بها هوهو فلايحتاج ايضاً في ادراك مايصدر عن ذاته لذاته الى صورة غير صورة ذلك الصادر التي بها هو. و اعتبر من نفسك، انك تعقل شيئًا بصورة تتصورها او تستحضر هي صادرة عنك لابانفرادك مطلقا، بل مع مشاركة ما من غيرك و معرذلك فانبت لا تعقل تلك الصورة بغيرها، بل كما تعقل ذلك الشيء بها، كذلك تعقلها ايضاً بنفسها من غيران يتضاعف اعتباراتك المتعقلة بذاتك وبتلك الصورة فقط على سبيل التركيب. و إذا كان حالك مع ما يصدر عنك بمشاركة غيرك، هذه الحال، فسما ظنك بحال العاقل مع ما يصدر عنه لذاته من غير مداخلة غيره فيه. ولا تظن ان كمونك محلا لتلك الصورة، شرط في تعقلك اياها، فانك تعقل ذاتك مع انك لست بمحل لها، بل أنَّما كان كونك محلالتلك الصورة شرطاً في حصول تلك الصورة لك الذي هوشرط في تعقلك اياها، فان حصلت تلك الصورة لك بوجه آخر غير الحلول فيك حصل التعقل من غير حلول فيك، و معلوم ان حصول الشيء لفاعله في كونه حصولا لغيره، ليس دون حصول الشيء لقابله، فاذن المعلولات الذاتية للعاقل الماعل لذاته، حاصلة له من غير ان يحل فيه، فهو عاقل اياها من غير ان تكون هي حالة فبه إ شرح مقذمة قيصرى

و اذا تقدم هذا فاقول: قد علمت ان الآول عاقل لذاته من غير تغاير بين ذاته و بين عقله لذاته في الوجود، الآ في اعتبار المعتبرين على مامر، و حكمت بان عقله لذاته علمة تعقله لمعلوله الاول. فاذا حكمت بكون العلتين اعنى ذاته و عقله لذاته شيئاً واحداً في الوجود من غير تغاير، فاحكم بكون المعلولين ايضا اعنى المعلول الاول و عقل الاول له شيئا واحدا في الوجود من غير تغاير يقتضى ان يكون احدهما مباينا للاول و الثاني متقررا فيه، و كما حكمت بكون التغاير في العلتين اعتبارياً محضا، فاحكم بكونه في المعلولين كذلك. فاذن وجود المعلول الاول هو نفس محضا، فاحكم بكونه في المعلولين كذلك. فاذن وجود المعلول الاول هو نفس تعقل الاول اياه من غير احتياج الى صورة مستأنفة تحل ذات الاول، تعالى عن ذلك. ثم لما كانت الجواهر العقلية تعقل ما ليس بمعلولات لها بحصول صور فيها، وهي تعقبل الاول ولا موجود الاوهو معلول للاول الواجب، كانست جميع مورالموجودات الكلية والجزئية على ما عليه الوجود، حاصلة فيها، والاول الواجب

سیست محقیق در علم باری مأخوذ از صاحب حکمة الاشراقست که خواجه با استادی و مهارتی که دارد با تصرف در مطلب شیخ الاشراق علم باری را تقریر فرموده است و اثبات کرده است که حقیقت حق در ایجاد اشیباء محتاج بعلم زائد بر ذات نسی باشد خواجه در علم الهی و مباحث ر بو بی و در موارد زیبادی از شبیخ الاشراق متأثر شده است گو یا علامهی شیرازی حکمت الاشراق را نزد خواجه قرائت کرده است.

۱. صدرالمتالهین در الهیات اسفان طبع طهران ۱۲۸۲ق، صفحه ۱۸ فرموده است: اینکه محقق طوسی در شرح اشارات گفته است: تعقل لازم نیست بصور زاید بر ذات معلول باشد، و علم بذات کانی از برای علم بماسواست، علم بذات و نفس ذات بدون اختلاف جهات واحدند، پس صادر از حق و علم حق باین صادر واحدند، کلامیست اقناعی، ممکن است کسی بگوید: چه بسا در معلول چون بحسب وجود از علت انقص وجوداً است، شائه کثرتی باشد که این کثرت در علت نباشد، موافقت در وحدت و کثرت از شرایط علیت و معلولیت نمی باشد. ممکن است گفته شود: چون علت بحسب وجود تمامتر از معلول است، واجد کمال معلولست با امری زاید؛ چون علم بملی، مستازم علم بمعلول است. علت، در ایجاد معلول، احتیاج بصور زائد ندارد، و علم بذات کافیست نفس ورد ادر که در مقام عقل بسیط اجمالی نفس موجودند و علم بنفس ذات آن صور کافیست که نفس در مقام عقل تفصیلی آن صور را ایجاد نماید. فافهم و تد. الفصل الثاني :في اسمائه وصفاته

كذلك الوجود عملى ماهوعليه، فاذن لايعزب عن علمه مثقال ذرة، من غير لزوم شيء من المحالات المذكورة.

فهذا اصل ان حققته وبسطتة، انكشف لك كيفية احاطته تعالى بجميع الاشياء الكلية و الجزئية، ان شاءالله تعالى. و ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء. ولولا ان تلخيص هذا البحث على الوجه الشافي يستدعى كلاماً بسيطا لا يليق ان نوردامثاله على سبيل الحشو، لذكرت ما فيه كفاية، لكن الاقتصار لهيهنا على هذا الايماء اولى».

طريقة خواجه در علم حق بعد از طريقة شيخ الاشراق بر جميع مسالك در علم حق ترجيح دارد، اين قول هم مطابق موازين حكمى تمام نيست، چون علم مفارقات را بمادون، بصورت مرتسمه دانسته است. ما قبلاً ذكر كرديم كه عقول طوليه نيز علمثان بمادون حضوريست، نه حصولى، علم حصولى منحصر است بموجودات واقع در عالم حركات، چون اضافة عقول بمادون اضافة اشراقيست و احاطة قيوميه بماديات دارند. جواهر عقليه هريك شهود مى نمايند ذات خود را، و شهود مى نمايند معاليل خود را بشهود حضورى و انكشافى. علم علت بمعلول ممكن نيست مفهوم ذهنى و ماهيت كلى باشد. هر علتي بايد حاق وجود معلول را ادراك و شهود نمايد.

ملاک علم علت بمعلول در علل فیاضهٔ وجود معلول، علم حصولی و مفهومی نمی باشد. شیخ الاشراق، این معنا را بطور تفصیل بیان کرده است.

اشکالی را که به شیخ الاشراق در نفی علم تفصیلی و عنائی قبل از ایجاد نمودیم، بمحقق طوسی هم وارد است.

نفل وتحفيق

صدرالمحققین در مبدء و معاد، و بعض دیگر از کتب خود، طریقهٔ شیخ الاشراق را بهمان نحوی که ذکر کردیم، قبول کرده است و طریقهٔ او را در بابِ علم باری تمام دانسته و متعرض طریقهٔ خود در علم حق نشده است؛ معلوم می شود که صدرالمتالهین این مسئله را در آن زمان کما هو حقها بررسی نکرده ۳۰۹ شرح مقتلعة قيصرى

بوده است، زيرا در مبدء و معاد، بكلی علم عنائی را انكار نموده است. در مبدء و معاد گويد<sup>1</sup>: «حق تعالی از باب ملازمه بين علم بعلت تامه و علم بمعلول، عالم بجميع معلولات خود است، و بطور تحقيق بيان كرديم، كه علم معلت در صورتيكه علم نقش زائد بر ذات نباشد، ملازم با علم بمعلول است، و معلوم در علم بمعلول، نفس ذات معلول است، نه صورت زائد بر آن، در وقتی كه هرصورت موجود درخارج چه عقلی و چه مادی و چه مثالی منتهی شود. بحقيقت مقدسهٔ حق بايدنحو وجود خارجی آن علم حق باشد، و چون اشياء زمانيه وحوادث مقدسهٔ حق بايدنحو وجود خارجی آن علم حق باشد، و چون اشياء زمانيه وحوادث معدسهٔ در زمان حال و استبال علم حق باشد، و چون اشياء زمانيه وحوادث منه مادی نسبب بوجود محيط قيومی از حيث حضور وجلا مساو يند، و حق تعالی مندى شود. زمان حال و استقبال و ماضی نسبت بماديات و موجودات منغمر در ماده معمور است، جميع موجودات نسبت بحق اول فعليات صرفه اند و همه كلمات مقدد و دائماً مطوی در نظر شهودی مالك الملك و الملكوت می باشد، و نه زمانيه حقند و دائماً مطوی در نظر شهودی مالك الملك و الملكوت می باشد، و نوانيه است، <sup>2</sup> چنانكه در قرآن مجيد فرموده است: «ولا تسفل منه مي باشد، و نمانيه مومند و مانسبت به معلودات نسبت بحق اول فعليات مرفاند و همه كلمات معند و دائماً مطوی در نظر شهودی مالك الملك و الملكوت می باشد، و نسبت حقند و دائماً مطوی در نظر شهودی مالك الملك و الملكوت می باشد، و نسبت ماست، <sup>2</sup> چنانكه در قرآن مجيد فرموده است: «ولا تسقط من ورقة الا يعلمها ولا حة في ظلمات الارض ولارطب ولا باس الا في كتاب مين».

نقل واشكال

اینکه در کیلمات شیخ الاشراق، مذکور است که ابصار نه بخروج شعاع و نه بانطباعست، بلکه نفس بواسطهٔ مقابلهٔ جسم با عضوباصر، اشراق حضوری بر مبصر

۱ . المبدء و المعاد، چاپ منگی، طهران ۱۳۱٤، ص۱۵، ۵۵. ۲ . باین قول دو اشکال وارد است: یکی آنکه همهٔ کائنات و معلومات خارجی، چون از حق تعالی تأخر دارند، باید حق در مرتبه ی ذات بآنها علم داشته باشد و دیگر آنکه سجل کؤن و وجودات مادی چگونه مملوم حقند، با آنکه وجود مادی ملاک معلومیت در آن موجود نمی باشد. صدرالمتألهین شیرازی (ره) از هر دو اشکال جواب داده است: یعنی در اسفار و نفیر قرآن و بعضی کتب دیگر خود، علم تفصیلی در مقام ذات اثبات کرده است و بر طریقهٔ شیخ الاشراق نیز در کیفیت انکشاف مادیّات اشکال کرده است.

#### الفصل الثاني:في اسمائه وصفاته

و اجسام و الوان خارجی پیدا می نماید، کلامی باطل است. ایصار محقق نمی شود، مگر اینکه نفس صورتی مماثل خارج در صقع داخلی خود ایجاد نماید، و مدرک بالذات نفس همان صورت است، چون برهان اتحاد عاقل و معقول در جميع ادراکات جاريست و احساس بنابر مسلك حق، آن نيست که حس صورت محسوس را از مادهٔ خود مجرد نمايد، چون منطبعات در ماده از محل خود منتقل نمی شوند، بلکه ادراک و وجود ادراکی يک نحوه وجود مجرد نوريست که از مبدء صور بر نفس افاضه می شود. اصولاً وجود ادراک بدون تجرد از ماده از محالات است، و ممکن نيست برای نفس ادراک حضوری نسبت به ماديات حاصل شود. وجود ادراکی بايد وجود نوری باشد، و وضع و محاذات بين جسمانيات، اضافات ماديهٔ ظلمانيست، و نسب وضمی مانع ادراکند. علاقه و نسبت نوريه بين شیء و علت وجودش موجود است. اضافهٔ اشراقيه همان اضافهٔ ايجاديست بين قفس و صور مدنيزع از اجسام خارجيه، اضافهٔ نوری بين نفس و ماديات که از حيطهٔ وجود نفس متنزع از اجسام خارجيه، اضافهٔ نوری بين نفس و ماديات که از حيطهٔ وجود نفس مدنيزع از اجسام خارجيه، اضافهٔ نوری بين نفس و ماديات که از حيطهٔ وجود نفس

۱. معقق سبزواری در مقام دقاع از طریقه ی شیخ الاشراق در حواشی سفر نفس اسفار طبع منگی طهران قسید ۱۹۸۶ صعیدی دارد که خبلی از پیشگاه تحقیق دور است باندازه ای کلام حاجی در حاشیه این قسمت از اسفار باطل است که انسان احتمال قوی می دهد که حاشیه از محقق سبزواری نباشد گفته است: (۱ما ذکره شیخ الاشراق بمکان عال و در ثمنه غالیشیر الی مقامات النفس فطریقة المصنف (صاحب الاسفار) ناظرة الی اتحاد ملدرك بالذات بانفس عاجز است صاحب منظومه آمد داد کم می دهد که حاشیه از معقامات النفس فطریقة المصنف (صاحب الاسفار) ناظرة الی اتحاد ملدرك مع المدرك بالذات وطریقة الشیخ الی اتحاده مع المدرك لحرض» شیخ الاشراق از اثبات اتحاد ملدرك بالذات بانفس عاجز است صاحب منظومه اتحاد نفس را با مدرك بالدرق الی تحاده ملارك بالذات بانفس عاجز است صاحب منظومه اتحاد نفس را با مدرك بالدرق از اثبات اتحاد ملدرك بالذات بانفس عاجز است صاحب منظومه اتحاد نفس را با مدرك بالدرق از اثبات اتحاد ملدرك بالذات بانفس عاجز است صاحب منظومه اتحاد نفس ما بر را با مدرك بالدرق از اثبات اتحاد ملدرك بالذات بانفس عاجز است صاحب منظومه اتحاد نفس ما بر را با مدرك بالدرق از اثبات اتحاد ملدرك مع المدرك بالذات وطریقة الشیخ الی اتحاده مع المدرك را با مدرك بالمرض که خارج از حیطه ی وجود نقس است از کلام شیخ لاشراق می خواهد استباط نماید بعد از این عبارت علم نفس را بقوای جسمانیه خود علم اشراقی دانست در حالتیکه معلم بدون مادی بدون صورت علمی مدرک نمی شود در ذیل کلام خود گفته است: (مادی نسب بمجرد، می مادی بنجرد ی نمی باشد و همه مادیات برای مجردات حاضرند» در حالتیکه عدم تبره دی زوری و بود مری می مدرک نمی شود در ذیل کلام خود گفته است: (مادی نسب بمجرد، نمی باشد و همه مادیات برای مجرد با شرط دانسته و محقق می مرواری گفته است. تمی باشد و همه مادی و نسب بطل خود مجرد باشد؛ چون تجرد و مادین نموی وجود نمی مادی نمی می مروری شرط مادی نسب بمجرد، نمی باشد و همه می در باز مرد دانسته و محولی، صورت حاصله را نمرط دانسته و محولی مورد شرط نیست مثل علم مجرد بذات خود. علم محول مورد شرط نیست مثل علم مجرد بذات خود. علم محول مورد شرط نیست مثل علم مجرد بذات خود. علم مجرد بذات مدر مرد دانسته است. از این قبیل تحقیقات بارده در توجهه کلام شیخ الاشراق زیاد ذکر کرده است و در خود مانمی الاق زیاد زیار ما مرد مالام محرد بوجهه کلام ش

شرح مقدّمة قيصرى

جمعی از اهل حکمت و معرفت علم حقتعالی را بموجودات قبل از ایجاد، علم واحد اجمالی می دانند، و گفته اند: حقیقت مقدس حق، چون عالم بذات خود است و ذات او مبدء صدور جميع اشياست، و علم بعلت تامه، علم بايد حقتعالی در مقام ذات، عالم بجميع اشياء باشد و اين علم بايد قبل از صدور اشياء در مقام ذات موجود باشد. اگر ملاک عليم حق باشياء وجود خارجی اشياء باشد، بايد حق اول در مقام و موطن ذات، عالم بمعلولات خود نباشد، و علم بغير خود صفت کماليه برای ذات نبوده باشد. اين دسته از اهل فن تصريح کرده اند، که علم حق بمجعولات خود، عبارت است از بودن او مبدء مجعولات متميزهٔ خود در خارج و مبدء تميز شيء، علم بشيء است. چون علم عبارت از مبدء تميز است. پس ذات حق تعالى عين علم بموجودات است.

ایـن جـمـاعـت گفتَهاند: علم باشیای خارجیه، منطوی در علم بذاتست و چون عـلم بـذات عـیـن ذاتـــت، و ذات هـم عـلـت وجود ماعدا است، و از طرفی علم بـمـمکنات منطوی در ذاتست، در این صورت علم بموجودات، علت خارجی وجود آنها است، و علمی که علت وجود معلول باشد، علم فعلیست نه انفعالی .

ولی چون این جماعت، قائل بوحدت حقیقت وجود نیستند، و معنای قاعدهٔ بسیط الحقیقة کل الاشیاء را کما هو حقه درک ننموده اند، از بیان کیفیت انطوای کشیر در واحد عاجزند، بیان این مطلب در بیان مرام صدرالمتالهین در علم باری خواهد آمد.<sup>۱</sup>

آخر هم گفته است چون اين كلمات از اسرار است از افشاى آن خوددارى مى كنم. ١. صدرالدين شيرازى در اسفار، طيم سنگى طهران ١٢٨٢ق. ص٤٩، گفته است : «واعلم ان كون ذاته عقلا بسيطاً هو كل الاشياء، امر حق لطيف غامض، لكن لغموضه لم يتيسر لاحد من فلاسفة الاسلام و غيرهم حتى الشيخ الرئيس تحصيله و ايقانه على ماهو عليه، إذ تحصيل مثله لايمكن الا يقوةالمكاشفة مع قوة البحث الشديد، و الباحث اذا لم يكن له ذوق تام و كشف صحيح، لم يمكنه الوصول الى ملاحظة احوال الحقايق الوجودية واكثر فولاه القوم مدار بحثهم و تفتيشهم على احكام المفهومات الكلية و هي موضوعات علومهم دون الانيات الوجودية؛ و لهذا اذا وصلت نوبة يحتهم الى مشل هذا المقام، ظهر منهم القصور و التلجلج والتمجمج في الكلام، فيرد عليهم الاعتراض فيما ذكره من أنه: كيف يكون شيء واحد بسيط غاية الوحدة والمساطة، صورة لاشياء مختلفة كثيرة الغر». بنابر عقیدهٔ قوم، که علم را بحسب ماهیت، عبارت از یک صورت مساوی با وجود معلوم دانسته اند، از اثبات انطوای متکثرات در ذات واحدِ بسیط من جمیع الجهات عاجزند، و نتوانسته اند که تعقل نمایند که ماهیات مختلفه چگونه می شود در ذات واحد متمیز باشند.

برخی از اهل حکمت، علم حق را در مرتبهٔ ذات نسبت بعقل اول علم تفصیلی و نسبت بمعلولات عقل اول، اجمالی دانسته اند و چون علم بهر علتی که بلاواسطه، معلول از آن صادر گردد، علم تفصیلیست علم حق بنابراین، بر هر معلولی، علم تفصیلی خواهد شد، و لازم نیست حق تعالی در مرتبهٔ ذات بجمیع معلولات، علم تفصیلی داشته باشد.

این مشرب هم تمام نیست چون قائل نحوهٔ انطوای عقل اول را در واجب بیان نکرده است، و چون همه ممکنات منطوی در ذات حقند، ببعضی علم تفصیلی و ببعضی از موجودات علم اجمالی ؛ امکان ندارد. علاوه بر این، لازم آید که حق تعالی در علم قبل از ایجاد، نسبت بهمهٔ موجودات غیر از عقل اول، احتیاج بغیر داشته باشد. علاوه بر اینها باید حقیقت حق در مرتبهٔ ذات، عالم بنظام وجود باشد و نظام کیانی تابع نظام ر بانیست. نظام خارجی اگر منتهی بنظام در ذات نشود، لازم آید که حق تعالی قبل از وجود اشیاء باشیاء عالم نباشد.<sup>۱</sup>

صدرالمتالهين در اسفار گفته است: «والحق ان من انصف من نفسه يعلم ان الذى ابدع الاشياء و افادها و اقتضاها اقتضاءاً بالذات و اوجدها بذلك الاقتضاء من العدم الى الوجود، سواء كان العدم زمانيا او ذاتيا، يعلم تلك الاشياء بحقايقها و لوازمها قبل ايجادها، سيما و قد كانت على ترتيب و نظام، نظامها اشرف النظامات و ترتيبها احسن التقو يمات و إلاً لما امكن اعطاء الوجود لها، فالعلم بها لا محالة غيرها و مقدم عليها».<sup>٢</sup>

۱ . الهیات چاپ سنگی طهران ۱۲۸۲ ص۵۲. ۲ . کسمانیکه علم بمجمولات و ارتسام اشیاء در معلولات را ملاک علم تفصیلی حق قرار داده اند در واقع بکنحوه از علم کمالی را از حق سلب کرده اند بحسب برهان و وجدان اشیاء با تفاصیل و لوازم در شرح مقلامة فيصرى

بیان علم حق باشیاء قبل از ایجاد

حقيقت مقدسة حق، چون بحسب وجود بسيط الحقيقه و جامع جميع نشئات و فعليات و مبدء همة كمالات است، بايد در مقام ذات، همه مراتب وجودى مكشوف و معلوم او باشند، و بنحو تفصيل بهمه عوالم وجودى عالم بشد. بهمين معنا اشاره فرموده است: «و عنده مفاتح الغيب لا يعلمها الا هو»، مفاتيح صور تفصيليه و غيب مقام ذات و غيب هو يت حق و كنز مخفى است، كه از آن بمقام لااسم له ولارسم له، تعبير شده است. دليل بر عالم بودن حق بجميع عوالم (بنحو تفصيل)، همان بودن اوست، عقل بسيط و بسيط الحقيقه و واجد جميع شئونات و كمالات «صدرالمتالهين»، از اين علم تفصيلى، تعبير بعلم عنائى فرموده است.

عنايت بنا بر طريقه صدرالدين، كه قائل بعلم تفصيلى، در موطن ذات است، عبارت از علم ذاتي حضورى كاشف از جميع اشياء بنحو تفصيل در مرتبة ذات قبل از وجود موجودات مى باشد. برهان بر اين مطلب عظيم كه از مبتكرات اين علامه است، توقف بر بيان مقدماتى دارد كه در كتب خود، آن مقدمات را بطور كامل بيان فرموده، آن مقدمات هم از مطالبى است كه در غير كتبٍ اين حكيم متبحر شيعى اثناعشرى موجود نمى باشد.

مفدمهٔ اول: آنکه موجوداتی که دارای ماهیت کلیه اند، در مصداق بودن از برای مفاهیم مختلفند، برخی بحسب وجود خارجی بسیطند، اگر چه در موطن عقل ترکیب دارند، بعضی از موجودات، مرکب از ماده و صورت خارجیه اند، و هر ماده و صورت خارجیه هم بنحوی از انحاء اتحاد باهم متحدند. آن چیزی که منشاء و مبدء انتزاع جنس و فصل است، وجود واحدیست که دارای دو جهت است یا بیشتر از دو جهت دارد، ولی همه جهات بیک وجود موجودند. مرکبات موجودهٔ در

<sup>سم</sup> مرتبه ی ذات مکشوف حقند و ذات او علم تفصیلی و کشف حقیقی است نسبت بهمه ی اشیا چون همه ی حقایق بنحو کثرت در وحدت در مقام ذات موجودند. این عبارت وا ملاصدرا از مقدمه ی قیصری بر فصوص برداشته است.

### الفصل الثاني: في اسمائه وصفاته

عالیم طبیعت اختلاف دارند، ممکن است یک وجود بحسب قوت، جامع همهٔ مفاهیم مختلفهٔ موجوده در عالم طبیعت باشد و همهٔ مفاهیم متفرقه، موجودهٔ بوجودات منحازه در یک وجود موجود باشند. هر هو یت وجودیه ای که بحسب نحوهٔ وجود، کاملتر باشد، اکثر حیطةً نسبت بمفاهیم مختلفه است نظیر وجود انسان، که جمیع مفاهیم متفرقه در جماد و نبات و حیوان با جمیع ذاتیات و عرضیاتِ آن در او جمعند.

من كل شىء كنبهه ولطيفه 💫 مستودع في هذه المجموعة

مقدمهٔ دوم: وجود خاص از هر نوعی از انواع آن، وجودی است که بحسب وجود خارجی متمیز از غیر خودش باشد، مثلاً انسان اگر چه در طور وجود و تحوهٔ تحقق، مشتمل بر جماد و جسم نامی و حساس و متحرک بالاراده است، ولیکن از تجمع این معانی در انسان، لازم نمی آید که وجود انسان، همان وجود جماد و نبات و حیوان باشد، بنحوی که انسان از افراد این معانی گردد.

معناى اشتمال انسان بر اين معانى، آنستكه انسان در درجه وجود و هستى فعليتى را دارد كه همه معانى متفرقه در اين وجود واحد جمعند. و اين معانى، نـاشى از استكمالاتى است كه از مرتبة جمادى شروع و بمرتبة عقل بالفعل و عقل بالمستفاد، بلكه نسبت ببعضى از افراد تا فناء في الله ختم مى شود.

مقدمه سوم: در فن حکمتِ متعالیه اساطین فن خصوصاً صدرالمتالیزن (تده)، بیان کرده اند که علت مفید وجود، باید از معلول بحسب ذات اشرف و اکمل باشد، چه تساوی در مرتبه، منافی با علیت و معلولیت است. علت اصل و معلول فرع و قائم بعلت است. وقتی این مقدمات را بطور کامل بررسی کردی، معلوم خواهد شد که حقیقتِ بسیطه حق، باید جامع جمیع نشئات وجودیه باشد، بنحوی که آنچه از کمال در متن اعیان فرض شود، آن حقیقت همه آن کمالات را بنحو اعلی و اتم واجد باشد، و آنچه از کمالات بطور تفرق در اشیاء دیده می شود، بنحو مرافت و عدم محدودیت در آن وجود مجتمعند، و لایشذ عن حیطة علمه شیء من الاشیاء. شرح مقلعة قيصرى

مراتب علم حق، عبارت است از عنایت که نزد مشائین صور مرتسمه و نزد صدرالمتالهین، عین ذات حق می باشد.

و قـضـا، كـه عـبـارت است از عقول طوليه و عرضيه، كه علوم فعلى و تفصيلي خبارجي حقند، و حقيقتِ حق، آن ها را شهود مي نمايد.

صدرالمت الهین صور مجرّده و عقول قدسیه را از لوازم وجود مبدء می داند، و چون حیشیت عدمیه و جهات امکانیه در آنها نمی باشد، آنها را جزء عالم نمی داند. عقول، قدیم و ازلی و باقی ببقای حقند و بین آنها و حق انفصال وجر: ی نیست.

مرتبه سوم علم حق، وجودات برزخیه در قوس نزولند، که بجمعیت وجود عقلی و تفرق وجود مادی نیستند، چون از ماده جسمانی تجرد دارند.

مرتبه چهارم علم حق، نزد برخی، وجودات منغمر در مادهاند، که از آنها تعبیر بسجل کونِ مشتمل بر دفتر وجود نمودهاند.

صدرالمتالهین وجودات مادیّه را چون ملاک ادراک در آنها نیست، از مراتب علم حق نمی داند.

در اسفارا گفته است: «فما اسخف قول من حكم بان تلك الصور الجزئية في موادها الخارجية اخيرة.

مراتب علمه تعالى، و تسمى الماده الكلية المشتملة عليها دفتر الوجود، و كانه سهى و نسسى ما قرأه في الكتب الحكمية: ان كل علم و ادراك فهو بضرب من التجريد عن المادة، و هذه الصور مغمورة في المادة، مشوبة بالاعدام و الظلمات الخ»، جميع مراتب وجود، كلام و كتاب حقند كه بقليم قدرت خود نوشته است.

صدرالمحققین (اعلی الله مقامه)، جمیع مراتب امکانیه را کلام و کتاب حق تعالی قرار داده است. ما برای توضیح کلام او و بیان مطلب دقیق تری، ناچاریم از بیان و ذکر تحقیقی که از غوامض مباحث الهیه است: در نزد اهل معرفت، الفاظ، موضوع از برای معانی عامه اند: «الکلام ما یعرب عن ضمیر المتکلم». اعم از این

۱. الهیات اسقار، چاپ طهران ۱۳۸۲هـ. ق، ص٦٣.

الفصل الثَّاني:في اسمائه وصفاته

که متکلم، خلق یا حق باشد، کلام، امری غیبی و یا شهودی باشد، «الکتاب وضع لکل ما یکتب فیه الشیء او ینتقش فیه الشیء، سواء کان من القرطاس والالواخ الظاهریة اوالواحاً معنویة». بنابر این، جمیع صفحات وجود، کتابِ تکوینی حق می باشند که بقلیم قدرت خود نوشته است.

چو قــاف قــدرتـش دم از رقــم زد 💫 هــزاران نــقـش بــر لــوِح عــدم زد

و چنانكه كلام و كتاب، حاكى از ضمير متكلم و كاتب مى باشند، همچنين جميع مراتب آفاق و انفس و درجات وجود، حاكى از علم وضمير حق اند، و جميع مراتب وجودى در نزد او مشهود و معلوم و بلكه او در مرتبة ذات خود جميم اشياست. اين كلمات وجودية حق از مقارعه نفس رحمانى با مخارج ماهيات سماوات ارواح و اراضى اشباح، حاصل شده است، و ماسواى حق، كلمات و علوم و كتاب او يند. قال بعض اهل التحقيق': «الكلام الذى هو نسبة بين الظاهر والمظهر، «لانّه عبارة عن اجتماع الحقايق البسيطة، منفردة او معتبرة مع توابعها، ليفيد صورة جميعة يفهم منها و بها احكام تلك الحقايق و ذلك الاجتماع، كما انه نكاح باعتبار انتاج نشأة فهو ايجاد باعتبار تحصيل الوجود الاضافى، و كتابة باعتبار تحصيل نقش التعين، و كلام باعتبار الافهام اللايق بكل مرتبة على التفصيل» من حيث اطلاقه و اصالته صورة علم المتكلم بنفسه او بغيره، و المعلومات حروفه و كلماته، و لكل منها مرتبة معنو ية».

از آنچه که ذکر شد، معلوم می شود که فرق بین کلام و کتاب اعتباری است، و جمیع صفحات وجود، کتاب و کلام و قرآن و فرقان الهیه اند، که حاصل شده اند از کلمات تاقات و محکمات، و أخر متشابهات. متکلم باین کلمات وجودیه حق است، و اوست که بقلم قدرت خود، این کتاب تکوینی آفاقی و انفسی را که در آن نقص و فتوری دیده نمی شود، بوجود آورده است. از برای کتاب قرآنی و فرقانی حق، ظهر و بطن و حد و مطلع و از برای یطن آن بطون

۱ . شارح محقق مقاصد مغتاح قونیوی حمزه فناری، چاپ سنگی ۱۳۲۳ه. ق، ص۱۸۰.

شرح مقلمة فيصرى

متعدده است. اگر ما جميع صفحات وجوديه را كتاب حق قرار دهيم، مطلع آن كتاب ذاتى و تبجلى اعرابى در مرتبة احديت است. اين مرتبه باعتبارى اصل جميع كتُب الهيه و مطلع و مبدء آن مى باشد، و اين كلام غيبى و كتاب الهى، مقدم بر همه تعينات است. حد آن عبارت از مرتبة عمائيه و فيض فاصل بين مظاهر خارجيه و كونيه و حقيقت مطلقه است. بطن آن عبارت از عوالم غيبيه و عقول مجرده و مُشل معلقة منفصله، و ظهر آن عالم شهادت و صور كونيه حاله در ماده و هيولى است. حق تعالى در مرتبه احديت و تعين اول، جميع موجودات و تعينات و مجالى وجوديه و مظاهر خارجيه و اسماء الهيه از جلاليه و جماليه را بنحور ؤ ية المفصل مجملاً شهود مى نمايد. در اين مرتبه تعين و تكثر و تمايزى نيست, وراء اين مرتبه، وجود صرف مطلق عارى از جميع تعينات است كه:

نسه اشسارت مسی پذیسرد نسه عسیسان 🦳 نسه کسیسی زو نسام دارد نبه نیشان

در مرتبة احدیت، اگر چه كثرتی بالفعل وجود ندارد، ولكن یشّم منها رائحة الكشرة. تجلی حق در این مرتبه، تجلی واحدیست كه مبدء و اصل آن حب الهی است و بهمین معنی اشاره شده است در حدیث قدسی: «كُنتُ كنزاً مخفیاً فاحببتُ ان أعرف»، این میل اصلی و حب ذاتی واسطة بین خفاء ذات و ظهور خارجی است، كه مبدء نكاح ساری در جمیع اشیاست. این مرتبه باصطلاح اهل توحید مطلع صفحة وجودات است كه از آن بتجلی اعرابی تعبیر نموده اند.

مرتبهٔ دوم از تعینات، مقام واحدیت و اسماء و صفات و حضرت علم است. این مرتبه نیز کتاب الهی است که در آن شهود می نماید ذات خود را در کسوت صفات و اسماء و مظاهر خلقی شهودی تفصیلی فرقانی: (شهود المجمل مفصلا)، بعد از این مرتبه، مراتب کونیه و خلقیه اند که مصنف بطور تفصیل بیان کرده است.

بعضی در فرق بین کلام و کتاب گفته اند، که کتاب از عالم فرق و کلام از عالـم جـمـع است و ما بیان کردیم که مرتبهٔ احدیت و واحدیت باعتباری کتاب حق می باشند. الفصل الثاني زفي اسمائه وصفاته

جمعى ديگر گفته اند: عوالم وجوديه را اگر بحق نسبت دهيم، كلام و اگر بخلق نسبت دهيم، كتابند. جمعي فرق بين كلام و كتاب را باجمال و تفعيل دانسته اند، و لكل واحد من هذه الاقوال وجه و ان شئت تفصيل هذه العويصة، فعليك بالمراجعة الى كتب اهل العرفان، لاسيما كتاب مصباح<sup>1</sup> الأنس، فان فيه ما يشغى العليل ويروى الغليل.

ببان قاعدة بسيطة الحقيقة كل الاشياء

این کلمهٔ قدسیه از ارسطو نقل شده، کثیری از مبانی فلسفی بر فهم این کلمه توقف دارد. صدرالمتالهین در اثبات علم تفصیلی باری، باین قاعده استدلال کرده است. بیان تحقیقی این قاعده را دربین محققان فن حکمت و عرفان، صدرالمحققین بیان نموده است. محصل این قول آنستکه حق تعالی چون بسیط من جمیع الجهات، و وجود و قدرت و اراده و اختیار صرفست، و همهٔ کمالات را بنحو صرافت واجد است، آنچه کمال در عالم فرض شود، باید آن حقیقت مقدس بنیجو اعلی و اتم آن را واجد باشد، در مرتبهٔ علم بذات، علم بهمهٔ اشیاء داشته باشد.

این قـاعـده را بحسب واقع، عرفای اسلامی نیز در کتب و مسفورات خود بیان کردهانـد؛ ولی چون این اعـاظم قائل بوحدت شخصی در وجودند، بیشتر از اتباع ارسطو، از فروعات آن استفاده نمودهاند. و در جمیع مسائل جاری نمودهاند.

عرف اروح این قاعده را در کتاب و سنت پیدا کرده اند، کلمات الهی و مأثورات واردهٔ از اهل عصمت، مشحون است از لطایفی که از آن این قاعده استفاده می شود.۲

- ۱ . متـن کـشاب از صـدرالـدیـن قـونوی «م ـ ٦٧٣»، و شرح، تألیف محمدبن حمزة الفناری است. «م ـ ۸۳۱ . و نیز رجوع شود بالهیات اسفار و تفسیر قونیوی بر فاتحةالکتاب.
- ۲ . مرحوم حکیم محقق استاد مدقق قدومی اهل حکمت و فلسفه آخوند ملاعلی نوری در حواشی رسائل ملاصدرا فرموده است: هذا هوالذی یکشف عن مر ما قال بخص ساداتنا و انستنا علی ما فی الکافی مه مه

شرح مقذمة فيصرى

آخوند ملا صدرا در اسفار <sup>1</sup> فرموده است: «فصل في ذكر نمط آخر من البرهان على ان واجب الوجود فردانى الذات، تام الحقيقة، لا يخرج من حقيقته شىء من الاشياء. إعلم: ان واجب الوجود بسيط الحقيقة غاية البساطة، وكل بسيط الحقيقة كذلك فهو كل الاشياء، فواجب الوجود كل الاشياء، لا يخرج عنه شىء من الاشياء و برهانه على الاجمال، انه لو خرج عن هو ية حقيقته شىء، لكان ذاته بذاته مصداق سلب ذلك الشىء، و الآلصدق عليه سلب سلب ذلك الشىء، اذلا مخرج عن النقيضين و سلب السلب مساوق للثبوت، فيكون ذلك الشىء ثانياً غير مصلوب عنه و قد فرضناه مسلوبا عنه هذا خلف، و اذا صدق سلب ذلك الشىء عليه، كانت ذاته متحصلة القوام من حقيقة شىء ولا حقيقة شىء، فيكون فيه تركيب ولو بحسب العقل بضرب من التحليل و قد فرضناه بسيطا هذا خلف».

یعنی حقیقت مقدس حق، چون دارای صرافت ذات و بساطت حقیقت است، و آنچه که از کمالات فرض شود، آن وجود بی نهایت آن را واجد است؛ باید در مقام ذات هیچ کمالی را نشود از او سلب تمود. آنچه اراده و علم و قدرت و کمال تصور شود، باید خارج از حیطهٔ علم و قدرت و ارادهٔ حق نباشد؛ بلکه حق در مقام

محيث قال(ع) في جواب سؤال الزنديق عن ماهينه تعالى شيء بخلاف الاشياء ارجع بقولى هذا الى حيث قال(ع) في جواب سؤال الزنديق عن ماهينه تعالى شيء بخلاف الاشياء ارجع بقولى هذا الى الاشياء ينظر الى قوله عليه السلام شيء بخلاف الاشياء وقوله بسيط الحقيقة كل الاشياء ينظر الى قوله عليه السلام شيء بحقيقة الثيثية ومن ثم يلزم علمه تعالى في مرتبة علمه بكنه ذاته بجملة الاثياء حيث لا يحزب عنيه مشقال ذرة في الارض ولا في السماء والحق ان درك هذا الطرو صعب مستعمب بحيث ما نيسر لاحد من اجلة المراض ولا في السماء والحق ان درك هذا الطرو صعب مستعمب وجدئاه وقرره صدرالمحققين ومحصل هذا القول يرجع الى كونه تعالى عالما بكنه حقيقة ذاته التي هي مقيقة حقايق الاشياء واسمائه الحسنى انما هي حقايق الاشياء بغرب المكورين حسبما بحدته الحقة حقيقة تلك الحقايق الاسمائي والسلاك العارفين ولا للحكماء المشهورين حسبما وجدئاه وقرره صدرالمحققين ومحصل هذا القول يرجع الى كونه تعالى عالما بكنه حقيقة ذاته التي هي مقيقة حقايق الاشياء واسمائه الحسنى انما هي حقايق الاشياء بغرب اعلى و كنه ذاته الاحلية بوحدته الحقة حقيقة تلك الحقايق الاسمائية فسار العلم القديم المرابي الما بكنه حقيقة ذاته التي هي معيقة مقايق الاشياء واسمائه الحسنى انما هي حقايق الاشياء بغرب اعلى و كنه ذاته الاحلية برحدته الحقة حقيقة تلك الحقايق الاسمائية فصار العلم القديم الاركي علما اجماليا في عين كشف التفصيلى فافهم».

۱ . چلد اول اسقار ار بعه چاپ سنگی طهران ۱۳۸۲ فصل ۱۰۵ ص۲۰۲

## الفصل الثَّاني:في اسمائه وصفاته

ذات چون واجد همهٔ نشئات وجودیه بنحو صرافت و تمامیت است، در وجود و علم و قدرت و اراده ثانی ندارد؛ چون صرف علم و قدرت و وجود و اراده، علم و قدرت و وجود و اراده ای را گویند که آنچه از سنخ این معانی فرض شود، عین او یا تفصیل بعد از اجمال و فرق بعد از جمع آن باشد. اگر مرتبه ای از کمال وجودی فرض شود که در حق بنحو اعلی و اتم نباشد و حقیقتِ مقدس حق آن را فاقد باشد، باید ذاتش مصداق سلب آن کمال واقع شود. و ترکب شیء از وجدان و فقدان، حاکی از نقص وجودی و محدودیت ذاتیست.

صدرالمتالهين، بعد از عبارت مذكور گفته است: «و تفصيله انه اذا قلتا ان الانسان ليس بفرس، فسلب الفرسية عنه لابد و ان يكون من حيثية اخرى غير حيثية الانسانية، فانه من حيث هو انسان لاغير و ليس هو من حيث هو انسان، لافرساً، و الالكان المعقول من الانسان بعينه هو المعقول من اللافرس و لزم من تعقل الانسانية تعقل اللافرسية؛ اذ ليست سلبا محضا، بل سلب نحو خاص من الوجود و ليس كذلك فانا كشيراً ما نتعقل ماهية الانسان وحقيقته مع الغفلة عن معنى اللافرسية ومع ذلك يصدق على حقيقة الانسان انها لافرس في الواقع و ان لم يكن هذا الصدق عليها من جهة معنى الانسان بما هومعنى الانسان، فإن الانسان ليس من حيث هو انسان شيئا من الاشياء غير الانسان، وكذا كل ماهية من المهيات ليست من حيث هي هي الاهي، ولكن في الواقع غير خال عن طرفي النقيض بحسب كل شيء من الاشياء غير نفسها. فالانسان في نفس ذاته، اما فرس اوليس بفرس وهواما فلك اوغير فلك وكذا الفلك اما انسان اوغير انسان، وهكذا في جميع الاشياء المعينة، و اذا لم يصدق على كل منهما ثبوت ما هومباين له، يصدق عليه صلب ذلك المباين، فيصدق على ذات الانسان مثلا في الواقع سلب الفرس، فتكون ذاته مركبة من حيثية الانسانية وحيثية لا الفرسية، وغيرها من سلوب الإشياء.

فكل مصداق لايجاب سلب محمول عنه عليه، لابد و ان يكون مركب الحقيقة، اذ لك ان تحضر صورته في الذهن و صورة ذلك المحمول مواطاة او اشتقاقا، فتقايس بـينهما و تسلب احدهما عن الاخر، فما به الشىء هوهوغير ما يصدق عليه انه ليس شرح مقلقعة فيصرى

هو، فاذا قلت زيد ليس بكاتب، فلا يكون صورة زيد بما هي صورة زيد ليس بكماتب والالكان زيد من حيث هوزيد عدماً بحتاً، بل لابُّد و ان يكون موضوع هذه القضية اى قولنا: زيد ليس بكاتب، مركباً من صورة زيد و امر آخر عدمي يكون به مسلوبا عنه الكتابة من قوة او استعداد او امكان او نقص او قصور، و اماالغعل المطلق، فحيث لايكون فيه قوة، والكمال المحض مالايكون فيه استعداد والوجوب البحت والتمام الصرف مالايكون معه امكان او نقص او توقع، فالوجود المطلق مالا يكون فيه شائبة عدم، لا ان يكون مركبا من فعل و قوة و كمال و نقص ولوبحسب التحليل العقلي بنحومن اللحاظ الذهني، و واجب الوجود، لما كان مجردالوجود، الـقائم بذاته من غير شائبة كثرة و امكان اصلاً، فلا يسلب عنه شيء من الاشياء الا سلب السلوب و الاعدام و النقايص و الامكانات؛ لأنَّها امور عدمية، و سلب العدم تحصيل الوجود، فهو تمام كل شيء و كمال كل ناقص وجبار كل قصور وآفة و شين، فالمسلوب عنه و به ليس الانقايص الاشياء و قصوراتها و شرورها، لانه خيرية الخيرات و تمام الوجودات و تمام الشيء احق بذلك الشيء و آكد له من نفسه، و اليه الاشارة في قوله تعالى: «و مارميت الدرميت ولكن الله زمي» و قوله تعالى: «و لهو مَعَكُم أَيْنما كُنْتُم» وقوله تعالى: «هُو الأول وَالآخر والظاهر و البَّاطِن و هو بكل شىء عليم».

در كلمات المة حكمت وسلاك بّيداء معرفت، اين كلمه دائر است كه فرموده اند: واجب الوجود بالذات، واجب الوجود من جميع الجهات و الحيثيات است، و ممكن الوجود بالذات، ممكن الوجود من جميع الجهاتست. چون تحقيق بيان صدرالمتالهين توقف بر توضيح بيشترى دارد، ناچارم از ذكر مطلبى كه حل كثيرى از غوامض بر آن توقف دارد:

صرف حقیقت و حقیقت صرفه، آن حقیقتی را گویند که خالی از کافهٔ متقابلات آن حقیقت باشد، و آن حقیقت بوجهی از وجوه، متصف معدم آن حقیقت نباشد. مثلاً بیاض و سفیدی صرف، بیاضی را گویند که متصف معدم هیچ نحوی از انحای سفیدی نباشد، و آنچه که از سنخ سفیدی فرض شود، داخل در این حقیقت باشد. حقیقت صرفهٔ بیاض، واجد جمیع مراتب سفیدی و فاقد الفصل الثّاني:في اسمائه وصفاته

جميع مراتب سياهى است. نير صرف، مثلاً نيريرا گويند كه ابداً ظلمت در آن لحاظ نشود، و اگر نيرى فاقد مرتبه اى ضعيف از نير باشد، نير صرف نمى شود، و قويتر از آن نير در دار هستى تصوير مى شود. در دار وجود از براى حقيقت صرف، مرتبة فقدانى تصوير نتوان نمود؛ چون فقدان يک مرتبه ضعيف از آن حقيقت، ملازم با ترکيب و عدم وجدان و ترکب شىء از وجدان و فقدان خواهد شد. همينطور وجود صرف، وجوديرا گوئيم که غير از جهت وجودى، امرى ديگر با آن عدميه و کافة مفاهيم و ماهيات معرا باشد. هر امر وجودى، امرى ديگر با آن براى وجود مطلق است، در آن حقيقت بسيط به نحو اعلى و اتم موجود باشد. و براى وجود مطلق است، در آن حقيقت بسيط به نحو اعلى و اتم موجود باشد. و آنچه که راجع بشرور و اعدام و ظلماتست از آن مرتفع، بطوريکه صادق باشد که در حق او گفته شود: علم کله و قدرة کله و ارادة کله، پس واجب الوجود با لذات، آن موجودى را گوئيم که از جميع جهات عدميه و تمامى حيثيات امتناعيه و کاف مفاهيم و ماهيات، منزه باشد. وجودش با لذات و لذات که عبارة اخراى ازليت مفاهيم و ماهيات، منزه باشد. وجودش با لذات و لذات که عبارة اخراى ازليت مفاهيم و ماهيات، منزه باشد. وجودش با لذات و لذات که عبارة اخراى ازليت مفاهيم و ماهيات، و ملازم با طرد عدم و استخناى از غير در مرتبه ذات است، دات و ضرورت ازليه، و ملازم با طرد عدم و استخناى از غير در مرتبه ذات است، بوده باشد.

بـعبـارت دیـگـر، مستقل و قائم بذات و جامع جميع صفات وجودی و متصف بـكـافـهٔ اسـمـای لـطـفـیـه و قهـریه، جلالیه و جمالیه، و منشاء ظهور و بروز جمیع ماهیات و مصدر كافه فعلیات و مشهد همهٔ حقایق وجودیه باشد.

آنچه از تعت جلال آیدو از وصف جمال 💿 همه در روی نکوی تو مصور بینم

اينكه از رئيس حكماى مشائين ارسطو «قده»، نقل شده است: «بسيط الحقيقة كل الاشياء»، مراد قائل همان است كه ذكر شد. حقيقت حق چون بسيط بتمام ذاتست، قهراً فردانى الذات و الصفات خواهد بود. چون وحدتش اطلاقيه است، همهٔ حقايق را در بر دارد، لذا از آن حقيقت تعبير بحقيقة الحقايق نمود اتد. از حيطهٔ وجودش هيچ چيز خارج نمى باشد. اين قاعده موافق است با قولِ حق تعالى: «هو القاهر فوق عباده الا انه بكل شىء محيط». شرح مقتمة قيصرى

مفاد اين قاعده، لزوم وجدانِ حق جميع حقايق وجوديه راست. «بسيط الحقيقية كل الاشياء الوجودية علماً وقدرة وكمالاً وسعةً وليس بشىء من الاشياء الوجودية نقصا»، درجاى ديكر فرموده اند: «(اهل عرفان) هو الظاهر و المظهر»، موافقا لقوله تعالى: «هو الاول و الآخر والظاهر و الباطن»، داخل في الاشياء لابالممازجة و خارج عن الاشياء لاكخروج شىء عن شىء'.

پس حقیقت حق در مقام ذات، حقیقة الحقایق و مجمع جمیع کمالات و فاقد جمعیم انحای عدمیه است، و فقدانِ کمالی از کمالات، همان ترکیب از جمپت وجدان و فقدان و ملازم با امکان و حدوثست.

فهم این قاعده، مبتنی بر تعقل اصالت وجود و وحدتِ حقیقتِ وجود و نیل تام بمعنای تشکیک خاصی، بلکه خاص الخاصیست. همان وجدان حق، جمیع حقایق را و شهود آن حقایق را در مقام ذات، سبب احاطهٔ قیومیه او بحسب ذات و احاطهٔ سریانیهاش بحسب فعل نسبت بهمهٔ حقایق است. حقیقت او تمام هر شيء و کمالِ هر ناقص است. «عنتِ الوجوه لِلحی القیّوم».

نحقيق وتتميم

از مطاوی کلمات گذشته، معلوم و واضح شد که حقیقت مقدس حق بواسطهٔ بساطت ذات و تمامیت حقیقت، جامع جمیع نشنآت و فعلیات است، و بمقتضای احاطهٔ قیومی آن ذاتِ کرو بی صفات، و بهجت انبساط، بجمیع اشیاء، و مبدء بودن آن علتِ العلل نسبت بجمیع عوالم غیب و شهود در مقام ذات، یاید همهٔ کمالات را واجد باشد، بنحوی که هیچ موجودی از حیطهٔ او خارج نباشد، بلکه

۰. در کـلـمـات اشـمـه عـلـيـهـم الـسلام، اشارات و تصريحات لطيفه باين قاعده زياد است، ولى فـهم آن کـلمات شريف صادر از مقام ولايت بدون تــلط تام بعلوم الهيه مـکن نيــت، و هر کــى قابليت فـهم حقايق صادر از منبع ولايت را ندارد.

از کمان سست، تیر انداختن کار هر بافنده و حلاج نیست

الفصل الثَّاني:في اسمائه وصفاته

هـمـهٔ فـعليات مستجن و مستهلك در مقام ذاتش باشند. «لايشد عن حيطة وجوده و علمه و قدرته شيء من الاشياء».

ما در مباحث قبلی بیان کردیم، که اصالت اختصاص بوجود دارد و وجود هرچه از ترکیب دور باشد، وجدان آن مادون را تمامتر و مجمعیت آن از برای انتزاع معانی کمالیه، کاملتر خواهد بود، تا برسد بوجودی که از غایت صرافت و نهایت تسامیت، ثانی از سنخ خود در دار وجود نداشته باشد. و هر وجود غیر محدود صرف، از آنجائی که وجود، عین همهٔ کمالات است، صرف همهٔ کمالات و صفات کمالیه می باشد. آن حقیقت، علیست که جهل در آن راه ندارد، قدرتیست که بهمه مقدورها تعلق گرفته است. اراده ایست که هیچ موجودی از تحت نفوذ آن خارج نیست. «ماشاء الله کان و مالم یشأ لم یکن». پس حق تمالی، صرف همه کمالات است و هیچ کمالی در او محدود نیست، همه کمالا تش انتها ندارد.

معنای علم تفصیلی و اثبات انکشاف تام همهٔ اشیاء در موطن ذات بدون آنچه را که در این مبحث بیان کردیم، تمام نمی شود.

هر وجود قوی، بنحو اعلی و اتم و اجد وجودات مادون خود است. و جمیع موجودات در موطن ذات بوجود جمعی قرآنی موجودند، و چون این علم حد ندارد، اگر بخواهی از آن تعبیر نما، بانکشاف تفصیلی و چون مفصلات در مشهد ذات، بوجود قرآنی تحقق دارند، اگر بخواهی از این علم تعبیر نما بعلم اجمالی در عین کشف تفصیلی؛ چون صرف علم و انکشاف محض و تام، انکشافی وا گویند که محدود به هیچ حدی نباشد و جهل بوجه من الوجوه در آن تصویر نشود. اگر در عالَم، موجودی فرض شود که مکشوف حق در موطن ذات نباشد، لازم آید که حق تحالی مرتبه ای از مراتب علم را فاقد باشد. لازم این سخن، تحدید علم حقست و ممات هم جاریست و منافات بین قدیم علم و حدوث معلوم و ثبات علم و تایر معات هم جاریست و منافات بین قدیم علم و حدوث معلوم و ثبات علم و تغیر معات هم جاریست و منافات بین قدیم علم و حدوث معلوم و ثبات علم و تغیر معلوم نمی باشد. لذا متعلق علم او جمیع اشیاست و چون این علم عین ذاتست، معلوم نمی باشد. لذا متعلق علم او جمیع اشیاست و چون این علم عین ذاتست، شرح مقدّمة قيصرى

صدرالمحققين در مشعر ثانى از كتاب مشاعر، گفته است<sup>1</sup>: «ان للعلم حقيقة، كما ان يكون للوجود حقيقة، فكما ان حقيقةالوجود حقيقة واحدة و مع وحدتها يتعلق بكل شىء و يجب ان يكون وجودا، يطردالعدم عن كل شىء، و هو بجود كل شىء و تمام الشىء اولى به من نفسه، لان الشىء يكون مع نفسه بالامكان و مع تمامه بالوجوب، والوجوب آكد من الامكان، فكذا علمه تعالى، يجب ان يكون حقيقة العلم و حقيقة العلم، حقيقة واحدة و مع وحدتها علمه تعالى، شىء «لايمغادر صغيرة ولا كبيرة إلا آخصاها»، اذلوبقى شىء من الاشياء و لم يكن ذلك العلم علماً به، لم يكن صرف حقيقة العلم، بل يكون علماً بوجه و جهلا بوجه آخر، و صرف حقيقةالشىء لايمتزج بغيره و الآ فلم يخرج جميعه من القوه الى بالمعل، وقد مر ان علمه تعالى راجع الى وجوده، فكما ان وجوده لايشوب بغيبة شىء من الاشياء، كيف و هو محقق الحقايق و مشىء الاشياء، فذاته احق شىء من الاشياء، كيف و هو محقق الحقايق و مشىء الاشياء، فذاته احق شىء من الاشياء، كيف و هو محقق الحقايق و مشىء الاشياء، فذاته احق شىء من الاشياء و الاشياء بانفسها، فحضور ذاته تعالى، حضور كل شىء، فما عندالله تعالى هي الحقايق المتأصلة التى نزلت هذه الاشياء منا ميادالله تعالى هي الحقايق المتأصلة التى نزلت هذه الاشياء منزاة الاشارى انتهى كلامه رفع فى الخلد مقامه.

ما بطور مبسوط این کلام را بیان کردیم و از برای زیادت توضیح می گوئیم: وجود در مقام ذاتِ احدی، صرف همهٔ کمالات است، و حقیقت علم در حضرت ذات بنحو صرافت تحقق دارد و ممزوج با جهل نیست. حقیقت علم اگر با جهل ممزوج نباشد، علم بهمهٔ اشیاست. معالیل امکانیه در واجد بودن ذات خود محتاج بوجود علت خود می باشند و وجود امکانی عین ر بط بعلت العلل است، با قطع نظر از علت تحقق ندارد. علت بحسبِ خارج، مقوم وجود معلول است و معلول تقوم بعلت دارد. این تقو یم غیر از تقو یم اجزاء ذاتست، ذات ماهیت را، علت بحسب شأن داخل در وجود معلول و احاطه اش احاطهٔ قیومیست. معنای احاطهٔ قیومی

۱ . رجوع بشرح مشاعر ملاصدرا تأليف حكيم محقق ملا جعفر لاهيجى با مقدمه و تعليقات مشروح نگارنده چاپ مشهد ۱۳۸۴هـ. ق. ص۲۷۹ مشعر ثانى از منهج دوم، چاپ سنگى، ۱۳۹۳هـ ق. ص۸۵. الفصل الثاني:في اسمائه وصفاته

آنستكه معلول، خالى از وجود علت نباشد و علت نزديكتر از معلول بذات معلول است. پس معاليل در وجدان وجود خود محتاج بحقند. اين حضور اشياء نسبت بحق منبعث و ناشى از انطواى كثرات در مقام ذات و شهود حقايق در آن مشهد مى باشد. <sup>1</sup> تأمل كن در قول حق تعالى: «ومايكون من نجوى ثلاثه الآ لهُوَرابِعهُم وَلا خَسْتَهِ الآ لهُوَ سٰادِسُهُمْ. وَ مارميتَ اِذ رميتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى. فَاتِلُوهُمْ يُعِدْبُهُمَ الله بايديكم»، از حضرت رسول صلى الله عليه و آله و سلم، وارد شده است: «لَودُلَيْتُمْ بحبل الى الارض السُفلى لَهَبقد (لهبطتم خ ل) الى الله».

بنابر آنچه که ذکر کردیم، اثباتِ علم تفصیلی حق متوقف بر بیان قاعده بسیط الحقیقة کل الاشیاست، این معنی در اثبات فعلیاتِ جمیع موجودات و معالیل برای علت اصلی وجود اصل و پایه است.

تحقیق تام این قاعده در دوره اسلامیه از مختصات صدرالمتالهین است. و همانطوریکه مرحوم حکیم محقق، آخوند ملاعلی نوری فرموده اند: احدی از حکما و عرفای دورهٔ اسلامی باین تحقیق پی نبرده است.۲ آخوند ملاصدرا در جائی

شرح مقدّمة قيصرى

فرموده است: «لم اجد على وجه الارض من له علم بذلك». در موضع ديگر گفته است: حقيقت اين مطلب را غير از ارسطو كسى درك نكرده است. مرحوم حكيم فرزانه، محقق سبزوارى در حاشية اسفار<sup>1</sup> گفته است: «ولا يكون كذلك، كلاالمقامين مما وصل اليها[وحدت در كثرت و كثرت در وحدت] العرفاء الشامخون، حتى صار من اصطلاحاتهم شهود المفصل في المجمل و شهود المجمل في المفصل».

عرفا، مقام احديت را مقام تجلى ذات از براى ذات مى دانند. و گفته اند: همهٔ حقايق در مقام تعين اول مستهلكند، و حقيقتِ حق تعالى همهٔ آن حقايق را بنحو كشرت در وحدت شهود مى نمايد. از اين شهود تعيير كرده اند: برؤ ية المفصلِ محملاً، و از تجلى حق در مقام واحديت، كه مقام ظهور اسماء و صفات است: برؤ ية المجمل مفصلا تعبير نموده اند. چون اعيان ثابته و ماهيات امكانيه بظهور تفصيلى مشهود حقند، و اعيان يتبع اسماء و صفات در مقام واحديت به ثبوت مفهومى و تقرر علمى تحقق دارند، ولى چون عرفاي شامخين از براى اعيان ثابته و ماهيات امكانيه تقرر ماهوى قائلند نمى توان گفت معناى بسيط الحقيقة را آن نحوى كه صدرالمت الهين بيان كرده است، درك كرده اند. لذا حكيم بارع آخوند ملاعلى نورى در حواشى اسفار گفته است: <sup>۲</sup> «والحق ان العرفاء و الصوفية و عظمائهم السابقين، حيث قالوا: ان منزلة الاعيان في الاسماء الالهية منزلة الصور

مسمعی دیگر از محققان هم از محضر این مرد بزرگ استفاده کرده اند، که ذکر همهٔ آنها مناسب با پاورقی نیست، آخوند نوری، معاصر با مرحوم مید حجةالاسلام، سید محمدباقر شفتی است. سید نیز دارای مقامات عالیه از علم و عمل بوده است. در زمان این بزرگان قدس الله ارواجهم، شهر اصفهان مهد علم و دانش بوده است. انواع علوم: فقه و اصول و حکمت و عرفان و فنون ریاضی در آنجا رواج بسزائی داشته است. فوت آخوند را سنه ۱۳۶۱ه. ق. نوشته اند. جنازه او را بنا بر وصیت خودش بنجف اشرف حمل کردند و در جوار علی مرتضی ار واحنا فداه، دفن نمودند. ۱. حاشیهٔ سفر نفس اسفار، چاپ طهران سنگی ۱۹۸۲ق. ص۲۸.

۲ . مطالبی که از ملاعلی نوری در این رساله ذکر شده، از حواشی اسفار خطی که محشی بحواشی مختصر آخوند نوری و حواشی مفصّلِ حکیم فرزانه آخوند ملا آقای قزو ینی «قده» می باشد، نقل شده است. الفصل الثَّاني:في اسمائه وصفاته

والحكايات من الحقايق، وكذلك منزلة الاسماء من الذات، يلزم عليهم القول يكون الميسيط الحقيقة كل الاشياء، كما قال به اساطين الحكمة، ولكن لما قالوا بشبوت الاعميان بعد مرتبة الاسماء في العلم، يظهر منهم انَّهم ليسوا من اهل درك هذه المسئلة، كما هو حقها، بل انكروها و ان قالوا ببعض ثمراتها».

ثبوت عـلـمـى و تقرر مفهومى ماهيات، ممكن نيست ملاك علم حق باشد؛ چون متعلق علم حق، نفس حقيقت وجود است، مگر آنكه تاو يل كنيم قول صوفيه را بقول آخوند ملاصدرا. <sup>(</sup>

هذا تسمام الكلام في مسئلة العلم و لنعطف عنانِ التحقيق الى شرح كلمات السمصنىف في الفصل الثالث وبيان حقيقة الاعيان الثابتة وكيفية ظهورها في مقام المعلم و حضرة الاسساء و الله يقول الحق و هويهدى السبيل فان الهدى أهدى الله.

۱. رجوع شود باسفار، الهیات، چاپ طهران سنگی، ۱۸۲۲ق، علم باری م۵۹، ما در فصل اول مشروحاً بیان کردیم که اهل عرفان، اعیان ثابته متقرر در موطن علم حق را صور تجلیات اسماء و صفات می دانند، هر اسمی در آن موطن صورت و ظاهری دارد که از آن بعین ثابت تعبیر شده است. فهم کیلمات آنها در اینکه چگونه یک وجود در مقام واحدیت مشتمل بر جمیع حقایق موجود در علم بتیع اسماء و صفات خود می باشد، از مشکلات و عو یصات علم الهی است. ما بعون الله تعالی، این مسئله را بنحوتفصیل «بحیث لایرد علیها شیء من النقوض والایرادات، بیان کردیم.

الفضي الثالق

# الفصل الثالث في الاعيان الثابته والتنبيه عَلَى بعضِ المظاهِرِ الأسمائية

اعلم، ان للاسماء الالهية صوراً معقولة في علمه تعالى، لانة عالم بذاته لذاته وأسمائه وصفاته، وتلك الصور العقلية من حيث أنهاعين الذات المنجلّية بتعين خاص ونسبة معبنة، هي المسماة بالاعيان الثابتة، سواء كانت كلية اوجزئية، في اصطلاح اهل الله. ويسمّى كلياتها بالماهبات والحقايق، وجزئياتها بالهويات عند أهل النظر، فالماهيات هي الصور الكلبة الاسمائية، المتعينة في الحضرة العلمية، تعيناً اولياً، و تلك الصور فائضة عن الذات الألهبة بالفيض الأقدس، والتجلي الأول بواسطة الحبّ الذاتي وطلب مفاتح الغيب التي لايعلمها الأهو، ظهورها وكمالها؛ فانَّ الفيض الالهي ينقسم بالفيض الاقدس والفيض المقدس؛ وبالاول يحصل الاعيان الثابتة و استعداداتها الاصلية في العلم؛ وبالثاني يحصل تلك الاعيان في الخارج مع لوازمها وتوابعها. و اليه اشارالشيخ بقوله: «والقابل لا يكون الآمن فيضه الاقدس». وذلك الطلب مستند اولاً الى الاسم الاول والباطن، ثم بهما الى الآخر والظاهر، لأن الاولية والباطنية ثابتة للوجود العلمي، والآخرية والظاهرية للعيني. والاشياء مالم توجد في الملم، لم يمكن وجودها في العين. والاعيان بحسب امكان وجودها في الخارج، و امتناعها فيه، ينقسم الى قسمين: الاول الممكنات، والثاني الممتنعات. وهي قسمان: قسم يختص بفرض العقل اياه، كشريك البارى واجتماع التقيضين والضدين فى موضوع خاص ومحل معين وغيرها، وهي امرر منوهمة ينتجها العقل المشوب بالوهم، وعلم البارى جلَّ ذكره يتعلق بهذا القسَّم من حيث علمه بالعقل و الوهم، ولوازمهما من توهم مالاوجودله ولا عين، و فرضهما اياه، لامن حيث ان لها ذوات في العلم اوصوراً أسمانية، وإلاَّ بلزم الشريك في نفس الامر والوجود. شرح مقذمة قيصرى

حقيقت وجود، كه مقام حق اول است، بواسطهٔ لابشرطيت آن از تعين و عدم تعين و اضمحلال كثرات در او ـ حتى كثرات اسمى و صفتى ـ مقطوع الارتباط است با اشياء؛ حتى اسماء الهيه و مظاهر صفات، كه تعين و صورت اسماء حقند، با مقام ذات غير مرتبطند. اول نسبتى كه وجود بآن تعين پيدا مى نمايد نسبت علمى است كه شهود ذات نسبت بذات است «اول ماينعين به الذات، العلم». حق، در مقام تعين علمى ذات خود و لوازم ذات را كه اسماء و صفات و صور و تعيين لوازم ذات كه اعيان ثابته باشد، بتعقل واحد شهود مى تمايد. علم بذات، منشأ علم باسماء و صفات و صور اسما «اعيان» مى شود. اين تعقل، منشاء ظهور اعيان و تعيين تفصيلى اعيان در مقام واحديت مى گردد. پس اين تعقل و و عيان ثابته است به تبعيت از اسماء الهيه.

بنابر این، اعیان ثابته در غیب ذات حق و مقام احدیت، بعین وجود ذات حق موجودند، اسماء نیز که روح و باطن اعیان است، در مقام احدیت عین اعیان ثابته اند. منشأ تجلی حق در احدیت، و میدئیت او نسبت باعیان و پیدایش سوائیت و غیریت، علم حق بذات است. علم حق بذات در این مقام، عین حبّ ذات بذات و عشق بمعروفیت اسماء و صفاتست.

بعد از معلوم شدن این مقدمه، می پردازیم بشرح و بیان کلام مصنف علامه در این فصل: فنقول مستعیناً بالله و الاستمداد من اولیائه: از برای اسماء الکهیه، صور و ظواهر و تعیناتی است که حق در باطن ذات، آن صور را تعقل می کند، ولی بعین تعقل ذات و بعین تعقل باطنِ صور «اسماء حق». علت این تعقل، علم حق است بذات خود و علم حق باسماء و صفات خود، و چون ملازمه است بین صورت «اعیان ثنابته» و باطن صورت «اسماء الهیه»، علم حق بذات خود، جدا از علم باسماء الهیه که تعین حق است و علم باعیان ثابته که تعین و صور اسماء الهیه

این صور عقلیه که صورت اسماء الهیه اند، با ذات از آن جهت که ذات در آنها تبجلی نموده متحدند. یعنی صورت همان ذات حق است بتعین خاص و بست

نسبت معین، چون تجلی ملازم با مظهر است. مظهر که عین ثابت باشد، همان تجلی و ظهور اصل وجود است با تعین خاص. مثل تعین وجود بصورت عین ثابت انسان یا عقل یا مَلَك یا سایر مظاهر. بنابراین، اعیان ثابته باعتبار آنکه عین ذاتی هستند که متجلی بتعین خاص و نسبت معینه است، و بدون این تجلی، عین ذات حق و معقول در باطن وجودند، آن را اعیان ثابته می نامند. پس اعیان ثابته در موطن ذات حق، بعین وجود حق موجود و معقولند، و در مقام تجلی حق، همان ذات متجلی بصورت خاص می باشد. فرقی بین صور کلیات و جزئیات در این تجلی و تسمیه نیست. حکما کلیات این صور را ماهیات و جزئیات را که مقید بوجودند، هو یات نامیدهاند.

حقيقت وجود، باعتبار ظهور در انسان يا عقل يا نفس يا طبيعت و مثال، عين ثابت نام دارد، و در مقام رفض كثرات و اضمحلال كثرت در وحدت، عين وجود است. و چون تجلى و ظهور حق بدون اسمى از اسماء كليه يا جزئيه معقول نيست، رابط اين تجلى، اسماء حق است. پس واسطهٔ ظهور، اسماء حق است و چون اسم، عيين مسمى است، اسماء الهيه عين حقند. و چون صورت و معنى، ظاهر و مظهر در وجود واحدند، اعيان ثابته، باعتبارى عين اسماء الهيه اند. عليت طهور اعيان ثابته و ماهيات در حضرت علميه، اسماء متعينه است، و ماهيات مورتهاى كلى اين اسمانند كه در مقام واحديت تعين پيدا كرده اند. چون ظهور تركثر، اگر چه تكثر سرابى باشد، تجلى حق است و علت تجلى اول كه تجلى در معناء ظهور اعيان، تجلى حق بغيض اقدس است و علت تجلى اول كه تجلى در معات و ظهور ميوز اسماء و صفات مى باشد، مفاتيح غيب و حب ذاتى، منشاء صفات و ظهور اميان گرديده اند.

خلاصهٔ تحقیق، آنکه اوّل تعینی که عارض وجود می گردد، تعین علمی است که «حضور الذات للذات و شهود الذات للذات» باشد. در این مقام، ذات بکمال ذاتیه «وجود و نور و شهود و حنصور» تعین دارد، این مقام را مقام احدی نیز گویند، در کمالات ذاتیه، کمالات اسمائی و صفاتی و لوازم آن از اعیان ثابته، شرح مقسلمة قيصرى

مندرج است. ولی تمیز مفہومی هم در این مقام، ملحوظ نمی گردد. ذات حق در اين مشبهد باعتبار وحدت و بساطت «و كونها وجوداً و نوراً و شهوداً و حضوراً»، مفتاح کمالات ذاتی وصفتی و اسمائی است، وصفات کمالی از علم وقدرت و اراده و حيات و ساير صفات بر ذات حمل نمي شوند، و ذات منشأ انتزاع تفصيلي این صغات نیست.

حُب بذات و عشق باسماء و صفات و ابتهاج ذات بذات، علتِ ظهور ذات از برای ذات و ظهور اسماء و صفات و لوازم آن، «اعیان ثابته» می شود، و این خود همان تجلی در واحدیت است. حب بذاتی که صرف کمال است، مقتضی تفصيل و تميز صفات ازيكديگر است. ذات بواسطهٔ حبّ بذات و بدست حب و عشق، مفاتيح غيب كمالات ذاتيه را گرفته وصفات و اسمائي را كه بوجود واحد موجود بوده اند، گشوده و علت تفصيل و تميز صفات و اسماء و صور اسماء كه اعیان ثابته باشند، گردیده است. این اول کثرتی است که در وجود واقع شده است. مبدء ظهور اسماء را فيض اقدس ناميده اند، و اين فيض اقدس داراي صورت و تعین و ظهوری است که اعیان ثابته را بواسطه تجلی حق وجود خارجی داده است، صورت و تعین فیض اقدس، همان فیض مقدس است، مرتبهٔ ظهور تفصيلي اعيان و اسماء را مقام واحديت و مقام و مرتبة ظهور تفصيلي اسماء و تجلی حق در مظاهر مفصله را مقام خلق نامیده اند.

بنابر آنچه که ذکر شد، ماهیات صور اسماء الهیه اند، که با استعداد ذاتی خود که جبهات قابلی باشد، در مقام واحدیت بواسطهٔ فیض اقدس ظاهر شده اند، و جون اعيان بلسان ذات، طلب ظهور خارجي نموده اند، و اسماء الهيه طالب تجلى در اعيان اند از اجتماع اين دو طلب هر عين ثابتي بوجود خاص خود موجود شده است، و چون قوابـل امکانی از تجلی حق در مقام واحدیت بفیض اقدس حاصل شده است، شيخ اكبر در فصوص گفته است: «القابل لايكون إلاً مِن فيضه الاقدس». <sup>(</sup> مفاتيح غيب الهي كه بيان شد، طالب ظهور تفصيلي اسماء و اعيان

۱ . شبخ اكبر محيى الدين عربي اندلسي «قدس الله لطيفه و اجزل تشريفه» در نصوص الحكم در «قص

بود. این طلب در مقام اول، مربوط و ناشی از اسم اول و اسم باطن است. چون اولیت و باطنیت از برای اعیان، بوجود علمی در حضرت علمیه که جنبه بطون و تقدم دارد، ثابت است، و چون اعیان، طلب ظهور خارجی، نمود، و ظهور خارجی تأخر از وجود علمی دارد. و علاوه بر این، وجود خارجی، تعین و صورت و ظهور وجود علمی است، علت وجود خارجی، اعیان، و ظهور، و تجلی اعیان، در اشخاص و مظاهر خارجی، مستند باسم آخر و اسم ظاهر است. و قهراً نشأه خارج متأخر از نشأه علم حق است، و تا اشیاء بوجود علمی، محقق نگردند، وجود خارجی پیدا نخواهند نمود. جان کلام آنکه حق اول جل شأنه، حقایق خارجیه را از مقام استجنان در ذات بمقام استجنان و اندماج در علم آورد و تجلی در واحدیت اعیان از مقام اندماج و استجنان در علم بمقام ظهور و تفصیلی علمی توسط تجلی اسمی آورد و سپس اشیاء از وجود تیمی بوجود خارجی خاص هر وجود در آورد فالقابل «اعیان» من فیضه الأقدس، والفاعل من فیضه المقدس.

اعیان و مفاهیم باعتبار اتصاف بامکان و امتناع دو قسم است؛ چون مفهوم قهراً متصف بامکان یا امتناع است، و بدیهی است که کلام در تقرر مفاهیم و اعیان در علم واجب الوجود و حق است، قهراً واجب الوجود از این بحث خارج است، اگر چه باعتبار کلی هر مفهومی را که با وجود مقایسه کنیم، از سه قسم که امکان و امتناع و وجوب باشد، خارج نیست و خلوً شیء از مواد ثلاث بدیهی البطلان است. فرض در این مقام حصول مفاهیم و ماهیات در علم حق است، که حضرت علمیه باشد. هر مفهوم و معنائی در آن مشهد از امکان و امتناع خارج نیست.

ممتنعات منقسم بدو قسم می شود: یک قسم که مختص بفرض عقل و ذهن

َ آدمى» كَفت است: «وقد كان الحق اوجدالعالم كله وجود شبع مسوى لاروح فيه فكان كمرآة غير مجلوة و من شان الحكم الالهى انه ماسوى معلا الا ولايد ان يقبل روحا الهيا عبر عنه بالنفخ فيه وما هو الى حصول الاستعداد من تلك الصورة المسواة القبول الفيض التجلى الدائم الذى لم يزل ولا يزال و ما يقى الا قابل والقابل لايكون الا من فيضه الاقدس» نكّارنده در شرح خود بر فصوصى، مفصل مراد شيخ اكبر را تشريع نموده است. شرح مقلعة قيصرى

است، يعنى مفهومي است كه عقل يا وهم آن را فرض نموده و ساخته عقل است، بلكه ساخته قوة واهمه است. نظير شريك حق و اجتماع دو نقيض يا دوضد، «البت اجتماع دو نقيض و دو ضد در موضوع خاص و موضع و محل معين». اينها از اموری هستند که عقل مشوب بوهم یعنی عقل نازل مضاف بقوه واهمه منشاء تحصل و تعين اين مفاهيم در ذهن است، علم حق تعالى از آنجائيكه بعلم وعقل، باعتبار تعقل اين امور تعلق مي گيرد، و موجودات ممكنه از جمله عقل، و لوازم آن «تصور شریک باری و ممتنعات دیگر»، متعلق علم و قدرت و ارادهٔ حق اول است، قطعاً باین قبیل از امور، تعلق می گیرد، تعلق علم حق باین قبیل از مفاهیم از این جهت نیست که این مفاهیم مثل اعیان ثابتهٔ ممکنات صورت اسماء و صفات حق است و در موطن ذات با اسماء و صفات بیک وجود موجود است بلکه از راء مشاهده موجوداتی که این مفاهیم را تعقل می نمایند، باین مفاهیم دانا و عالم اند و این مفاهیم اگر مثل سایر اعیان دارای صورت صحیح در حاق خارج باشد، باید ممتنعات دارای وجود خاص باشد، و این خود با عنوان امتناع سازش ندارد. اصولاً محال و ممتنع بچیزهائی می گویند، که عنوان مفهومی آن، ایاء از تحصل خارجي داشته باشد، نه آنكه داراي حصول نفس الأمري و وجود خارجي باشد.

قال الشيخ (رض) في الفتوحات في ذكر الاولياء الناهين عن المنكر، من الباب الثالث والسبعين: فلم يكن ثمّة شريك اصلاً، بل هو لفظ ظهر تحته العدم المحض، فانكرته المعرفة بتوحيدالله الوجودى، فيسمّى منكراً من القول وزوراً. وقسم لا يختص بالفرض بل هي امورثابتة في نفس الأمر موجودة قي العلم، لازمة لذات الحق، لانها صور للأسماء الغيبية المختصة بالباطن من حيث هو ضدالظاهر، اذ للباطن وجه يجتمع مع الظاهر، و وجه لا يجتمع معه و تختص الممكنات بالأول و المتنعات بالثانى، و تلك الاسماء، هي التى قال «رض» في فتوحاته: و اما لاسماء الخارجة عن الخلق و النسب، فلا يعلمها الا هو، لأنه لا تعلق لها بالاكوان. و الى هذه الاسماء، اشار النبى بقوله: «او استأثرت به في علم غيبك». \

و لما كانت هذه الأسماء بذواتها طالبة للباطن، هاربة عن الظاهر، لم يكن لها وجود فيه، فصور هذه الاسماء، وجودات علمية، ممتنعة الا تصاف بالوجود المينى، ولا شعور لاهل العقل بهذا القسم، ولا مدخل للعقل فيه. و الاطلاع بأعثال هذه المعانى، انما هومن مشكاة النبوة و الولاية، والايمان بهما. فالممتنعات، حقايق الهية من شأنها عدم الطهور في الخارج، كما ان من شأن الممكنات ظهررها فيه، و كل حقيقة ممكن وجودها، وإن كانت باعتبار ثبوتها في الحضرة العلمية ازلاً و ايداً، ما شتت رائحة الوجود، لكن باعتبار مظاهرها الخارجية كلها موجودة فيه، و كل حقيقة باق في العلم بحيث لم توجد بعد، لأنها بلسان استعداداتها طالبة للوجود العينى. بعض، مع انها كلها طالبة للوجود يكون ترجيحاً بلسان استعداداتها طالبة للوجود العينى. بعض، مع انها كلها طالبة للوجود يكون ترجيحاً بلامرحج. و إفرادها، لتوقفها بازمانها التى يعلمها الحق وقوعها فيها، تظهر من الغيب الى الشهادة ظهوراً غير منقطع الى التى يعلمها الحق وقوعها فيها، تظهر من الغيب الى الشهادة ظهوراً غير منقطع الى و سلواض النشأة الدنياويه، و لها منا حمله و وضعه و يشم في ما ما المحيث الصحيح: التى يعلمها الحق الود في الجنة، كان حمله ووضعه و سنه في الحديث الصحيح: ي منقراض النشأة الدنياويه، و لما تشمن منا ما من عما جاء في الحديث الصحيح: و سلمؤمن اذا اشتهى الولد في الجنة، كان حمله و وضعه و ينه في ما حذه في ماعة واحدة، كما يشتهى». قال تعالى: «ولكمٌ فيها ما تشنيهي آلما حمله ووضعه و ينه في ماعة واحدة، كما ي منهمي». قال تعالى: «ولكمٌ فيها ما تشنيهي آنتُ حمله و وضعه و ينه في ماعة واحدة، كما ي منهمي». قال تعالى: «ولكمٌ فيها ما تشنيهي آنتُ حمله و وضعه و ينه في ماعة واحدة، كما ي منهمي».

والاعيان الممكنة، تنقسم إلى الاعيان الجوهرية والعرضية. والأعيان الجوهرية كلها متبوعات، والأعيان العرضية كلها توابع، والجواهر تنقسم الي سيط روحاني ٢، كالعقول والنفوس المجردة، والي سيط جسماني كالعناصر، والي

شرح مقذمة فيصرى

مركب في العقل دون الخارج، كالمهية الجوهرية المركبة من الجنس و الفصل، و الى بسيط في الخارج دون العقـل، كالأجسـام السيطة، و الى مركب فيهما، كالمواليد الثلاث.

و كل من الأعيان الجوهرية والعرضية ينقسم الى اعيان الاجناس المالية والمتوسطة والسافلة، و كل منها ينقسم الى الأنواع وهي الى الاصناف والى الاشخاص: «فسبحان الذى لايعزب عن عِلِمه شِيءٌ في الأرْضِ وَلا في السماءِ وَهُوَ السَمِيعُ العَلِيم».

شيخ اكبر رضوان الله عليه، در فتوحات در مقام بيان اينكه مفاهيمى كه با لمذات محالند «و داراى صورت عملمى مستقل نيستند»، گفته امت: «و من الآولياء، أيضاً الناهون عن المنكر من رجال و نساء رضى الله عنهم، تولاّهم الله بالنهى عن المنكر بالمعروف. والمنكر الشريك الذى اثبته المشركون: يجهلهم فلم يقبله التوحيد العرفاني الالهى، فانكره فصار منكراً من القول و زروراً، فلم يكن نَم شريك لمه عيين اصلاً، بل هولفظ ظهر تحته العدم المحض، فانكرته المعرفة بتوحيدالله الوجودى، فسمّى منكراً من القول، إذ القول موجود و ليس بمنكر عينى، فانه عين لاعين للشريك، اذ لاشريك، في العالم عيناً، و ان وجد قولاً و نطقاً، فهم الناهون عن المنكر، ولكن نهيهم بالمعروف في ذلك<sup>1</sup>.

خلاصه آنكه مفاهيمي كه بحسب نفس الذات، إباء از تحقق خارجي دارند، و عنوان موضوع از تحقق خارج امتناع مي ورزد، در حضرت علميه صورت علمي مستقل ندارد، لذا اين گونه از مفاهيم صورت و تعين اسماء حق نيستند، اينكه شارح مفتاح گفته است: الحق ان المستحيل داخل في دايرة الثبوت، فضلاً عن المعدومات الممكنة دون الوجود في نفسه، فليس هذا مايقوله المعتزلة; بان الممكنات المعدومة ثابتة في انفسها من غير الوجود، فانه باطل قطعاً اذ لا واسطة بين الوجود والعدم.<sup>۲</sup>

۱ . رجوع شود بجزء دوم فتوحات مکیهٔ شیخ عربی، ص۳۸، چاپ مطبعة الزهیة بولاق مصر ۱۳۷۰، هجری قمری. ۲ . شرح مفتاح قونوی، تألیف حمزه فناری، چاپ طهران ۱۳۲۲هـ ق. ص۲۷.

اگر چه ظاهر کلامش آنستکه امور مستحیل داخل در دایرهٔ ثبوی علمی حق است، ولی احتسال دارد مرادش همان باشد که در فرض و قسم دوم ممتنعات، مصنف علامه، بیان نموده است، لذا یکی از متأخرین اعلی الله مقامه، کلام او را در تعلیقهٔ بر مفتاح توجیه نموده است.<sup>۱</sup> این قبیل از قضایا را اهل حکمت متعالیه، قضایای غیر بتیه نامیده اند.۲

در جواب از شببه معدوم مطلق، و نظائر آن، از قبیل شریک باری و مفهوم اجتماع نقیضین و اجتماع ضدین، شیخ رئیس و صدرالمتالهین و سایر اعلام، جوابهائی دادهاند، از جمله آنکه عقل چون از عالم ملکوت و سطوت است، قادر است که مفهوم و معنای نقیضین و شریک باری و جوهر فرد و سایر ممتنعات را تصور نساید. حتی قدرت دارد که عدم نفس خود را با وجود خود، و عدم علت و عدم عدم را تعقل کند، نه بعنوان آنکه متصور او مصداق حقیقت ممتنع است، چون آنچه که در ذهن و عقل مرتسم می شود، مصداق واقعی ممکن است؛ بلکه این مفاهیم عناو ین حقایق باطل الذاتست. ملاک و مناط صحت مفهومی که عنوان از برای این قبیل از مفاهیم است، آنستکه این مفاهیم بر ذات خود بحمل بولی حمل باری این قبیل از مفاهیم است، آنستکه این مفاهیم بر ذات خود بحمل بولی حمل بامتناع و بطلان است. صحت حکم باعتبار حصول ذهنی، منشاء صحت حکم بامتناع و بطلان است. صحت حکم باعتبار آنستکه این مفاهیم بحمل شایع از مکناتند. امتناع حکم از آن جهت است که معدوم و ممتنع بر این مفاهیم بحمل شایع از مکناتند. امتناع حکم از آن جهت است که معدوم و ممتنع بر این مفاهیم بحمل شایع از مکناتند. امتناع حکم از آن جهت است که معدوم و ممتنع بر این مفاهیم بحمل اولی ذاتی حسل می شود. از همین قبیل است احکامی که بر حقیقت واجب، عقل جاری می نماید. چون حقیقتِ واجب و کذلک، صفات ثبوتیهٔ او محاط عقل

- ١. مرحوم حكيم كامل و عارف محقق، استاد مشايخنا العظام، آمّا ميرزا هاشم اشكورى «قلس الله روحه»، بر اين موضع از مصباح الأنس مرقوم داشته اند: «الوجود فى نفسه غير داخل فى دايرة الثبوت المعلمى و الحضرة العلمية، والمرادان المستحيل غير داخل فى دايرة الوجود فى نفسه، بل هو داخل فى دايرة المشبوت العلمى فقط، وله صورة علمية و عين ثابته، ولكن يمتنع وجوده فى الخارج، لاجل كونه من لوازم الاسم الباطن و صورته و هار بأ عن الظاهر، فليس المراد من المستحيل ماهو باطل الذات غير منفرد الحقيقة و الماهية، كثريك البارى و اجتماع التقيضين و نظائرهما ليس صورة مستقلة علمية، تدبر».
  - ۲ . برای بحث تفصیلی این مطلب رجوع شود باسفار ار بعه چاپ سنگی طهران ۱۳۸۴ ه ق. ص۷۶.

شرح مقدمة قيصرى

واقع نمی شود، عدم ارتسامِ عناو ین در عقل و ذهن، گاهی از فرطِ بطلان و گاهی از تسمامیستِ ذات و کمالِ حقیقت است، لذا حقیقتِ حق، از فرطِ فعلیت، وجودِ ذهنیِ واقعی، ندارد، و عناو ین باطل از نهایت بطلان.

تفصيل اين بحث موكول است بمفصلاتِ از كتب حكمى و فلسفة نظرى. محصل كلام آنكه مفاهيمى كه عنوان و ذات آن مفاهيم، از تحقق خارجى امتناع دارند، و بـاطل الذاتند، صورتِ صحيح و مستقل و ذات و صريح و تمام، در مشهد ر بـو بـى و حضرت علميه و مقام واحديت ندارند. اين قبيل از الفاظ، الفـاظ ظهر تحتهاالعدمند، و تسمى منكراً من القول و ز وراً.

قسم دیگر از مستحیلات، که تحقق خارجی ندارند، ولی عنوان از برای ذات باطل نسمي باشند، ثبوتٍ نفسي الامري باعتبار تقرر ما هوي دارند، و در مقامٍ علم و واحديت صور اسماء حقند، ولي داخل در دايرة وجود نيستند. چون صور اسماء غيبي راجع باسم باطن مي باشند، و داخل در وجود و ظهور نمي شوند. چون ظهور و وجود، ضد بطون و خفائند؛ ولي بايد دانسته شود، اسم باطن دو وجهه دارد: از جهتي با ظاهر اجتماع دارد، و ازجهتي ضد ظاهر است. حقايق امكاني كه دارای دو جـنبهاند باعتباری ظاهر و باعتباری باطنند، ولی مستحیلات، صورت اسماء غيبى مختص بباطنند، موجودات امكاني صور اسماء غيبي حقند كه اختصاص باسم باطن محض ندارند. این اسماء، از همان اسمائی هستند که شیخ اكبر در فتوحات گفته است: اسماء خارج از خلق و نسب در مقام بطون ذات، تیقرر دارند، و تعلق با کوان ندارند. بهمین اسماء حضرت رسول در دعای خود نظر داشـتـه اسـت كه فرموده است: «او استأثرت به في علم غيبك». چون اين قبيل از اسماء حق اختصاص باسم باطن محض دارند و از ظهور فرار مي نمايند، ناچار صور و تعیین این اسماء، وجودات علمیه یی هستند در غیب ذات و مستور در مقام لا تعیین که داخل در دایرهٔ وجود عینی و ایجاد خارجی نمی شوند. ۱ اهل عقل که طعم شهود را نچشیده اند، باین قسم از ثابتات و اسمائی که در باطن آن ثابتات

وجود دارد، واقف نیستند، با عقل نظری که محجوب و مستور در افکار و نظرات است، نـمی تـوانـنـد پی بـایـن حـقـایق برند. اطلاع از این معانی اختصاص دارد بکسانی که حقایق را از مشکات نبوّت و ولایت می گیرند.

پس مستنعات، حقایق الهیه اند که شان آنها بقاء در خفاء محض است، و از تحقق خارجی و قبول وجود خاص گریز انند، ولی شأن ممکنات، ظهور خارجی و دخول در دائرهٔ وجود و تحقق در عین است. هر حقیقت امکانی باعتبار تقرر و ثبوت علمی، موجود در حضرت علمیه ازلاً و ابداً بوی وجود بمشامش نرسیده است؛ و اگر چه باعتبار آنکه مظهر اسماء حق است، موجود در خارج است. و هیچ موجود امکانی باقی در حضرت غیب نمی ماند، و وجود خارجی پیدا می نماید، چون ممکن بلسان استعداد، طالب وجود خارجی است و حق تعالی هم جواد و بخشنده محض است، و حالت منتظره در افاضه ندارد. فاعل تام و قابل نیز در قابلیت تمام است.

لذا هیچ موجودی در کتم عدم قمی ماند و حق در افاضهٔ وجود، تام و تمام است و ممکنات نیز در قبول وجود قصوری ندارند؛ بلکه طالب وجود و گریزان از

١. درجاى خود بيان شده امت كه «شيئيت» بر دو قسم است: شيئيت وجودى و شيئيت ماهوى، اينكه در كلمات قوم ديده مى شود كه بممكنات قبل از تحقق خارجى «شىء»، اطلاق شده است با آنكه وجود خارجى ندارند و در علم حق تقرر دارند، مراد همان شىء مفهومى است: «كان الله ولا شىء ممه» لذا شارح مفتاح در مصباح، چاپ طهران ١٣٢٢ه ق، ص ٢٧، گفته است: «و اما تسميته تعالى كل ممكن بالشىء قبل وجوده في قوله: «واذا قضى امراً فإنما يقول له: كن فيكون، فلا تقتىى الوجود، بل الثبوت في علم الله، المصحع للخطاب ممه، و هو نوع من الوجود، لكن بالنسبة الى العالم لابالنسبة الى ذلك الشىء في نفسه، كذا حققه الشيخ في النفحات». بهتر آن بود كه شارج علامه، شيئيت را بدو قسم منقسم نمايد كما ضلناه. شرح مقذمة قيصرى

عدمند. اسماء الهيه، طالب مظهرند و مظاهر علميه طالب وجود. نتيجة طلب طرفيين، ظهور مراتب امكاني است از حضرت غيب وعلم بعالم خلق وعين و ظاهر و شهادت. بعضی از اسماء حاکم بر عالم ماده و جسمانیات اند؛ و برخی حاكم بر نشأة آخرت، به تناسب ملكات و صفاتي كه صاحبان نفوس ناطقه در دنيا تحصيل كردهاند. فرق است بين اين دو عالم، با اينكه عالم دنيا و بعضي از مراتب آخرت دارای جسمند، ولی اجسام دنیاوی قیام بماده دارند، لذا هر موجودی که در این نشأه حصول پیدا نماید، تدریجی الحصول است، و محتاج بساده و مدت و زمان است، ولى اجسام اخروى زنده و جاو يد و حصولشان دفعى است، چون ظل وجود نفسند و نفس نسبت بصور اخروی، بفاعل اشبه است تا قابل؛ بلكه جميع هيئات اخروي، قائم بجهت فاعلى نفوس است، هم حصول صور زشت و بهیسمیه که قائم بنفوس فساق اند، قیام صدوری بنفوس دارند، و هم صور و ملكات زيبا كه مختص باهل جنت افعال اند، بصاحبان نفوس قيام صدوری دارند، لذا هرچه را که نفس در آن نشأه اراده نماید، دفعةً حاصل می شود و از هیچ خواسته یی محروم نیست. کافر از مشاهدهٔ صور قبیح که نتیجهٔ اعمال دنیائی اوست، منشاء حصول صورتهای قبیح و بهیمی در وجود خو بش می شود، صرفِ تستقر او از عملی که متجسم در روح او شده است، منشاء صورت قبیحتری مى كردد: «كىلما نَضِجَتْ جُلودُهم بتدآناً لهم جُلوداً غَيرها لِيَدُوقُوا العَذاب». چون منشأ حصول صور در ذات و باطن وجود اوست، حركت او در انواع عذاب حركت دوري است. لذا تخلص از عذاب ندارد. اهل ايمان و صاحبان نفوس صالحه نيز متنعم به نتيجهٔ اعمال خود و محشور بصورتهای نيات خود می شوند.

ناگفته نماند، که نیل بنعمتهای جسمانی، اختصاص بصاحبان جنت افعال دارد، ولي صاحبان جنبتِ صفات و ذات كه با حق محشورند، اعتنائي بنعم جسمانی ندارند و غوطه ور در لقاء حقند. خصوصاً کسانی که اهل جنت ذانند و باده از جام تجلى ذات خورده اندا . از خواجهٔ عالم «ص» وارد شده است : «ابيتُ

۱ . در شرح بر فصوص بـنـحـو تفصيل متعرض اقسام حشر و كيفيت حشر موجودات و احوال اهل نعيم و ¥££

عند ر بی یطمعنی و یسقینی»

دوش وقت سحر از غصه نجاتم دادند واندر آن ظلمت شب آب حیاتم دادند بیخود از شعشعهٔ پرتو ذائم کردند باده از جام تجلی، صفاتم دادند

اعیان ثابتهٔ ممکنات، متجاوز از مقولهٔ جوهروعرض نیستند، و منحصر بیک مقوله جوهر که جنس اعلی است، و تُه مقولهٔ عرض، اعیان جوهری قائم بذات و مستقل در وجود و اعیان عرضی در وجود، تابع جواهرند. جوهر دارای انواعی است، برخی از افراد جوهر، تجرد تام دارند، یعنی بسیط صرفند، بحسب فعل و ذات تجرد دارند، نه در مقام فعل احتیاج بماده دارند، و نه در مقام ذات «عقول طولی و عرضی». و برخی از جواهر در مقام ذات تجرد دارند و بسیطند، ولی باعتبار استکمال تعلق بماده دارند، مثل نفوس ناطقه که از هر دوی این انواع، مصنف تعبیر بجواهر بسیط روحانی نموده است.<sup>۱</sup>

موجودات مشالی و برزخی در قوس صعودهم بحسب ذات و فعل از ماده مجردند، ولی از مقدار که از لوازم جسم است، تجرد ندارند. جواهر بتقسیم دیگر متقسّم می شود به بسیط جسمانی، مثل اصول عناصر چنهارگانه «که بعقیده قدما، عناصر منحصر باین چنهار است و بدینهی است که عنصر بسیط است». و بجوهر مرکب در موطن عقل، نه در خارج. «مثل ماهیاتی که جوهرند و ترکب از جنس و فصل دارند». و جواهری که در خارج بسیطند و در عقل مرکب. و بجواهری، که در موطن عقل و خارج ترکیب دارند. مثل موالید ثلاث: «معدن، نبات، حیوان». هر یک از اعیان جوهری و عرضی منقسم می شود باعیان اجناس عالی و متوسط و

- مسمسم و نحوهٔ تجسم اعمال و کهفیت عالم آخوت و نحوهٔ حشر مجرداتِ عقول طولی و عرضی شده ایم، لذا در شرح این مقدمه بطور اختصار این مطلب را نوشتیم.
- ۱ در نضوس، نظر کامل همان است که صدرالدین شیرازی در اسفار بیان کرده است. اهل تصوف نیز راجع بحدوث جسمانی نفوس ناطقه و نفوس حیوانی با ملاصدرا موافقند، ولی بحث تفصیلی این مطلب و اقامهٔ براهین اختصاص باو دارد.در شرح فصوص جلد ثانی این کتاب مشروحاً در مقام شرح کلمات شیخ اکبر این بحث خواهد آمد «والله یقول الحق و هویهدی السیل».

شرح مقلعة قيصرى

سافل و هر یک از اینها نیز منقسم بانواعی می شود و اصناف و اشخاص نیز ناشی از انواع است.

....

بعقیده عرفا، جمیع اجناس و انواع جوهری و عرضی، دارای عین ثابتی است در حضرت علمیه و مقام واحدیت، که اجناس عالیه و متوسط و سافله از ظهورات آن اعیانند. همانطوریکه در اوائل این شرح بیان کردیم، کلیات باصطلاح و بنا بر مشرب عرفا، نسبت باصناف و اشخاص در مقام تحقق، تقدم دارند، و افراد تابع کلی اند، بر خلاف مشرب حکما، که کلیات را تابع و متنزع از افراد می دانند، کلی باین اصطلاح، امری منتزع از افراد است و بحسب وجود نسبت بافراد تبعیت دارد.

اعیان ثابته، که مفاهیم و ماهیات امکانی باشند، یک نحوه ثبوت و تقرر در علم حق دارند. هر مفهومی از ماهیات که عمومیت آن بیشتر است، در علم ر بوبی تمامتر است، و همان ماهیت کلی نسبت بمفاهیمی که در حیطهٔ آن مفهوم واقعند، اصالت دارد و بقیهٔ مفاهیم تابع و ظهور آن عین کلی سعی می باشند، تا برسد بنازلترین مفهوم. لذا آخرین تعین عین ثابت هر توعی، فرد مادی داثر موجود در عالم شهادت است.

علتِ اصلی و سرَّ واقعی این مطلب، «کماصرح به بعض ـ الاعلام <sup>۱</sup> من اهل بلدتنا آشتیان، حرسهاالله و اهلها عن العاهات»، آنستکه اعیان ثابته و صور علمیه الهیه، «پاعتبار وجود تبعی به تبع وجود حق و استقرار در عرش مکین لاهوت»، محیط بر حقایق و اعیان خارجی است. و اینکه حکما گفته اند: مفهوم و ماهیت هرچه از وجود دورتر باشد، ابهام آن تـمامتر و ضعف آن بیشتر است، تا برسد بجواهر جنسی که اضعف مفاهیم است، منافات با این گفته ندارد؛ چون اعیان

۱ . وهو المارف الكامل والفيلسوف الماهر، مرحوم آقا ميرزا مهدى آشتيانى، قدس الله لطيفه، و اجزل تشريفه، در حواشى بر شرح منظومه مرحوم حكيم سبزوارى «أقده».

ثابته، صور و تعینات اسماء و صفات حقند، و فرق آنها با اسماء حق باطلاق و تقیید و تعین و عدم تعین است، و برگشت اعیان بمقام باطن ذاتست؛ چون اسماء حق تعیینات وجود حقند و اعیان تعینات اسماء است. و فرق بین ظاهر و مظهر اعتباری است، «لرجوعهما الی اصل واحد و سنخ فارد» زیرا حق باعتبار ذات ظاهر، و یاعتبار ظهور در اعیان مظهر است، و توحید وجودی اقتضاء دارد که جمیع کثرات و تعینات بیک اصل عریض رجوع نمایند.

چون جميع حقايق امكانى از مفاهيم كلى وجزئى و وجودات خاص، كه ناشى از تجلى حق باسماء خود است و لوازم اعيان و بالجمله هر عين ثابت ممكنى در مقام واحديت قبل از تعلق جعل و فيض حق، مشهود حق است. جميع ماهيات جوهرى و عرضى از اجناس عالى و متوسط و سافل و اعراض لوازم حقايق جوهرى كلاً منبعث از تجلى حق در مقام احديت و ظهور بكثرت حقيقى در مقام واحديت در نشأة علم ر بوبى مشهود حقند، و هيچ موجودى از حيطة علم حق قبل از تعيين خلقى خارج نيست. بعد از تعين خلقى و ظهور وحدت در كثرات، متجلى، حقيقت حق است كه در جميع مظاهر بسريان فعلى بوجود منبسط سارى است. بنابر مشرب اهل عرفان، ملاكي علم حق باشياء، بعد از خلقت و تجلى فعلى، همان معيت قيومى حق است، با جميع اشياء و همان سريان فعلى واجب الوجود است در جميع مراتب عالم و ملاك معلوميت حقايق، همان حضور اشياء است نسبت بحق، چون ملاكي علم حضور است و علت جهل غيبت.

حق تعالى، باعتبار اطلاق ذاتى با جميع موجودات، معيت قيومى دارد. وجود خارجى حقايق، همان تعينات تعقلات حق است، كما اينكه حقايق عالم، تعقلات تعينات او هستند، لذا علم او بكلى، كلى، و بجزئى، جزئى است. علم او بنفس ذات خود، علم بجميع حقايق است. جميع علوم حق ازلى التعلق است، بلكه جميع موجودات، بنا به مشرب عرفا، روى همان تحقيقاتى كه شد، نسب علمى حقند كه از كليات آن بماهيات، و جزئيات آن بهو يات تعبير شده است از آنجائيكه جميع حقايق در مقام واحديت عين ذات اوست، و حق بعين علم خود بذات، عالم بحقايق است. و اين علم بذات، منشاء ظهور تفصيلى حقايق در شرح مقتعة قبصرى

واحدیت و تعین خلقی در ظهورعینی و خارجی است، علم او فعلی و علت وجود خارجی حقایق امکانی است.

**\$ \$ \$** 

بالاترین مرتبه و درجهٔ علم بهر چیزی «کائناً ما کان»، در موقعی حاصل شود، که بین عالم و معلوم، یعنی عالم بالذات و معلوم بالذات، جهات مغایرت مرفع و جهات اتحاد حاصل شود، چون علت جهل و مانع از کمال ادراک، همان غلبهٔ حکم مغایرت و جهات موجب امتیاز است؛ چون مغایرت و مابه الامتیاز، موجب بُعد معنوی و تفرقهٔ بین عالم و معلوم می گردد. هر چه جهت اتحاد بین عالم و معلوم غلبه کند، و جهات موجب تفرقه و امتیاز، مغلوب و محکوم گردد، علم تسامتر، هو یت و صریح ذات و حقیقت معلوم برای عالم ظاهرتر و بارزتر است. غلبهٔ جهات وحدت و اتحاد با قرب معنوی ملازمه دارد، بلکه عین قرب معنوی است. لذا مولانا جلال الدین رومی گفته است:

قرب حق از قید هستی رستن است 👘 نے ببالا و بچائین رفتن است

در مباحث اتحاد عاقل و معقول، و مباحث وجود ذهنی صدرالمتالهین، ملاک علم بحقایق را باتحاد عاقل و معقول دانسته است<sup>۱</sup>. گاهی گفته است: حصول ادراکِ کلیات باتحاد نفس با صورت معقوله «که از آن بمعلوم بالذات تعبیر نمودهاند»، می باشد. گاهی ملاکِ حصولِ ادراکِ کلی را باتحاد نفس عاقله با عقل فعّال و رب النوع دانسته. برخی در ربط بین این دو موضوع متحیر مانده اند.<sup>۲</sup>

- ۲۰ . رجوع شود بسمباحث عقل و معقولات اسفار ملاصدرا، چاپ طهران ۱۲۸۲ هـ ق. ص۲۷۵، ۲۸۱، ۲۸۲، ۳۸۳، «ان النفس انما تمقل باتحادها بالعقل الفعال».
- ۲ . مراجعه شود بوجود ذهنی اسفار، چاپ ط. ۱۳۸۲ق. ص.۷۹، «حصلت للذهن قوة بصیرة روحانیة ینظر الی حقیقة واحدة... ص.۷۱ ـ الا النفس عند ادراکها للمعقولات، تشاهد ذواتاً عقلیة، مجردة لابتجرید الشفس و انتزاعها معقولها من محسوسها...، بل باتتقال و ارتحال من الدنیا الی الآخرة...». رجوع شود بشرح جال و آراء فلسفی ملاصدرا، تالیف نگارنده ص.۱۷۳ ـ و رساله در علم و وجود ذهنی.

نفس بعد از استکمالات و تجافی از دارغرور، و عبور از مراتب برزخی، بمرتبهٔ تعقل می رسد. یعنی مجرد تام می شود، تا بتواند کلیات را ادراک نماید. در اوائل ادراک، کلیاتِ حقایق وجودی را از دور بواسطهٔ اتصال خیلی ضعیفی بعقل فعال ادراک می نماید. این اتصال، مدنها احتیاج باعداد دارد و ادراک کلی برای نفس در این مراحل حال است، و مقام نیست. کم کم نفس در مقام ادراک كليات، اتصال تام بعقل فعال كه خزينة معقولا تست پيدا مي نمايد، و اين خود اوان و اوایل اتحاد است. در مقام نهایت استکمال، با عقل متحد می شود. اتحاد نفس با عقل فعّال، عين اتحاد نفس با صورت معقوله است. نفس در اين مراحل خود خزینهٔ ادراکات و معقولات می گردد، چون نفس مادامی که مدبّر بدن است، و ببیدن توجه دارد، علاوه بر سیر استکمالی و پیمودن قوس صعودی، دارای قوس نزولی نیز می باشد، باین معنی که بعد از شهود حقایق در عقل، که این شهود از اعداد جزئيات خارجي حاصل مي شود، توجهي بمراتب نازل مي نمايد. نفس در موقع ملاحظة جزئيات بعد از ادراک کليات، داراي جزر و مدى است که نتيجة آن شهود حقايق در مقام صعود و خلاقيت نسبت به صور عقلية نازله از مقام غيب الغيوب نفس در مقام قوس نزول است، كه بافراد خارجي حمل مي شود. افراد مادي خارجي بمنزلة اشعه و ظلالات حقايق غيبي مي باشند. ا

خلاصه کلام آنکه، علم تام بشیء، از اتحادِ عالم بالذات و معلوم بالذات حصول پیدا می نساید. اینکه علم، بموجودات منغمر در ماده، یالذات تعلق نسمی گیرد و احیتاج بصورت و معلوم بالذات در مقام ادراک دارد، ناشی از جهات امتیاز زیادی است که در عالم ماده وجود دارد. بُعدِ حقیقی و احکام مباینت و جهات امتیاز در مادیّات فراوان است. وجود هر چه بمعنی و تجرد تزدیک شود، صلاحیت آن از برای ادراک بیشتر می شود، تا برسد بوجودی که در مرتبهٔ اعلای از تجرد است، و همهٔ حقایق را در بر دارد و از عرصهٔ علم او هیچ موجودی خارج نیست.

۱ . نگارنده در رسالهٔ مستقلی که در وجود ذهنی تالیف کرده است، بطور مستوفا در این بحث و مایر --- شرح مقلامة قيصرى

علت كمال علم حق باشياء، همان وجدان حق جميع حقايق را در مقام ذات است، كـه عـرفـا از ايـن وجـدان و حصـولي حقايق بنحو كثرت در وحدت تعبير به «استـجـلائـه تـعـالـى الاشياء في نفسه و استهلاك كثرتها وغيريتها في وحدته» نمودهاند.<sup>١</sup>

لذا حقايق خارجى، كه ناشى از وجود حق است، داراى كينونت علمى در مقام احديت وجود بوده اند، كه حق در تجلي علمي غيبى، حقايق را شهود نموده است. از اين شهود، بكمال جلاء تعبير شده است. كمال استجلاء، شهود حقايقست در مقام واحديت و حضرت علميه، پس حق در دو موطن، حقايق را شهود نموده است، در يك موطن و مشهد برفع غيريت و جهات سوائيت. در موطن دوم بنحو كثرت، ولى كثرتى كه ناشى از وحدت و مؤكد وحدتست. در اين دو مشهد، جميع حقايق، نسب علمي حقند، چون ظهور و شهود و وجود و وجدان، متحد بالذات و مختلف بالاعتبارند.

مقام سوم: شهود حق، همان ظهور وحدت حق در کثراتست. در این ظهور نیز حقایق نسب و شئون علمی حق، بلکه مراتب علم حقند، لذا گفتیم حقایق خارجی تعینات تعقلات حقند. صور مفصلة وجودی در خارج، مطابق صور علمی در مقام علمند، که بحسب اقتضاء و استعداد اعیان، تحقق پیدا نموده اند و آنچه که مقتضی استعداد و ذات حقایق بود، حق اعطا نمود. حقایق خارجی، ظهور همان حقایق و اعیان واقع در مشهد ر بوبی اند، که از تجلی حق در اعیان حاصل شده اند، بیاین جهت، حقایق خارجی ظهور علمی حقند و حق بنحو وحدت در جهات تغایق در این موطن، هم منتفی است و همه حقایق بنعمیل در مقام وجود جهات تغایر در این موطن، هم منتفی است و همه حقایق بنعمیل در مقام وجود خارجی مشهود و حاضر نزد حقند. لذا بر همهٔ حقایق «علی ماهی علیها»، علم

مسملالب مر بوط بعقل و معقولات سخن گفته و این بحث را بطور کامل ر وشن نموده است. ۱ . مراجمه شود باوائل نفحات صدرالدین قونیوی و تصوص قونیوی، ص۱۹۵، ۱۹۷، چاپ طهران منضم به شهیدالقواعد ابن ترکه. دارد و چون ظهرو و حضور وجود خارجی اعیان، ناشی از ظهرو و حضور مرتبه واحدیت و علم حق در مقام واحدیت باشیاء است، و مرتبه واحدیت نیز ناشی از تعقل حق اشیاء را در موطن ذات بعین تعقل ذات بنحو کثرت در وحدت می باشد. حق در موطن ذات، «مقام احدیت» و حضرت علمیه «مقام واحدیت»، قبل از تعین و تحقق خارجی اشیاء بحقایق «علی ماهی علیها»، علم دارد. بعد از نحلقت، مجهولی بر حق آشکار نمی شود، چون علم فعلی، نتیجه و ظهور علم ذاتی است. پس علم حق در مرتبه ذات، تمامتر و انکشاف آن واضحتر از علم در مقام فعل است. این مطلب عالی با مبانی و اصول اهل عرفان تمام و مطابق با کتاب و منت الهی و وحی است؛ ولی با مبانی حکمای بزرگ مثل فارایی و شیخ رئیس و اتباع آنها و شیخ اشراق و اتباع او سازش ندارد. اغلب حکما در این مسئله در است می رام منهم بزیادة تحقیق و تدقیق فی هذه المسئله، انما جاء بالحاق منع و ان من رام منهم بزیادة تحقیق و تدقیق فی هذه المسئله، انما جاء بالحاق منع و ان من رام منهم بزیادة تحقیق و تدقیق فی هذه المسئله، انما جاء بالحاق منع و نقض فاصبحت مؤلفاتهم مجموعة من ظلمات بعضها فوق بعض، و الله هوالهادی».

فعالم الاعيان، مظهر الاسم الاول والباطن المطلق. وعالم الارواح، مظهر الاسم الساطن والظاهر المضافين. وعالم الشهادة مظهر الاسم الظاهر المطلق والآخر من وجه. وعالم الآخرة مظهر الاسم الآخر المطلق. ومظهر اسم الله، الجامع لهذه الاربعة، هو الانسان الكامل الحاكم في العوالم كلها. وعالم المثال، مظهر الاسم المتولد من اجتماع الظاهر والباطن وهو البرزخ ينهما. والاجناس العالية، مظاهر المعات الاسماء التي تشتمل الاسماء الأربعة عليها، والمتوسطة مظاهر الاسماء التي اعهات الاسماء التي تشتمل الاسماء التي دونها في المحيطة والعرتبة. و كذلك المعات الاسماء التي تشتمل الاسماء التي دونها في المحيطة والمرتبة. و كذلك الانواع المحقيقية، مظاهر الأسماء التي تحت حيطة الأنواع الاضافية، وهي ان كانت بسيطة، يكون كل منها مظهراً لاسم خاص معين، وان كانت مركبة، يكون كل منها التي يحصل من اجتماع بعضها مع معض. ومن هذه الاجتماعات، يحصل اسماء غير مناهيراً لاسم حاصل من اجتماع اسماء متعددة، واشخاصها، مظاهر رقايق الأسماء تسالتي يحصل من اجتماع بعضها مع يعض. ومن هذه الاجتماعات، يحصل اسماء غير مناهيرة و مظاهر لايناهي ومن هنا يعلم مرقوله تعالى: ««قال الجمرية الأسماء يحلمات رتبي قالم الماء علي من عليه مرقوله تعالى: ««قل أوكان البخر مياه الماء غير مناهية و مظاهر لايناهي، ومن هذه الاجتماعات، يحصل اسماء غير مناهيرة و مطاهر لايناهي، ومن هنا يعلم مرقوله تعالى: ««قل أوكان البخر مياه الماء محلمات مناهية و معام الماء التي تعلم مرقوله تعالى: «شامي ألماء معليات مركبة، يتركن كل منها مناهيرة و مطاهر لايناهي، ومن هنا يعلم مرقوله تعالى: «مثال ألماء معليه، مطاهر تعلي الماء عير محلمات مناهية و مطاهر لايناهي ومن هنا يعلم مرقوله تعالى: «شامية ميرقول البخرية، يتناهية م شرح مقذمة قيصرى

مظاهرها، بخلاف الاسماء المختصة، فان كمالاتها ايضاً مختصة.

ولا بد ان يعلم ان كلما هوموجود في الخارج وله صفات متعددة، فهو مظهر لها كلها، فان كنان يظهر منه في كل حين صفة منها، فهو مظهر تلك الصفة في ذلك الحين، كما ان الشخص الانساني، تارة يكون مظهر الرحمة، وتارة مظهر النقمة باعتيار ظهر الصفتين فيه وان كان يظهر فيه صفة معينة اوصفات متعددة دائماً، فهو مظهر لها دائماً بحسبها.

فالعقول و النفوس المجردة من حيث انها عالمة بمباديها وما يصدرمتها، مظاهر للعلم الالهى وكتب الهية. ( والعرش مظهر الرحمان ومستواه، والكرسى مظهر الرحيم. و الفلك السابع مظهر الرزاق. والسادس مظهر العليم. و الخامس مظهر القهار. والرابع مظهر النور و المحيى. و الثالث مظهر المصوّر. و الثاني مظهر البارى. والاول مظهر الخالق.

هذا باعتبار الصفة الغالبة على روحانية الفلك المنسوب اليه ذلك الأسم. فكلما اممنـت الـنـظـر فـي الـموجودات وظهر لك خصايصها، تعرف انها مظاهر لها. والله الموفق.

عالم اعیان ثابتهٔ مستقر در عالم الهی و مقام واحدیت، باعتبار آنکه منشاء تعین و ظهور حقایق خارجی است، و نسبت بحقایق در خفاء و استتار است، و باعتبار وجود علمی واسطه در ظهور حقایق است؛ مظهر اسیم اول و باطنِ مطلق است، و تقدم بر جمیع تعینات دارد.<sup>۲</sup>

عالم ارواح و عقول، چون اولین ظهور اعیان است، مظهر اسمِ باطن و اول مضاف و نسبی است. چون عالمِ ارواح نَسبت بعوالم بعد از ارواح، واسطۀ در فیض و عللت ظهور عالم بعدی است، و هر علتی در بطونِ وجود معلول، مستتر است. هر ظاهری نَسبت به مظهر، باطن است، و هر باطنی سرّ مظهر و ظاهر

۱ . رجوع شود به شرح منتاح حمزه فنارى، چاپ طهران ۱۳۲۲ ه ق، ص۹۵، ۲۷.
۲ . اگر چه اعیان باعتبار تحصل در احدیتِ وجود، اخفی از ارتسام در خمرت علمیه و واحدیتست. لذا برخی، از اعیان، باطنِ مطلقِ کینونیت ماهیات را در تعین اول می دانند؛ ولی چون حکم سوائیت و مظهریت در آن مشهد جاری نیست، شارح علامه، باطنِ مطلقِ کینونت اعیان را در حضرت علمیه، و عالم مختص باعیان را مقام واحدیت دانسته است.

است. عـالـم شـهـادت و دنـيـا، مظهر اسم ظاهر مطلق است. و باعتبار آنكه عالم شهـادت، آخـريـن مـرتـبهٔ تنزل وجود و قوس صعود است، باعتبارى مظهر اسم آخر است، ولى مظهر اسم آخر مطلق، عاليم آخرت و عالم حشر موجوداتست.

جامع جميع عوالم وجودى و مراتب كونيه و حضراتِ خمسِ الهيه، انسان كاملِ ختمى محمدى است، كه نسبت بجميع عوالم حكومت دارد. و در فصول بعدى بيان خواهد شد كه حقيقتِ ولايتِ كليه، حاكم بر جميع اسماء است و عين ثابت كُمَّل، سمت سيادت بجميع اعيان ثابته ممكنات دارد، بلكه مقام واحديت، ناشى از تجلى حق در عين ثابت حقيقت محمديه«ص» است.

عالم مشال، مظهر اسم مرکب و ممتزج از اسم ظاهر و باطن است. چون باعتبار تجرد از ماده در باطن وجود است، و باعتبار تجسم و تنزل از مقام مجردات صرفه و تشکل و تقدر، بعالم شهادتِ مطلقه شباهت دارد.

اجناس عاليه، كه داراى سعه و حيطة مفهومى و شمول خارجى مى باشند، مظاهر امهات اسماء كليه اند، چون اسماء كليه نيز حكومت بر ساير اسماء دارند و اسمائى كه تحت حيطة اسماء كليه اند، حاكم بر اجناس متوسطه اند و اجناس سافله، مظاهر اسمائى هستند كه بحسب احاطة ظهورى محدودند و محكوم بحكم اسمائى هستند كه بر اجناس متوسطه حاكمند، و باعتبار سعة حكم، محدودند. انواع حقيقيه، مظاهر اسمائى اند كه محكوم بحكم اسماء حاكم بر انواع اضافيه مى باشند.

در مباحث بعدی، کیفیت حکومت و تجلی اسماء را بر اعیان بیان خواهیم نسمود. هسانطوریکه از حکومت اسماء بر اعیان، حقایق خارجیه حصول پیدا می نسایند، از امتزاج اسما با یکدیگر اسمائی تولید می شوند، و از امتزاج اسماء، اسماء غیر متناهیه تولید می گردند.

و تـناكع بين اسماء و امتزاج اسماء با يكديگر در كتب مفصل تصوف، داراى بابى مـــتقل و فصلى مجزا است. و حصول اسماء نامتناهى، مبدء تحقق و ظهور مظاهر غير متناهى است. حقيقت وجود حق باعتبار صرافت تناهى ندارد، و حق تعالى جوادٍ مطلق و مبدءٍ ظهورات غير متناهى است، و فيضٍ وجود، تناهى ندارد. شرح مقلمة قيصرى

در كتاب تدويني حق است: «لَوْكَانَ البَحْرِ مِدَاداً لِكِلْمَاتِ أَرَبَّى لَنَفَدَ البَحرَقَبْلُ أَنْ تَسْفَدَ كَلِمَاتُ رَبّى» كلمات حق، اعيان ممكناتست. اسماء مشترك بين حقايق وجودى از جهت كمال و وجداني صفاتِ الهى وجهات ربوبى، در ظهور در مظاهر و اعيان اشتراك دارند، و حكايت از صفات كمالى حق مى نمايند، بر خلاف اسماء مختصه كه ظهور در اعيان و ماهيات مخصوص دارند، و در هر مظهرى تجلى ندارند. اگرچه هر موجودى از جميع كمالاتِ اسماء، داراى بهره و نصيب است، ولى مظاهر در حكايت و ظهور از كمالاتِ اسماء، داراى بهره و بنحو صراحت از همهٔ اسماء حكايت نمايد. نسبت بحكايت از برخى از اسماء ظهور تام دارد، و حكم برخى از اسماء، مخفى و مستتر است و اثر عينى ندارد، اگر چه بحسب بطون، خالى از حكم نيست. غير از كمّل از افراد انسان، كه جامع جميع كمالات و مظهر ظهور كافهٔ اسماء و مشهد جميع حقايق است.

غیر گمی، همیشه مورد تجلی بعضی از اسماء است، و در هر وقتی حکایت از حکومت اسماء مختص بآن حال و مرتبه می نماید، مثل اینکه یک فرد واحد از انسان، گاهی مظهر رحمت حق و گاهی مظهر غضب حق واقع می شود، و برخی از افراد، بـنـحو دائم مظهر اسم خاصی هستند، نظیر صلحای از مؤمنان، که مظهر رحمت و اسماء جمالیه حقند و یا اهل فسق و نفاق، که مظهر اسماء جلالیه اند، ظهور این دو صفت در اشخاص، گاهی موقت است و دائمی نیست و گاهی دائمی است. نظر بایـنکه انسان موجود مادی و معروض حرکت و تغیراتست، اسماء حق بطور مختلف در افراد انسان حکومت می نمایند و تحقق افراد انسان نسبت بحکومت اسماء حق، کم است، مگر کسانی که منغمر در اسماء جمالی و جلالی واقع شوند، یا سعید محض و یا شقی محضند، ولی متوسطین، دائماً متردد بین ظهور اسماء مختلف حاکمه می باشند.

موجودات، ماوراءِ این نشأت یعنی: مجردات از عقول طولی و عرضی و عوالم

۱ . مراد از بحر شاید هیولای قابل صورتهای غیر متناهیه باشد که نسبت بظهور صور سمت اعداد دارد و اگر هیولی نباشد صور ظاهر نمی گردد کلمات رب معانی حقایق و ارواح است.

برزخی، مظهر اسماء مخصوص حقند. حکومت اسماء حق بر این قسم از موجودات، دائمي و ازلى است. نفوس ناطقه بعد از عبور از منازل دنيا مختلفند برخى عود بمقر اصلى خودنموده بنحودوام وثبوت، مظهر اسماء حاكم بر آنها می باشند، یا مظهر غضب و یا مظهر رحمتند، ولی بنحودوام؛ مگر بعضی از مظاهر نقمت، که صور قبیحه و اعمال رذیله رسوخ در باطنِ ذات آنها ننموده است، و از اعراض سريع الزوال است. اين قسم از نفوس بعد از مدتى از عذاب الهى خلاص مى شوند و دولتِ اسماء غضبى سرآمده و نوبت بحكومت اسماءِ توأم با رحمت مى رسد. ولى نفوس كاملة از عالم مثال تجاوز ننموده و حكومت اسماء الله در آنها تىابع ملكات حاصلة در دنياست برخى معذب و برخى متنعمند عقول مجرده؛ چون وجودات علمى هستند وتجرد تام از ماده دارند وعالم بذات خود و مبادى ذات خود می باشند و علم بمعالیل و ظهورات علل و مبادی وجود خود دارند، مظهر اسم عليم حق و محل ظهورٍ علم الهي مي باشند، و وجود آنها كتابي است كه شَوْن و مراتب وجودی در آن مسطور است. از عقول، تعبیر بامُ الکتاب نیز شده است و نـفوس مجرده نیز بعد از اتصال بعقول، مرآت ظهور علومی هستند، که در لوح وجود عقل موجود است. برخی از بالغان بمقام تجرّد تام که از حیث قوهٔ عملی ناقصند اگر صور نیاشی از حبّ بدنیا و امتکبار در نفوس آنان مستحکم شده یاشد مظهر اسماء متقابله اند از رحمت و عذاب.

تنبيه

الاعيان الشابنة من حيث انها صور علمية، لا توصف بانها مجعولة، لأنها حينيَّة معدومة في الخارج، والمجعول لايكون الا موجوداً، كمالا توصف الصور العلمية والخيالية التى في اذهاننا بانها مجعولة، مالم يوجد في الخارج، ولو كانت كذلك لكانت المعتنعات ايضاً مجعولة؛ لانها صور علميه، فالجعل انما يتعلق يها بالنسبة الى الخارج وليس جعلها الاايجادها في الخارج، لاان الماهية جعلت ماهية فيه، و بهذاالمعنى تعلق الجعل بها في العلم مأوّل وحينيَّةٍ يرجع النزاع لفظياً، اذلا يمكن ان يقال: ان الماهيات ليست بافاضة مفيض في العلم و اختراعه، والآيزم ان لايكون حادثة بالحدوث الذاتى، لكنها ليست مخترعة كاختراع الصور الذهنية التي شرح مقذمة قيصرى

لـنا اذا اردنا اظهار شيءٍ لم يكن، ليلزم تأخر الأعيان العلمية عن الحق في الوجود، تـاخـراً زمانيـاً، بـل علمه تمالى ذاته بذاته، يستلزم الاعيان من غير تاخرها عنه، تعالى في الـوجـود، فبعينِ العلم الذاتي يعلم ثلك «الحقايق ـ خ ل» الاعيان، لا بعلم آخر، كما توهم من جعل علمه بالعالم، عين العقل الاول.

ش ـ اعیان ثابته، از آنجهت که صور علمی حضرت حقند، متصف بمجعولیت نیستند؛ چون اعیان باعتبار ثبوت مفهومی و تقرر علمی، عاری از ثبوت خارجی و وجود عینی اند، و جعل جاعل، بوجود خارجی اشیاء تعلق می گیرد، کمااینکه صورتهای کلی و خیالی، که قائم بنفس ناطقهٔ انسانی می باشند، متصف بمجمولیت نیستند و جعل بوجود خارجی و تحقق نفس الامری اختصاص دارد. صور مادامی که خارجیت پیدا ننمایند، مخلوق و مجعول نمی شوند. اگر صور علمی، که به تعین نفس ناطقه ظاهر گردیده اند، مجعول باشند، باید مفاهیمی که هرگز بوجود خارجی متصف نمی گردند. نظیر ممتنعات، که بحسب نفس ذات، فرار از وجود دارند، مجمول باشند، و این خود مستازم تحقق افراد ماهیت ممتنع الوجود است، و هر ماهیتی از آن لحاظ که ماهیت است، یعنی باعتبار مفهوم صرف، مستغنی از جعل است.<sup>1</sup> جعل ماهیت، همان وجود خارجی منهیوم صرف، مستغنی از جعل است.<sup>1</sup> جعل ماهیت، همان وجود خارجی

۱. هر ماهیتی باعتبار ذات و ثبوت مفهومی و مقام و وجدان ذاتیات خودش خودش است و جمیع جهانی که خارج از ذات ماهیت است از ماهیت مسلوب است از قبیل وجود و وحدت و تشخص و جاعلیت و مجعولیت و غیر اینها از ممانی باین اعتبار یعنی اعتبار مفهوم که ملاصدرا و اتباع او از آن بحمل اولی تعبیر نموده اند ماهیت متصف بمجعولیت نیست و همین معنی دلیل بر مجعولیت وجود است ماهیت در هوطن علم «باعتبار نفس هفهوم و ذات» مجعول نیست مگر آنکه اعتبار وجود بشود ماهیت باعتبار محصول در ذهن یعنی بحمل شایع صناعی مخلوق نفس و قائم بنفس است که از آن تعبیر بوجود ذهنی می نمایند ماهیات باعتبار نفس ذات داخل در هیچ مقوله یی نیستند این معنی در اعیان ثابته نیز جاری می نمایند ماهیات باعتبار نفس ذات داخل در هیچ مقوله یی نیستند این معنی در اعیان ثابته نیز جاری می نمایند ماهیات باعتبار نفس ذات داخل در هیچ مقوله یی نیستند این معنی در اعیان ثابته نیز جاری می نمایند ماهیات باعتبار نفس ذات داخل در هیچ مقوله یی نیستند این معنی در اعیان ثابته نیز جاری می نمایند ماهیات باعتبار نفس ذات داخل در هیچ مقوله یی نیستند این معنی در اعیان ثابته نیز جاری می نمایند ماهیات باین لحاظ مجعول نیستند باعتبار حمل شایع خاصه علمیداند بنابر این آیا مفاهیم می شود ملاک علم حق باشد در حالتی که متعلق علم حاق و نفس وجودات است این بحثی است که در نماین کرا عرفا را در علم حق توجیه خواهیم نمود.

نـفس مـاهـيـت بجعل باشد، لازم آيد سلب شيء از نفس خود. و اين از بديهترين بديهياتست كه «ثبوت الشيء لنفسه ضروري و سلبه عن نفسه محال».

پس جعل ماهیت، همان افاضه وجود بماهیاتست. بعد از افاضه وجود، ماهیت قهراً ماهیت می شود، باین معنی که حد وجود، ماهیت انتزاع می گردد.

و اگر کسی بگوید: جعل ماهیت عبارتست از ایجاد ماهیت بنحوی که ملازم ببا انتزاع وجود و انتزاع ماهیت از یک شی و واحد باشد، نزاع لفظی خواهد بود، و همچنین اگر کسی بگوید: ظهور ماهیت به تبع وجود نفس و یا ظهور و تحقق اعیان ثابته به تبع وجود حق، و اسماء و صفات ذات حق؛ همان مجعولیت ماهیت است، نزاع لفظی خواهد بود؛ چون مراد ما از اینکه می گوئیم که اعیان ثابته بالذات مجعول نیستند، همان نفس تقرر ماهوی و مفهومی اعیان را مستخنی از جعل می دانیم، چون جعل همان آضافهٔ آشراقیهٔ جاعل نسبت بمجعول است، که ظلّمةٍ ثُم رَشَّ علیهم مِن نُور». خلق در این جا بمعنای تقدیر است، و مقام تقدیر، طلّمةٍ ثُم رَشَ علیهم مِن نُور». خلق در این جا بمعنای تقدیر است، و مقام تقدیر، همان مرتبهٔ ظهور اعیان است به تبع اسماء و صفات حق؛ چون نمی شود قائل شد که ماهیات باعتبار حصول در نفس، «ظهور ماهیات کلی و جزئی در نشأهٔ ادراک انسان» و تحقق و ثبوت اعیان ثابته «به تبعیت وجود حق در مقام علم»، در نشأه رابوبی، مفاض از غیب وجود حق است. و همچنین نمی شود قائل شد علومی که بنفس ناطفه قیام دارند، مخلوق نفسند، و نفس ناطقه و عقل بسیط اجمالی در نشأه داراک روبوبی، مفاض از غیب وجود حق است. و همچنین نمی شود قائل شد علومی که بنفس ناطفه قیام دارند، مخلوق نفسند، و نفس ناطقه و عقل بسیط اجمالی در نشوه قائل شد علومی که انسان» و تحقق و ثبوت اعیان ثابته «به تبعیت وجود حق در مقام علم»، در نشأه موسم و وجود غیبی انسان، خلاق صور تفصیلی است.

اگر اعیان ثابتهٔ در عرصهٔ علم تفصیلی حق، مجعول نباشند، باید در مرتبهٔ ذات حقووجود حق مطلق، تقرر داشته باشند و ثبوت آنها متأخر از ذات حق و مقام احدیت نباشد، و قدیم بالذات باشند، و حال آنکه مقاهیم و اعیان، تأخر از مقام حق دارند، حادثند بحدث ذاتی، و حدوث ذاتی، منافات با ازلی بودنِ اعیان ندارد. و این منافات ندارد با اینکه کراراً در این رساله بیان کرده ایم که علم حق، ازلی المتعلق باشیاء است و صور علمی و اعیان ثابته تأخر وجودی حق، ندارند، بلکه تأخر آنها ذاتی بل که اعتباری است نه زمانی. شرح مقسلمة قيصرى

صور ماهیات و مفاهیم و حقایق اعیان در مشهد ر بوبی، نظیر صوری که در نشأهٔ غیب وجود خود «در مرتبهٔ حس مشترک و خیال واهمه و عاقله» ایجاد مي نسائيم، و يا صوري را بواسطة لحاظ امور خارجي اختراع مي نمائيم و يا مفاهیمی وا از قبیل امور محال و ممتنع در نفس خود می سازیم نمی باشد؛ چون آن صور، نظیر وجود نفس که علت آن صور است، حادثند بحدوث زمانی، و علم حق قـديم و ازلى التعلق است. زيرا تعلق علم حق بذاتٍ قديم ازلى و ابدى، خود منشاء افاضه وظهور اعيان در مقام واحديت و حضرت علميه است. تأخر مقام واحديت با صور و حقایق ظاهر در آن، از مرتبهٔ احدیت وجود، تأخر وجودی و واقعی نیست، بلكه تأخر رتبي است وعرصة علم تفصيلي حق، خارج از رتبه و مقام مخصوص حق نیست، و داخل در عین و خلق نمی باشد، بلکه اعیان و صور قدیمند بقدم ذات مطلق، و غیر مجعولند بلا مجعولیت ذات مقدسهٔ احدیت. باین معنی که حق بشهود خود در احديت، شهود مي نمايند اعيان و حقايق موجود در مقام واحديت و علميه را بنفس علم بذات نه بعلم ديگر، علم حق باعيان، بصورت كثرت در وحدت، و رؤ بةالمفصل مجملاً، بحسب تقدم بر علم حق باعيان بظهور تفصيلي و شهود و تسمایزی که از آن تعبیر به «ر و یت المجمل مفصلاً»، میشودتقدم واقعی ونفس الامرى نـدارد، و كـذلك علم حق بحقايق در مقام واحديت، كه ناشى از علم حق بذات خود در مقام احديت وجود است، تأخر وجودي و واقعى ندارد. علم حق بطريقهٔ اهل عرفان، بجميع حقايق بنحو تفصيل دريک وجود و دريک حقيقت و عرصه است، نه آنکه علم او بذات خود علمی، و علم او بعقل اول و صور مرتسم در عقل اول بعلمي ديگر باشد باين معنى كه اين دوعلم دردوموطن ودو وجودمتقرر وثابت بماشد، وإلى هذا الحق المحقق اساطين مدينة الحكمة وسلاطين اقليم المعرفة و الى هنا ينتهى القول «اى بعدم مجعولية الاعيان». <sup>ا</sup>

۱ . چه بسا گمان شود که ارتسام حقایق در واحدیت همان قول و مغتار حکمای مشاه در علم حق است در حالتی که اهل عرفان ارتسام صور حقایق را در علم حق یاطل می دانند در آخر این فصل بطور کامل مراد اهل الله را از ظهور حقایق در واحدیت و حضرت علم بیان خواهیم نمود.

بيان طريقه محققان ازصوفيه

درعلم حق تعالى

چه بسا گمان شود، که عرفا ملاکِ علم بحقایق را بشهود مفهومی اعیانِ ثابته می دانند وصور ومفا هیم علمی در مقام واحدیت، ملاکِ علم تفصیلی حق است، پاره یی از کلمات عرفا در موارد مختلف، ظهور در این معنی نیز دارد، مثل اینکه کراراً تصریح کرده اند که حق در موطن ذات بحقایق وجودی بعین علم بذات، علم دارد.

اين علم بذات وتعين علمى، مبدءِ ظهور اسماء وصفات است. اسماء وصفات، داراى تعيناتى هستند كه آن تعينات صور وظهور اسمائند، بصورت اعيان ثابته وظهور اعيان در اين مرتبه بنحوتميز همان ظهور علمي حق است، كه بتفصيل باعتبار ظهور تفصيلى تمام حقايق در اين مشهد يصورت اعيان تجلى نموده است.

پس مـلاکِ علم تفصيلي حق باعيان ثابته، همان ظهور و شهود تفصيلي جميع حقايق است؛ لذا حق در اين موطن بهمه چيز عالم است، «کما حققناه مراراً».

حقتعالى باعتبارمقام صرافت وجود،محل استجنان جميع حقايق است. محققان حكما از اين معنى به «بسيط الحقيقة كل الاشياء الوجوديه علماً وقدرةً...»، تمبيرنموده اند.ذات حق باعتباراحديت وجود،كل الاشياءاست، ووجوداً وكمالأومشتمل است بركلية ازكمالاتٍ وجودى، وليس بشيءمن الاشياءنقصاًوامكاناً.

اينكه حق اول بنحو صرافت ذات، جامع جميع حقايق است، اتفاقى عرفاء كامليين و محققيين از حكما است، ولى از اينكه عرفا، ملاك علم حق را در واحديت كه تعيين مقمام احدى است و محل شهود جميع حقايق است، ثبوت مفهومى و تقرر علمي ماهيات قرار داده اند، و از براى ماهيات و اعيان ثابته تقرر و ثبوت واقعى، آنهم در نشأة علم ربوبى قائل شده اند، اشكالى ايجاد نموده است؛ لذا حكيم محقق، ملاعلى نورى كه يزرگترين حكيم الهى در اعصار اخير است، گفته است: عرفا بواسطة قول به ثبوت و تقرر ماهيات، به ثبوت مفهومى و ذهنى در شرح مقتمة قيصرى

موطن عـلـم حـق، معنای بسیط الحقیقه را کما هو حقه درک ننمودهاند، چه آنکه مـتـعـلـق شهود و ملاک علم حق، اصل وجود است و ماهیت هیچ مرتبه ای از تقرر واقعی ندارد، در جمیع مراحل مندک و فانی در وجود است.

امبا ایمنگه عرفا در مواردی گفته اند: ماهیات، وجودات خاصهٔ علمیهٔ موجود در علم حقنداین مشکل راحل نمی کند،چون بنابراین،لازم می آید که ذاتِ حق محل کثر!ت واقم شود.چون چنین وجوداتی بالا تفاق ازعالم خلق خارجند، ناچار وجودات ذهنی وعلمی خواهندبود،محل چنین وجوداتی قهراًذات حق است.

ولى در كلمات عرفا دربيان تحقيق مباحث، مطالبى بچشم مى خورد كه مرادشان چيز ديگر است. و اين اعاظم، معناى بسيط الحقيقه را خوب درك نمودهاند، و مشرب آنها در علم حق بهترين مشر بها است. اين اعاظم، ماهيات را تجلى حق مى دانند، باين معنى كه ماهيات و اعيان ثابته نزد آنها صورت و ظاهر اسماء و صفات حق است، باعتبار اتحاد ظاهر و مظهر و باطن. و صورت ماهيات و اعيان، عين اسماء و صفات حق مى ياشند. صفات و اسماء در مقام احديت، عين وجود حقّند و در مقام واحديّت ظهير و عنوان وجود حق مى باشند. پس اسماء و صفات عين حق و فرق بين اين دو به تعين و عدم تعين است.

بعد از وضوح این مقدمه می گوئیم: وجود حق در مقام احدیتِ وجود، چون صرد وجود است و صرف وجود، صرف کمالات است. جامع جمیع نشأت وجودی است. وهیچ موجودی بحسبِ اصل وجود از آن مرتبه مسلوب نیست، و چون علم حق در این مقام، علم صرف است وجهل در آن راه ندارد، بهمه حقایق عالم است، و گرنه باید علم صرف نمباشد، چون وجود صرفست، جامع جمیع وجود اتست، و چون قدرت و ارادهٔ صرف است، هیچ موجودی از حیطهٔ علم و قدرت و اراده و مشیت او خارج نیست. پس تعقل و ادراك ذات، تعقل و ادراك همهٔ حقایق است. بنابر آنچه ذكر شد، ذات حق محل انتزاع جمیع صفات کمالی است، پس لحاظ ذات باهر صقتی، اسمی از اسماء حق است. و چون مفاهیم صفات با یكدیگر تغایر دارند. یك وجود واحد، مجمع جمیع صفات کمالیه است، ونتیجهٔ محل اعتبار جمیع اسماء حسنی وصفات علیا است و بنحو

صرافت، جامم جميع وجودات است. چون جميع وجودات، منبعث ومنبجس از وجود حقسد. بنابراین، حق در مقام ذات بجمیع حقایق وجودی علم دارد، و چون مقام ذات و صرافتٍ وجود، تعين ندارد، و لحاظ كثرتٍ صفاتي در مرتبة متأخرة از ذات اعتبار مي شود. صفات بمنزلة امري لازم ذات در مقام تعقل ملاحظه مي شود، و چون رابط بین حق و اشیاء صفاتند. حق در مقام تجلی خارجی بکسوت اسماء در حقايق تجلى مي نمايد، بس حقايقي كه از ذات ظهور پيدا مي نمايند، در موطن احديت وجود بنحو وحدت ملحوظند، ولي باعتبار كثرت صفات، كه رابط بين حق و اشياء مي باشند، ذات همانطوريكه محل انتزاع صفاتست، محل انتزاع جميع حقايق كونيه است. وجون حقايق در آن موطن «موطن علم» بنحو وحدت موجودند، مفاهيم حقايق امكاني كه همان ماهيات باشد، بعنوان شبكه از براي اصطياد وجودات و بعنوان مفهوم عنواني از تعقل از اصل وجود تعقل مي شوند. پس ذات احديت وجود هم منشاء انتزاع اسما وصفات است وهم لوازم اسما كه اعيان باشد، باين معنى كه تعقل حق. ذات خود را ملازم با تعقل و ادراك اسماء و صفات است، و چون ماهيات از لوازم اسماء وصفات، بلكه باعتباري صورت اسماء وصفاتند، از تعقل اسماء، تعقل اعيان لازم مي آيد، وليكن بعين علم بذات و اسماء و صفات، نه بعلم دیگر «کما ذکرناه قبلاً».

خلاصهٔ کلام، آنکهیک وجودواحدملازم است با اسماء و صفات متعدد، که مفهوماً متعدد و مصداقند بوجود ذات موجودند، و ملازم است با مفاهیم و ماهیات مختلف که بعین وجود ذات موجودند لذا در مسفورات عرفا مسطور است جمیع

حقایق اشیاء عبارتست از تعینات وجود حق در مرتبهٔ علمیه و مقام واحدیت ومبدا ظهور حقایق در حضرت علم و منشأ این تعیننات شؤن واعتباری است مستجن در غیب ذات چون همین حقایق در غیب ذات مستجنند و حق باعتبار تجلی و ظهور، این حقایق را از مقام استجنان در غیب هویت ذات، باستجنان در مرتب احدیت و علم آورد و به تجلی حتی، حقایق را از استجنان در مقام احدیت وعلم بسیط اجمالی بظهور تفصیلی جلوه گر ساخت. لذا مؤلف علامه فرمود: شرح مقتعة قيصرى

«الوجود يتجلى بصفة من الصفات، فيتعين ويتميز عن الوجود المتجلّى بصفة اخرى، فيصير حقيقة ما من الحقايق الأسمائيَّة، وصورة تلك الحقيقة هي المتماة بالماهية والعين الثابتة» اين صور مفاض از غيب ذاتند كه از آنها بصور مفاضة از استجنان علمى بفيض اقدس بصور اسمائيه ظهور پيدا نمودهاند.

اين صور غير مجعولند بالامجعولية ذاته المقدسة الأحدية. صور علمي و اعيان ثابتهٔ امکانیه از آنجا که صور علمیّه حقند، و از آنجا که به ثبوت مفهومی تقرّر دارند، مجعول نیستند، ومجعولیت آنها عبارتست ایجاد آنها در مقام خلق و تحقق خارجي صور علميه و مفاهيم خلقيه باعتبار نفس مفهوم و تقرَّر ماهوي غير مجعولند، چون جَعَل بـوجود تعـلق مي گيـرد، پس مفهـوم نه بوجود خارجي مجـعول است و نه بوجود علمي و ادراكي و اين حكم در صور علميه اعم صور علميه در مشهد علم حق در ممكنات و ممتنعات و صور علميهٔ ظاهر در نفوس انساني از صور ممكنات و ممتنعات جاري است با اين فرق كه صور علميه از ممتنعات ابا از قبول جعل دارند و بحسب مفهوم و حمل اولی صور ممتنعه مثل شریک باری و اجتماع نقیضین از قضاياي حملية خيريتيه اند باين معنى كه در قضية مثل كل شريك الباري ممتنع، معنایش اینستکه اگر بفرض محال شریک باری فرد خارجی بخود بگیرد، صدق علبه انه مـمتنم. ولي چـون عنوان اين مفاهيم از وجود بطور مطلق فرار مي كنند و از ناحية بطلان محض بظهور وجودي متصف نمى شوند باين عنوان فقط بحمل اولى و تقرّر مفهومي داراي ثبوتند، و همين ثبوت مفهومي شأن همهٔ مفاهيم است چه مفهوم واجب و چه مفهوم ممکن و چه ممتنع. و ما اگر مفهوم محالی را تصور كنيم، متصور ما محال است، چون فرض محال، محال نيست. ولي همين مفهوم محال بحسب حمل شايم مخلوق ذهن است و از ممكنات بشمار مي رود. مفاهيم ممكنه از قبول ظهور و وجود امتناع نمي ورزند.

از این جهت است که برخی از عرف فرموده اند که ممکن در ظهور علمی و خارجی نیز محتاج بوجود است چون ثبوت ماهیات منفکّة عن کافَّة الوجودات، محال و ممتنع است، لذا اعیان ممکنه از مقام استجنان در عین مقام ظهور علمی جلوه گر شده اند مانند صور موجودهٔ ممکنه در نفس انسان مجعولند ولی بوجود تبعی

حق ونفس ناطقة انسانی . بنابراین ، اینکه مؤلف علامه فرمود اگر ماهیات مجعول باشند باید ممتنعات نیز وجود قبول نمایند درست نیست و در حقیقت این عارف محقق بین حمل اولی و تقرّر مفهومی و تحقق وجودی در علم و عین بحمل شایع صناعی خلط فرموده اند . بلی مفاهیم از آن جهت که مفاهیمند ، بحسب مفهوم نه مجعولند و نه غیرمجعول ممتنعات معقول و معلوم هستند ولی نفس مفهوم از قبول وجود و جعل فرار می کند لفرط بطلانه والواجب أیضاً غیر مجعول لفرط غنائه وتحصله . ماهیت نیز از آنجا که ماهیت است از جعل وایجاد فرار می کند لفرط اعتباریتها و بطلانها.

محقق جامى در اين مقام مرتكب اشتباه شده است و گفته است; اثر جاعل اين نيست كه ماهيت و نفس مفهوم انسان را، انسان نمايد، ثبوت الشيء لنفسه ضروري وجاعل وجود را هم وجود ننمايد لتحصيل الحاصل، بل كه ماهيت را موجود مى گرداند اين كلام نيز باطل است چون اثر جاعل نفس وجود ربطى وفقرى امكانى كه بوى غنا وبى نيازى بمشامش نرسيده است پس قياس مفاهيم ممتنعه قياس مع الفارق است.

اما مسألهٔ انبعاث ماهیات از غیب ذات و اتصاف بظهور مفهومی تفصیلی به تبع اسماء وصفات، باید توجه داشت که مهیات انواع تعقلات ذاتند و ظهور مفهومی آنها قادم در وحدت ذات و صوافت ذات نمی باشد، چه آنکه کثرت در این مشهد در مفاهیم اعتباری است و صور علمیهٔ منبعث از ذات الخاء وجوداند که بوجود جمعی در مقام واحدیت تحقق دارند.

اعيان و اسمائيه متجليه در اعيان بوحدت ذات موجودند و حادث بحدوث ذاتي نيز نمي باشند، حدوث ذاتي از لوازم كثرت خلقي است كه بتجلي حق بفيض مقدس تحقق مي يايند و نفس اضافه و نسب و شئون اسماء الهيه اند كه بآنها حكما اضافه اشرافيه وروابط توريه وعرفا به نسب اعتباريه تعبير كرده اند. واعيان ثابته بعبارت واضحتر عبارتند از ظهورات علم حق بذات و اسما وصفات خود در مرتبة احديث ذاتيه نافي اغيار لعهرالأحدية وفناء الاسماء والاعيان في الذات، وعلم حق بصريح ذات علم بحقايق است. شرح مقلمة قيصرى

حقایق از اسماء و صفات و تعینات خلقی متنزل از اصل وجود است ماهیات تعین اسماء و صفات حق و اسماء و صفات تعین اصل حقیقت وجودند.

ينابر اصالت وجود وتشكيك در اصل حقيقت وجوديا مظاهر وجود،مي شود یک وجود واحد مصداق مفاهیم مختلف باشد.وجود هر چه کامل تر باشد صلاحیت آن از برای انتزاع معانی مختلف بیشتر خواهد بود تا چه رسد بوجودی که منشاء ظهور همة حقايق وجودي است،حق تعالى باعتبار جامعيت نسبت بهمة صفات كمالي با آنكه وجود واحدىاست،منشاء انتزاع جميع صفات است،واز آنجائيكه بحسب اصل حقيقت،علت جميع مراتب وجودي است،و هر علني بايد بحسب اصل ذات جميع كمالات معلول را با شيء زايد واجدباشد، باعتباري منشاء ملاحظه جميع مفاهيمي است كه بموجودات خارجي صادق است.و حق از تبعقبل ذات خود، همهٔ صفات و اسماء کمالی را ادراک می نماید، وازشهودخود، تمام وجودات را بنحو اعلى و اتم ادراكمي نمايد، و بادراك وجودات كه از تجلى بصورت اسماء ظاهر مي شوند، اعيان ثابته را ادراك مي نمايد. عرفا از براي اشارة بوجودات خاص اعيان را مرآت قرار داده اند واين، وجودات در سلک بکوجود واحد باسم وجود منبسط ظهور خارجي بيدا مي نماينديس در موطن علم،حق اسماء و صفات را که باعتباری عین وجود حقند بالذات ادراک نموده و صور اسماء «اعیان» را به تبع اسماء و صفات اگر بخواهی این نحو تعبیر نماثی : حق بالذات وجودخودرادرمقام تعقل ذات درك مي نمايد،لازم اين ادراك تعقل اسماء وصفات است، پس اسماء و صفات به تبع علم بذات مدرک واقع می شوند، و لازم ادراک اسماء و صفات، ادراک اعیان ثابته است؛ چون اعیان صور و تعینات اسماءاند، و اسماء صور و تعين ذات ولي اعيان مندک در وجود حقند که جامع جميم وجودات خاص است، اشکال ندارد، و اگر بگوئی : حق بعین ادراک ذات، جمیع حقایق را در احدیت تعقل می نماید،و بعین ادراک حقایق در احدیت بنحو کثرت در وحدت همهٔ حقایق را بنحو تفصیل در واحدیت بهمان نحوی که تقریر کردیم ادراک و شهود مي نمايد «هذه خلاصة مرام العرفاء الشامخين في مسئلة علم الحق بالاشياء قبل وجودها في الخارج». تنبية آخر

اعلم ان للأعيان الثابنة اعتبارين: اعتبار أنّها صور الأسماء، واعتبار انها حقايق الأعيان الخارجية، فهي بالاعتبار الأول كالأبدان للأرواح، وبالاعتبار الثاني كالارواح للابدان، وللاسماء ايضاً اعتباران: اعتبار كثرتها، واعتبار وحدة الذات، المسمّاة بها كما مرّ، فباعتبار تكثرها معتاجة الى الفيض من الحضرة الالهية الجامعة لها و قابلة له، كالعالم، وباعتبار وحدة الذات الموصوفة بالصفات زباب لصورها، فياضة اليها، فبالفيض الاقدس الذى هو التجلى بحسب اولية الذات و باطنيتها يصل الفيض من حضرة الذات اليها، والى الاعيان دائما، ثم بالفيض المقدس الذى هو التجلى بحسب ظاهريتها و آخريتها، و قابلية الاعيان و استعدداتها، يصل الذى هو واصطة في وصول ذلك الفيض الى ما تحتها من وجه، الى ان ينتهى الى الاشخاص، كواسطة المقول و النفوس المجردة الى ما تحتها من وجه، الى ان ينتهى الى الاشخاص، كراسطة المقول و النفوس المحدة الى ما تحتها من وجه، الى ان ينتهى الى الاشخاص، كراسطة المقول و النفوس المحردة الى ما تحتها من وجه، الى ان ينتهى الى الاشخاص، كراسطة المقول و النفوس المحردة الى ما تحتها من وجه، الى ان ينتهى الى الاشخاص، كراسطة المقول و النفوس المحردة الى ما تحتها من وجه، الى ان ينتهى الى الا محار، كراسطة المقول و النفوس المحردة الى ما تحتها من وجه، الى ان ينتهى الى الا شخاص، كراسطة مي والغوس المحردة الى ما تحتها من وجه، الى ان ينتهى الى الا شخاص، كرا يصل الفيض الى كن ماله وجود من الوجه الخاص، الذى له مع الحق و الربوبية، تقبل الفيض الى كن ماله وجود من الوجه الخارجية، ولها جهة المربوبية و الربوبية، تقبل الفيض بالاولى، وترت صورها الخارجية بالثانية.

فالاسماء مفاتيح الغيب والشهادة مطلقا. والاعيان الممكنة مفاتيح الشهادة. و لما كان الفيض عليها وعلى الاسماء كلها من حضرة الجمع من غير انقطاع بحسب استعداداتها، نسب الشيخ «رض» في الكتاب: الفيض مطلقا الى حضرة الجمع، و القابلية الى الاعيان، وان كانت هي ايضاً فياضة الى ماتحتها من الصور من حيث ربو بينها. فلايتوهم متوهم ان الاعيان لها جهة القابلية فقط والاسماء لهاجهة الفاعلية فقط. و ان الاسماء، ينقسم الى ماله التأثير، والى ماله النأثئر، فيجعل البعض منها فاعلاً مطلقاً، والآخر قابلا مطلقاً. والله اعلم بحقابق الامور.

اعیان ثابته، که صور اسماء و تعین صفات حقند، دارای دو اعتبارند: بیک اعتبار صورتهای اسماء و صفات کمالیه حقند و باعتباری حقایق اعیان و وجودات خارجیه اند باین معنی که اثر در حقایق می نمایند و حقایق خارجی متأثرازاعیانند، بآن اعتبار که صور اسمائند،مظهر اسماء حقند و متأثّر از اسماء حقند،باعتبار مظهریتِ اعیان نسبت باسماء، اسماء بمنزله روح اند نسبت باعیان و اعیان ثابته، شرح مقلمة قيصرى

نظیر ابدان نسبت باسمائند، اسماء، روح و باطن و اعیان تعین و ظهور اسماء حق اولند، و چون اعیان ثابته ظاهر در حقایق خارجی اند، روح و باطن حقایق، حقایق خارجی بسمنزلهٔ بدن و تعین اسماء کمالیه اند. در مباحث بعدی خواهد آمد و قبلاً هم بیان نسموده ایم که ممکن است یک شیء واحد، ظاهر و مظهر باشد، نه از جهت واحد، بلکه از جهات متعدد، چون شیء واحد از جهت واحد نمی شود ظاهر و مظهر باشد.<sup>۱</sup>

صدرالحکما پا را از این هم بالا تر گذاشته و عقول مجرّده را هم غیر مجعول می داند، بلامجعولیة ذات اقدس الهی کما ذکرناه مفصّلاً.

از برای اسماء و صفات حق نیز دو اعتبار است: اعتبار کثرت و وحدت، جهت کشرت اسماء، همان جهت ظهور اسماء در اعیان است، واعتبار وحدت، همان استهلاک اسماء درذات، و اتحاد آنها با ذاتی که وصف آن ذات است و حمل بر ذات می شود، می باشد، باعتبار تکثر و سوائیت و غیریت با ذات محتاج بتجلی ذاتند چون غیریت و تکثر ناشی از تجلی است، بنا بر جهت تکثر و اعتبار کثرت، محتاج بفیض ناشی از حضرت الهیه است که جامع جهات کثرت اسماء است. جامع بین اسماء متعددمتکثر، ذات واحدیت است که از آن تعبیر بحضرت است. جامع بین اسماء مقدد متکثر ناشی از تجلی است ، بنا بر جهت تکثر و اعتبار باست. جامع بین اسماء متعددمتکثر، ذات واحدیت است که از آن تعبیر بحضرت بی ذات و جهت وحدت نسبت باعیان ثابته و ماهیات امکانی که صور اسمائند، بی ذات و جهت وحدت نسبت باعیان ثابته و ماهیات امکانی که صور اسمائند، بی مرتبی این صور و ظاهر در صورند. منشأ ظهور اسماء در اعیان و مبدء تعین اسماء بصور و تعینات اعیان ثابته، فیض اقدس و تجلی اولست. این تجلی واسطه بین ذات و ظهور اعیان است، چون در این تجلی ظاهر و مظهر و ظهور و فیض بیک بی دات و ظهور اعیان است، چون در این تجلی ظاهر و مظهر و ظهور و فیض اسماء بعد و ذات و ظهور اعیان است. تون دا باعتبار این توامان ماه باعتبار ایند، بصور و تعینات اعیان ثابته، فیض اقدس و تجلی اولست. این تحلی واسطه بین و دات و ظهور اعیان است، چون در این تجلی ظاهر و مظهر و ظهور و فیض ایما

١. رجوع شود بشوح مفتاح عارف محقق، حمزه فنارى حنفى، چاپ ط١٣٣٣ه ق. ص٣٦، «المصل المخامس ـ في امكان ان يكون الشىء الواحد ظاهراً و مظهراً باعتبارين»، ص٣٩، «في أن الشيء لايوثر في الشيء الا بنسبة بينه وبينه».

باطن ذات حق از اسماء بمر بوبات اسماء «اعیان» می رسد. یعنی فیض از اسماء مرور نموده، باعیان می رسد و اسماء باعتبار تحقق در بطون ذات، مبدءِ ظہور و تعینند، ظہور و تعین آنہا اعیان است که بوجہی اسماء حتند۔ ۱

و چون فیض اقدس روح و باطن فیض مقدس است، فیض اقدس بعد از مرور در اسماء و تجلى از مجراي تعين اسماء باعيان ثابته، تجلى در نفس اعيان نموده، آنها را از مقام كثرت علمي بمرتبة تحقق خارجي مي رساند. اين فيض باعتبار ظهور همان فيض مقدس است، فيض مقدس تعين فيض اقدس است، تجلى فيض مقدس را که مبدِء تحقق اعيان بوجود خارجي و عيني مي گردد؛ چون متنزل از مقام فیض اقدس و تجلی اول و تجلی باطن ذات است، تجلی باعتبار ظاهریت و آخریت ذات نامیدهاند. چون در تجلی اول ذات باعتبار اسم اول و باطن، متجلی در اعیان بود ولی چون ظہور خارجی اعیان، متأخر از ظہور علمی آنہا است، این تـجـلـي را تجلى حق باسم اول و ظاهر تعبير نموده اند. چون ظهور و خفاء و ظهور و بطون از امور نسبی است. تجلی حق در بعضی از مراتب وجود، تجلی باسم اول و باطن است ونسبت ببعضي ديگر از مراتب وجودي، تجلي باسم آخر وظاهر است، نظیر ظهور حق در مقام تعین خلقی در عالم ارواح و عقول، و مرور از این عالم بعالم نفوس و تنزل بعالم برازخ و ظهور در عالم شهادت، بنا براین، فیض حق در اعيان ثابته متجلى گرديد و در هر عين ثابتي بنابر اقتضاي آن عين ظاهر شد. و جون این تجلی از مجرای اعیان ثابته بمراتب خلقی و کونی می رسد، اعیان، واسطة ظهور حقايق كونيه است، و هرعين ثابتي براي رسانيدن فيض به تعيُّناتي که عارض مراتب این عین می شود، بمنزلهٔ جنس است نسبت به حقایق مادون

۱. در میاحث گذشته بیان نمودیم: باعتبار حکم اتحاد ظاهر «اسما» و مظهر «اعیان» متحدند و باین لحاظ اعیان ثابته اسماء حفند و باعتبار واقعی اعیان با حقایق کونیه، بلکه جمیع موجودات خارجی اسماء حقند، چون موجودات خارجی از ظهیر ذات بانضمام مرتبه پی از مراتب «روحی و نفسی و ملکی و عالم شدهادت» تحقق پیدا کرده اند، ذات باعتباری بلحاظ اعیان آن با هرتبه پی از مراتب محقق معنا و مصداق اسم است، کما اینکه اعتبار ذات منضما بعفتی از صفات اسم است. اسماء ملفوظ، اسماء اسماء حفند. شرح مقلعة قيصرى

خود، و فيض وجود توسط اعيان بحقايق كونيه مي رسد تا منتهي شود فيض باشخاص موجود در عالم شهادت، نظير وساطت موجودات واقع در سلسلة علا، حقایق وجودی از برای رساندن فیض بمراتب نزولی، مثل اینکه محققان از اهل نظر گفتهاند: فیض وجود بعد از نزول از سماءِ اطلاق تا از مراتب عقول و برازخ مرور و عبور ننماید بعالم شهادت نمی رسد، فیض از عالی باید بسافل برسد.

مساهبی از سرگنده گردد نی زدم عــقــل اول رانسد بــر عــقــل دوم

بـا این فرق که فلاسفه، وجود علمی عقل و عین ثابت آن را واسطهٔ نزول وجود بحقايق و بنفس وجود عقل نمي دانند، ولي كُمُّل از اهل تحقيق قائلند، كه عين ثابت هر ممكني نسبت بمراتب خلقي وخارجي آن موجود، واسطة در فيض است، باين معنى كه اسماءٍ حق تعين و ظهور وجود حقند. و اسماءٍ مبدٍء تعين و تحقق علمي اعيان است، و اعيان مبدٍ تحقق حقايق كونيه است، يعنى اعيان واسطه در فيض و سمت فاعليت و تأثير نسبت بحقابق كونيه دارند؛ همانطوريكه اهـل نظر از فلاسفه و محققان از اهل منطق گفته اند: باعتبار عقل، انواع مندمج در اجساس و اشخاص مندهج در انواعند، وجود خارجي انواع، عين وجود اجناس و وجود خارجي افراد، عين تحقق انواع است.

اهل نظر، عقل اوّل را مستقيماً مبدء تحقق عقل ثاني مي دانند، باين معنى كه فيض وجود منحصراً از مجرا و مشكوة عقل اول بعقل ثاني مي رسد تا آنكه منتهي شود بأخسَّ موجودات و انواع. ولي عرفا با آنكه مبدِء تعين حقايق خارجي، عين ثابت هر نوعي را مي دانند، ولي قائلند كه فيض وجود از وجه خاص و از جهت خاصي كه حق تعالى با هر موجودي دارد، بآن مي رسد، و وسايط فقط معد و بمنزله علل اعدادي ازبراي تجلى فيض حقند. چون مفيض وجود و مبدء ظهور و تحقق فقط حق است؛ مثل آنكه محققان از فلاسفه هم اين معنى را به بيانات مختلف بيان كرده اند. ١

۱ . صدر اعاظم حکماء اسلامی در اسفار در بحث علت و معلول گفته است: «قد اشتهر من الفلاسفة

حکیم کامل بمهمنیار، شاگرد بزرگ ابوعلی گفته است: «لیس لما بالقوة مدخلية في افاضة الوجود اصلا موافقاً لقولهم: لامؤثر في الوجود الاالله».

شبخ الاشراق در حکمت الاشراق، گفته است: «و کمالم يتصور استقلال النور الناقص بتأثير في مشهد نوريقهره، دون غلبة التام عليه في ذلك الـتـأثـيـر، و نـورالانـوار هـوالـغالب مع كل واسطة»، در جاى ديگر گفته است: «و الجواهر العقلية و أن كانت فعالة إلاَّ أنها وسايط جودالاول... فالقوة القاهرة الواجبة لا تمكن الوسايط لونور فيضه و كمال قدرته».

ولى چون اهل توحيد، در بيان اين قسم از مسائل مر بوط بتوحيد ذات و صفات و اسماء و افعال حق، راسختر از دیگرانند، این مطلب را بهتر و کاملتر ادا تموده اند؛ زيرا مطالب آنها مأخوذ از كتاب و سنت و كلمات حملة وحي است.

خلاصة كلام آنكه اعيان، اگرچه نظير عقول و نفوس واسطة فيض وجودند، ولى مبديا صريح ظهاور، فيض حق است از وجه خاص كه هر موجودي با حق دارد، فيهض را بمظاهر خارجي مي رساند، «و سيأتي زيادة تحقيق لذلك عن قريب انشاءالله تعالى».

اعيان، باعتبار آنكه اروام حقايق كونيه اند و نسبت بحقايق ومظاهرخارجيه، سمت ربوبيت دارند و از طرفي مظهر و مربوب اسماء حقند، از جهت ارتباط بحق و المسمحلال در وجود مطلق و اتحاد با حق در مقام احدیت وجود از فیّاض مطلق قبول وجود نموده، و از جهت ارتباط با مظاهر خارجی و حقایق کونیه، فیض حق را محقایق خارجی می رساند! پس اسماء حق بهمان تفصیلی که ذکر شد،

الاقدميين أن المؤثر في الوجود مطلقا هوالواجب والفيض كله من عنده و هذه الوسايط كالاعتبارات والشروط التي لابّد منها ان يصدر عنه تعالى الكثرة، فلا دخل لها في الايجاد». وجوع شود باسفار ار بعه، بحث علت و معلول، چاپ منگی طهران ۱۲۸۲، ص۱٦٢، ۱۹۶، ملاصدرا مناقشه بی بر گفتار حکما در این مسئله کرده است.

- ۱ . رجوع شود باسفار چاپ ۱۲۸۲ ص۱۲۲، ۱٦٤، ۱٦٥.
- ۲ . در بیان کیفیت تجلی و ظهور اسم مستأثر گفتیم که ذات حق دارای اسم مستاثر است. و اسم مستاثر نیز در خارج مظهر دارد. بر خلاف گفته شیخ اکبر وقونیوی و کاشانی و شارح مغتاح و مصنف

شرح مقلمة قيصرى

مفاتيح غيب وجودند، بلكه در واقع و نفس الامر مفاتيح غيب و شهادت وجودند و چون مبدء فيض، بر اعيان و اسماء، مقام احديت جمع وجود «مرتبة اوادنى» است و اين فيض بر طبق استعداد اسماء و اعيان هر دو است؛ شيخ اكبر، در كتاب فصوص و ساير كتب خود و ساير اعلام اين فن در مسفورات خود بطور مطلق جهت فاعليت و فيض را مستندباحديت جمع و جهت قابليت وقبول فيض را باعيان ثابته مرتبط نموده اند، اگر چه اعيان ثابته هم نسبت بحقايق وجودى و خارجى داراى جهت فاعليت، وحقايق خارجى نيز جهت قابليت وقبول فيض اعيان دارند، و حقايق خارجى نيز برخى ديگر جهت فابليت يا قابليت دارند.

از این عبارت شیخ اکبر در این کتاب، نباید کسی توهم کند که اسما فقط دارای جهت فاعلی و اعیان فقط دارای جهت قابلی هستند، بلکه هر حقیقتی که در صراط فیض حق قرار گرفته است نسبت بحقایق مادون خود جهت فاعلی و نسبت بحقایق مافوق خود جهت قابلی دارد. جهت تأثیر و افادهٔ وجود بطور مطلق اختصاص بحق در مقام احدیت دارد و موجودی هم که صرفاً دارای جهت قابلی است و سمت تأثیر بغیر ندارد، هیولای اولی است.

محلامه، که گمان کرده اند اسم مستأثر، دارای مظهر نیست. حق آنست که اسم مستأثر مظهر دارد، ولی مظهر آن نیز به حکم سرایت احکام ظاهر در مظهر مستأثر است و آن عبارت از وجه خاص هر مسکن و ارتباط مخصوص هر مظهر خارجی با حق تعالی است که از آن هیچ موجودی آگاه نیست. «ما مِن دابة الأ وهو آخذ بناصیتها إنَّ ربی علی صراط مستقیم». حق تعالی غیر از ارتباط از راه وسائل و سلسله وسایط، ارتباط خاصی باعتبار قرب او باشیاء با مظاهر دارد و از هر قریبی نزدیکتر باشیاء است. در واقع فیض وجود از این وجه خاص بحقایق می رسد. چون وجود موجودات، وجود مجازی و اعتباری است، مشاه افاضه نمی شود. علل معدة، مفیض وجود نیستند و وجود منبط که فیض اطلاقی حق است، نسبتش مهمه حقایق متساوی است، وحق در هر مرتبه ای از وجود موجود است و در همان حال از ممکنات طرد عدم می نماید. این خلاصة استدلالی است که در این باب شده است.

بحث وتحقيق

در اینکه بین حق تعالی و ممکنات، وسایط فیض موجود است شکی نیست. و این معنی اتفاقی بین حکما و عرفا است و معنی واسطه در فیض هم آنستکه فیض وجود از واسطه ظهور نموده بذی الواسطه می رسد، و وسایط نیز در سلسلهٔ طولی و مجردات غیر اسباب و علل مادیاتند که وساطت در فیض ندارند و کارشان اعداد است. وسایط فیض حق یک سلسله موجودات مجرده اند، اما مفیض وجود بالذات حق تعالی است، ولیکن مجردات بحول و قوه حق، سمت خلاقیت نسبت بمادون دارند و بمقتضای قواعد متعدد عرفانی و حکمی فیض وجود باید از عالی بدانی برسد و قهراً مقام دانی متأخر از عالی است. پس اینکه مصنف گفته است: نیست، و علل معده بودني وسایط فیض غیر از علل معده مادی است ؛ چون موجود مادی موجد و موجود نمی باشد. منافات دارد که فیض وجود باید از عالی برسدی موجد و موجود محمی باشد. منافات دارد که فیض وجود است ؛ چون موجود مادی موجد و موجود حقیقی حق نعالی باشد.

اگر وجود از طریق وسایط فیض باشیاء نرسد، باین معنی که عقول طولیه که بشرتیب از حق نیازل شده اند، باید اول صادر با صادر دوم در یک رتبهٔ از وجود باشند. اینکه عقل دوم از حیث رتبهٔ وجودی تأخر از عقل اول دارد، برای اینست که عقل اول علت عقل دوم است، ولی علت متوسط بین حق و عقل ثانی.

بنابراین، باید عقل دوم و همچنین هر معلول از علت وجودی از حیث رتبهٔ وجود و فعلیت نازل تر باشد. بهمین دلیل است که سلاسل ممکنات از اشر ف کاثنات «عقل اول و حقیقت محمدیه در قوس نزول» شروع نموده باخس کائنات هیولای اولی ختم می شود. اگر ممکنات از وجه خاص یعنی بلاواسطه از حق قبول وجود نمایند، باید سلاسل طولی مراتب امکانی لغوباشد و جمیع موجودات در یک رتبهٔ از وجود باشند. اصولاً جعل وسایط و اختیار سلاسل طولی در مراتب وجود، بهترین دلیل است که حق تعالی در مقام افاضه و رسانیدن فیض بمادون شرح مقذمة فيصرى

وسایطی را خلق نموده است. وجه خاص همان سِر وجودی لازم هر ممکنی است؛ چون حق اول اقرب ار هر نزدیکی است بموجودات.

و اینکه حکمای الهی علل اعدادی را در جائی اختصاص بمادیات داده اند و در جای دیگر جمیع ممکنات که واسطهٔ در فیض وجودند معذات دانسته اند، معلوم می شود که علل اعدادی دومعنی دارد اگر بعقل اول علت معده اطلاق نماید، معنایش این است که عقل ثانی بواسطهٔ وجود کاملتری که در سلسلهٔ علل آن واقع شده است، نمی تواند بلاواسطه از حق قبول فیض نماید. باید فیض از مجرای عقل اول بآن برسد، معنایش آن نیست که عقل ثانی را مستعد از برای قبول فیض نماید، چون در عقول طولی و عرضی و مراتب برزخی، استعداد وجود ندارد و صرف امکان ذاتی کافی از برای قبول فیض وجود است. هذا تمام الکلام فی هذالمقام و یأتی زیادة تحقیق فی ذلك انشاء الله تعالی . باید توجه کرد که رسیدن فیض از وجه خاص که از آن به قرب وریدی و تولیه تعبیر کرده اند کلامی تام است، چون حق نزدیکتر از هر موجودی بوجودات امکانیه است. اما اینکه افاضه فیض یا غناء عبد در حق از راه قرب وریدی و وجه خاص اختصاص به هذا شاه فیض یا غناء عبد در حق از راه قرب وریدی و وجه خاص اختصاص به اینکه افاضه دارد ویا اختصاص به برزخی مفصل بحث خواهیم نمود.

هداية للناظرين

الماهيات كلها وجودات خاصة علمية، لأنها ليست ثابتة في الخارج منفكة عن الوجود الخارجى، ليلزم الواسطة بين الموجود و المعدوم، كما ذهبت اليه المعتزلة لان قولنا: الشىء اما ان يكون ثابتا في الخارج، واما ان لايكون بديهى، و الثابت في

۱ . اینکه گفشه اند: عقل اول بحسب کمالات وجودی جامع جمیع حقایق است و یا آنکه عقل ثانی نسبت بمراتب مادون خود اکمل موجودات است و همه حقایق را در بر دارد، معنایش این است که هر علت مفیض معلول باید جمیع مراتب معالیل خود را واجد باشد. چون مراتب مادون از ظهورات و تجلیات مافوق وجود خود است، و هر معلولی یکنحوه تحققی در مقام ذات علت باید داشته باشد که بآن جهت از علت صادر شود. این ها همه دلیل است که طرد عدم از ممکنات از طریق وسایط فیض است و هر معلولی بطور عموم شأنی از شؤن علت خود است.

الخارج هوالموجود فيه بالضرورة، وغير الثابت هوالمعدوم؛ و إذا كان كذلك فنبوتها ح منفكة عن الوجود الخارجى في العقل، وكلما هو في العقل من الصور فايضة من الحق، و فيض الشىء من غيره مسبوق بعلمه به فهى ثابتة في علمه تعالى وعلمه وجوده، لانه ذاته، فلوكانت الماهيات غير الوجودات المتعينة في العلم، لكان ذاته تعالى محلاً للامور المتكثرة، المتغايرة لذاته تعالى حقيقة، وهو محال.

اعیان ثابته و ماهیات، باصطلاح عرفا باعتباری وجودات خاص علمی حقند که متقرر در مقام واحدیت و حضرت علمیه اند و ملاک علم تفصیلی حق می باشند. اگر اعیان، وجود خاص نباشند و فقط متقرر بتقرر و ثبوت ماهوی و مفهومی باشند و هیچ وجود نداشته باشند، حتی به تبع اسماء و صفات حق؛ و از آنجائیکه این اعیان در خارج مجزا و منفک از وجود، تحقق و ثبوتی ندارند؛ چون موجود و معدوم. همانطوری که اهل اعتزال، قائل بثبوت ماهیات منعکة عن کافة الوجودات اند. در حالتی که واسطة بین موجود و معدوم محال است، هر ماهیتی باید یا به ثبوت و تحقق خارجی یعنی متحد با وجود خارجی باشد و یا متصف موجود ذهنی و عقلی گردد. علاوه برایتکه ثبوت و تقرر و تحقق و وجود با یکدیگر میاوند. هرچه که معدوم است ثبوت ندارد و آنچه که وجود دارد ثبوت هم دارد و هرچه که ثبوت دارد موجود است. پس باید ماهیات و معدق و معدق و معدق مساوقند. هرچه که معدوم است ثبوت ندارد و آنچه که وجود دارد ثبوت هم دارد و هرچه که ثبوت دارد موجود است. پس باید ماهیات و اعیان ثابته، وجودات خاصه علمی باشند تا تقرر ماهیات منفک از وجود که مختار معترلی معزول از عقل و ادراک است، لازم نیاید.

مصنف علامه ضمناً فهماند، که تقرر و ثبوت ماهیات بدون وجود در عقل هم محال است چون ثبوت ماهیت در هر نشأه ای ملازم با وجود ماهیت در آن موطن است. پس هر صورتی که در عقل و مرتبهٔ علم تقرر داشته باشد، یعنی موجود بوجود ذهنی باشد، فایض و صادر از حق است، و هر ماهیتی که صادر از حق باشد، باید حق تعالی در مرتبهٔ علم خود بآن ماهیت عالم باشد. چون فیاض صور، قبل از افاضه صور باید بفیض خود علم داشته باشد. بنابراین، جمیع ماهیات در علم حق بوجود علمی موجودند، و هر وجود عینی مسبوق بوجود علمی است. شرح مقدلمة قيصرى

نحوهٔ وجود اوست. وجود حق عين ذات اوست. پس علم او نيز عين ذات اوست. يون صور علميه باعتبار آنكه صورت اسماء وصفات حقند، بحسب وجود با حق تُعالى اتحاد دارند. اگر ماهيات «اعيان ثابته»، عين وجودات متعين درعلم ربوبي نباشند و باعتبار آنکه صور اسماء و صفات حقند، از جهتي مندک دريک وجود عيني نباشند، بايد ذات حق محل امور متكثره باشد، ويك وجود بسيط من جميم الجهات محل كثرات وماهيات متباينه مي شود، و هر كثرتي منافات با بساطت تامهٔ حق اول دارد. در مباحث قبلی بیان کردیم که حق تعالی بحسب اصل وجود و كمالات وجود، واحد من جميع الجهات است و كثرت مفهومي صفات و تعدد مفهومی اعیان، که صور اسماء حقند؛ چون بیک وجود موجودند، قادح در وحدت حق نسمی باشند. چون استهلاک مفاهیم متعدد و متباین دریک عیین و وجود، حاکی از کمال سعه و اطلاق آن وجود می باشد. از آنجائیکه محل انب هاث جميع اسماء و مبدء تعين جميع حقايق، اصل وجود است و يک وجود واحد باعتبار تجلّيات متعدد بحسب كثرت صفات كمالي و اسماء ربوبي در اعيان و ماهيات متخالف، اضافه بحقايق مختلف ييدا مي نمايد و كلية حقايق از یک وجود واحد ناشی می شوند، و یک وجود تعینات مختلف دارد، تعیناتی که نـاشـي از تـجـلّيات حقيقت وجود در مقام علم است بصور متكثره، كه در باطن آن صور اسماء كماليه ينهان است؛ مصنف از اعيان و ماهيات در علم بوجودات خاصه تعبير نموده است اگر چه جامع اين وجودات يک وجود واحد بوحدت اطلاقي است.

0 **0** 0

بـحـــب مفهوم، فرقی واضح است بین وجود و ماهیت. مفهوم وجود مشترک بین جمیع اشیاء است، ولی ماهیات بحسب مفهوم با یکدیگر متخالفند و اشتراک

۱ . شاید کسمی که باصطلاح واقف نمی باشد گمان کند، اینکه مصنف گفته است: اعیان و ماهیات وجودات خاصهٔ علمیه اند این خود ملازم با حصول کثرت در ذات باشد، و لیس الامر کذلك لما ذکرناه و حققناه في هذاالشرح موارد عدیدة. مفهومی ندارند. ببراهین متعدد وجود و ماهیت در خارج متحدند و فقط مفهوماً متخالفند، و اختلاف باعتبار مفهوم با اتحاد خارجی منافات ندارد. مفاهیم علم و قدرت و اراده «در حق تعالی و ممکنات» با یکدیگر متخالفند ولی بحسب وجود متحدند.

محقبقان از حکما و عرفا، تصریح کردهاند که وجود زاید و عارض بر ماهیت است؛ مرادشان از عروض و زیادتی، زیادتی ذهنی و مفهومی است.

ملاصدرا در کتب خود <sup>۱</sup> خصوصاً اسفار این مسئله را مشروحاً بیان کرده است و براهیین متعدد بر زیادتی وجود نسبت بماهیت ذکر کرده است وجود در ذهن هم باعتبار حصول ذهنی و وجود ظلی مقابل وجود خارجی زائد بر ماهیت نیست، بلکه تخالف بین وجود و ماهیت بحسب مفهوم و حمل اولی است، یعنی عقل قدرت دارد ماهیت را بدون لحاظ وجود تعقل کند، چون مفهوم وجود هستی در مقابل نیستی است، و مفهوم ماهیت مثل انسان «مثلاً» حقیقتی است که نسبت بوجود و عدم متساوی النسبه است؛ چون وجود محال است. داخل در ذات ماهیت باشد. فقط حق تعالی است که وجود زائد بر ذات ندارد. لحاظ وجود در مقام ذات ماهیت، ملازم با وجوب وجود است، و جزئیت وجود نسبت بماهیت، منافی با

وجود نـه جـزءِ مـاهـيـات و نه عين ماهيات است؛ بلكه وجود بحسب مفهوم و مصداق بسيط بلكه ابسط بسائط است.

یکی از اذله بر عدم عینیت مفهومی وجود و ماهیت، آنستکه ما کثیری از ماهیات را بنحو تمام تصور می نمائیم و از وجود خارجی و ذهنی آن غفلت داریم، بلکه گاهی شک در تحقق آن می نمائیم.

این دلیل نیز مثل سایر اذلهٔ زیادتی وجود نسبت بماهیت، زیادتی مفهومی را اثبات می نساید، منافات با وحدت و عینیت خارجی ندارد. بنابراین، در موطن تحقق علمی نیز وجود زائد و عارض بر ماهیت بحمل شایع نیست، بلکه بحمل

۱ . رجوع شود باسفار اربعه، چاپ طهران، ۱۲۸۲ ه. ق. ص ۲۰، ۲۱.

شرح مقذمة قيصرى

اولی غیریت ثابت است و بحمل شایع بحسب برهان و وجدان در جمیع مواطن، ماهیت فانی در نور وجود است بمرتبه ای که از برای ماهیت مقامی جدا از وجود لحاظ نمی شود، تقرر ماهوی نیز نوعی از وجود است، چون ماهیت امری لامتحصل و وجود امری متحصل است. هر لامتحصلی فانی در متحصل است و این از قبیل اتحاد اثنیین نیست، برای آنکه ماهیت لامتحصل است و در مقابل وجود فعلیت ندارد. فنای ماهیت از فنا و انغمار جنس در فصل تمام تر است چون جنس بحسب مرتبهٔ جنسی احتیاج بامری ندارد. لذا لحاظ تحصل محتاج بفصل است، ولی در مقام و در آن می شود. بخلاف ماهیت در مقابل وجود که مرتبه تقرر ذات هم ندارد، چون همان تقررش بنور وجود است. روی همین ملاحظات، مصنف علامه از برای دفع مایقال و اینکه ماهیت بدون لحاظ وجود که مرتبه تقرر ذات هم ندارد، چون مایقال و اینکه ماهیت بدون لحاظ وجود چون سایه و ظهور و مرآت و عکس وجود مایقال و اینکه ماهیت بدون لحاظ وجود چون سایه و ظهور و مرآت و عکس وجود تمام نیست گفته است:

و ما يقال: بانًا نتصور الماهية مع ذهولنا من وجودها، انما هو بالنسبة الى الوجود الخارجى؛ اذلو نذهل عن وجودها الذهنى، لم يكن في الذهن شىءً اصلاً ولوسُلَّم: ذهو لنا عن وجودها الذهنى، مع عدم الذهول عنها، لا يلزم ايضاً انها يكون غير الوجود مطلقا، لجواز ان يكون الماهية وجوداً خاصاً يعرض لها الوجود في الذهن و هو كونها في الذهن، كما يعرض لها في الخارج، و هو كونها في الخارج، فيحصل الذهول عن وجودها في الذهن، ولا يحصل عنها، والوجود قد يعرض لنفسه باعتيار تعدده، كمروض الوجود العام، اللازم للوجودات الخاصة.

شارح علامه در جواب کسانی که بتغایر بین وجود و ماهیت باین نحو استدلال کردهاند: «ما تصور می کنیم ماهیت را و غفلت از وجود آن داریم»، گفته است این استدلال تمام نیست، چون ما در موقعی که ماهیت را تصور می کنیم و غفلت از وجود آن داریم، از مطلق وجود غفلت نداریم، فقط از وجود خارجی آن غفلت داریم. غضلت از وجود خارجی منافات ندارد با آنکه ماهیت موجود بوجود ذهنی باشد. پس حصول ذهنی ماهیت همان وجود ذهنی است. این کلام از این اصل

كملى ناشى است كه حق وجود مطلق است و حقيقت وجود و هويت الهيّه سارى در جسميع اشياء است از اعيان خارجيه و معانى عقليه و الماهيات عبارة عن انحاءِ الوجودات على مشرب اهل المعرفة.

این کلام از مصنف تمام نیست، چون قائل گفت ما ماهیت را تصور می کنیم، مثل ماهیت انسان و این غفلت ما از وجود، مطلق وجود است اگر مطلق وجود نباشد، استدلال برای زیادتی وجود بر ماهیت تمام نیست، چون مورد استدلال و مدعای قائلان بزیادت، زیادتی مطلق وجود است، نه وجود خاص خارجی . علاوه بر این، مراد از زیادت و نفی زیادت، زیادت مفهومی است. واحدی از محققان قائل بزیادت خارجی وجود بر ماهیت نیست، چون وجود محال است از عوارض خارجی ماهیت باشد، عارض خارجی باید بحسب وجود تأخر از معروض داشته باشد. والحق ماذکرناه فی بیان مراد المؤلف العلامة.

منصف گو یا باین نکته توجه داشته است لذا گفته است: اگر ذهول از وجود در مقام تعقل ماهیت، ملازم با تغایر وجود با ماهیت بنحو مطلق باشد، باین معنی که ما در مقام تصور ماهیت غفلت از وجود ذهنی و خارجی داشته باشیم، معذلک بنحو مطلق مغایرت ماهیت و وجود را اثبات نمی نماید، چون ممکن است ماهیت، وجود خاصی باشد که معروض مفهوم وجود محمولی و مطلق قرار گیرد، و همین عروض وجود خاص باشد، که معروض مفهوم وجود محمولی و مطلق قرار گیرد، و همین بر این وجود خاص باشد، کما اینکه عروض مفهوم وجود بر وجود خارجی، ملاک خارجیت چنین وجودی و منشأ صدق خارجی بر چنین تحققی می باشد. وجود مطلق مفهومی، امری عقلی و عارض بر جمیع حقایق می شود حتی حق تعالی، و معدری و عرض عام نموده اند. و اینکه برخی از این وجود مطلق از حاق ذات جمیع مصدری و عرض عام نموده اند. و اینکه برخی از محشین بر مصنف علامه اشکال حقایق انتراع می شود و بر آنها حمل می شود. از این وجود، تعبیر بوجود انتراعی و مصدری و عرض عام نموده اند. و اینکه برخی از محشین بر مصنف علامه اشکال مصدری و عرض عام نموده اند. و اینکه برخی از محشین بر مصنف علامه اشکال مصدری این معنی غفلت کرده اند مفهوم عام بدیمی وجود ذهنی و وجود خاص خارجی محرده اند که چگونه می شود وجود عارض بر وجود ذهنی و وجود خاص خارجی و محرد، از این معنی غفلت کرده اند مفهوم عام بدیمی وجود ذهنی و وجود خاص خارجی شرح مقلمة فيصرى

وجود خاص واجبی جل جلاله، و این مفهوم وجود عرضی محمول بالضمیمه، نظیر اعراض خاصه نیست، بلکه خارج محمول است که از حاق ذات حقایق انتزاع می شود؛ نه جنس است و نه فصل و نه عرض عام مصطلح در ایساغوجی و نه عرض خاص مصطلح در علم منطق.

بنا بمشرب مصنف، ماهیت، وجود خاصی است که معروض وجود محمولی و اتتزاعی می شود. این وجود خاص، گاهی در موطن علم تحقق دارد، که از آن بعین تعبیر شده است، و این عین ثابت بصورت حقایق در خارج تحقق پیدا می نماید که از آن تعبیر بوجود خارجی می نمایند و ماهیت، واقعیت و تحققی غیر از وجود خاص ذهنی و خارجی ندارد, ممکن است مفهوم عام وجود، عارض بر وجود ذهنی شود و ملاک عروض همان عمومیت مفهوم وجود است نسبت بخارج و ذهن و اعمیت آن از موجود خارجی و ذهنی <sup>۱</sup>.

000

حق آنستکه ماهیت، مفهوماً با وجود تغایر دارد؛ ولی حقایق وجودی در اصل حقیقت و امور عامهٔ وجود مشترکند. ماهیات از حدود وجودات خاص که از تجلی اصل وجود حماصل می شود، انتزاع می شوند؛ چون تنزل وجود از مقام صرافت و محوضت، حدودی بخود می گیرد که آن حدود را تمین وجود می نامند و از ناحیه این حدود، کثراتی عارض اصل وجود می شود؛ چون این کثرات، کثرت سرابی و اعتباری است، منشاء کثرت حقیقی در وجود نمی شود و حقایق وجودی بجهت امری

۱ . اینکه مصنف از راه استدلال خصم برای صحت مطلب خود استدلال نمود، از باب مماشات است. ولی بنظر تحقیق همانطوریکه از مطاوی کلمات او و اتراب او معلوم می شود، مرادشان از اینکه گفته اند، ماهیات وجودات خاصه اند، این نیست که ماهیات در مرثبهٔ وجودات خاص موجودند و یا عین وجوداتند، بلکه مرادشان اینست: ماهیات یک نحوثبوتی در خارج و علم دارند ولیکن نه ثبوت اصلی و واقعی، بلکه ثبوت ظلی و رابطی، مثل ثبوت فوقیت و تحتیت و ماهیات ظهورات و اظلال و تعلقات و اطوار وجوداتند که از ملاحظهٔ وجود در علم و ذهن حصول پیدا می می ایند.

هر صدا که او اصل هر بانگ و صداست 👘 خسود صدا آنسست دیسگرها صداست

است که وهم اختراع می نماید و آنچه که مربوط بحق است اصل وجود است که ودیعهٔ الهی است و ذاتی ممکنات نیست. حقیقت عالم و آنچه که مر بوط بأصل عالم است، ماهیات اعتباری است که شبکه از برای صید وجوداتست و موجود حقیقی اصل وجود است اگرچه این ماهیات از باب تحقق وجود مطلق از اشعات و اظلال وجود است.

این نقشها که هست سراسر نمایش است اندر نـظر چه صورت بسیار آمده این موجهای بحر محیط حقیقت است و یـن جـوشهـا زقُلزُم زَخّـار آمده این جـا حـلـول کـفـر بـود انـحـاد هم ایـن وحـدتـیـست، لـیک بِتکرار آمده

لذا عرفا گفتهاند: وجود ممکنات وجود مجازی است و موجود حقیقی حق است که وجود، ذاتی اوست هرچه که غیر از حق است بحسب ذات اوهام اباطیل است، نه موجود حقیقی.

موجود توئى على الحقيقه باقى نسبند و اعتبارات

ملاصدرا در اسفار، اعتراض و جوابی را که مصنف در این مقدمه بیان کرده است، بـصورت «وهـم و فهـم» بـیان کرده است<sup>(</sup> و از برای تأیید مطلب خود که

١. تگارنده در حواشی خود بر این موضع از اسفار، «ایامی که بقرائت اسفار نزد حکیم نحر بر و دانا، سیدالمجتهدین آقامیرزا ابوالحسن قزوینی، اشتغال دائته ام»، مطلبی نوئته ام که از برای روش شدن این مطلب و بیان مراد مصنف خالی از فائده نیست، ترجمهٔ عین حاثیه را نقل می کنم: «بحسب حکمت متعارفة مثاثین، ماهیت مغایر وجود است، لامیما بنابر اصالت ماهیت و اعتباریت وجود، و یاقول به تباین در حقایق وجودی، اما بنابر حکمت متعالیه اصالت وجود، مرابیت ماهیت و وحدت محکمت متعارفة مثاثین، ماهیت مغیر و و وحدت معلقول به تباین در حقایق وجودی، اما بنابر حکمت متعالیه اصالت وجود، مرابیت ماهیت و وحدت محقیقت وجودی، اما بنابر حکمت متعالیه اصالت وجود، مرابیت ماهیت و وحدت محقیقت وجود، مرابیت ماهیت و وحدت محقیقت وجود، ماهیت در حقایق وجودی، اما بنابر حکمت متعالیه اصالت وجود، مرابیت ماهیت و وحدت الموفان، الصاعدین الی درجة الایقان، التابقین شهردهم فی حاق الاعیان - ماهیت و وجود را المرفان، الصاعدین الی درجة الایقان، التابقین شهردهم فی حاق الاعیان - ماهیت وجود را نیست.

شرح مقتمة قيصرى

هیچ مفهوم و ماهیتی از شعاع نور وجود خارج نیست، تمام عبارت مصنف را در «هدایهٔ للناظرین» نقل نموده است.

حق آن بود که مصنف از راه فرق بین مفهوم و مصداق و اینکه تغایر مفهومی اعیان با وجود منافات ندارد، که ماهیت مطلقا از پرتونور وجود خارج نباشد و همان تقرر و ثبوت مفهوم بحسب مصداق و حمل شایع صناعی نوعی از وجود است، مدعای خود را ثابت نماید، ولی این اعاظم چندان به بیان مطالب در کسوت اصطلاحات اعتنائی ندارند. اگر چه مصنف از مدرکات عقل نظری و دمنهای فلسفی بی بهره نیست و در دقت و عمق و استعداد کامل کم نظیر است.

. والحق مامرَّ من ان الوجود يتجلى بصفة من الصفات، فيتعين ويمتاز عن الوجود. المتجلى بصفة اخرى، فيصير حقيقة مّا من الحقايق الاسمائية، وصورة تلك الحقيفة

معتقد معقول نیز شده است. برهان بر این مطلب آنستکه بالبداهه واسطه بین موجود و مدوم و عدم و وجود معقول نیست. اعیان ثابته و ماهیات خاصه اعدام نیستند. اگر ماهیات در موطن علم حق و اذهان ممکنات موجود نیاشند، باید واسطه بین وجود و عدم باشد. البته مراد از مرجود، موجود بحمل شایع صناعی است، نه حصل اولی، چون بحمل اولی وجود و عدم و تشخص، شدت، ضعف، وحدت، کثرت و آنچه که خارج از مفهوم و ذات ماهیت است، از ماهیت مسلوب است. باعتبار آنکه مبدء انبعاث ماهیات، وجودات خاصه است؛ امهیات خاصه از لوازم وجودات خاصه اند. وجودات، منظاهر اعیان ثابته اند. اعبان، مظاهر اسماء و صفات الهیه اند، اسماء و صفات، مظاهر اصل وجود حقند. منا وجود دقت دار بعد و معاه این ذات از اسماء و اعیان و حقایق خارجیه و کونیه همه از منخ وجودند تا برسد بمرتبهٔ نازلهٔ از تحقق که ماهیات باشد.

ماهیاتی که در عقل حاصل می شود، اشتات و ظلالات و فیرضاتی هستند که از اتحاد عقل و نفس با عقـل فـقـال یـا بـطـریق انعکاس متحقق شدهاند، و این ماهیات حکایات وجودات و اشتات و مرائی حقـایـق مـوجـود در عـقلند، ناچار از سنخ وجودند، چون عقل، وجودی صرفست و اشتات آن نیز وجود است.

معنی عروض ماهیات بر وجودات، عروض بعضی از مراتب است بر بعضی دیگر بحسب واقم، ولی احول آن را ماهیت می بیند و عارف وجود . غیر سالک حق می بیند و سالک حق مطلق.

تــو مــو، مــى بــيــنــى و مــن پـــچش مــو تـــو ابـــرى مــن اشــارتــهــاى ابــرو تــو لـب مى بـيـنى و دندان كـه چونست دل مــجــنـون زشـكـر خــنـده خــونـــت

في علم الحق تعالى، هي المسمّاة بالماهية والعين الثابئة. وان شئت قلت: تلك الحقيقة هي الماهية، فأنّه ايضاً صحيح. وهذه الماهية لها وجود خارجى في عالم الارواح، وهو حصولها فيه، ورجود في عالم المثال وهو ظهورها في صورة جسدانية ورجود في الحس و هو تحققها فيه ورجود علمى في اذهاننا وهو ثبرتها فيه. ومن هنا قيل: ان الوجود هو الحصول و الكون، و بقدر ظهور نورالوجود بكمالا ته في مظاهره، تظهر تلك الماهيات ولو ازمهاتارة في الخارج واخرى في الذهن، فيقوى ذلك الظهور و يضعف بحسب القرب من الحق والبعد عنه، و قلة في الذهن، فيقوى ذلك الظهور و يضعف بحسب القرب من الحق والبعد عنه، و قلة الوسايط و كثرتها و صفاء الاستعداد و كدره، فيظهر للبعض جمي الكمالات اللازمة لها و للبعض دون ذلك فصور تلك الماهيات اذا كانت في اذهانا، هي ظلالات تلك الصور العلمية الحاصلة فينا بطريق الانمكاس من المبادى العاليه او بظهور نورالوجود فينا بقدر نصيبنا من تلك الحضرة و لذلك صعب العلم محقايق الاشياء على ما هي عليه الا من تنور قلبه بنور الحق و الدياب بينه و بين الوجود المحض، فائه يدرك عليه الا من تنور قلبه بنور الحق و الحناب بينه و بين الوجود المحض، فائه يدرك عليه الا من تنور قلبه بنور العلمية على ماهى علي العام معايق الانياء على ما هي داري عليك الحر من علي الماميات المادي العام معاني الابياء و منور الوجود فينا بقدر نصيبنا من تلك الحضرة و لذلك صعب العلم بحقايق الاشياء على ما هي داري فين المحض، فنور العلمية على ماهى عليه في انفسها و مع ذلك بقدر اتانيته «انيته خ مايد الحن ينور قلبه بنور الحق و ارتفع الحجاب بينه و بين الوجود المحض، فائه يدرك د.» ينحجب عن ذلك فيحصل الثميز بين علم الحق و بين علم هذا الكامل.

فخاية عرفان العارفين، اقرارهم بالعجز والتقصير، وعلمهم برجوع الكل اليه، و هو الـعـلـيم الخبير. فان علمت قدر ما سمعت، فقد اوتيت الحكمة: «و من يؤتى الحكمة فقد اونى خيراً كثيراً».

در مباحث قبلی بیان نمودیم که حقایق اعیان، باعتباری عین حقیقت وجودند و باعتباری غیر حقیقت وجود، چون حقایق اشیاء، تعینات وجود حق و تمیزات و نسب و شئون اصل وجودند. منشأ تعینات و تمیزات، خصوصیات شئون ذاتیه حق است، این شئون عبارت از نسب و اعتبارات و جهاتی هستند که در غیب ذات مستجن و مندرجند، مثل اندراج لوازم در ملزومات بطور مفصل، این معنی را بیان نمودیم. لذا مصنف در مقام بیان این معنی که جمیع حقایق، تعینات حقیقت وجودند و هیچ امری از نور وجود خارج نیست و اعیان ثابته همان حقایق مندمج در غیب وجودند، می گوید: حقیقت وجود در حقایق و اعیان باعتبار صفات و اسما متعدد تجلی می نماید، و بواسطهٔ همین تجلیّات، وجود مطلق که تعدد و تکثر در آن بوجه من الوجوه وجود ندارد بصورت اعیان متکثر می شود، تجلی وجود بصفتی از صفات حقیقیه منشأ امتیاز این وجود از وجودی که بصفت دیگر تجلی و ظهور شرح مقذمة قيصرى

نموده می شود و از تکرار تجلیّات وجود، متعدد می شود و منشأ تعدد، تجلیات مختلفه یی است که حقیقت وجود بآن متعین می شود. اعیان بوجهی عین همین تجلیاتند، و تجلی وجود بصفتی از صفات علت ظهور اسمی از اسما و است که صورت و تعیین اسم همان عین ثابت است. قبلا بیان کردیم که منشأ حصول اسماء، اعتبار ذات است با صفات، و ظهور ذات بکسوت صفات عین اسماء حق است. پس حقایق اسمائی که تعین اصل وجود بصفتی از صفات باشد، دارای صورت و ظاهری است که حکما آن را ماهیت و عرفا آن را عین ثابت می گویند.

بعبارت واضحتر: اصل وجود تعین ندارد. تعین آن بصفتی از صفات، همان اسم است. اسماء را عرفا حقایق الهیه می نامند. منشأ تعدد حقایق الهیه، تعدد صفات است. هر صفتی متناسب با مظهری است. این مظهر صورت و تعین اسم حق است که متجلی و متظاهر در کسوت تعین و عین ثابت است. اسماء را حقایق الهیه، و صورت و مظهر موجب تعین آنها را اعیان ثابته نامیدهاند. اعیان، تجلیات و ظواهر اسماء، و اسماء، تعین و ظهور حقیقت وجودند و این تعینات «اعیان ثابته»، دارای مظاهری هستند که از آن مظاهر تعبیر بحقایق کونیه و خارجیه و خلق می نمایند.

همانطور یکه قبلاً بیان شد، اعیان ثابته باعتبار تقرر علمی ، صور اسماء حقند. از این جهت متأثر از اسماء واسماء مؤثر در اعیانند و به اعتبار وجود خلقی وخارجی اعیان مؤثر ومتجلّی در حقایق خارجیه اند وحقایق خارجیه قابل ومتأثر ومنفعل از اسماء حقند، منشأ ظهور اعیان در حضرت علمیه فیض اقدس وعلت ظهور خارجی آنها بصورت حقایق خارجی و وجودات خاصه فیض مقدس است وصور متمایزهٔ اسما ۽ الهیه بحسب وجود علمی عین حقند ونسبت بحقایق خارجی ار واح و واسطه اند وحق بواسطهٔ اعیان، فیض خود را بحقایق خارجی می رساند. بنابراین ، اعیان ثابته تجلیات وظهورات اسما ۽ حقند که حق در کسوت آنها بمناسبت اقتضای اعیان ظهور می نماید وحق چون احاطهٔ قیومی بهمهٔ حقایق دارد، مطابق استعداد هرعینی وجود افاضه می نماید.

فاعل متجلی ذانست در کسوت اسماء در هیاکل اعیان هـــــه را خـــود نــوازد و ســازد گــرچه از خــود بــکــس نــپردازد

عین ثابت که حکما از آن تعبیر بماهیت نموده اند، بحسب وجود خارجی دارای مراتبی است. ظهوری در عالم عقول و ملائکه مجرده و ارواح کامله دارد که از آن تعبیر بوجود عقلی نموده اند. این وجود از ماده و مقدار تجرد دارد، یعنی دارای تجرد تام است و وجودی در عالم مثال نزولی دارد که دارای تجشد و تقدُّر است، ولی از ماده مجرد است. از عالم مثال تعبیر بعالم اشباح نمونه اند بواسطهٔ آنکه تجسد دارد.

و دارای وجودی در عالم حس و ماده است که عالم شهادت باشه . پس عین ثابت هر ممکن از عوالم روحانی و مثالی مرور نموده باین عالم می رسد.

بعقیدهٔ عرفا، اصل ثابت و مبدءِ فیض و ظهور هر موجودی در مراتب وجود هـمان عین ثابت آنست و وجودات عقلی و مثالی و مادی، ظهور و تجلی و فیض و تشأن عین ثابت موجود در حضرت علمیه اند. <sup>۱</sup>

این عین ثابت تجلّی وجودی در اذهان دارد که از آن بظهور ظِلی و وجود تبعی تمبیر نموده اند. این وجود نیزیک نموه وجود و ظهوری است، ولی وجود خاص بشمار نمی رود. وجود خاص عین ثابت بیک اعتبار فرد عقلی و مثالی و حسی و مادی است، باعتباری وجود خاص انسان که آثار انسان بر آن مترتب می شود، می باشد.<sup>۲</sup> پس تحقق ماهیت در جمیع مراتب وجودی همان حصول ماهیت است که از آن تعبیر به ثبوت و تحقق نیز شده است. بنابراین، ثبوت ماهیات در حضرت علمیه نیزیک نمو وجودی از برای ماهیت است، و ماهیت بدون وجود و خارج از شماع نور هستی تحصل نداردوغیراز وجوددرخارج چیزدیگری نمی توان مراغ نمود.<sup>۳</sup>

- ۲. اشراقیون از برای هر نوعی از انواع جوهری مه فرد قائلند: فرد عقلانی ، فرد مثالی و برزخی ، و فرد مادی دائر جسمانی فرد مادی را ظهرر و تجلی و فیض فرد عقلانی که از آن تمبیر بمثل نوری شودماند می دانند. فرد عقلانی اصل ثابت، و باقی فرد مادی است. غایت حرکات فرد جسمانی، اتصال برب خود است؛ چون هر ناقصی «بحسب برهان» باید به اصل خود که صورت کمالیه و تمامی آنست متصل شود.
- ۲ . اینکه ماهیت در انواع تحصلات ترابع وجود است، دلیلی بر اصالت وجود و اعتباریت ماهیت است. اعیان ثابته مجمول نیستند؛ چون در ظهور ثابع وجودند، تحقق خاص وجود است نه ماهیت.
- ۳ . در اعیان ثابته دو اعتبار می شود فرض نمود، بیک اعتبار اعیان مرآت وجود حقند و از حق و اسماء و سعد س

شرح مقلعة قيصرى

باندازهٔ سعهٔ وجود و نور هستی و ظهور کمالات وجود در مظاهر و مراتب و اکوان، ظهور این عین ثابت وماهیت، متفاوت و مختلف بشدت و ضعف است.

صفات او حکایت می نمایند؛ چون حق تجلی در اعیان نموده و هر عین ثابتی باندازهٔ سعهٔ وجودی خویش از حق حکایت می نماید، چون محدود نمی تواند بطور تام و تمام از نامتناهی حکایت نماید. بهمین معنی حکمای الهی اشاره کردهاند که معلول حد ناقص علت است و علت، حد نام معلول چون عـلـت از معلول بنحو اعلى و اثم حكايت مي نمايد. وجودش اوسم از وجود معلول است، خصوصاً وجود حق که حد ندارد و حقیقت تمام و کمال جمیع اشباء است. باعنبار دوم حق تعالى مرآت تمام نماى اشياء است. محيى الدين گفته است: نومرآت حقى و حق مرآت احوال تو است. باعتبار اول ممكنات تعين وجود حقند و ظهور، شأن وجود متعين است. وجود واحد باعتبار تعينات و مراثى متعدد، متعدد شده است. و منا البرجنة الا واحبد غبيبر أنبه اذا است عنددت السمبراينا تنعندت بـايـن اعـتبار، غير از حق موجودى در خارج نيست. وجود مطلقا از صقع ر بو بى است اعيان ثابته فقط در حضرت علميه بوجود تبعى متحققند و بوئي بحسب ذات از حصول خارجي بمشام جان آنها نرميده است. كساني كه منغمر در توحيدند و بكلي كثرت وا يشت سر گذاشته، لسان حالشان اين است: ک ہیکی ہست ولیست کس جز او وحسيده لأشيب ويسك الأهسو اگر کسی حق را آئینه نمایش ممکنات قرار بدهد، و از اصل وحدت که نافی کثرات و ما حی جمیع اغيبار است منتصرف شود، غيبر از تعينات چيزي را دؤيت نمي كند و آنچه را كه متجلي وظاهر مى بيند محدود است و حق را فقط در جلباب ممكنات و سرادقات جلال و جمال مى بيند ، كسانى که مورد غلبه کثرت واقع شده اند، این حال را دارند و لسان حال آنها این است: کاین همه نقش عجب در گردش برگار داشت خيز تا بر كلك اين نقاش جان افشان كنيم فسای در توحید برای ابرار و عارفان در این نشأه و برای خلایق در قیامت کبری و وقت رجوع کثرت بحق واحد حاصل مي شيد. «كل من عليها فان و يبقى وجه ر بك ذوالجلال والاكرام». سبب ظهور قيامت، تجلى حق باسم قهار و تجلى ذاتي است كه نقشي از كثرت بر صفحة وجود نماند

و هـمه باو رجوع نمایند، کما اینکه از او ظاهر شدهاند، ظهور کثرت قوس نزول و رجوع کثرت بوحدت قـوس صعـود اسـت ولـی تـجلیات جـمالی اشیاء را بعد از فنا برای نیت به جزای اعمال خود به حالت صحو درمی آورد.

بهمین جهت ماهیت تحصلات متعدد و مختلف دارد. در مرتبه یی قوی و در مقامی ضعیف است. بدون شک، حصول ماهیت در علم حق به تبع اسماء و صفات اوسع و اقوی از سایر مراتب است، ظهور ماهیت بوجود عقلی تمامتر از ظهور مشالی،و ظهور مثالی از وجودمنغمر و ماهیت متحقّق در ماده کاملتر است، باعتباری اضعف مراتب وجود ماهیت و حصولی عین ثابت، تحقق و ثبوت و تقرر علمی و ذهنی ماهیت است.

علت شدت وقوت وضعف انحاء وجودات ماهیت، همان قرب و بعد آن از حق است. هرچه وسایط بماهیت برخورد نماید، ماهیت ضعیف تر می شود، تا برسد با ضعف مراتب وجودی که هیولای اولی باشد. مصنف از برای اثبات مدعای خود و بیان این معنی که ماهیت در جمیع مراتب از وجود خالی نیست از طرق متعدد استدلال می نماید.

حصول صور ماهیات در ذهن و عقل، همان انعکاس حصول ماهیت در عقول طولی و عرضی و مراتب برزخی است، صور ذهنی، اشعات و ظلالات و انعکاساتی است که از مبادی عالیه «مراتب وجودی» و مقام حصول و تقرر ماهیت در حضرت علمیه در لوح نفس و صحیفۀ ادراک ما حاصل و منعکس شده است، و هرچه استعداد وجود انسانی در ادراک حقایق تمامتر باشد و هرچه ذهن از کدورات نشأه مادی صافی تر باشد، ظهور حقایق در نفس، تمامتر و کاملتر خواهد بود. از باب مناسبت بین مُدرک و متدرک و سنخیت بین عالم و معلوم هر اندازه وجود انسان و مادی می او از ادراکات و علوم و درک حقایق اشیاء تمامتر خواهد بود.

كسانى كه جميع مراتب وجودى را بشهود عرفانى پيموده اند و خود را متصل بـنـشـأه عـلم بارى كرده اند، جميع حقايق را در حضرت علميه مشاهده مى نمايند. ادراك حـقـايـق از اتـصـال بـه بـرزخ نـزولـى شـروع مـى شود و بفناءِ في الله ختم

یست خیبال از پیش برخیبزد بینک بنار نسمیانسد غیبتر حیق در دار دیسار چو موجی بنرزند گردد جهان طمس یقیین گردد کنان لیم تغن بالامس شرح مقذمة قيصرى

می شود. برخی از مردم، نهایت ادراک آنها اتصال بعالم مثال است. برخی از عالم مثال عبور نموده بعالم عقل مي رسند. اين جماعت در انحاء ادراك متفاوتند، بىرخى بىراق عروج آنبها عقل نظرى است. بعضى ديگر رفرف صعود آنبها بقلة حقايق، شهود حقايق است بنحوعين اليقين ويا حق اليقين، كمل از افراد انسان حقایق را در مقام قاب قوسین و واحدیت شهودمی نمایند. براق عروج آنها فناءِ از خود و بقاء بحق است. چون در بین کسانی که در معارف غوطه ورند و متصدی معرفت حقايقند، كسي كه ملاك معرفت او بحقايق شهود باشد، كم است، و اکشر کسانی که سرو کاربا حقایق دارند، معرفت آنها، مرتبه و مقام علم الیقین است، و با صور علمی سرو کار دارند و مقید بمدرکات خود هستند و عقل نظری برای آنها عقال وقید وبند است. مصنف علامه گفته است: ادراک حقایق نسبت بكسانى كه متصدى معرفت حقايقند بقدر نصيب آنبها ازنيل بحضرت علميه است، بهمین جهت درک حقایق بسیار مشکل است، مگر کسی که قلبش بنور حق نورانبي شود و حجب علمي بين او و حق مرتفع گردد و متصل بمقام صرافت وجود شود. چنین کسی بواسطهٔ اتصال بحق بعون و قوهٔ حق، حقایق را شهود مي نمايد؛ چون حقيقت و واقعيت هر شيء عبارت است از نحوهٔ تعين آلُ شيء در عـلـم حق. متصلين بحق و فانين در توحيد حقايق اشياء را در آن مرتبه و مقام شهود می نمایند و این امر برای انسان حاصل نمی شود مگر آنکه بقدم شهود مراتب کشرت را پیموده و فناء در توحید برایش حاصل شود. در این مقام نیز ادراکات و شهود حقايق متفاوت است. برخي از كمل بكلي از خود فاني و منغمر در حضرت وجودند. برخي فناء در احديت براي آنها حاصل شده است، ولي بكلي از خود فانی نشده اند و بقیه بی از بقایای خود و اتیت در آنها باقی مانده است، و این خود حجابی است بین سالک وحق،وقتی چهرمای حقیقی خود را نمایش می دهد که انسان سالک، وجود مجازی خود و تعین هستی خویش را بکلی زیر یا بگذارد و فانی محض در حضرت وجود شود و بلسان حال بگوید:

«زنده باد حضرت دوست، مرده باد هرچه جز اوست». و بـشهـود حـقيقى حق را شهود نمايد و جان عاريت خو يش را بصاحب وجود ۳۰۹۳

تسليم نمايد كه «كمال الصّداقة ردُّالامانات الى اهلها»، من لم يذق هذاالمشهد لم يكن محمدى(ص) المشرب.

فنای حقیقی وقتی حاصل می شود که از برای سالک اسم و رسم و نام و نشانی نماند.

ما را زجام بادهٔ گلگون خراب کن زان پیشتر که عالم فانی شود خراب

اشارات لطیفه یی از ائمهٔ اثناعشر راجع باین موضوع در کتب حدیث موجود است<sup>۱</sup>. سیدالشهدا و سرور عرفا در کلمات خود فرموده است: «انت الذی ازلت

۱. برخی از اشخاص که از علم تصوف اطلاع کامل ندارند، بعضی از مطالب غامض مثل وحدت وجود و چند مسئله دیگر را مخالف قواعد دین می دانند، در حالی که این حقایق مستقیماً از دین یعنی کتاب آسمانی مسلمانان «قرآن» و اخبار وارده از طریق اهل عصمت و طهارت «سنت» گرفته شده است. ما کار با یکعده از قلندران عامی و معرض از طریقهٔ اسلام و اهل عصمت نداریم. جماعتی هستند که عرفان را وسیلهٔ شهرت و نیل بمراتب دنیائی قرار داده اند و از حقایق عرفان اطلاعی ندارید. سرو کار ما با کسانی است که یک ملسله از معارف اسلامی را بصورت کتب تنظیم کرده اند و تحقیقات عطیمی در مسائل مهم مربوط بعبده و معاد نموده اند، و این حقایق را از قطب عالم وجود حضرت ختصی مرتبت و آشار مدونهٔ در کتب احادیث و اخبار استفاده نموده اند. یکی از مسائلی که بسیار عمیق و ژرف و بعیدالمال است. مسئلهٔ توجید است، در بین کسانی که بعث در حقایق نموده اند از حکما و متکلمین اسلامی اهل عرفان گوی سبت را از دیگران در این مطلب ربوده اند از معلم مرتبت و انداره مامی می از می داده در است. در بین کسانی که بعث در معایق نموده اند از محما و متکلمین اسلامی اهل عرفان گوی میت را از دیگران در این مطلب ربوده اند از معلیه معلم در مطالب اند. مشاه از معارف اسلامی در بین معایق ما از قطب عالم وجود حضرت محما و متکلمین اسلامی اهل عرفان گوی میت را از دیگران در این مطلب ربوده اند از معلیه ما در بین مطلب رمانه ما می امنده می داند در این مطلب ربوده اند از معاند از

ما در مطاوی این شرح، این قبیل از مسائل مشکله را شرح داده ایم و متوجه ایرادات بر این مسائل بوده ایم و در ضمن تشریح مطالب، طوری مطلب را بیان کرده ایم که از اصل ایراد وارد نیاید. در مسئلهٔ توحید بعضی از مطالب مطرح شده که سبب شده است مرد انی سالیان دراز مررد تکذیر و لعن و دشنام واقع شده اند، مثل اینکه از منصور حلاج در مقام فناء در توحید « اناالحق» و از بایزید «سبحانی ما اعظم شانی» و یا «لیس فی جبتی الاالله» یا «سوی الله» نقل شده است. در برخی از روایات ما اعظم شانی» و یا «لیس فی جبتی الاالله» یا «سوی الله» نقل شده است. در برخی از روایات نظیر این مطالب نقل شده است مثل اینکه از یکی از اشه وارد است: «لنا مع الله حالات نحن هوهو و است مثل: «انیا خالق السسوات والارض» و شبیه این کلام که ما در یکی از فصول این شرح بست اسبت آنکه مصنف علامه قسمتی از کلمات مولی را نقل کرده است قسمتی را هم ما نقل نمودیم. ما با این مسئله کار نداریم که آیا منصور و با یزید و دیگران چنین حرفی را زده اند و یا اهل این معنی را داشته اند کار نداریم که آیا منصور و با یزید و دیگران چنین حرفی را زده اند و یا اهلیت این معنی را داشته اند و با نداشته اند. فقط از جنبه علمی مطلب، متوض می از دهم شد. شرح مقلامة قيصرى

الاغیار عن قلوب احبائک حتی لم یحبوا سواک. الهی امرت بالرجوع الی الآثار، فـارجعنی الیك بكسوة الانوار وهدایةالاستیصار، حتی ارجع الیك منها، كما دخلت

<sup>+--</sup> این مطلب هم ناگفته نماند که تُختل از عرفا یا شیمه هستند و یا نزدیک بمشرب تشیع می باشند. در اصول و عقاید نه معتزلی و نه اشعریاند و حضرت علی مرتضی و ما بر اثمه را باب مدینه علم پیفمبر و حضرت مهدی«ع» را خاتم ولایت مطلقه محمدیه «ص» می دانند. ما در فصول اخیر این کتاب اقوال آنها را در ولایت مطلقه و کیفیت تبعلی حقیقت محمدیه (وص» می دانند. ما در فصول اخیر این کتاب اقوال آنها را در ولایت مطلقه و کیفیت تبعلی حقیقت محمدیه «ص» می دانند. ما در فصول اخیر این کتاب اقوال آنها را در ولایت مطلقه و کیفیت تبعلی حقیقت محمدیه (وص» می دانند. ما در فصول اخیر این کتاب اقوال تخرم این و لایت مطلقه و کیفیت تبعلی حقیقت محمدیه و اولاد طاهرین او را در اطوار وجود و کیفیت خشم این ولایت را بسهدی موعود «عجل الله تعالی فرجه» نقل خواهیم نمود. اما اینکه از بعضی از معمدی این معتصوف ه (ایاالحق ولیس فی جبتی موی الله و سبحانی ما اعظم شأنی فی الدارین» و غیر اینها از کلمات نقل شده است منافی با توحید نیست و چه بسا قائل باین قول از فرط توغل در توحید و اعراض از ماسوی الله در مرحله ئی از مراحل سلوک و حالی از احوال در اطوار سبر خویش بمرحله نی از ماسوی الله و ماوی از از ماسوی الله در مرحله نی از مراحل سلوک و حالی از احوال در اطوار سبر خویش بمرحله نی از مراحل سلوک و حالی از احوال در اطوار سبر خویش بمرحله نی رسیده اند و حالی آن محوی الله و محدی از می می در اینه از رسیده در نیز بی محروب این از مراحل می و حوالی از احوال در اطوار سبر خویش بمرحله نی از مراحل سلوک و حالی از احوال در اطوار سبر خویش بمرحله نی رسیده ند و حالتی بآنها رخ داده است که درنظر شهود آنها کرت و ماسوی الله نیل بعای بعد از خناء صحوب از محوب در نظر شهود آنها کثرت اعتباری صرف و ماسوی الله خیال اندر خیال جلوه نموده، این از محوب در این محوب در این را محوب دو ماسوی اله خواله در نظر شهود آنها می نیل بیای مروب ای موره در این مرحله در از مرحوب در این محوب در از مرحوب در ماری اله می در مرحله در ماری اله معروب در را ماری را یای می دو مور است و شهر در مرد و ماسوی اله خیل از وی یا محوب در این می مون است که محبولی در در در در در موله مورده، این تمروب در ماری را در در در در در در مول مو ماسوی اله خیل اندر خیال جلوه نموده، این تمیروب ای مروب درم می در در موری و ماوی اله خیل و در وی یا در در در در در در

دركلام الهبى وارد شده است كه مبده همة موجودات حقست ومنتهاى مطلق وغايت وجودى موجودات نیز حق تعالی است و رجوع همهٔ اشیاء بحق است. وجود موجودات، وجود تبعی و ظل وجود مبدء وجود امت. انسان مادامیکه انفمار در کثرت دارد از مشاهدهٔ وحدت و حق غافل است، ولی در واقع و نشس الامر حق اظهر از جميع موجوداتست، لذا در نصوص ديني وارد است كه «هو الاول والآخر و الظاهر و الباطن». در دين اسلام اعراض حقيقي از ماسوي الله و توجه تام بحق اول، مطلوب واقعى اهمل ايمان است، لذا ائمة دين عليهم السلام، آني از توجه بحق غفلت نداشته اند و آمال آنها قطع توجه از کثرت و انغمار در حق بوده است، لذا همه چیز را از خدا می دانسته اند، عبادت واقعی حق توام با شهود حقیقی او است، لذا علی «۶» فرمود: «لم اعبد رباً لم اره» و در جای دیگر فرمود: «عرفت ر بی بعین قلبی» شهود حقیقی وقتی حاصل می شود که عارف کثرات را بقدم شهود زیر پای بِكَذارد، لذا از حسين بن على، سيدالاحرار و رئيس الابرار نقل شده است: «تركت الخلق طرأ في هواكا و ايتمت العيال لكي اراكا». در ادعية مأثوره از اهل عصمت مضامين بي شماري در اين قسمت وارد شده است، از على بن الحسين وارد است: «واستعلى ملكك علواً سقطت الاشياء دون بلوغ أمده ولا يبلغ ادنى ما استأثرت به من ذلك اقصى نمت الناعتين، ضلت فيك الصفات وتفسخت دونك النعوت و حارت في كبريائك لطايف الاوهام، فلا يدركه ولا يراء الا هو ولا يعلمها الا هو». إ حق تعالى مطلوب واقعي اهل توحيد است و نيل باين مطلوب بدون سلوك طريق و قطم مراحل بُعد و طى منازل كثرت حاصل نمى شود. زاد و توشة اين سفر عبادت و تقوى و اسبات تحصيل، معرفت بحق است. از راه برهان و نظر و از طریق عقل نظری باین مقصد کسی نمی رسد. تحصیل قوهٔ نظری و الیك منها مصون السرعن النظر الیها و مرقوع الهمة عن الاعتماد علیها». آنكه «سبحانی» همی گفت آن زمان این معانی گشته بود او را عیـان

- ← رسیدن یعلم الیقین یک جناح و وسیله پرواز بسوی اوست. جناح دیگر آن عبادت و تصفیهٔ باطن است که از این راه عین الیقین و حق الیقین حاصل می شود.
  - پر و بسال سا کسند عشق اوست ... مو کشانش می کشد تاکوی دوست

سـالـک راسـخ در مـقام سير بحق، بعد از طي مراحل کثرات و رفع حجب ظلمانية لازم مراتب نفس و حجب تورانيه، از وسايط و انوار طولي و عرضي از كثرات اعراض نموده و كم كم احكام وحدت بر او غلبه می نماید، بنحوی که جزوحدت چیزی را شهود نمی نماید و از کثرت مُعرض است، تا بجائی مي رسيد كه به مقام محودر وحدت مي رسد، و ذاتش در ذات حق محومي شود. محودات سالك در وجود حتى، سبب مي شود كه وجودش وجود حقاني گردد و غير از حق چيزي نه بيند. برخي از ملاک در همین مرتب متوقف می شوند و شروع بسفر ثانی که سفر از حق بخلق است نمی نمایند و همین انغمار در کثرت که ناشی از فنای ذات مالک در ذات حق است، انتهای سفر اول از اسفار سلاک عسلي است. سالک در اين مرتبه و مقام جون ذات و صفات و آثار و افعال خود را فاني در حق نموده است و مغلوب حکم وحدت است؛ سخنانی می گوید که حاکی از فنای او در توحید و افنای ذات خود در وجود حق است. این مخنان ناشی از تجلی ذانی حق در سالک است که بکلی ذات او را محو و نابود نموده است. نتيجة ابن تجلى، ظهور جنين سخناني از سالک است، نظير «اناالحق» و يا : «لِيسٍ في جبتي الاالله» و «سبحاني ما اعظم شأني». علت اظهار اين كلمات عدم صحوبعد از محو و عدم تـمكين بعد از تلوين است. اين قبيل از كلمات را اهل نوحيد شطحيات مي گويند. برخي از مجذو يبين بواسطهٔ نقصان استعداد در همين حال مي مانند «اوليائي تحت قبابي» اشاره بابن افراد است و بمضى از مجذو بين بعد از طولاني شدن جذبه بحال صحوبر مي گردند مثل اصحاب كهف. چون سالک بعد از انغمار در توحید باید در نتیجه صحوبعد از محورجوع بکثرت نموده و دارای اعتدال روحی گردد، بطوریکه نه کثرت آنرا معرض از وحدت نماید و نه وحدت علت اعراض او از کثرت شود. کسانی که باین مرتبه از سیر رسیده اند، سفر اول اسفار ار بعه را تمام کرده و شروع بسفر ثانی تسموده اند. سالک در سفر دوم سیر در صفات الهی نموده و علم بجمیع اسماء پیدا می نماید و ذات و صفات و کمالات خود را در ذات و صفات و کمالات حق مشاهده می نماید و بسیر در اسماء و صفات حق ولايت او ولايت تامه مي شود و بواسطة رجوع بكثرت بعد از فناء ذات و صفات او در حق و سیر در مراتب افعال حق، صحوبعد از معوبرایش حاصل می شود و اینکه از سالک در سیربحق و فناء در توحيد شطحيات صادر مي شود و در نتيجة تجليات ذاتي غير حق را نمي بيند و خود را قاني در حق می ببند، باظهار این کلمات نفی انیت مجازی از خود و اثبات انیت برای حق می نماید. اگر کسی در مقام نوجه بکثرت چنین کلماتی را یز بان بیاورد کافر است و سرّ اینکه انبیاء و اولیائی که

### شرح مقذمة قيصرى

هم از این رو گفت آن بحر صفا نیست اندر «جبّه ام الا خدا» آن «انا الحق» گفت این معنی نمود گر بصورت پیش تو دعوی نمود لیس في الدارين آن كو گفته است دُرَّ اين معنی چه نيكو سفته است

خملایق را ارشاد می نسایند، از این قسم کلمات یلسان نمی آورند، آنستکه از وحدت بکثرت رجوع نسموده و صحوبعد از محوبرای آنها حاصل شده است و استعداد ادامه سلوک داشته اند و توقیق شامل حال آنها گشته است.

به بسيان دينگر: وجود حقيقى حق تعالى است و در مظاهر ممكنات وجود حق است كه منمكس شده است حضرت صادق «عليه السلام» در برخى از اوقات هنگام قرائت ذكر ركوع غشوه عارض مى شد حضرت قبل از عروض خشوه ذكر ركوع را تكرار مى نمودند «روى انه خرّمنشيا عليه وهو في الصلوة فسسل عن ذلك فقال مازلت ارددالاية حتى سمعتها من المتكلم بها». حال كسانى كه اهل شهود و مطلع كلام حقند و از ظهر و بطن قرآن گذشته اند، همين است كه كلام را از حق مى شنوند.

هسمه ذرات عنالیم همچو منتصارر آمر خاواهای مست گیرو خواه مخمور در ایان تسبیسح و تنهالبیناند دایم آمدین معنای هامه بناشنند قنایام

سریان هو یت الهیه بحسب فعل و ظهیر او در موانی آفاق و انفس، منشأ وجود اشیاء است. اگر حق تبحلی در اعیان ننموده بود، هیچ موجودی نبود، ولی درک کامل این حقیقت برای کسی که فنای در توحید ندارد و منتخص در مال و مناصب دنیوی است محال و ممتنع است. اطلاع کامل بر یگانگی هستی مطلق جز از راه تصغیه حاصل نمی گردد. اگر کسی گوش شنوانی مانند کلیم داشته باشد، از همه ذرات جهان بانگ اناالحق می شنود:

هـمـچر کـلـیـم تـا کـه بطور دل آمدیـم 🔹 «انـی انـااللـه» از هـمـهٔ عـالـم شـنـیـدهایـم

عـلما و دانشمندانی که اهل سیر و سلوک بودهاند، از این قبیل کلمات زیاد گفته اند. مرحوم حاج ملا احـمد نراقی که از اعاظم فقهای امامیه است گو ید: من مدتی را بحال سلوک و ریاضت و اعراض از خلق گذراندم بعد از مدتی حالتی بمن دست داد که این اشعار را حاکی از لــان حالم قرار دادم.

عمریست که اندر طلب دوست دو یدیم هم میکده هم مدرسه هم صومه دیلیم با هیچکس از دوست ندیدیم نشانی از هیچ کسی هم خبر او نشنیدیم پس کُسُج خرابی، زعالم بگزیدیم تسنیها دل و اقــــرده ونومید خزیدیم مر بـر مـرزانـو بـنـهـادیم و نشستیم هم بر مر خود خرقهٔ صد پاره کشیدیم گر تشنه شدیم آن زجوی مژه خرردیم ور گرمنه لخت جگر خویش مکیلیم تا آنکه در آخر اشمار خود بعد از مژده و بشارت وصال دوست گوید:

چون نسمسانسد از تسوئس بسا تسوائس بس گممان یابی از این معنی خبر گفت فرعونی اناالحق گشت پست گفت منصوری اناالحق و برست

در کلمات قوم این قبیل از مطالب مربوط بحقایق که با اذهان خالی از معلومات وفق نمی دهد زیاد است، ولی انسان منصف نیاید بصرف آنکه عقلش بکنه مطلب مشکلی نمی رسد مبادرت برد و انکار نماید. مطالب عالیه را فهمیدن هنر است نه انکار صرف. هر جاهلی می تواند هر مطلب حقی را انکار نمهاید. فهم این مسئله توقف بر مقدماتی دارد، منصور بواسطه اظهار این کلام و افشای این سرّ جان خود از دست داد و علمای عامة المعیاء فتوی بمهدوریت دم او دادند، ولی چون شرک در او راه نداشت اضطراب حال پیدا نکرد و از موت استقبال کرد.

چون قسلسم در دمست قسة اری بسود لاجسرم مستسمسور بسرداری بسود چونیک محکم اسدر کنف رندان بود لاجسرم ذوالسنسون در زنسدان بسود یسوسیفسان از میکیر اختوان درچه اسد کمیز حسب یوسف بگرگان می دهند

برخی از کسانیکه آشنائی با علم تصوف ندارند و بصرف مطالعه کتب عرفانی مطالبی را بنام تصوف و یا نظریه عرفانی برشته تحریر درآورده اند، قائلند که حلاج حلولی بوده است، در حالتی که کلمات و افکار حلاج مملو است از نفی حلول. چون فرق بین وحدت و حلول اینست که در وحدت دونی موجود نیست، ولی در حلول، حال و محل بدو وجود موجودند و در مقام حلول اظهار اناالحق حرفی بی معمی است و اناالحق در وحدت که فناء جهت خلقی در حقی باشد صحیح است، چون جهت خلقی که از آن تعبیر باتیت نموده اند محو در جهت حقی می شود. این محوداشی است. سالک در مقام شهود آن را می یابد، لذا حلاج در مناجات خود می گوید: «بینی و بینك آنی ینازعنی فارفع بلطفك آنی من البین».

بهمین ملاحظه عرفای اسلامی که قائل بحلول را کافر می دانند و کلمات آنها مشحون است از ادلهٔ بر نفی حلول، از حلاج دفاع کرده اند شبـــری گفته است:

«حلول و اتبحاد این جا محال است که در وحدت دوئی عین ضلال است» درباره حلاج گوید:

کدامین نقطه را نطق است اناالحق ، چگرشی هـرزهیسی بـرد آن مـز بـق «اناالحق» کشف امرار است مطلق ، بجز حق کیـــت تا گوید «اناالحق» -- شرح مقدمة قيصرى

تتميم

الأعيان من حيث تعبناتها العدمية و امتيازها من الوجود المطلق، راجعة الى العدم، و ان كانت باعتبار الحقيقة و التعينات الوجودية عين الوجود. فاذا قرع سمعك

در بين عرفاى دانشمند اسلامى قائل بحلول ديده تشده است، ولى معذلك كسانى كه آشنا با مذاق صوفيه نيستند، حلاج را حلولى مى دانند. من نمى داتم مدرك اين قول جيست. **ابرالعلاى عفيفى** دانشمند مصرى در مقدمه خود بر فصوص «شيخ اكبر»، حلاج را حلولى مى داند، كو يا مدرك قول او نوشتة نيكلسون شرق شناس معروف انگليسى است. ابوالعلا در مقدمة فصوص گفته است: «فالحلاج اول من تسبه الى المغزى الفلسفى الذى تضمنه الاثر اليهودى المشهور القائل بان الله تعالى خلق آدم على صورت، اى على الصورة الالهية و بنى على هذا الاشر نظرية في الحلول». رجوع شود بمقدمة ابوالعلاء عفيفى «استاد فلسفه الحامى در امكندريه» چاپ مصر ١٣٦٥هـ ق. ص٣٥.

آقای دکتر عبدالحسین زرین کوب استاد دانشمند دانشکده الهیات و علوم اسلامی دانشگاه طهران در کتاب خود : «ارزش میراث صوفیه» گویا همین مقدمه را دیده است و حلاج را در کتاب خود حلولی معرفی کرده است، چون از مطاوی کلمات او در این زمینه معلوم می شود که از مقدمه عفیقی استفاده نموده است، در حالتی که قول به «اناالحق» و یا قائلی که می گوید: «بینی و بینك انی ینازعنی: فارفع بلطقك انی من البین» نمی تواند قائل بحلول باشد. ما در شرح بر فصوص بمناسبت مقام، مأخذ استدلال عفیفی را نقل و رد کرده ایم، ذکر آن در این مقدمه مناسب نیست، علاوه بر این تکراری بدون فائده است.

عدهیم از هستشرقین نیز از ناشی گری در پیدا کردن مأخذ از برای تصوف اصلامی، دچار اشتباهاتی، شده اند چون اینها آنطوری که باید بعمق این سنخ از مطالب نمی رسند، و این امر عللی دارد، یکی از عمل اینست که علوم مشکل را که مسائل پیچیده و غامض دارد، باید از استاد گرفت. مجرد مطالعه و سیر در کسب کافی از برای فهم مطالب نیست، مگر آنکه چند قرن مطالب یداً بید بگردد و مطالعه روی آن صورت بگیرد تیا کم کم مطلب مفهوم شود. لذا همین آقای ابوالعلاء که بقول خود از راه من كلام العارفين: ان عين المخلوق عدم، والوجود كله لله، تلقِّ بالقبول، فانه يفول ذلك من هذه الجهة، كمنا قال اهيرالمؤمنين «عليه السلام» في حديث

مطالعه و یا احیاناً از ارشاد نیکلون که گفت ۵ کودی عصاکش کود دگر شود» بهره مند شده است، اشتباهات عجیبیی در فهم مسائل عرفانی نموده است که در شرح فصوص متعرض اکثر مطالب تعلیقات او شده ایم. این آقایان بصرف استعمال الفاظ مشرک، مآخذ نامناسبی برای افکار متصوف اسلامی پیدا کرده اند، در حالتی که ده ها آیه قرآنی و روایات وارد از پینمبر و اهل عصمت را که تشاسب کامل با تصوف اسلامی دارد و بآن استدلال شده است، مأخذ نمی داند. متأسفانه مردان دانشمند وارد بتصوف در ایران کمند و عده ی که در این زمینه کار می کنند وجهه همت خود را اشعار متصوفه یا بعضی از متون ماده فارسی در تصوف که کافی از برای تدرب در این فن نیست قرار داده انده در حالتی که این علم شریف را باید از استاد آموخت، با مطالعه اشعار مولوی و عطار کی عارف نمی شود و فهم عیق همان اشعار نیز بدون تعلیم کتب در می عرفان میسرو نیست .

نیکلسون منتقد است که تضاد و تناقض واقعی در آیات باهرات قرآن موجود است. کسی که آنقدر آشنائی بز بان عربی نداشته باشد که نتواند بواسطهٔ عرضه آیات بر یکدیگر رفع تخالف از آیات نماید، آتهم آیات قرآنی که عربی میین است، چگونه می تواند از کتب معیی الدین مثل فتوحات و فصوص که همه مطالب آن رمز است استفاده نماید و واقعاً بفکر خود بمراد و مطلوب مصنف آن پی ببرد. گسمانهم اکثر اشتباهات دانشمند معاصر ما آقای ابوالعلاء عفیفی که واقعاً در تعلیقات خود بر فصوص زحمت فراوانی کشیده است از لرشاد استاد او آقای نیکلسون باشد، ولی با اینهمه زحمات و نکلفاتی که عفیفی منحمل شده است متأسفانه در مسائل مشکل از تیل بکلام و مقصود واقعی محیی الدین دور افتاده است.

دیدن استاد وارد در فن، خیالی کار محصل را آسان می کند. شاید بتوان گفت در فنون عقلی مثل فلسفه و عرفان که مسائل غامض و پیچیده زیاد دارد و از هر علمی مشکلتر است، تعلیم کردتن از استاد وارد «علاوه بر آنکه از لغزشهای انسان بواسطهٔ بیان اصطلاحات جلوگیری می نماید»، مدت یکسال یا یک فرن مطالعهٔ پیش خود برابری می تماید.

نگاونده از کسانی نیستم که مطالب ظسفی و عرفانی مدون در کتب بزرگان از علمای اسلامی را وحی مسنزل بدانم. صحت و مقم این مسائل مطلبی است و رسیدن بهمین مطالب اعم از صحیح و ستیم مطلب دیگری است.

مثلاً در همین مسئله حلول و اتحاد و وحدتی که عنوان است، نظر ما این نیست که بیان نمائیم، حلول حقست یا اتحاد و یا وحدت، ولی کسی که این مطالب را بیان می کند و نسبت بقائلی می دهد، باید این اندازه بمسئله وارد باشد. حلاجی که اشعار و مطالبی نظیر این شعر: «بینی و بینك انی نیاز عنی فارفع بلطفك انی من البین» بسیار دارد که صریح در نمی وجود مجازی و اضمحلال وجودات در وجود حق است و بطور کملی یا مسلک حلول میاین است، بر عکس نتیجه نگیرد اگر هم در کلام شرح مقذمة قيصرى

كميل «رض»: «صحوالمعلوم مع محوالموهوم» و امثال ذلك كثيرة في كلامهم. والمراد من قولهم: الاعيان الثابتة في العدم. او: الموجودة من العدم. ليس ان العدم ظرف لها، اذا لعدم لاشىء محض، بل المراد انها حال كونها ثابتة في الحضرة العلمية، مشلبسة بالعدم الخارجى، موصوفة بها، فكأنَّها كانت ثابتة في عدمها الخارجى ثم البسها الحق خلعة الوجود الخارجى إتّاها، فصارت موجودة. والله اعلم.

وجود بالذات بدون اعتبار تجلی و ظهور درغیر،واحد است و در مقام اصل وحدت ذات چون غیری وجود ندارد، امتیاز و تعین تحقق ندارد. تمیز و تعین ناشی از تبجلی وجود و ظهور کثرت و سوائیت است. بعد از تجلی حق در کسوت اسماء و صفات، کشرت حاصل گردید، صور و تعین اسماء و صفات اعیان ثابته اند و چون تعین امر عدمی است، اعیان ثابته باعتبار آنکه صور و تعینات اسماء حتند و باین جهت از وجود مطلق ممتازند، باعتبار نفس ذات بدون لحاظ اصل وجود، امور

حلاج کلامی دیده می شود که موهم معنای حلول است، مثل اینکه «بنا بنقل عفیفی» قائل بامتراج جمهت لاهوتی انسان «روح» و ناموتی اتسان «بدن» شده است، مرادش امتراج جسمانی نیست، چون هر صبی مراهقی می داند که حلول و امتراج بین مادی و مجرد بی معنی است، مرادش از امتراج ترکیب بین نفس و بدن است بآن معنایی که محققان از حکماه و عرفا گفته اند. این کلمات سالیان دراز در کتب اهل عرفان مطرح بوده است و کسی قائل بحلولی بودن حلاج نشده است. خلاصه آنکه کسی که در سیر الی الله بمقامی برمد که منفمر در وحدت و اعراض تام از کثرات خلقی داشت باشد، احیاناً باین قبیل از کلمات «لیس فی جبتی سوی الله» که نفی آنیت از خود و اثبات وجود حقیقی از برای حق باشد، ناطق می شود. شرعا و عقلاً چنین شخصی مهدورالدم نیست. رجوع شود باوصاف الأشراف و مطالبی که حجّت ذفة ناجیة شیمه پرامون همین قسم مطالب بیان فرموده است.

روا بساشند انساالنجسق از درخستنی 💦 چرا شبینود روا از شیسک بسخستی

در اخبار و روایات و کشاب الهی، کلماتی مشعر بمجازی بودن وجود ماسوی الله زیاد است ولی کسانی که در این قبیل از مسائل و امرار وارد نشده اند و قشری هستند، قائلان باین قول را تکفیر می کنند در حالتی که بین قائلان باین اقوال از عرفا و دانشمندان متخصص در علم توحید برخی چنان مقید به پیروی از شریعت مقدمهٔ املام بوده اند که اعمال مستحب هم از آنها ترک نمی شده است، فضلاً عن الواجبات.

منصور بر سردار این نکته خوش سراید از شافعی میرسید امثال این مسائل . معد

عدمیه اند. اگرچه حقیقةً و بمناسبت آنکه تعیناتِ وجود مطلقند و باضافهٔ اشراقیه مرتبط باصل وجودند، و مقید همان مطلق است با اضافهٔ قید، عین وجودند، لذا اهل معرفت گفته اند: اعیان، حقایق مستجن در غیب وجودند و باعتبار تجلیات حق، ظهور در مقام واحدیت و حضرت علمیه دارند بظهور تبعی اسماء و صفات.

از این جهت است که عقل منور، وجود را مخصوص بحق می داند و قائل است که عین ممکن هرگز بوی وجود بمشامش نرسیده و نمی رسد. وجود واحد شخصی اطلاقی است و مفهوم وجود بحسب واقع یک مصداق بیش ندارد. اگر کسی از مقام تفرقه و کثرت بعین جمع و وجود و حضرت احدیت هستی رجوع نماید، همه کشرات را محود راصل وجود، شهود می نماید. حتی خود را هم نمی بیند، چون خودبینی اگر بمقدار کمی هم باشد، عین خودپرستی است. وجود با شئون ذاتیه علود از علم و قدرت و اراده و محبت و عشق و حب بکمال متحد بالذات و وجود و بعالم و قدرت و اراده و محبت و عشق و حب بکمال متحد بالذات و وجود و بعالم فرق و تفصیل آمده است؛ و در واقع نمودی از عشق حق بکمالات ذاتی الخلق لکی اُعرف» ظهور پیدا کرده. همهٔ حقایق را از شراب بادهٔ تجلی ذات و مفات و افعال سرست نمود و حب بذات و حب بکمال متحد بالذات و وجود و بعد بیش است که در مقام «فاحببت ان اعرف» موجود بود و باقتضای «فخلقت الخلق لکی اُعرف» ظهور پیدا کرده. همهٔ حقایق را از شراب بادهٔ تجلی ذات و مفات و افعال سرست نمود و حب بذات و حب بآثار و افعالی که باعث بقاء و ابقاء و حرکات اشیاء بطرف کمال و رجوع بعین جمع وجود در نماد هر موجودی ابقاء و حرکات اشیاء بطرف کمال و رجوع بعین جمع وجود در نماد هر موجودی تحقق دارد، ظل و شبح مقام جمعی اوست، که بیک جلوه بصورت فرقی مرجود گردیده است.

نخستین باده کناندر جام کردند زچشم مست ساقی وام کردند لب می گون جانان جام در داد شراب عاشقانش نام کردند ز بهر نُقل مستان از لب و چشم مهسیسا شکر و بادام کردند

اینکه از اهـل عرفان شنیده می شود که عین ثابت مخلوق، عدم است و اصل وجود از حقست، بچشم انکار،منگر و تلقی بقبول کن. عارف حقیقت عالم را عدم می دانـد و می گوید: الحق ظاهر ما غاب قط، ظاهر حقیقی حقست و هیچ وقت م ۳۹ شرح مقذمة قيصرى

غایب و مخفی نیست، و العالم غیب لم یظهر قط، عالم مستور و پنهان است و هرگز ظاهر نمی شود، کلامی تمام است، چون ظهور و وجود شأن حقست و در ممکنات عاریت و مجاز است و عارف بعین قلب وجود را از حق می بیند، چون نسبت وجود به خلق بنحو امکان است و امکان خود امر عدمی است و نسبت وجود بحق بنحو وجوب و تمام و حقیقت است و وجوب مثل وجود، امر وجودی است، یلکه موجود حقیقی و واجب واقعی اصیل در متن اعیان اصل وجود است. موجودات در اصل وجود و لوازم وجود نمود وجود حقند. جنبش موجودات و تحرک آنها بسوی کمال و حب ببقاء ناشی از حب حق بذات خود است.

در کملمات اثمهٔ دین، اشارات زیادی در عدمی بودن اعیان ممکنات با قطع نظر از تجلی و ظهور حق، و ثبوت وجود مطلقا از برای حق مطلق موجود است، چون ممکن جهت قبول و حق مبدء وجود است، کما اینکه از امیرالمؤمنین علی بین ابیطالب «علیه السلام» وارد است: «الحقیقة صحو المعلوم مع محوالموهوم». امثال این کلمات در مأثورات زیاد است، اینکه عرفا گفته اند: اعیان ثابته باعتبار ذات معدومند و یا موجود از عدمند و یا در عدمند، معنایش آن نیست که عدم ظرف اعیان است، چون عدم لاشیء محض است و ظرف از برای چیزی واقع نمی شود، بلکه مراد اینست که اعیان ثابته باعتبار ظهور در حضرت وجود و مقام احدیت، متصف بعدم خارجی و متلبس بنفی عینی می باشند «وقم»، اعیان را متصف بعدم خارجی ملاحظه می نماید، مثل اینکه اعیان ثابته ثبوت در عدم خارجی دارند گردیده اند.

بعبارت دیگر: اعیان قبل از وجود خارجی در حضرت علم ثابتند و حق اعیان ثابتهٔ در علم را وجود خارجی می دهد «وَطَمْ»،می پندارد که اعیان ثابته ثابت درعدم خارجی اند و عدم ظرف آنها است و حق تعالی اعدام ثابت در خارج را متلبس بوجود خارجی می نماید، در حالتی که عدم لاشیء محض است و لاشیء محل ظهرریا ثبوت امری نیست.

## الفصل الثالث: في الاعيان الثابتة

علت آنکه اعیان باعتبار ثبوت مفهومی متصف بوجودند، آنستکه هر ماهیت امکانیه بی با قطع نظر از وجود معدوم است، چون ماهیت نسبت بوجود و عدم در مقام ذات لااقتضاء است، اتصاف بوجود از ناحیهٔ علت مفیض وجود است. اگر علت بمعلول وجود ندهد، قهراً معلول معدوم است. پس ملاحظهٔ اعیان یدون لحاظ استهلاک در وجود مطلق و بدون ملاحظهٔ ظهور اسماء و صفات حق معدومند، چون ممکن باعتبار ذات خود عدم و لیس صرف و امری موهوم است.

بهمين معنى در كلام معجز نظام حضرت ولايتمدار على بن ابيطالب عليه السلام، در جواب كميل بن زياد نخعى اشاره شده است. كميل از حضرت سئوال مى كند: «ما الحقيقة» حضرت در جواب او فرموده اند: «مالك و الحقيقة» كميل سئوال مى كند: آيا من صاحب سرَّ تونيستم حضرت در جواب او فرمود: «بلى ولكن يرشح عليك ما يطفح منى» كميل سئوال نمود: «او مثلك يخيب سائلاً» حضرت امير عليه السلام فرمودند: «الحقيقة كشف سبحات الجلال من غير اشاره»، يعنى حقيقت كشف سبحات جلال حق است بدون اشاره.

حقيقت، عبارت از ذات حق است سبحات جلال سرادقات نورانی و وسايط بين حق واشياء است. كشف سبحات، كنايت از خرق استار و رفع حجب مانع از رؤيت جمال حق است بدون اشاره، چون حق اشاره نمی پذيرد، حتی اشارة عقليه نتيجة اين كشف رؤيت حق است بدون اشاره. توحيد حقيقی بعد از رؤيت حق و شهود جلال مطلق موجب محو موهومات و وجود مجازی ممكنات است. وَهُمْ، خيال می كند كه ممكنات وجود واقعی دارند. مرتبة فوق اين مرتبه غلبه توحيد و مسرَّ وجودی و انكار ممكنات بلسان «اناالحق» است. اين خود باصطلاح عارف غلبهٔ توحيد و اعراض از كثرات است. حقيقت وجود در مقابل تجلی در حقايق، از غلبهٔ توحيد و اعراض از كثرات است. حقيقت وجود در مقابل تجلی در حقايق، غلبهٔ توحيد و اعراض از كثرات است. حقيقت وجود در مقابل تجلی در حقايق، خيابه توحيد و عقول طوليه و عرضيه و نفوس ناطقه می تابد و اعيان آنها را بظهور خارجی متصف می نمايد. اين فيض از جهتی عين حق و از جهتی غير حق است كه بواسطۀ تعدد اسماء و تعدد صور اسماء يعنی اعيان و مظاهر متعدد شده است شرح متستسعة قيصرى

ازاين جهت غيرحق است، چون، حق واحدواعيان متكثراست وتكثرازنا حية مفاض است نه مفيض، ولي كثرت ازناحية ما هيات، كثرت سرابي است ومرتفع مي شود.

افشاند ابر فیض بر اطراف «کن فکان» جندين هزار قطره زدرياى بيكران ناگه در این میانه یکی موج زد محیط هم قطره گشت غرقه وهم كون وهم مكان در بحر قطره را نتوان يافتن نشان در سباحیت قیدم نیبود کیون را اثر توحيد بي مشاركت آنجا شود عيان جمله يكي بود نبود از دوئي اثر

#### توضيح وتنبيه

جميع موجودات را مرائي و آئينه هاي متعدد فرض كن، آنچه كه بر آنبها از كمالات و فيوضات وجودي تابش نموده است صور و تعينات وجود حق و اسماء و صفات حق مطلق است. چون هر یک از موجودات مظهر اسم خاصی از اسماء حق می باشد. تمامی موجودات مظهر جمیع اسماء و صفات حقند. اگر بهمهٔ حـقـايـق بعين واحد بنگريم و همه را مظهر واحد فرض كنيم، حق را متجلى بهمهٔ اسماء و صفات حق خواهيم ديد. اگر انسان دقيق تر شود، چون خود را شاهد حق با ظهور وي بجميع اسماء و صفات داند ،خود را محيط بر همهٔ حقايق فرض کند، همهٔ حقایق را مرتسم در خود می بیند. در نظر اول حق را در غیر خود شهود می نماید، در فرض دوم، خود را مظهر حق بتمام صفات و اسماء می بیند. بنظری دقیق نر و عمیق تر حقایق ممکنه و اعیان ثابته را ملاحظه کن که من حیث هی هی با قطع نظراز تجلی حق عدم صرفند، چون آثینه ازخودچیزی نداردوهرچه درآن مشاهده شود، اثر عاکس است. جمهت امکانی را القاء کن و همهٔ حقایق وجودی را قائم بحق بين، چون آنچه در خارج موجود است، كمال و جمال حق مطلق است که بحسب واقع عندالشهود قائم بحق است نه ممکنات، چون مدرک و شاهد و مشهود واقعی حق است، پس اوست شاهد و مشهود و ذاکر و مذکور و حامد ومحمود «جمعاً و تفصيلًا»، فلاموجود واقعاً الاالحق جلت عظمته.' اگر

۱ . رجوع شود بشرح مفتاح «مصباح الاتس» عادف محقق حمزه فناري حنفي چاپ طهران ۱۳۲۳هجري

الفصل الثالث: في الاعيان الثابتة

کسی این دو مقام را دارا شود هم اهل مکاشفه و هم اهل مشاهده است. لقد کنت دهراً قبل ان یکشف الغطاء اخسالسك انسی ذاکسر لسك شساکسر فیلسا اضاء اللیبل اصبحت شاکراً بسانسك مسذکسور و ذکسر و ذاکسر

000

آنـدم کـه زهـر دو کـون آثـار نبـود بـر لـوح وجـود نـقـش اغـيـار نيـود معشوقه و عـشق ما بهـم مـى بوديم در گـوشـهٔ خـلـوتـى کـه آثـار نيـود

ولی جمیع این اعتباراتی که بیان شد، از مقام صرافت و مرتبهٔ اطلاق و غیب الغیوب وجود خارج است، چون هیچ اعتباری در اصل وجود جاری نیست. چون حقیقت حق غیب محض و مجهول مطلق است. کلیهٔ تعینات در مرتبهٔ خارج از غیب است که مقام واحدیت واحدیت باشد. با تجلی و تنزل حق در هیاکل امکانیه آن حقیقت غیبته در جمیع مظاهر موجود و مشهود و ظاهر و باطن است.

کس ندانست که منزلگه معشوق کجاست آنـقـدرهست که بانگ جرسی می آید

بعضى از اهل معرفت «از جمله عارف محقق شارح مفتاح» گفته اند: «المعلول صورة العلة والعلة باطنه، لانه ممكن، فليس له الا قبول الوجود، فالظاهر في مظهر ماهية المعلول كمالات العلة على قدر قابليته و ان ظن المحجوب انها للمعلول، فكان ماهية المعلول هي للمرآة المصقولة و ليس للمرآة الا حكاية صورة المحاذى، اذفى ذاتها خالية عن جميع الصور فاجعل جميع المرايا و مايرى فيها من الكمالات المحسوسة والمعقولة، صور صفات الحق فيها، بل اجعل جميعها مرآة أ واحدة لتصير من اهل المشاهدة».

ایـنـکـه عین ثابت ممکن را معلول و مظهر حق می دانند، مسامحه است. چون علیت و معلولیت در انحاء وجوداتست نه ماهیات. بنابراین، حاکی از علت، وجود مـتـنـزل مـعـلـول است که ملاک معلولیت و امکان آن همان عین ر بط و فقر بودن

قبری صفحه ۲۷ و ۳۸ و ۳۹ و ٤٠.

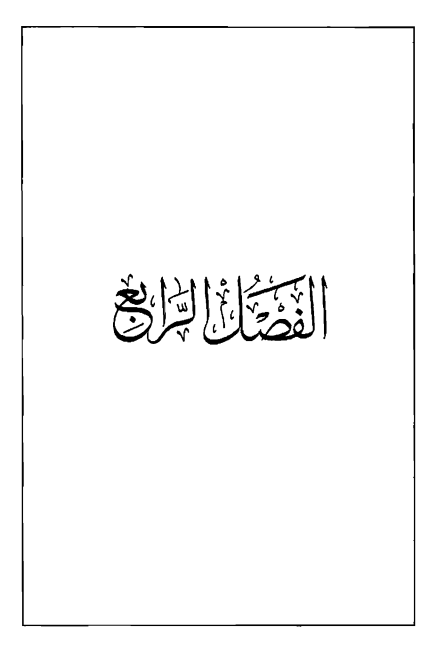
شرح مقدلمة قيصرى

معلول بعلت است، ماهیت بوجه من الوجوه حکایت از علت ندارد، چون شبع وجود مـمـلـول است، و این وجود متنزل از علت، نفس اضافهٔ بحق و موجود بالذات است نه بالعرض، همین وجود منشاء انتزاع وجود است؛ ولی با حیثیت تعلیلیه.

برخی اعاظم اشتباهاً ماهیت را معلول می دانند، آنچه معدوم است نفس ماهیاتست نه اضافات و نسب و شئون حق، وجودات امکانیه اشعات و لمعات وجود حق اند نه ماهیات امکانیه، چون ماهیات از مخترعات وهم است، منافاتی بین وحدت شخصی و حقیقی بودن وجود ممکنات نیست. چون اضافات و نسب که حاصل از اضافهٔ اشراقیه حقند، بملاحظهٔ آنکه شئون حقند موجودند، ولی روابط محضه و نفس فقرند: «یا ایها الناس انتم الفقراء إلی الله والله هو الغنی». <sup>۱</sup>

۲. علیت و معلولیت، ظهیر و تشان، تجلی و سریان در سنخ وجود است و وجودات خاصه دارای دو موطن از تحقق می باشند، در یک موطن عین وجود حقند و در موطن دیگر نفس ظهیر و وجه موجود مطلقند. در موطن اول با اصل وجود اتحاد دارند. این اتحاد اتم انحای اتحاد و وحدت است و نمم ما قیل ولله در قائله:

ما در ازل بیعیشق تـو افسانه بوده ایم مـــــ ما مـــــ و رند و عاشق و فرزانه بوده ایم پیـش از ظیهبور عــالـم و آدم بـبـزم اتـــ بـــ ا تــو حـريف سـاغر و پيـمانه بـوده ايم نام و نشـان زليـلى و مجـنون نـبد كـه ما از عــشـق عـقـل سوز تـو ديوانه بـوده ايـم



# **الفصل الرابع في الجوهر والعرض** على طريقة أهلِ الله

اعلم انكاذا امعنت النظر في حقايق الأشياء، وجدت بعضها متبوعة مكتنفة بالعوارض، وبعضها تابعة لاحقة لها. والمتبوعة هي الجواهر، والتابعة هي الاعراض، ويجمعهما الوجود؛ اذ هوالمتجلى بصورة كل منهما، والجواهر متحدة في عين الجوهر. فهو حقيقة واحدة هي مظهر الذات الالهية من حيث قيوميتها وحقيتها «حقيقتها»، كما ان العرض مظهر الصفات التابعة لها.

الاترى ان الذات الألهية لاتزال محتجبة بالصفات، فكذلك الجوهر لايزال مكتنفاً بالأعراض. وكما ان الذات مع انضمام صفة من صفاتها اسم من الاسماء الالهية كلية كانت او جزئية، كذلك الجوهر مع انضمام معنى من المعانى الكلية اليه يصير جوهراً خاصاً، مظهراً لاسم خاص من الاسماء الالهية الكلية، بل عينه، وبانضمام معنى من المعاني الجزئية يصير جوهراً جزئياً كالشخص. وكما انه من جواهراً آخر مركبة منها، وكما ان الاسماء بعضها محيطة بالبعض، كذلك الجواهر المتماع الاسماء الكلية تتولد اسماء آخر، كذلك من اجتماع الجواهر البسيطة يتولد بعضها محيطة بالبعض، وكما ان الاسماء بعضها محيطة بالبعض، كذلك الجواهر بعضها محيطة بالبعض، وكما ان الاسماء منها معالمهم مناهما، كذلك الجواهر المحواهر و انواعها منحصرة، وكما ان الفروع من الاسماء غير متناهية، كذلك الجراهر و انواعها منحصرة، وكما ان الفروع من الاسماء غير متناهية، كذلك المحاص ايضاً غير متناهية. وتسمى هذه الحقيقة في اصطلاح اهل الله بالنفس الرحماني والهيولى الكلية. وما تعين منها و صار موجوداً من الموجودات، بالكلمات الرحماني والهيول الكلية. وما تعين منها و صار موجوداً من الموجودات، بالكلمات الرحماني والهيول الكلية. وكان حيث جنسيتها التي تلحق؛ نسبته الى الا تقاع الالهية. فان اعتبرت من حيث جنسيتها التي تعقي؛ نسبته الى الا تقاع التي تحتها، مهى طبيعة جنسية و ان اعتبرت من حيث وصيلتها التي بها يصيرالاً وا شرح مقتمة فيصرى

انواعاً، فهى طبيعة فصلية، اذ حصة منها مع صفة معينة هي المحمولة على النوع بهو هو، لاغيرها. فان اعتبرت من حيث حصصها المتساوية في افرادها الواقعة تحتها او تحت نوع من انواعها على سبيل التواطؤ، فهى طبيعة نوعية. فالجنسية و الفصلية و النوعية من المعفولات الثانية اللاحقة اياها، فالجوهر بحسب حقيقته عين حقايق الجواهر البسيطة والمركبة فهو حقيقة الحقايق كلها، تنزل من عالم الغيب الذاتى الى عالم الشهادة الحسية، و ظهر في كل من العوالم بحسب ما يليق بذلك العالم. وفيه اقول:

| فساظمهرت همذه الأكموان والمعحجبا | حـقـيـقة ظهرت في الكون قدرنها، |
|----------------------------------|--------------------------------|
| تسعىرأفست بسقىلىوب عسرّف ادبسا   | تستكرت بسعيسون آلسعالمين كماء  |
| والأمر اجمعهم كنانوا لنه فقبا    | فالخلق كلهم استار طلعتها،      |
| بىل كىونىھىا عينھا مما ترى عجبا  | ما في النستر بالأكوان من عجب،  |

جوهر باصطلاح اهل حکمت، عبارتست از ماهیتی که در نحوة وجود خارجی قائم بذات خود و مستغنی از غیر است. و معنای نعتی و وصفی نیست، بلکه بحسب ذات یعنی ماهیت نعت و وصف برای غیر نمی باشد، برخلاف عرض که باعتبار وجود خارجی، وصف و نعت از برای غیر است. یعنی وجود فی نفسه عرض و مقام خارجی آن عین نعت از برای جوهر است.

عرض بـاعتبار آنکه استقلال وجودی ندارد، ظهور و تشأن و جلوهٔ جوهر است. بـلکه بیک اعتبار عین جوهر و مرتبه یی از مراتب جوهر است. باین معنی که وجود واحـد در دو مـظهر متجلی است، در مرتبه یی مستقل و در مرتبه یی شأن غیر است، یعنی یک وجود از جوهر مرور نموده و بعرض می رسد.

اهل عرفان، از جوهر و عرض در مقام استدلال بوجود اسماء و صفات باین نحو استدلال نمودهاند: اگر انسان دقیق در حقایق خارجی بشود، بعضی از حقایق را متبوع و متعوت و موصوف، و برخی از حقایق را وصف و تابع و نعت خواهد دید، حقایق تابع و نعت را عرض و حقایق متبوعه و منعوت را جوهر می نامند. جامع بین این دو حقیقت، اصل وجود است که گاه بصورت تابع و در موطنی بصورت متبوع ظهور و جلوه می نساید. چون وجود در تنزل، تابع مظهر و عین ثابت موجود در

حضرت علم است، جواهر در عين و اصل حقيقت جوهر متحدند؛ چون تمام حقايق جرهری، مظهر و تعين جوهر جنسی اند، عين جوهر حقيقت واحد است كه مظهر ذات الهيه است، چون بين ذات الهيه و جوهر جهت اشتراك يعنی تشابه است. همانطوريكه حقيقت حضرت الهيه متبوع، و اسماء الهيه تابع اين مقامند، همينطور حقايق اتواع جوهری متبوع، و انواع عرضی در وجود تابع جواهرند. به همين جهت، حقور مظهر ذات الهيه و اعراض تابع صفات الهيه اند. همانطوريكه ذات حق، به طور دائم متحجب به صفات و نعوت جلال و جمال است، همين طور جوهر بنحو صفات حق، اسمی از اسماء الهيه است، كذلك جوهر، بانضمام با صفتی از معات حق، اسمی از اسماء الهيه است، كذلك جوهر، بانضمام با صفتی از تحداد ظاهر و مظهر عين اسماء الهيه است، چون مظاهر خارجی بيك باعتبار انتحاد ظاهر و مظهر عين اسماء الهيه است، چون مظاهر خارجی بيك اعتبار عين اسماء الهيه اند.<sup>1</sup> بهمين ملاك، انضمام جوهر با يكی از معانی جزئيه مصداق

۱. صدرالمتألهين در مباحث علت و معلول اسفار اربعه، عين عبارات اين مقدمه را در اين باب ذكر كرده است و در توضيح اين معنى كه «الجواهر كلها متحدة في عين الجوهر»، اين مطلب را بعبارت قيصرى «قده» زياد كرده است: جميع جواهر در عين وجود [وجود خارجى جوهر]و مفهوم جوهر [مفهوم ذهنى جوهر] و در حقيقت و روح جوهر كه مثل نووى افلاطونى و ار باب انواع باشند متحد است. صاحب اسفار اصل ثابت انواع جواهر را رب النوع مى داند. روى اين ميزان، جواهر در عالم برزخ و عالم ماده رامت المفار اين مالله ماده معلمار اصل ثابت انواع جواهر را رب النوع مى داند. روى اين ميزان، جواهر در عالم برزخ و عالم ماده رشحات و ظهورات و امثال و فروع جواهر عقلى مجرد مى باشد. بر كلام اسفار اين مناقشه وارد است رشحات و ظهورات و امثال و فروع جواهر عقلى مجرد مى باشد. بر كلام اسفار اين مناقشه وارد است كه قبصرى و ساير اعلام از عرفا اصل ثابت جواهر را ماهيت و عين نابت جواهر در عائم مقدم و معين ابت جواهر در عائم مقدم و معين ويزان، جواهر در عائم ماده حرصرى و ساير اعلام از عرفا اصل ثابت جواهر را ماهيت و عين ميزان، جواهر در عائم ماده حرصرى و ماير اعلام از عرفا اصل ثابت جواهر را ماهيت و عين ثابت جواهر موجود در عائم ماده واحديت و مرتبة اسماء و صفات مى دانند. مثل نورى نيز بنابر مختار اين اعاظم مظاهر و تعينات حقيقت جوهر مان خوى لين مناع مق را ماهيت و عين ثابت مواهر موجود در عائم حقيقت جوهريد كه اين حقيقت تمين اسماء حق بلكه بحكم اتحاد ظاهر و مظهر عين اسماء حق استا مت. لذا تجلى و ظهور خارجى جوهر همان ظهور و تعين وجود منبط است. جميع اعراض نيز تابع جوهريتد. عقول مجرده و جواهر اعلون ظهير واصل كلى جوهزند و موجودات برازخ تعين جوهر معرد جوهرميد. عين جوهر معرد نوهر تعان ماماء مق عين اسماء مق معرد خرمرتد. عقول مجرده و جواهر اعلون ظهور و تعين وجود منبط است. جميع اعراض نيز تابع عمرمرت. عمر اين كل معرد و موجودات برازخ تعين جوهر معرد است، لامرتب مادى ظهور جوهر مال مثالده و نوع معرد و معرد و مرزد. ي معرد و جوهر معرد و معرد و مراتب مادى ظهور جوهر معال مالنده مي مند و رائدى معال مناك معلى محمده و موجود اين مي معلى شدنده مرحلة اول تجاور آنما از عالم مثال، اول محلة ظهرر جواهر عقلانى است. موله در آنها. من معل شدنده مرحلة اول تجاوز آنها از عالم مثال، اول محلة ظهور جوهر مول ميلنا ماله در آنها.

گو یا تقریر ملاصدرا در بیان کلام مصنف باین نحو همان بیان توجیه کلام مصنف است، چون بنظر می آیـد کـه مفهوم جـوهـر جـنــی تحصلی قدارد، تا آنکه تجلی و ظهور در عوالم نماید. ما قبلاً بیان --- شرح مقدّمة قصرى

جوهر جزئی خارجی شخصی می گردد. همانطوریکه از اجتماع اسماء کلی و امتزاج آنها در مقام واحدیت که مقام تمناکح اسماء است، اسمی مغایر با این اسماء متولد می شود. از اجتماع جواهر بسیطه و امتزاج آنها جواهر مرکبه که دارای آثار مباین با بسایط می باشند تولید می گردد، چون مرکبات حقیقیه مرکب و ممتزج از بسایط است، چون بالضروره باید مرکبات منتهی به بسایط شوند.

همانطوریکه بعضی از اسماء محیط و برخی دیگر از اسماء محاطند، برخی از جواهر مثل اجناس محیط، و برخی دیگر مانند انواع محاطند. اجناس نیز منقسم به اجناس عالیه و متوسط و سافله، و انواع نیز منقسم به انواع عالی و سافل و متوسط می گردند. همانطوریکه امقات و اصول اسماء، منحصر به هفت نوعند، اجناس جواهر و انواع آن منحصر است، جوهر منقسم می شود بجواهر مجرده مثل عقول و نفوس و برزخ و جواهر مادیه، مثل جسم و هیولی و صورت.

همانطوریکه فروع از اسماء یعنی اسمائی که متولّد از اسماء کلیه می شوند، تساهی ندارند اشخاص جواهر نیز تناهی ندارند، حقیقت جوهر ساری در انواع جوهری از عقول و نفوس و برازخ و مادیات نیز بحسب اشخاص نامتناهی است، چون مادهٔ جسمانی قبول صور غیر متناهی می نماید و از ترکیب ماده و صورت، اشخاص غیر متناهی تحصل پیدا می نماید.

حقیقت و معنای اصل جوهر و عین ثابت آن که متعین بتعینات متعدد جوهری از عقول طولی و عرضی تا انتهای مراتب جوهر که هیولای اولی باشد، همان وجود منبسط است که در مقمام اول منشأ ظهور جواهر و در مرتبهٔ ثانیه منشاء تحقق اعراض می شود. این حقیقت همان تجلی اصل وجود، در مقام فعل است، که عرفا از آن به نَفَس رحمانی و حق مخلوق به و هیولای کلی تعبیر نمودهاند.

مسودیم که کلی باصطلاح اهل عرفان، علت ظهور جز ئیات است، چون به تبع اسماء و صفات حق در مقام علم ر بو بی از آنجهت که عین وجود است، موجودی سعی و منشاء تحقق افراد است، بر خلاف کلی باصطلاح حکما که تابع افراد است.

این حقیقت در مقام ذات «لابشرط» از تعینات است، و بعد از ظهور در اعیان بر طبق استعداد هر عین ثابتی بصور متعدد و حقایق مختلف از عقل و نفس و برزخ و هیولی و صورت و جسم و اعراض مختلف متباین و آنچه که در عالم تعین دارد ظاهر می شود، و ماده و زمینه از برای تعینات خلقی است. آنچه که از تجلی این وجود متعین می شود در اصطلاح اهل عرفان کلمه نام دارد، همانطور یکه کلمه از ظهور نَفَس انسانی حاصل می شود، از تجلی و تحرک این فیض عام و مطلق و کلی، کلمات الهیه متحصل می شوند، لذا اهل معرفت از آن تعبیر به نفس رحمانی نموده اند.<sup>۱</sup>

این وجود باعتباری مظهر اسم رحمان است، چون شامل همهٔ حقایق می گردد و چون فیض حق است فی نفسه حکمی ندارد، صرف ربط بحق تعالی است.<sup>۲</sup> این حقیقت جوهریه که عین وجود منبسط باعتبار لابشرطیت نسبت بتعینات مختلف می باشد، باعتبار لحاظ باتعینات احکام مختلف دارد، چون جنس اعلی است و ابا از اتحاد باجهات محصل و مشخص و ظهور در امور متعدد ندارد باعتبار آنکه لابشرط است نسبت به اتحاد با انواع جوهری از عقل و نفس و برزخ و ماده و صورت و جسم، طبیعت جنسی است و تا منضم بنوعی از انواع نشود تعین ندارد.<sup>۳</sup>

- ٢. كمال الدين عبدالرزاق كاشانى، دربيان اصطلاحات عرفا گفته است: «النفس الرحمانى هو الوجود الاضافى الرحدانى بحقيقته المتكثر بصروالمعانى التى هي الاعيان و احوالها في الحضرة الواحدية، سمى ميها تشبيها بنفس الانسان المختلف بصور الحروف مع كونه هواءاً ساذجاً في نفسة». بعضى ديگر گفته اند: «اول كلام شق اسماء الممكنات كلمة كن، وهي كلمة وجوديه فما ظهر المالم الآ بالكلام». اول كلمه شق اسماع الممكنات و وقعت المقارعة بينها و بين الاعيان.
- ۲ . در مباحث قبلى «فصل اول» بيان كرديم كه حقيقت وجود منبسط چون فيض حق است، كالمعنى الحرفى حكمى ندارد ولامتعين است و باعتبار ظهور در مراتب داراى تعين مى شود با جوهر جوهر و با عرض عرض است. «وفي السم سم و في الترياق ترياق». بريكى زهر است و بر ديگر شكر.
- ۳ . معشای جنسی در جوهر متحد با وجود منبسط و از حیث حکم و آثار غیر از معنای جنسی مفهوم میهم لامتحصل جوهر است، چون ابهام این از فرط تحصل و ابهام مفهوم جوهر از فرط ضعف است.

شرح مقذمة قيصرى

اسم رحمانی است<sup>۱</sup> ننماید، هیچ حقیقتی متحصل نمی شود و همه معانی در ابهام محض می مانند فصل است، چون فصل عبارتست از حصه یی که منضم بجنس می گردد و بهوهو بنوع حمل می شود و منشأ تحصل نوع است.

وجود منبسط منشأ اجناس و انواع و اشخاص است. این حقیقت که باعتباری جوهر نام دارد، باعتبار آنکه در جمیع افراد انواع بنحو حصص تحقق دارد طبیعت نوعیه است، چون افراد همان ظهورات اصلی کلی اند، و باصطلاح اهل عرفان طبیعت کلی هر نوعی «مثل انسان» ظهور در افراد دارد، و اصل ثابت افراد است و افراد ظهورات و تجلیات و تعینات کلی طبیعی اند، و آنچه که از انسان مثلاً در افراد مثل زید و عمرو و بکر و خالد موجود است، همان تجلیّات اصل انسان است با عوارض مشخصه که از آن تعبیر به حصص نموده اند. حصص همان تجلیّات اصل طبیعت کلی است، چون آنچه که از کلی سعی ظهور در مشخصات مادی دارد، باصطلاح عرفان حصه می نامند؛ چون حصه همان کلی است که: «نقیّد جزءٌ و قبیدٌ خارجی». حصص وجود نیز همان تجلیات اصل کلی وجود است<sup>7</sup> و فرقی واضحست بین کلی و جزئی و جصه.

آنچه که متجلی در افراد خارجی است، اصل طبیعت کلی انسان است و جزئیات ظهور آن اصل کلی اند. باصطلاح مصنف، کلی متجلی در افراد است. نباید اشتباه شود بین کلی باصطلاح حکما و کلی طبیعی باصطلاح اهل تصوف. باین اصطلاح افراد تابع حقیقت کلی اند. ما در مباحث قبلی بیان کردیم که بچه نحو افراد تابع حقایق کلیه اند. ۲ کلی طبیعی جوهر، که در مقام واحدیت موجود

- ١ . چون وجود منبسط در مقام خلق ظهور اسم رحمان است، لممومية حكمه و فيضه و تجليه في اقطار السماوات والارض.
- ۲ . این عبارات را همانطوریکه ما بیان کردیم، باید معنی نمود نه آن تحویکه برخی از محشین خود را در مخمصه انداخته اند.

است و از آن بعین ثابت تعبیر نموده اند و صورت و تعین و مظهر ذات الهیه است، باعتبار قیومیت ذات حق نسبت بحقایق متجلی در جواهر مجرده و جواهر مجرده که نسبت بمادیات احاطه دارند، ظاهر در حقایق مادی و متجلی در اشخاص انواع جسمانی می باشند، اصل جوهر بحسب عین ثابت ابسط و اوسع از جمیع جواهر مجرده و مادیه و مرکبه و بسیطه می باشد، لذا حقیقة الحقایق است، جمیع انواع و اجناس و اشخاص موجود در تحت اصل جوهر تجلی معنای کلی سعی جوهرند که عین تبحلی حق بوجود منبسط و نفس رحمانی است و منشأ تجلی جمیع حقایق جوهریه از عالم غیب و حضرت علمیه بعالم شهادت است. اصل جوهر که از غیب وجود تجلی نموده است، مراتبی را پیموده تا بعالم ماده رسیده است. تجلی این حقیقت در هر عینی بمقتضای استعداد آن عین است.

0 O O

انـضـمـام این حقیقت «که از آن تارة بوجود منبسط و تارة بحقیقت جوهر تعبیر نـمـودیم» بمعانی کلی و جزئی، همان ظهور تجلی و انبساط آن حقیقت است در مـراتـب کـلی و جزئی «بهمان معنایی که ذکر شد»، چون در تجلی و ظهور، تابع استعداد مظاهر است با کلی، کلی و با جزئی، جزئی است.

بحسب اصل ذات نسبت به کلیت و جزئیت غیر متعین و لابشرط است، لذا در صورت کلی و جزئی متجلی است و چون بحسب ذات، واحد و متصف بوحدت اطلاقی است، اباء از اجتماع با متکثرات ندارد، چون باعتبار ذات واحد است و اتصاف آن بتکثر ناشی از ظهور و تجلی باعتبار صفاتست و بحسب ذات، طاهر و به اعتبار صفات مظهر است. صفات به اعتبار حقیقت لازم این ذات

مبارواح تمبير مى شود، همان مثل افلاطونيه اند و موجودات مثالى مظاهر مثل نوريه مى باشند. موجودات مادى و جزئى مظاهر مثل نوريه اند. تعينات خارجيه از تشخص و ظهور مادى و محفوف بودن بزمان و مكان و وضع از عوارض وجودى اصل كلى است، ولى عروض باصطلاح محققين نه عروض مصطلح فلاسقه اصل وجود كلى در مقام ذات تسبت بجزئيات تعين ندارد، الكرچه نسبت باسماء الهيه تعين دارد، كمااينكه اسماء الهيه متجلى در مثل نورى نسبت بوجود ارواح «عقول» تعين ندارند ولى نسبت به ذات الهيه تعين دارند. شرح مقتلعة قيصرى

واحدند چون به اعتبار اصل ذات منشاء تعین صفات است، اگرچه این صفات در مقام ظهور احتیاج بمعذات دارد و متوقف است بر وجود اعتدالی که بعد از تمامی شرایط و رفع موانع صفات متظاهر در ذات شوند، لوازم بحسب اصل وجود موجود در غیب ذاتند، چون هر علت معطی وجود معلول و ظاهر کننده وجود مظهر باید کمالات وجودی معلول را واجد باشد، ظهور این کمالات در افراد مادیه احتیاج بعلل اعدادی دارد، حقایق کلیه نیز تمام کمالات افراد را با شی ء زاید واجدند.

رب النوع افراد انسان که وجود کلی ویا باصطلاح ارباب تحقیق کلی طبیعی و ... ن ثابت انسان باشد، جامع جمیع مراتب افراد، و افراد شؤن و تجلیات و ظهورات آن فرد عام کلی اند. ظهور کمالات در موجودات مادی و افراد خارجی جسمانی، احتیاج بشرائط و علل مادی دارد، از قبیل زمان و مکان و فقد مانع. اینکه مصنف گفته است: باید این کمالات در حقیقت کلی بالقوه موجود باشد. مراد از قوه در اینجا قوهٔ مقابل فعل و فعلیت نیست، بلکه قوه بمعنی قدرت و قوت وجود است که حکما از آن تعبیر بوجوب سابق، موجود در علت تامه و اقتضا و تعین معلول در وجود علت نمودهاند.

جوهر چون جنس اعلی است و فوق آن جوهری نیست، قبول تعریف حقیقی نسمی نسماید، چون تعریف حقیقی بجنس و فصل است، تعریف جوهر به: موجود لافی موضوع. و یا ماهیتی که در تحقق خارجی مستغنی از غیر است، یعنی وصف از برای غیر نیست، تعریف برسم است برگشت تمام تعاریف بوجود و موجود است و وجود هم چون ابسط البسائط است، قابل تعریف نمی باشد.<sup>۱</sup>

۱. در اینکه آیا مفهوم جوهر نسبت بانواع جنس است و چون مفهومی عامتر از آن در ماهیات نیست، پس جنس الاجناس است اختلاف نموده اند. جمهور حکما قائلند که مفهوم جوهر جنس الاجناس است. بعضی قائل بجنسیت جوهر نیستند و جوهر را نظیر مفهوم عرض نسبت بانواع جوهریه عرض عام می دانند. کسانی که آن را جنس می دانند در اینکه جوهر نسبت بمقول مفارقه جنس باشد بر دو قولنده دلیل کسانی که می گویند جوهر جنس نیست، آنستکه ماهیت جنسی در مقام ذات باید مرکب باشد از جنس و فصل، چون جنس تای است و چون جنس اعلی است، ترکیب از فصل و جنس ولی حق آنستکه مفهوم جوهر جنس اعلی است و چون جنس اعلی است، ترکیب از فصل و جنس سه

انواع جوهری دارای جنس و فصلند و همینطور انواع نه گانهٔ عرضی نیز دارای جنس و فصلند، بر خلاف مفهوم جوهر و عرض که دارای جنس و فصل نیستند، چون جوهر و عرض در عدم امکان تعریف حقیقی متشار کند. برخی گسمان کردهاند مفهوم جوهر نیز مانند مفهوم عرض، عرض عام است نسبت بانواع خود. و برخی دیگر بر آن رفته اند که مفهوم عرض هم نسبت باعراض تسعه، جنس الاجناس است.

تكمثر اعراض ناشى از تجليات متكثره حقست، چون مادهٔ عالم اجسام بحكم «كل يوم هو في شان»، بحركت جوهرى و تبدل ذاتى متصف است و هميشه صور متجدد و متبدل بخود مى گيرد. هر صورتى نيز منشاء عوارض متجدد و متصرم است، چون تجليات متعدد است، علت اعراض متكثر و غير متناهى مى شود. امهات از اشخاص جواهر و اعراض متناهى است، ولى اشخاص آنها تناهى

ندارد و ذاتمی از برای مقولات جوهری از عقول و نقوس و سایر اقسام و انواع جوهری می باشد، و نقض بحرض غیر وارد است، چون مقولات عرضیه هر کدام دارای جنس عالی اند و بین انواع اعراض تباین بت مام ذات هوجود است، قیاس هر یک از مقولات عرضی بیکدیگر از حیث تباین عین قیاس با حقیقت جوهر است، لذا مفهوم عرض نسبت بآنها عرض عام است، برخلاف جوهر که امری میهم و مندک در انواع جوهری است.

مفهوم جوهر مفهوم دو يده و سارى در انواع جوهرى از عقل تا هيولاى اولى است. صدرالدين در اسفار و تحليمقات بر شرح حكمةالاشراق، اين مطلب را بطور مفصل ذكر كرده است. نگارنده بطور تفصيل اقوال اشمة فن را در تحليقات بر شواهد الر بوبية ملاصدرا و در تعليقات بر تعليقات ملاصدرا بر شرح حكمةالاشراق كه در دست طبع است ذكر نموده است.

در این مسأله اختلافات زیادی بین اعلام فن حکمت موجود امت، برخی جوهر را مطلقا جنس نمی دانند. برخی جنسیت آن را نسبت بطول نفی کرده اند. برخی عقول را مطلقا بسیط می دانند و نفی جنسیت از آنها نموده اند. جمعی عقل را جنس عقول طولی و عرضی می دانند. در نفی جنسیت جوهر نیز ادلهٔ متعددی نقل کرده اند، جمعی عقل را جنس عقول طولی و عرضی می دانند. در نفی جنسیست جوهر نیز ادلهٔ متعددی نقل کرده اند. جماعتی مفهوم عرض را نیز جنس الاجناس نسبت باعراض می دانند.

وقد ذكرنا في تعاليقنا على الشواهد الربوبية و حواشينا على حكمة الاشراق، كلما قيل فيهذا المقام او يمكن ان يقال و بسطناالقول فيهما بمالا مزيد عليه. شرح مقدّمة قيصرى

ندارد. امتیازات اعراض از یکدیگر و زیادتی آنها بر حقایق جوهری بمقتضای کلام معجز نظام حضرت علی بن موسی الرضا: «قد علم اولوالالباب ان کل ما هناك آیة لما هنالك»، نشانه آن است که صفات باعتبار تعینات در حضرت اسماء و واحدیت حقایقی هستند که از یکدیگر متمایزند؛ چون در این نشأه باعتبار وجود فرقی بر ذوات تمایز دارند و تمیز صفات در این نشأ از ذوات و معروضات دلیل بر آنستکه صفات و اسماء حق در نشاه علم تفصیلی از ذات تمایز دارند؛ اگرچه باعتبار مقام استهلاک کثرت در وحدت و مقام احدیت عین ذاتند. و مفات نسبت بذات، حکم وجود و ماهیت را دارند، بحسب مفهوم و تعین مختلف و باعتبار خارج و مصداق متحدند. صفات در نشأه ر بوبی باعتبار وجود جامع که و جود ذات یاشد، متحدند، کما اینکه صفات متمایزه متکاثرهٔ در عالم ماده نیز که مظاهر صفات حقند در معنای عرضی مشترک و بحسب ذات متمایزهد.

....

اعراض خارجی از جهت دیگر نیز با صفات و شئون ر بوبی جهت اشتراک دارند؛ چون اعراض بیک اعتبار با موضوعات وحدت دارند و اتحاد وجودی دارند زیرا شأن و ظهور موضوعند و صحت حمل دلیل بر اتحاد وجودی اعراض با موضوعات آنهاست. مباین بر مباین حمل تمی شود، ولی اتحاد اسماء و صفات با ذات ر بو بی اتم انحاء اتحاد است. اتحاد در این باب تمامتر از اتحاد عرض با موضوع و محل است.

قدما، ترکیب بین عرض و موضوع را ترکیب انضمامی می دانسته اند؛ ولی صدر اعاظم حکما ملاصدرای شیرازی «قده»، ترکیب انضمامی را در برخی از کلمات خود نفی نموده است و قائل باتحاد شده است.

ترکیب اتحادی اقسامی دارد، یکقسم از ترکیب اتحادی، ترکیب ماهیت با وجود است چون ماهیت تحصیلی قطع نظر از وجود ندارد. یک قسم ترکیب جنس و فصل است. قسم دیگر ترکیب عرض و موضوع است. قسم دیگر از اقسام اتحاد، اتحاد ماده و صورت و قسم دیگر اتحاد نفس است باقوای ظاهری و باطنی خود که اتحاد حقیقت و رقیقت باشد. هر علت مفیض وجود همین حکم را با معلول خود

دارد. اتم انحاع اتحاد، اتحاد حقیقت مقدسهٔ حق است با صفات کمالیهٔ خود. ذات حق بحسب تخوم حقیقت منشأ انتزاع صفات است. مرتبه یی از برای آن حقیقت معرا از صفات کمالی فرض نمی شود. <sup>۱</sup>

وليس انضمامه الى المعانى الكلية اوالجزئية الا ظهوره فيها وتجليه بها تارة في مراتبه الكلية، و اخرى في مراتبه الجزئية. فهو الذات الواحدة بحسب نفسه المتكثرة بظهوراته في صفاته، و هي بحسب حقايقها لازمة لتلك الذات، و ان كانت من حيث ظهورها متوقف على اعتدال يكون عنده بالفعل، و كل ما في فرده بالفعل او بالقوة وقتاً ما اودائماً من اللوازم والصفات، فهو فيها غيب، اذكل مايظهر فهو قبل ظهوره فيه بالقوة، والآلا يمكن ظهوره.

والجوهر لاجنس له ولافصل فلاحدله. وما ذكرمن التعريف فهورسم له لاحد حقيقي.

ولما كانت التجليات الالهية المظهرة للصفات المتكثرة بحكم «كل يوم هوفي شأن» صارت الأعراض متكثرة غير منناهية، و ان كانت الأنمهات منها متناهية. و هذاالتحقيق يُنبَّمهك على ان الصفات من حيث تعيناتها في الحضرة الاسمائية، حقايق متمايزة بعضها عن بعض و ان كانت راجعة الى حقيقة واحدة مشتركة آبينها

- ۱. عرفا اتحاد و عینیت ذات را با صفات بدومعنی و اصطلاح بیان کرده اند، یکی آنکه ذات منشأ انتزاع صفات متمدد متکثر است. موطن دیگر آنکه صفات باعتبار وجود عین ذات است، اگرچه باعتبار مفهوم و معنی تغایر دارند.ولی بایدتوجه داشت که صفات نیز اگر غیر متعین باطلاق و تقیید لحاظ شوند مانند ذات غیب محض و مجهول مطلقند.
- ۲ . مراد از مظاهر صفات و اسما و اعراض خارجیه اند، مراد از مظهریت أعراض نسبت باسما و وصفات حق این نیست که اعراض بطور مستقیم بدون دخالت ذات الهیه و بدون مدخلیت جوهر خارجی که علت وجود اعراض است، منشأ ظهور اعراض گردد، چون اعراض از شئون وجودی جوهر و اسما و الهیه از ششون و تجلیات حقند، بلکه مراد آنستکه حق با اسما و وصفات متجلی در حقایق خارجیه است. جواهر خارجی با اعراض از تجلی حق با اسما و وصفات ظاهر می شوند. جواهر مظهر ذات و اعراض از شئون اسما و وصفاتی هستند که در کسوت ذات در حقایق تجلی نموده اند.
- ۳ . هما نطوریکه صفات و اسماء در ذات بوجود واحد موجودند، بحسب تحلیل عقلی تمیز دارند و اصل واحد «ذات» جامع آنها است. اعراض خارجی متمیز از یکدیگرند و جامع بین آنها حقیقت وجود جوهر واحد متجلی و متظاهر در آنها است. جامع بین اعراض از حیث مفهوم عرض است و از حیث وجود حقیقت جوهر است، لان ما بالعرض لابد و ان پنتهی الی مابالذات.

شرح مقذمة فيصرى

من وجد آخر، كسا ان مظاهرها حقايقها متمايزة بعضها عن بعض مع كونها مشتركة في العرضية، لان كلما في الوجود دليل وآية علي ما في الغيب.

شرح اين قسمت از كلمات مصنف گذشت. صدرالدين شيرازى اين عبارت مصنف علامه را: «وهذا التحقيق يُنبقًك على ان الصفات من حيث تعيناتها...» مفهوماتها و تعيناتها في عالم الاسماء اى باعتبار مرتبة التفصيل الذهنى و ملاحظة التحليل العقلى حقايق متمايزة بعضها عن بعض و ان كانت بسيطة الذات وحدانية الوجود و للجميع ايضا اشتراك في مطلق كونها اسماء غير المسمى بحسب تابعة لوجود الجوهر و مشتركة في معلى العرضية الزائدة وجوداتها على وجود تابعة لوجود الجوهر و مشتركة في معنى العرضية الزائدة وجوداتها على وجود توضيع بعضى از جهات از عبارات محقق قيصرى ربع ابهام و اجمال نموده است.<sup>1</sup>

اسماء بسيطه نظر: حتى، قديه، مسيع، واسماء مركبه مثل: الحى التيوم و الحلى العظيم. بر اسماء مركبه آنارى غير از آنار اسماء مفرده مترتب مى شود. اين ثمره در مظاهر اسماء ظاهر مى شود، متل ايتكه گفته اند: حيوان، مظهر اسم السميع البصير و ملك، مظهر اسم قدوس «اسم مفرد» و فلك، مظهر اسم الرافع الدايم است. اگر فردى از انسان مظهر حكمت و معرفت باشد، ولى مظهر كرامت نباشد، مظهر اسم حكيم لست، ولى اگر هر دو را دارا باشد، مظهر اسم الحكيم الكريم است. كسى متصف باين دو اسم است كه جهت جامع اين دو اسم باشد، و اگر

مرجه عارض باشد آن را جوهری بابد نخست عقل بر این دعوی ما شاهد گو یاستی ۱. رجیع شود یجلد اول اسفار، «چاپ ط گ ۱۳۸۲، هدق ص ۱۸۸۸»، اواخر فعول عرفانیۀ علت و معلول. ملاصدرا مسائل مهم عرفانی را که در مواضع مختلف کتب خود برهانی کرده در مطاوی این چند فعسل، نفیس ترین مسائل آن را با بیانی شیوا تقریر کرده است. «اشارة الی حال الجوهر و العرض فی هذه الطریق...».

یکی از اسماء را واجد نباشد، این دو اسم جهت جامع ندارند، لذا مظهر هر دو اسم نخواهد بود. محیی الدین عربی در فتوحات مکیه، این مطلب را بنحو تفصیل بیان نموده است. امهات اسماء حی و قدیر و علیم و مرید و سمیع و بصیر و متکلم است. مظاهر این اسماء بحسب اشخاص تناهی ندارد. اسم الله اسم جامع و امام الائمة در اسماء است، چون این هفت اسم، ائمة اسماء حقند. عالم وجود مظاهر اسماء حقند و اسماء مظاهر حقند و اسم از وجهی عین مسمی است.

تنبية بلسان اهل النظر

اعلم ان الممكنات منحصرة في الجواهر والاعراض، و الجوهر عين الجواهر في الخارج، و امتياز بعضها عن البعض بالاعراض اللاّحقة له؛ و ذلك لان الجواهر كلها مشتركة في الطبيعة الجوهرية و ممتازة بعضها عن بعض بامور غير مشتر كه فتلك الأمور المميزة خارجة عن الطبيعة الجوهرية فيكون اعراضاً.

لايقال: ليم لايجوزان يكون الجوهر عرضاً عاماً لها. لأنانقول: العرض العام اتَّما يغابر افراد معروضه في المقـل لا في الخارج، فهوبالنظر الى الخارج عين تلك الأفراد، والآ لايكون مجمولاً عليها بهوهو، وهو المطلوب.

وايضاً: لوكانت الطبيعة الجوهرية عرضاً عاماً خارجاً عن الجواهر في الخارج، لكانت الحقايق الجوهرية غير جواهر في أنفسها وذواتها من حيث انها معروضة لها، إذ العارض غير المعروض ضرورة.

وايضاً: لوكانت الطبيعة الجوهرية عرضاً عاماً خارجاً عن الجواهر في الخارج، لكانت الحقايق الجوهرية غير جواهر في أنفسها وذواتها من حيث انها معروضة لها، إذ العارض غير المعروض ضرورة.

و أيضا: ان كانت تلك الطبيعة موجودة بوجود غير وجود افرادها، لكانت كالاعراض فلا تحمل عليها، ولكان انعدام الطبيعة الجوهرية غير موجب لانعدامها، لكونها خارجة عشها، وانعدام اللآزم البيَّن ليس موجباً لعدم ملزومه بل علامة له كما مرّفي الوجود، وان لم يكن موجودة لكانت الافراد الجوهرية غير جواهر في الخارج، لعدم الجوهرية فيه وهو محال، وان كانت موجودة بعين وجود الجواهر، فهى عينها في الخارج وهو المطلوب.

وايضاً: لولم بكن الجوهر عين كل ما يصدق عليه من الجزئيات في الخارج

شرح مقلعة قيصرى

حقيقة لا يخلوات ال يكون داخلاً في الكل، فيلزم تركب الماهية من جواهر غير متناهية ان كان فصلها جواهر، لكونها داخلاً في فصلها لجوهريته و دخول الجوهر فيه، و يلزم ان لا يكون شيء من الجواهر بسيطاً، او يركب الماهية من الجوهر و العرض ان كان فصلها عرضاً، فيكون الماهية الجوهرية عرضية، او داخلاً في البعض دون البعض، فيلزم ان يكون البعض المعروض له في حد ذاته مع قطع النظر عن عارضه غير جوهر، او خارجاً عن الكل، و هو اشد استحالة من الثاني بعين مامرً، فتعين ان يكون عين افراده في الخارج، فالامتياز بينها بالأعراض الخاصة، اذلا يجوز ان يكون المعيز نفسه و لافرداً من افراده.

لايـقـال: لـوكانـت الاعـيـان الـجـوهرية مختلفة بالاعراض المعينة لها فقط، لما كانت بذواتها ممتازة، بل مشتركة كاشتراك الأفراد الانسانية في حقيقة واحدة.

لأنا نقول: الجواهر كلها مشتركة في الحقيقة الجوهرية، كاشتراك افراد النوع في حقيقة ذلك النوع، والاعتياز بينها بذواتها بعد حصول ذواتها، و الانواع لايصير انواعاً إلاَّ بالاعراض الكلية اللاحقة للحقيقة الجوهرية، كما لايصير الاشخاص اشخاصاً إلاَ بالأعراض الجزئية اللاحقة للحقيقة النوعية. ألا ترى ان الحيوان تلحقه النطق، فيصير به انساناً و يلحقه الصهيل و يصير به فرساً، و يلحقه النهيق فيصير به حماراً، و كل منها عرض، فاذا اريدان يحمل بالمواطاة، احتيج الى الاشتقاق. فقيل: الانسان حيوان ناطق، و الفرس حيوان صهسال. فالنطق محمول بالاشتقاق و الناطق معمول بالسمواطاة، والشيء الذى له النطق المفهوم من الناطق هو بعينه الحيوان الذى في الوجود الانسانى، و ان كان اعمّ منه في العقل، لذلك يحمل بهرهو فما ثم غير الحيوان و النطق.

ممکنات منحصرند در جواهر و اعراض، چون مقسم از برای جوهر و عرض ماهیت و عین ثابت است. ماهیت اگر وجودش وجود نعتی نباشد و شأن و وصف نبوده، بلکه قائم بذات باشد جوهر است. اگر بحسب وجود حلول در غیر نماید و قائم بغیر باشد، یعنی نعت از برای غیر باشد عرض است. جوهر چون جنس از برای انواع جوهریه است، در خارج عین افراد جوهر است. امتیاز بین افراد جواهر مشل زید و عمرو باعراض است، چون جوهر محفوف باعراض است اگر چه در اصل وجود امتیاز جواهر بوجوداتی است که جوهر را از عدم خارج می نماید، ولی هر جوهری توأم با اعراض متعدد است که وجه تمایز بین جواهر می شوند. در

حقيقت انساني همه افراد انسان اشتراك دارند.

اینکه تمایز را در جواهر باعراض دانسته است، مراد جواهر جسمانی است، ولی جواهر مجرده مثل عقول، امتیاز آنها بشدت و ضعف و سایر جهات ممیزهٔ در ارواح می باشد. چون جهات ممیزه در مادیات خارج از اصل و حقیقت جوهر است، و هر امر وجودی که در مرتبهٔ ذات جوهر اخذ نشود اگر چه از مراتب وجود جوهر محسوب شود عرض است. فرق بین کمالات اول «جنس و فصل» و کمالات ثانی «اعراض» همین است. جوهر امکان ندارد نسبت بعقایق جوهری عرض باشد، خلافا لجماعتی که جوهر را عرض عام نسبت بانواع جوهری دانسته اند و استدلالاتی نیز کرده اند که ما جمیع استدلالات بر نفی جنسیت و اثبات جنسیت را در حواشی خود بر تعلیقات ملاصدرا بر حکمت اشراق نقل کرده ایم.<sup>۱</sup>

اگر کسی بگوید: جوهر عرض عام است نسبت بافراد جوهری. در جواب می گوئیم: عرض عام با افراد و معروضات خود فقط در موطن عقل تغایر دارد، و در خارج عین معروضات خود می باشد. پس جوهر در خارج عین افراد خود است. اگر عرض در خارج عین افراد خود نمباشد، محمل «هو هو» بر افراد حمل نمی شود. نظیر حمل انسان بر زید و عمرو و بکر و خالد. اگر جوهر بر افراد خود بحمل «هو هو» حمل شود، مطلوب ما ثابت می شود.

این استدلال از مصنف علامه تمام نیست، چون جوهر اگر از عوارض عامهٔ حقایق باشد، باید بر حق تعالی و جمیع مقولات جوهری و عرضی صادق باشد. ملاک عرض عام بودن مفهومی نسبت بحقایق همین است که ما ذکر کردیم، فتأمّل.

اگر کسی بگوید: جوهر، عرض عام است نسبت بحقایق جوهری، نظیر مفهوم عرض که بر اعراض تسعه «نه گانه» عرضیه صادق است، چون همهٔ افراد

١ ـ رجوع شود به رسائل فلسفى ملاّصدرا (اجوبة المسائل ص٤٤) المسئلة الثانية وقد ذكرنا في تعاليفنا على هذه الرسالة مايشمى العليل.

شرح مقلقمة قيصرى

عرض در این معنی که ناعتیت باشد شرکت دارند، و عرض بهو هوبر جمیع افراد عرض صادق است، در حالتی که ببرهان ثابت شده است عرض، ذاتی و جنس نسبت باعراض نمی باشد.

روی این میزان، استدلال باین که چون جوهر عین افراد خارجی جوهر است، پس ذاتی جوهر است تمام نیست، مفهوم وجود نیز نسبت بهمهٔ حقایق همین حال را دارد. جوهر اگر جنس برای مقولات جوهری باشد، باید تغایر عقلی هم با حقایق جوهری نداشته باشد. نظیر حیوان که در مقام تعقل هم عین حیوان است که جسم نامی حساس متحرک بالاراده باشد و تغایر ندارد. ملاک ذاتی بودن تعایر عقلی هم نداشته باشد، و دیگر آنکه در خارج هم بهو هوبر افراد حمل شود و بر مصداق، آثار آن مقوله نیز مترتب شود، نه آنکه فقط صدق مصداقی داشته باشد. اگر این نحو باشد لازم می آید که وجود جنس الاجناس باشد و در مقام تحصل محتاج بقصل باشد. این خود مستلزم ترکیب در واجب و جمیع وجودات خاصه است. بنابر آنچه ذکر شد، استدلال مصنف علامه در این باب ضعیف است، و همچنین سایر استدلالات او «قده» خالی از مناقشه نمی باشد.

دیگر آنکه اگر طبیعت جوهر عرض عام باشد، باید خارج از ذات حقایق جوهری باشد و ذات حقایق جوهری باعتبار تقرر عقلی و ماهوی مصداق جوهر نباشد و مفهوم جوهر در ذات آنها مأخوذ نباشد و در موطن ذات و تقرر حقیقت، مغایر باشند؛ چون معروض غیر از عارض است اگر چه باعتبار مصداق بوده باشد. بنابراین، باید حقایق جوهری در مصداق هم جوهر نباشند. هر مفهوم و طبیعتی باید نیاچار در افراد مأخود باشد، مثل اینکه مفهوم حیوان که جسم نامی حساس متحرک بالاراده است در طبیعت ذهنی انسان و تقرر مفهومی آن مأخوذ است. و ملاک دیگر، آنستکه در خارج آثاریکه بر حیوان مترتب می شود که حرکت ارادی و تغذیه و تنمیه و تولید مثل باشد، بر این فرد داخل در مقوله مترتب شود. بنابراین، جوهر جنسی در مفهوم جمیع مقولات جوهری اخذ می شود و خصوصیت بحوهر که عدم ناعتیت باشد در افراد انسان موجود است. این استدلال از محقق

«قیصری» تمام و مطابق با قواعد است. استدلال دیگر مصنف، که خالی از مناقشه نمی باشد این است: اگر طبیعت جوهر موجود بوجود غیر افراد باشد، باید مثل سایر اعراض بهو هو حمل بر افراد نشود؛ چون عرض خارج از حقیقت و ذات افراد است و اگر حقیقت جوهر زائل

شود، بـایـد افـراد خـارجـی آن معدوم نشوند؛ چون از انعدام اعراض انعدام ذوات و موصوفات لازم نمی آید، کما اینکه از انعدام بیاض مثلاً انعدام جسم لازم نمی آید، یـا از انـعدام حرکت و مشی، انعدام حیوان و انسان لازم نمی آید، در حالتی که از انعدام جوهر، انعدام افراد جوهری لازم می آید.

مصنف، در این استدلال بین عرض کلیات خمس و عرض باب برهان خلط کرده است. کسانی که جوهر را عرض عام می دانند، عرضی باصطلاح منطق و فن ایساغوجی نمی دانند. مفهوم جوهر، عرض عام است نسبت بمقولات جوهری و عرضی موجود خارجی در حالتی که از اتعدام وجود، انعدام جمیع حقایق جوهری و عرضی لازم می آید، با آنکه مفهوم وجود عرض عام است، نه جنس است نسبت بحقایق نه فصل و نه عرض عام و خاص باصطلاح ایساغوجی و کلیات خمس.

استدلال دیگر بر جوهریت افراد جوهر و عینیت جوهر نسبت بحقایق جوهری آنستکه اگر جوهر عین مصادیق جواهر نباشد، یا داخل در جمیع حقایق است، لازم آید ترکب ماهیات از جواهر غیر متناهی.<sup>۱</sup> ولی با فرض آنکه جوهر نیز فصل جواهر هم باشد؛ چون بنابر این فرض فصول هم جواهرند، فرض آنستکه جوهر داخل در جمیع حقایق است، و هر حقیقتی دارای جنسی است که مبهم ولامتحصّل است و فصلی دارد که مقوم جنس جوهری است، و خود فصل نیز مصداق جوهر است، جوهر بنابراین قرض، عین جواهر نیست، بلکه جزء است، در این صورت باید جوهر بسیط وجود تداشته باشد چون جوهر جزء خارجی جمیع

۱ . وجه لزوم تسلسل بعقیدهٔ نگارنده آنستکه اگر جوهر جزء باشد، جزءِ دیگر اگر جوهر باشد باید مرکب باشد از جزءِ جوهری، جزءِ دیگر اگر جوهر باشد تسلسل و دور لازم می آید، اگر عرض باشد مستلزم تقوم جوهر بعرض است. شرح مقلامة فيصرى

حقایق جوهری است. اگر جنس جوهر باشد و فصل آن عرض باشد، لازم آید ترکب شیء از جوهر و عرض در حالتی که ظاهراً فصل باید مقوم جنس باشد، اگر فصل عرضی مقوم جنس جوهری باشد، باید عرض که تأخر از ذات جوهر دارد و منبعث از حقیقت جوهر می شود و شأن و ظهور جوهر است، منشأ تحصل جوهر شود و چون تحصل انواع بفصل است، فصل در صورتی که عرض باشد، این خود مستلزم آنستکه ماهیت جوهریه ماهیت عرضیه باشد؛ چون حقیقت هر شیء بقصل اخیر آن شیء است در جای خود مبرهن گردیده است که صورت و فصل، مابه الشیء بالفعل است و جنس و ماده مابه الشیء بالقوه می باشد.

در صورت عرضیت فصل، چون عرض تأخر از جوهر دارد، باید جنس و ماده بدون صورت و فصل تحصل پیدا نمساید، این خود از حیث بطلان از اوضح واضحاتست.

اگر جوهر در بعضی از حقایق داخل باشد، یعنی جزه بعضی از حقایق باشد و داخل در بعضی از حقایق نباشد، لازم آید برخی از حقایق که معروض جوهر است با قطع نظر از عارض «جوهر» فی حد ذاتها و نفسها غیر جوهر باشد، یعنی برخی از حقایق جوهری جوهر باشند، و برخی دیگر جوهر نباشند. این خود بدیهی البطلان و قطعی الاستحاله است.

بـنـابـرایـن، جـمیع مرکبات خاریجه که ترکیب از ماده وصورت دارند، بوجود واحـد موجـودنـد، «چون تـرکیب جنس و فعـل و ماده و صورت بنابر مذاق تحقیق ترکیب اتحادی است». <sup>۱</sup>

۱. اگر ماده و صورت در خارج مرکب انضمامی باشند، باید حمل بین آنها معقق نشود؛ چون ترکیب انضمامی بین دو موجود متحصل است و مصداق این ترکیب مرکبات انضمایه اند، نه مرکبات حقیقیه. اگر ماده در حد ذات، امری لامتحصل و موجودی بالقوه نباشد، و در نظام وجود، خود فعلیتی از فعلیات یشمار رود، باید امر بالفعل باشد. هر امر بالفعلی ابا و از قبول فعلیت دیگر دارد. فعلیت وارد بر این ماده در عرض ماده واقع خواهد شد. اینکه یعضی از غیر محققین گفته اند: نه در طول صرف و قبول فعلیت دیگر مادنا و اقع خواهد شد. اینکه یعضی از غیر محققین گفته اند: در صورتی فعلیت از قبول فعلیت دیگر امتناع دارد که فعلیت وارد بر محل در عرض فعلیت قبلی باشد، نه در طول صرف و هم است ۶ چون موجود بالفعل مطلقا از قبول صورت و فعلیت ابا و دارد، صورت قبلی از آنجهت که

بنابر آنچه که ذکر شد، جوهر باعتبار وجود خارجی عین افراد است. امتیاز بین جواهر باعراض خاصه است؛ چون نفس جوهر «بماهوهو» منشأ و سبب امتیاز نمی شود. تمیز در نفس افراد انواع جوهری نیز امکان ندارد جمیع جواهر در اصل و حقیقت جوهر اشتراک دارند؛ چون افراد جواهر تعدد دارند ما به الاشتراک نمی شود عین مابه الامتیاز باشد. اگر هم ممکن باشد مابه الاشتراک عین مابه الامتیاز باشد در افراد طولیه است نه عرضیه. تمیز در افراد عرضیه بعوارض و جهات مشخصه است و اصل طبیعت در همه موجودات است. جنس مادامی که منضم بفصل نثود نوع حاصل نمی گردد، و نوع مادامی که منضم و ملحق بجهات مشخصه و عوارض خارجیه نشود، دارای افراد نخواهد شد.

حيوان جنسی بصرف عروض فصل مثل ناطق، داخل یکی از انواع می شود، في نـفـسـه امر محتمل مردد بين امور کثيره است. ابهام جنس باعتبار عدم تحصل اسـت و بـمـد از حـصول تـحـصـل و لـحـوق فـصل، يکی از انواع متحصل خارجی می گردد و منشأ آثار نوعی می شود.

نوع در وجود خارجی مادی، احتیاج بعوارض مشخصّه دارد و در ظهور از عالم ارواح باین عالم، محفوف بیک سلسله از عوارض می گردد، اگرچه در عالم عقل احتیاج بعوارض ندارد. لذا نوع در عالم ارواح «عقول»، منحصر بفرد است و تعدد اشخاص از ناحیهٔ ماده است<sup>۱</sup> و از لوازم ماده، مقدار و وضع و مکان و زمان و الوان و سایر جهات لازم وجود مادی است.

خلاصهٔ کلام و لُبَّ لباب مرام، آنکه حیوان بعد از لحوق ناطق جزء وجودی

ماده بالقوه ولا متحصل است، معروض واقع می شود، اگر چه باعتبار حصول صورت قبل از این صورت دارای فعلیتی باشد. سرَّ حرکت جوهریه در همین جا است. هر صورتی نسبت بصورت قبل بالفعل و بعینهها ماده است از برای قبول صورت دیگر. بعلت جواز اشتداد در وجود و حرکت در جوهرا ما در رسالهٔ حرکت جوهری این مطلب را مفصلاً ذکر کرده ایم. ۱ . اگر چه می شرد تعدد فردی، از تاحیهٔ جهات متکثرهٔ در فاعل باشد نظیر تعددی که در موجودات برزخی و مثالی که معرا از ماده اند از جهات فاعلی حاصل شده است نظیر تکثر موجودات خیالی قائم بقوهٔ خیال موجود در باطن وجود انسانی. شرح مقلئمة قيصرى

«جوهری»، انسان و از انواع متحصل می گردد و منشأ تحصل آن فصل است. فصل نسبت بحیوان محصل و مقسم، نسبت به نوع «انسان» مقوم است. فصول نسبت بجنس از عوارض و ملحقانند و همچنین جنس عرض عام است نسبت بفصل و منافات ندارد که فصل و جنس عارض بیکدیگر و باعتبار وجود متحد باشند، چون این عروض، عروض تحلیلی است نه عروض خارجی ملازم با وجود معروض.

فصل مثل ناطق بر انسان حمل مى شود، آنچه كه در خارج منشأ تحصل حيوان بمعنى الماده است، نفس ناطقه است كه صورت تمامى و فصل اخير انسان است. نفس ناطقه يا نطق مبدء اشتقاق ناطق است. در صورت حمل ناطق بر حيوان، حمل، حمل اشتقاقى است و اگر بخواهيم نطق را بر انسان حمل كنيم، چون حمل آن بر ذات درست نيست، لفظ «ذو»، اضافه بر آن مى شود. حيوان و ناطق در وجود خارجى بيك وجود موجودند، حيوان بعينه در خارج انسان است، كما اينكه باعتبار وجود عين ناطق است. اگر چه باعتبار لحاظ جنسى و همان صحت حمل است. مصنف علامه «قدس الله عقله» از تركيب اتحادى بين محليل عقلى و لحاظ ذهنى اعم از ناطق است. منشأ اتحاد و علت وحدت اين دو شمان صحت حمل است. مصنف علامه «قدس الله عقله» از تركيب اتحادى بين محنس و فصل و ماده و صورت، تعبير بتركيب معنوى نموده است. از براى رفع شمان صحت حمل است. مضيف الماقي المقهوم من الناطق هو بعينه الحيوان الذى اشكالى كه در مشتقات و نحوة تركيب آنها از ذات و مبدء اشتقاق شده است في الوجوذ الانسانى». مفهوم، از مشتقات مثل ناطق، ذات ثبت له النطق سر مقال محمل و ماده و صورت، تعبير بتركيب معنوى نموده است. از براى رفع محنس و فصل و ماده و صورت، تعبير بتركيب معنوى نموده است. از براى رفع رفع المكالى كه در مشتقات و نحوة تركيب آنها از ذات و مبدء اشتقاق شده است بوخون در مشتقات و نحوة تركيب آنها من الناطق هو بعينه الحيوان الذى مو المحوذ الانسانى». مفهوم، از مشتقات مثل ناطق، ذات ثبت له النطق است. في الوجوذ الانسانى». مفهوم، از مشتقات مثل ناطق، ذات ثبت له النطق است.

از این اشکال جواب داده است: ناطقی که محمول است بحسب وجود، عین حیوان است. ظاهر کلام مصنف این است که مشتقّات را مرکب می دانند، منتهی ترکیب عقلی منافات با اتحاد وجودی ناطق با حیوان ندارد، در حالتی که اشکال بجای خود باقی است. مدلول قضیه در انسان، حیوان ناطق بنا بر ترکیب مدالیل مشتقات ملازم با تکرار موضوع است. روی همین جهت، محقق شریف

در حاشیهٔ شرح مطالع، ترکیب مشتقات را انکار نموده و برهان بر بساطت آنها اقامه نموده است. برهان او هم خالی از اشکال نیست.

نگارنده در تعلیقات بر شرح مشاعر ملامحمدجعفر لنگرودی، بنحو تفصیل این مسئله را تحقیق نموده است<sup>۱</sup>.ما کلام مطالع و سید شریف و سایر اعلام را در آنجا نقل نصوده ایم. این مسئله از مسائل مقم فن اصول از جمتی و فن منطق از جمت دیگر و فن فلسفه عالی از طریق دیگر است، چون در صدق و حمل وجود بر نفس وجود و حقیقت حق تعالی اشکالی لازم می آید که باید از آن جواب داد. شیخ اشراق اصالت وجود را از راه لزوم ترکیب در مدالیل مشتقات باطل دانسته. مصنف این متن، ترکیب عقلی را منافی با اتحاد خارجی نمی داند.

بحث وتحصيل

تمایز بین دو موجود یا بتمام ذات است، مثل تمایز مقولات عرضیه از یکدیگر، یا تسایز بجزء ذات است، مثل تمایز انسان از سایر انواع. تمایز گاهی بخارج از ذات است مثل تمایز بامور غریبهٔ خارج از ذات، یعنی تمایز در افراد نوع واحد نظیر تمیز زید و عمرو و بکر از یکدیگر.

شارح فصوص «مصنف علامه»، تمایز بین افراد جوهر را بامور خارج از حقیقت جوهر و عوارض غریبه می داند. افراد یکنوع واحد مثل انسان چون بین آنها علیت و معلولیت نیست، ناچار مفهوم کلی که بر آنها حمل می شود، نسبت بافراد در مقام صدق کلی متواطی خواهد بود و نه مشکک، افراد غرضی جوهر در مصداق بودن جوهر متواطی اند و جوهر بنحوتساوی بر آنها حمل می شود، ناچار تمایز بامور غریبه و عوارض خارج از ذات خواهد بود.

۱ . رجوع شود به تعلیقات مفصل نگارنده بر شرح مشاعر «۱۳۸۳ق ص ۱۲۰ تا ۱۳۰»، این مساله بطور مفصل در کتب علمای اصول فقه مثل فعمول و حاشبهٔ رئیس الاصولین شیخ محمدتقی بر معالم و تقریرات شیخ اعظم انصاری و حواشی محقق اجل کمپانی و تقریرات نائینی و تقریرات آیت الله العظمی «خمسینی» بحث شده است. ما تحقیق کامل این مطلب را در حواشی خود بر مشاعر ذکر کرده ایم. شرح مقذمة قيصرى

قسم دیگر از تمایز، تمیز بشدت و ضعف است که در مراتب طولی نسبت بعلل و معلولات واقع می شود، این همان تشکیک خاص است که اهل معرفت در مراتب وجود قائلند، و عرفا از آن بتشکیک خاص الخاصی تعبیر نموده اند. این تشکیک در مراتب طولی جوهر از عقل و نفس و طبیعت واقع است، ولی در افراد عرضی جوهر مثل افراد انسان که بین آقها رابطهٔ علّی و معلولی و ظاهر و مظهری وجود ندارد واقع نمی باشد. تشکیک در مراتب عرضی نه بنحو تشکیک مراتب و نه بنحو تشکیک در مظاهر امکان ندارد مگر آنکه بعضی از افراد عرضی بعد از استکمال در مرتبهٔ وجود علّت افراد دیگر واقع گردند و شیی موجود در مرتبهٔ طبیعت مادامی که استکمالی پیدا ننماید، کاملتر از افراد دیگر نخواهد شد. این توضیحی بود که باید در این قسمت از کلام مصنف داده شود.

مطلب دیگر، آنکه علت جنس عالی بودن جوهر نسبت بانواع و افراد جوهری آنستکه هم معنای جوهری در مفهوم آنها مأخوذ است و هم آثار مقولۀ جوهر بر آنها مترتب می شود، صرف انتزاع مفهوم جوهر از حاق ذات افراد جوهر، ملاک جنسیت جوهر نیست، چون مفهوم شیء و وجود مفهومی و وحدت و سایر اعراض عامه از حاق ذات حقایق انتزاع می شود و بر همه صادق است، اگر ملاک جنسیت این است، باید مفهوم وجود جنس الاجناس باشد و چون وجود در اکثر از از مقولات جوهری و عرضی آنستکه در دو مقولۀ متباین موجود باشد و یا بر دو مقوله صدق نساید. مفهوم جوهر فقط بر انواع جوهری صادق است، برخلاف مفهوم محدق نساید. مفهوم جوهر فقط بر انواع جوهری صادق است، برخلاف مفهوم عرض که بر همهٔ مقولات متباین عرضی صدق می نماید، در حالتی که مفهوم عالی می باشند، ولی مفهوم جوهر بنحو ابهام ولا تعین در جمیع انواع جوهری مأخوذ عالی می باشند، ولی مفهوم جوهر بنحو ابهام ولا تعین در جمیع انواع جوهری مأخوذ است. همین ملاک دخول آن در نوع ماهیات است.

مطلب دیگر آنکه مصنّف علامه، بین عرض عام بمعنای مفهوم صادق بر کلیهٔ حقایق جوهری و عرضی و واجب الوجود مثل وجود و وحدت و تشخص و کثرت و عرض عام مقولی بـمعنای مصطلح در فن ایساغوجی، خلط کرده است و خیلی و موه

جای تعجب است آیا چه کسی است که قائل باشد مفهوم جوهر نیز مثل مشی و حرکت ارادی و سایر اعراض عامه موجود در انواع متعدد است؟ چون عرض مختص بنوع واحد را عرض خاص و عرض مختص بنوع متعدد را عرض عام می نامند. این قبیل از اعراض منبعث از وجود جوهر است. اعراض عامه باصطلاح فن برهان، عرض تحلیلی و ذهنی است که عقل از حقایق انتزاع می نماید و بر آنها حمل می نماید، ظرف عروض در عقل و اتصاف در خارج است.

فعلم: أن التركيب المعنوى أنَّما هوبين الطبيعة الحيوانية والطبيعة النطقية لأغبر، والأول مشترك، والشانى غير مشترك، ولايلزم تركب الجوهر من الجوهر والعرض، لأن ماله النطق هوالجوهر لاالمركب كالشخص. والفرق بين المعانى المنوعة وبين المشخصة بانَّ الأولى انضمام الكلي الى الكلي، فلا يخرجه عن كليته، والثانية انضمام الجزئي بالكلى فيخرجه عنها، والعرض العام ما يشمل حقيقتين فصاعداً والخاصة ما يختص بحقيقه واحدة. الأول، كالمشى و الأحساس والثاني، كالنطق والضحك وماله المشى المقبر عنه بالعاش المسمى بالعرض العام والثاني كالنطق الممبر عنه بالضاحك المسمى بالخرض العام والأنى، كالنطق المعبر عنه بالضاحك المسمى بالخاصة عند أهل النظر هو عين الحيوان و الأنسان في الوجود لاأمرزايد عليهما خارج هنهما، وإن كان بحسب الظهور اعم منهما <sup>4</sup> فما هر

۱. حکیم محقق و عارف کامل استاد مشایخنا العظام آخوند نوری «قده»، در حواشی بر شوارق و عارف کامل آقا محمدرضا قشه ای، کلامی باین مضمون در موضوع علم و بیان آنکه «موضوع کل علم ما یبحث فیه عن عوارضه الذاتیة» گفته اند: « عرصی که عارض بأمر اخص می شود، مشل ضحک از برای انسان باعتبار ناطق «فصل» و یا موضوعات علوم جزئیه نسبت بموضوع علم الهی در بعضی از صورتها و فروض، عرض ذاتی از برای اعم است و از جهتی عرض غریب می باشد. علت این امر که بر کثیری از اهل تحقیق پوشیده مانده است، آنستکه عام و کلی دلوای ذات و مرتبه یی در واقع و نفس الامرند و نیز دارای مرتبه و مقامی در مرتبه یی از مراتب واقع است. بین این دو مرتبه فرق زیاد است، عارض بر امراعم در صورتی که اعم مرتبه یی از مراتب واقع است. بین این دو مرتبه فرق زیاد است، عارض بر امراعم در صورتی که اعم واقع نه در مرتبه یعنی: ضحک نسبت بحیوان دو لحاظ دارد، باعتبار مقام و مرتبه تقرر ذهنی و رتبه ماهوی حیوان عرض غریب است، ولی بلحاظ اتحاد وجودی حیوان و ناطق یعنی انسان «چون جنس ماهوی حیوان عرض غریب است، ولی بلحاظ اتحاد وجودی حیوان و ناطق یعنی انسان «چون جنس و فصل اتحاد وجودی دارند»، عرض ذاتی است. مقصود از ذکر کلام حکیم نوری و عارف قشه یی، این بود که لحاظ اتحاد وجودی جنس و فتی است. مقصود از ذکر کلام حکیم نوری و عارف قشه یی، این بود که لحاظ اتحاد وجودی جنس و می باله اعداد، باعتبار معام و مرتبه تقرر دهنی و رتبه ماهوی حیوان عرض غریب است، ولی بلحاظ اتحاد وجودی حیوان و ناطق یعنی انسان «چون جنس و فصل اتحاد وجودی دارند»، عرض ذاتی است. مقصود از ذکر کلام حکیم نوری و عارف قشه یی، این بود که لحاظ اتحاد وجودی جنس و خصل غیر از اعتبار تقرر ذهنی و ماهوی این دو می باشد. شرح مقدمة فيصرى

عرض عام بالنسبة الى الأنواع، فهو فصل منوّع بالنسبة الى الجنس الذى هذه الأنواع تحته، و ما هو خاصة فهو فصل للنوع و كون الناطق محمولاً على الإنسان بحمل المواطاة يمنع ان يقال: ان الشىء الذى له النطق، ماهية اخرى محمولة على الانسان باتحاد وجودهما، لأن حمل ماهية على غيرها مباينة أيّاها محال، واتحاد الوجود لامد حل له في الحمل، اذا الحمل على الماهية لاعلى الوجود، ولو جاز ذلك لجاز حمل اجزاء ماهية مركبة من الاجزاء الموجودة عليها عند كونها موجودة بوجود واحد هو وجود المركب.

ولا تظن ان مبدءً النطق الذى هو النفس الناطقة، ليس للحيوان، لينضّم معه، فيصير الحيوان به انساناً، مع إنَّه غير صالح للفصلية، لكونه موجوداً مستقلاً في الخارج؛ بل هذا المبدء مع كل شىء حتى الجماد أيضاً، فان لكل شىء نصيباً من عالم الملكوت والجبروت وقد جاء ما يؤيد ذلك من معدن الرسالة، المشاهد للأنياء بحقايقها «صلوات الله عليه» مثل تكلُّم الحيوانات والجمادات معه وقال تعالى: «وان من شيء الآيسبَّح بحمده، ولكن لا تفقهون تسبيحهم». وظهرر النطق لكل واحد بحسب العادة والسنة إلالهية موقوف على اعتدال المزاج الانسانى، واما للكمّل فلاء لكونهم مطلعين على بواطن الاشياء مدركين لكلامها، وما قال المتأخرون: بان المراد بالنطق هو ادراك الكليات لاالتكلم، مع كونه مخالفاً لوضع المتأخرون: بان المراد بالنطق هو ادراك الكليات لاالتكلم، مع كونه مخالفاً لوضع على ذلك، ولا شعور لهم على ان الناطقة المجردة للانسان فقط، ولا دليل لهم المنافي وجوده، و امعان النظر فيما يصدر منها من العجايب يوجب ان يكون لها ادراكات كلية. و ايضاً: لايمكن ادراك الجزئي بدون كليّه اذ الجزئي هو الكلى مع الم المنافقط، والحمان النظر فيما يصدر منها من العجايب يوجب ان يكون لها ما راكات كلية. و ايضاً: لايمكن ادراك الجزئي بدون كليّه اذ الجزئي هو الكلى مع الشخص. «والله الهادى».

از آنچه که ذکر شد، معلوم می شود ترکیب واقعی و معنوی بین طبیعت حیوانی و تعطقی است. طبیعت حیوان عام و مشترک بین انواع حیوانی و مابه الاشتراک بین انسان و سایر انواع است و جزء نطقی و طبیعت ناطقه مابه الامتیاز و مختص بانسان است که نسبت به جنس محصل و نسبت بانسان مقوم است. این امر مستلزم ترکب جوهر با عرض در مقام ذات انسان نمی باشد؛ چون حقیقتی که نطق اختصاص بآن حقیقت دارد، جوهرست نه عرض. فرق بین معانی منوعه که سبب امتیاز انواع است و امور مشخصه که موجب امتیاز و تشخصات فردی است، آنست که معانی منوعه کلیاتی هستند که منضم بجنس

که امر کلی است می گردند و انضمام کلی بکلی موجب تخصیص و تنوع و تضییق دائرهٔ کلی می گردد ولیکن معانی مشخصه کلی را به تعین جزئی متعین می نمایند. این بود فرق بین جنس و فصل. نوع قهراً مرکب از این دو جهت می باشد و تشخص آن بواسطهٔ عوارض شخصیه است و لاغیر.

عرض عام و عرض خاص خارج از ذات نوع و جنسند. عرض عام از خواص و لوازم جنس است و ملازم با حیوان می باشد، و عرض خاص از مختصات جزء لاحق بجنس یعنی فصل است. اوّل نظیر مشی که از خواص نفس حساسه و دوّم نظیر ضحک. مبدئی که مشی بدان قائم است، شی نام دارد و مبدئی که ضحک به آن قائم است ضاحک است. مبدء هر دوی این دو عرض جوهر است. بواسطهٔ آنکه جوهر مبدء انبعات و ظهور جواهر می باشد. کل ما بالعرض لابذ و ان ینتهی الی ما با لذات.

از آنجائیکه حیوان و ناطق بوجود واحد موجودند، در وجود خارجی جمیع اعراض چه خاصه و چه اعراض عامه منبعث از یک وجود واحدند، اگر چه عقل بحسب تحلیل و مفهوم، مشی را از خواص حیوان می داند؛ «چون مشی نسبت بعیوان نوعی عرض خاص است» و ضحک را منبعث از ناطق می داند؛ ولی در خارج منبع انبعاث هر دو یک وجود است و منشأ ظهور اعراض وجود انسان است، ولی بحسب اعتبار عقلی عرض عام بمنزلهٔ فصل است نسبت بحیوان جنسی، و عرض خاص فصل از برای نوع یا ناطق که وجود خاص انسان است می با<sup>دد</sup> : ز چون ناطق بر انسان بحمل مواطات صادق است، مانع از این نیست که گفته شود وجودی بر انسان بحمل مواطات صادق است، مانع از این نیست که گفته شود متحدند؛ چون بین موضوع و محمول باید اتحاد باشد و میاین بر میاین حمل متحدند؛ چون بین موضوع و محمول باید اتحاد باشد و میاین بر میاین حمل نمی شود و صدق میاین بر مباین از محالات بدیهیه است و اتحاد در وجود در حمل نمی شود و صدق میاین بر مباین از محالات بدیهیه است و اتحاد در وجود در حمل ولی ذاتی، مدخیلیت ندارد؛ چون حمل بر ماهیت است نه و بعرد راین حمل ولی ذاتی، مدخیلیت ندارد؛ چون حمل بر ماهیت است نه و باین بر میاین حمل اولی ذاتی، مدخیلیت ندارد؛ چون حمل بر ماهیت است نه وجود در معل محمل اتحاد وجودی بر اجزاه خود جایز باشد، در حالت می است نه وجود در ممل محمل مرکب بر اجزاه خود جایز باشد، در حالتی که مول باید است نه وجود در محل شرح مقذمة قيصرى

اجزاء وجودی خود مثل ماده و یا صورت جایز نیست یعنی حمل اولی نیست با آنکه ماده و صورت متحد در خارجند و عین کل می باشند.

محققان در فرق بین جنس و ماده و صورت و فصل گفته اند: ماهیت اگر بشرط لا لحاظ شود مثل حیوان، مأخوذ به شرط لا ماده است. و گاهی لابشرط لحاظ می شود، باین اعتبار جنس است.

گمان نشود مبدِء نبطق در انسان که نفس ناطقهٔ مدرک کلیات باشد، در حيوان كه جنس است موجود نيست، تا باعتبار انضمام آن بحيوان، حيوان داخل در نوع انسان شود و باعتبار این انضمام، ابهام جنسی از حیوان رفع گردد و تحصل نوعي پيدا نمايد، چون در وجود خارجي ميدِء نطق همان حيوان است و حيوان خارجی با انسان متحد است. گذشته از این که ذکر شد، در نفس ناطقه امری که منشأ انشزاع فصل انسان باشد، موجود نيست؛ چون اين مبدء نطق در جميم موجودات و انواع جوهری حتی جمادات وجود دارد، چون جمیم جواهر مفاض از ملکوت و عالم علم و جبروت دارای ادراکند، لذا همهٔ اشیاء از این معنی دارای نصيب و بهرهاند. از معدن رسالت لطايغي وارد است كه مؤيد آن است كه جميع موجودات حي و عالمند و حق را تسبيح و تنزيه مي نمايند. اين معاني از براي اهل قلب و دل محسوس است. تكلم حيوانات و جمادات با انبياء شاهد است براينكه هـمهٔ آنها سميع و بصيرند، ولي نامحرمات اسرار ربوبي از شهود اين معني بهرهيي ندارند. در قرآن کریم وارد است: هیچ موجودی نیست مگر آنکه حق را تسبیع و تنزيه مي نمايد و ليكن اهل حجاب و منغمران در بحر طبيعت از ادراك اين معاني در حجاب محضند. ظهور نطق در جميع براي عموم مردم و غير خواص از اهل حق، متوقف بر حصول مزاج و استعداد مخصوص است که اختصاص بانسان دارد، ليكن ادراك و شعور كلي در همهٔ حقايق موجود است، چون هر موجودي باندازه سعه وقوت وقدرت وجودي خود از ملكوت وعالم باطن داراي نصيب است امًا كما وخواص از اهل الله، جون احاطة بربواطن حقايق دارند وبشهود قلبني حقايق را رؤيت مي نمايند، كلية موجودات را داراي شعور و ادراك می دانند.

شورش عشق تودرهیچ سری نیست که نیست منظرر وی توزیب نظری نیست که نیست موسئی ؛نیست که دعوی انا المحق شنود ورنه این زمزمه اندرشجری نیست که نیست گوش اسرارشنو نیست وگرنه «امسرار» برش ازعالم معنی خبری نیست که نیست

اينكه اهل نظر فصل مقوم انسان را نفس ناطقه دانسته اند، و مراد آنها از نطق كه مبدء اشتقاق ناطق است، ادراك كليات مى باشد اشتباه كرده اند؛ چون نطق بحسب وضيع لغت اين معنى را نمى دهد و در ثانى قوة ناطقة مجرده اختصاص بانسان ندارد و دليل نداريم كه حيوانات ادراك كلى نداشته باشند. جهل بشىء منافات با وجود واقعى آن شىء ندارد و اگر انسان در افعال حيوانات دقيق شود و و آثار عجيب و محيّرالعقولى كه از آنها سر مى زند تفكر نمايد، خواهد فهميد كه صدور اين افعال عجيب و غريب كه داراى نظام و ترتيب كامل و تام و تمام است، از موجوديكه داراى ادراك كلى نباشد مايد، خواهد فهميد كه بين مطلق راين افعال عجيب و غريب كه داراى نظام و ترتيب كامل و تام و تمام بين مطلق و مقيد و عام و خاص و كلى نباشد سر نمى زند. علاوه براين ، ادراكات است، از موجوديكه داراى ادراك كلى نباشد سر نمى زند. علاوه براين ، ادراكات بين مطلق و مقيد و عام و خاص و كلى و جزئى بتعين و عدم تعين است. اين بود بييان مراد مصنف علامه. و في كلماته النورية في هذاالباب مواضع انظار يجب التنبيه عليها و بيان وجه الخلل فيها والله يقول الحق.

چند مناقشه بر کلمات مصنف در این باب وارد است که برخی از آن مناقشات ذکر شد و برخی بطور اجمال ذکر می شود.

معلوم نشد که عارف قیصری، فصول را جواهر می داند یا نمی داند، اگر فصول اعراض باشند، همان اشکالی را که خودش بر دیگران کرد، مفرّی از آن ندارد، اگر فصول جواهر باشند، حیوان جنسی بدون فصل تحصل ندارد، ناچار محتاج بفصل است فصل آن باید امری باشد که از جواهر خارجیه بشمار آید. چنین فصلی نفس ناطقه است و ادراک کلیات از آثار و خواص و لوازم این فصل خواهد بود نه عین فصل. شرح مقذمة قيصرى

اما اینکه ملاک حمل را اتحاد ماهوی دانست، این کلام علی الاطلاق صحیح نیست، چون در حمل حد «حیوان ناطق» بر محدود «انسان» که از آن سید محقق داماد و تلمیذ عظیم الشان او ملاصدرای شیرازی بحمل اولی ذاتی تعبیر نموده اند، ملاک اتحاصمفهومی است، ولی در مقام حمل حیوان بر ناطق و حمل ناطق بر حیوان و حمل هر یک از این دو جداگانه بر انسان، حمل شایع صناعی است؛ چون مفهوم از حیوان که شامل جمیع انواع می شود، غیر از مفهوم انسان است، و بین این دو تغایر مفهومی وجود دارد و چون حمل بین این دو جائز است، پس ملاک حمل اتحاد وجودی است و گرنه باید مفهوم جنس عین مفهوم نوع باشد، در حالتی که نوع و جنس دو مفهوم متغایرند و کذلک حمل ناطق بر حیوان نیز حمل شایع صناعی است، باعتبار اتحاد وجودی علی التحقیق مرکب بر اجزاء صادق است لذا کل «انسان» بر حیوان و بر ناطق هر دو قابل صدق است.

خلاصهٔ کلام آنکه اگر مفهوم موضوع و محمول متحد و فرق بین آنها باجمال و تفصیل بود، چون مفهوم موضوع بعینه مفهوم محمول است، حمل اولی ذاتی است و اگر مفهوم موضوع اعم از محمول یا اخص باشد، صدق حمل و ملاک «هو هو یت» قبهراً باید اتحاد وجودی باشد. صرف حمل جنس یا فصل بر نوع حمل اولی نخواهد بود، ناچار مصحح حمل اتحاد وجودی است.

و اینکه گفته اند: حمل بر ماهیت است نه بر وجود و یا «التعریف نلماهیة و بالماهیّة»، این منحصر است بحمل شیء بر نفس خود مثل الانسان انسان، در مقام آنکه متوهمی گمان نکند که سلب شیء از نفس شیء جائز است، این حمل مفادش آنستکه انسان واقعاً انسان است، یعنی ثبوت شیء از برای نفس شیء ضروری و بدیهی است و سلب شیء از نفس بدیهی البطلان است. در حمل ذاتیات مفلب همان است که ذکر شد.

و اما در حمل عرضیات بر شیء، اعم از اینکه محمول از اعراض عامه باشد که بحسب تحلیل عقلی عارض بر موضوع شود، و این در همهٔ حقایق حتی واجب الوجود تعالی شأنه جاری است، مثل «زید موجود» یا الله تعالی موجود، و یا عرض از عوارض ذاتی و منبعث از موضوع باشد، چه عرض عام مثل مشی نسبت 2۳۰

بانسان یا عرض خاص مثل ضحک نسبت بانسان؛ چون موضوع و محمول کاملاً تــــایـر دارند. ملاک حمل اتحاد وجودی است. نگارنده در حواشی بر شرح مشاعر لــــگرودی و هستی از نظر فلاسفه و عرفا و حواشی بر شواهد ملاصدرا و تعلیقات بر حواشی مـلاصـدرا بـر حکمت اشراق شیخ اشراق، این مطلب را بطور میــوط بیان نموده است.

بعضی از اعلام نیز در فهم کلام شیخ در شفا در مقام حمل اجزاء ذات بر ذات و حمل ذاتیات مثل حمل انسان بر حیوان و حمل حیوان بر انسان و حمل ناطق بر حیوان و یالعکس، در اشتباه افتادهاند و گمآن کردهاند، شیخ رئیس این قبیل از اقسام حمل را حمل اولی ذاتی می داند.

مناقشه دیگر بر کلام مصنف علامه، آنستکه گمان نموده است بمجرد آنکه حیوانات و جمادات از ملکوت عالم نصیبی دارند و دارای ادراکاتند، نفس ناطقه فصل محصل انسان نیست، و اینکه حیوانات نیز دارای ادراک کلیاتند، منافات با فصل بودن نفس ناطقه دارد. درجای خود بیان شده است که فرق بین جماد و نبات و حیوان و انسان باعتبار وجود خارجی نه نفس مفهوم و ماهیت اعتباری سرابی بشدت و ضعف است. همه موجودات از علم و شعور و حُب بذات و عشق بعلل وجودی و تسبیح و تنزیه مبدء وجود بهره دارند، ولی بهرهٔ انسان کافی تر و نرعیت مشترکند که اشکالی لازم نمی آید، اگر انواع متباینه اند، ادراک کلی و نفس ناطقه در انسان قوی تر است، و خوه وجود آن متمیز از نحوهٔ وجود نفس ناطقه نرحیت مشترکند که اشکالی لازم نمی آید، اگر انواع متباینه اند، ادراک کلی و نفس ناطقه در انسان قوی تر است، و منی منش تعدد نوعی آنها است.

دیگر آنکه بحسب برهان عقلی چون انسان با سایر حیوانات در جهات حیوانی و جنسی متشارکند، ولی چون تباین وجودی دارند، از حیث ادراکات و نحوهٔ افعال و ظهور آثار باید منشأ امتیاز آنها امری ذاتی و جوهری باشد، یعنی احتیاج بفصل ممیزی غیر از جسم نامی حساس متحرک باراده دارند، اگرچه ما کاملاً علم بحقیقت آن نداشته باشیم. تمیز در امور عرضی نمی شود جای فصل را بگیرد. حکما در اثبات صورت نوعیه از راه تباین در آثار استدلال بوجود مید و آثار متمایزه شرح متسليمة فيصرى

نسوده اند، و این آثار متمایزه بلاواسطه از حق و اسماء حق متعین نمی شوند. باید مبدء تعین امری جوهری و ذاتی باشد. انسان در خارج ترکیب از دو جزء جوهری دارد، «حیوان و ناطق»، ناطق عنوان از برای همان حقیقتی است که بالذات انسان را از سایر انواع موجودهٔ در عالم متمیز نموده است.

شيخ الاشراق و خواجه، صورت نوعيه را انكار نموده اند. شيخ در شفا برهان بر وجود صورت نوعيه از چند طريق اقامه نموده است. اينكه شيخ الاشراق آثار مترتبهٔ بر انواع جسمانى را مستند برب النوع دانسته اند تمام نيست. ما در مباحث مُثل نمورى بيان كرديم كه اينهمم آثار جسمانى متباين را بلاواسطه صورت نوعى تمى توان مستند بعقل دانست، و همچنين در اثبات قوه مصوره صدرالمتألهين بنحو تفصيل بيان كرده است كه آثار متباينه ير طبايع از ماده جسمانى و صورت جسميه كه بنحو تساوى در همه افراد جسمانى موجود است، نمى شود صادر شود. تباين در آثار حاكى از تباين انواع و قواى جسمانى است. افعال و آثارى كه در طبايع موجود است و صادر از جسم است، چگونه مى شود از عقل مجرد كه نسبتش بهمه انواع بنحو تساوى است منبعث گردد. رجوع شود باسفار سفر نفس ص١٨» فصل: في المصورة.

باید توجه داشت که بحسب براهین عدیده، کثیری از افراد انسان فاقد ادراک کلیاتند و خیال منتشر را جمعی غفیر از حکما و عرفا با صورت کلیه فرق نگذاشته اند، چه آنکه کثیری از افراد انسان حیوان بالفعل و انسان بالقوّه اند. شارح قیصری افعال غریزی موجود در زنبور و مورچه را ناشی از نفس ناطقه دانسته اند. تفصیل این بحث خواهد آمد. در مباحث قبل بیان کردیم ملاک تجرّد تام نفس انسانی اتحاد با عقل و خلاّقیت عندغایة الا تحاد است.

تنبيه آخر

العرض كما انه بالذات طالب لمحل يقوم به وهو الجور، كذلك الجوهر ايضاً طالب بذاته للعرض ليظهر به، بل هو علة وجود العرض و طلبه، فحصل الارتباط بينهما من غير انفكاك . وكل منهما ينقسم بنوع من الانقسام الى ماهو جوهر وعرض الفصل الرابع في الجوهروالعرض

في العقل، والى ماهو جوهر وعرض في الخارج. الاول: كالأعيان الجوهرية والعرضية الثابتة في الحضرة العلمية، والاجناس و الفصول المحمولة بالمواطاة للانواع الخارجية، والثانى كالجواهر والاعراض الموجودة في الخارج. ولذلك عرّف الجوهر بانه «ماهية لو وجدت لكانت لافي موضوع»، او «موجودة لافي موضوع» والعرض بمقابله، والتركيب بين الجوهرين او اكثر من القسم الاول، لاينافى الحمل على ماهو موضوع لهما، كالحيوان والناطق المحمولين على الانسان بمقابله.

عوارض ذاتی همیشه منبعث از حاق ذات و حقیقت جوهر می یاشند، چون فیض وجود صادر از مجرد اول بجوهر می رسد و از جوهر مرور نموده بعرض می رسد. بنابراین مبنا، عرض مرتبهٔ از مراتب وجود جوهر و دلیل بر تمامیت حقیقت جوهر می باشد. یک وجود در جوهر، جوهر و در عرض، عرض است، همانطور یکه عرض طالب محلی است که بآن قائم باشد، چون ظهور عرض در عرصهٔ وجود جوهر است و وجودش وابستهٔ به جوهر می باشد و چون شعور و ادراک ذاتی جمیع موجوداتست و هر موجودی طالب کمال خود است، کمال اعراض ظهور در وجود موضوعات است، جوهر نیز بالذات طالب عرض است، چون عرض مظهر حوهر است و جوهر در خارج بعرض تعین دارد، پس ارتباط بین جوهر و عرض نحوهٔ وجود جوهر و عرض است.

هر یک از جواهر و اعراض یا جوهر و عرض ذهنی اند و یا جوهر و عرض خارجی اند. جوهر و عرض موجود در موطن عقل، همان ثبوت مفهومی جوهر و عرض است. در مقام علم حق و حضرت واحدیت به تبع وجود اسماء و صفات حق و همچنین وجود علمی اجناس و فصول و انواع و اعراض «در موطن علم انسان» که بر حقایق خارجی حمل می شوند، معانی تا بوجود علمی موجود نباشند، حمل بر خارج نمی شوند.

جواهر و اعراض خارجی نیز همان نحوهٔ وجود خارجی انواع جواهر و اعراض است بهسمین جهت جوهر را بموجود یا ماهیت «لافی الموضوع» و قائم بذات و عرض را بماهیت نعتی و وصفی تعریف کردهاند. شرح مقلقمة فيصرى

در مواردی که بین دو جوهر «یا اکثر از دو جوهر» ترکیب واقع می شود، مثل ترکییب انسان از حیوان و ناطق که باعتبار تحلیل عقلی و بلعاظی باعتبار وجود خارجی از اجزاء جوهری متعدد مثل جسم و نامی و حساس و متحرک بالاراده و ناطق مرکب از ماهیابت متعدده است، حصول عقلی آن منافات با صدق بر جواهر خارجی ندارد، یعنی معانی جوهریه که قائم بنفس انسانی هستند، قیام آنها بنفس و حصول آنها در عقل منافات با جوهریت آنها ندارد؛ چون بر جواهر عقلی نیز صادق است که باعتبار وجود خارجی قائم بذاند.

تذنيب

في الوجوب والإمكان والامتناع

نظر بآنکه شیخ اکبر در فصوص از مواد ثلاث و جهات قضایا «وجوب بالذات و بالغیر و امکان و ممکن و امتناع» ذکری نموده است، شارح علامه نیز در این مقدمه مواد ثلاث را بیان می نماید؛ چون دأب شارح آنستکه در این مقدمه مطالب مقم و اصول اماسی تصوف را که فهم مطالب شیخ بر آنها توقف دارد بیان نماید، تا آنکه طالبان تصوف بخوبی بتوانند مسائل مهم و غوامض این علم را که شیخ اکبر در کتاب، تطبیق بانصوص و ظواهر دینی می نماید بغهمند.

وجوب و امکان و امتناع، چون نسب عقلی و جهات قضایا در موطن عقلند، مانىنىد اعىراض خارجی قائم بموضوعات تحقق خارجی ندارند، زیرا نفس قضیه، امری ذهنتی است، مواد ثلاث که از آنها باعتباری تعبیر بعناصر عقود و قضایا نـمودهانـد، فقط در ظرف عقل موجودند، چون شئون و احوال تابع ذوات و ماهیات غیبه هستند که در حضرت علمیه و مقام واحدیت ثبوت دارند.

اگر چه ظرف تحقق مواد ثلاث ذهن است، ولی در خارج نیز این جهات باین اعتبار ثابت است که بحقایق خارجیه صدق می نماید، مثل آعکه امکان، اگر چه در عقل عارض ماهیت ممکن است و عروض تساوی ماهیت نسبت بوجود و عدم امر ذهنمی و عقلی است، و امکان از معقولات ثانو یه است ولیکن ظرف اتصاف الفصل الرابع:في الجوهروالعرض

ماهیت بامکان در خارج است و همچنین وجوب نیز همین حال را دارد، اما امتناع چون ضرورت عدم است و موجود ممتنع تحقق خارجی اصلاً ندارد در خارج امری متصف بامتناع نمی باشد.

مخفی نماند وجوبی که جهت قضیه است و از عناصر عقود بشمار می رود، غیر از وجوب با لذاتی است که از برای حق اول ثابت است. شارح بین این دو خلط کرده است، چون ضرورت نسبت غیر از ضرورتی است که مقتضی ذات واجب الوجود است. عروض وجوب نظیر وجود در عقل است و اتصاف واجب بآن امری خارجی است.

اما امتشاع که حاکی از بطلان ذات و ابا و ماهیت متصف بآن از وجود خارجی و تحقق عینی است، اتصاف حقیقت ممتنع بآن فقط در عقل است، در خارج ماهیتی که متصف بامتناع باشد وجود ندارد و گرنه ممتنع نمی باشد.

اما آن امتناعی که مربوط بمظهریت اسم باطن است، از بحث مواد ثلاث و جهات ثـلاثـهٔ قضایا خارج است و ارتباطی با این بحث ندارد. وجوب بتقسیمی منـقـسم می شود بوجوب بالذات و وجوب بالغیر، واجب بالغیر همان ممکن است باعـتـبار وجود علت تامهٔ آن، و صدور آن از علت مفیض وجود. ممتنع بالغیر نیز از اقسام مسکن است، چون ممکن با وجود علت تامهٔ خود واجب است و با نبودن علت مستنع این امتناع وصف ممکن است، باین اعتبار که علت ندارد، ممکن فقط بالذاتست.

تقسیم واجب بواجب بالذات و واجب بالغیر باعتبار تعقل ذات ماهیت امکانیه و اتصاف آن بوجود مفاض از علت است. بتعبیر فلسفی باعتبار ملاحظهٔ ذات ماهیت امکانیه است و یا بتعبیر عرفانی باعتبار امتیاز بین جهات عبودیت و ر بو بیت می باشد. خلاصدهٔ کلام آنکه منشأ عروض امکان باعتبار ملاحظات عقلی و جهات تفصیلی است، باعتبار لحاظ سنخ وجود صرف و وحدت حقیقی وجوب بالغیری وجود ندارد، هرچه که متصف بوجوب بالغیر است، همان مصداق ممکن بالذات می باشد که امکان ناشی از امتیاز تعینی از تعینات وجود می باشد که عارض بر اصل حقیقت است و بآن ملحق شده است. شرح مقلعة فيصرى

چون منشأ نسب ثلاث و مقام ظهور عناصر قضایا «وجوب و امکان و امتناع»، مقام علم ربوبی است، برخی از اعلام و اکابر مثل قونیوی و شارح مفتاح، حضرت علمیه را همان حضرت امکان دانسته اند، زیرا عبارات مصنف در این مبحث «نسب ثلاث»، و بیان اقسام تعین که بعنوان خاتمه این بحث ذکر کرده است، ساده و خالی از مسائل مهم عرفانی بود، از شرح تفصیلی آن خودداری نمودیم، چون نظر ما در این شرح حل عو یصات و توضیح مباحث غامض عرفانی است. برای بحث تفصیلی مواد ثلاث رجوع شود باسفار ار بعه ملاصدرای شیرازی. احدی از فلاسفه اسلامی این بحث را مانند ملاصدرا محققانه تنقیح و تحقیق ننموده است. کلمات ملاصدرا در این کتاب حاوی جمیع اقوال در این مبحث است.

> تذنيب فى الوجوب والإمكان والامتناع

لما ذكر الشيخ «رض» في الكتاب: الوجوب بالذات وبالغير، والأمكان و الممكن و الامتناع، احتجنا الى بيان النسب الثلاث على هذه الطريقة فنقول: الوجوب والامكان والامتناع من حيث أنّها نسب عقلية صرفة، لا تحقق لها في لائيها احوال تابعة للذوات الغيبية الثابتة في الحضرة العلمية. اما بالنظر الى وجرداتها الخارجية كالامكان للممكنات والامتناع للممتنعات. و اما بالنظر الى عين تلك الذات كالوجوب للوجود من حيث هوهو، فأنّه واجب بذاته وليس وجوبه بالنظر الى الوجود الزايد الخارجى، فالوجوب هو ضرورة اقتضاء الذات عينها وتحققها في الخارج، والامتناع هو والامتناع للمتنعات. و اما بالنظر الى عين تلك الخارج، والامتناع هو ضروره اقتضاء الذات عدم الوجود الخارجى ، والامكان عدم

۱ . قضایائی که جهت آن امنناع بالذاتست عنوان قضیه از تحقق خارجی امتناع دارد تعبیر بافتضای عدم در مستنعات از باب ضیق عبارتست عدم اقتضا و اقتضا از خواص وجود است عدم باطل محض است اقتضا در آن یوجه من الوجوه وجود ندارد. اقتضاء الذات للوجود والعدم. قالامكان والامتناع، صفتان سليتنان من حيث عدم اقتضاء الموصوف بهما الوجود الخارجي، والوجوب صفة ثبوتية.

لايـقـال: الـمـمتنمات لاذات لها فلا اقتضاء لها. لانًا بيّنا انها قسمان: قسم فرضه العقل ولا ذات له، وقسم امورثابتة بل اسماء الهية.

وقـد تـقـدم فـي بـيـانَ الأعـيانَ، انَ الوجوب يحيط 'بجميع الموجودات الخارجية والـعـلـمـيـة؛ لأنهـا مالم يجب وجودها لم توجد لافى الخارج ولا في العقل، فانقسم الوجوب الى الوجوب بالذات و الى الوجوب بالغير. <sup>7</sup>

واعلم: أن هذا الانقسام أنَّما هومن حيث الامتياز بالربوبية والعبودية، وأما من حيث الوحدة الصرفة فلا وجوب بالغير، بل بالذات فقط، وكل ماهو واجب بالغير، فهو ممكن بالذات، فقد احاطها الامكان أيضاً، وسبب أتصافها بالأمكان هوالامتياز، ولولاه، لكان الوجود على وجوبه الذاتي.

ولـما كان منشأ هذه النسب الثلاث هوالحضرة العلمية، ذهب بعض الأكابر: من ان حضرة الأمكان هي حضرة العلم بعينها.

وهذه المباحث العقلية التى تقدم ذكرها هنا وفي الفصول السابقة و ان كان فيها ما يخالف ظاهرالحكمة النظرية، لكنها في الحقيقة روحها الظاهرة من انوار الحضرة الـنبويه العالمة بمراتب الوجود ولوازمهاء لذلكلايتحاشى اهل الله عن اظهارها، وان كان المتفلسفون ومقلدوهم، يأبون عن امثالها. والله يقول الحق وهويهدى الــبيل.

خلاصهٔ کلام آنکه وجوب و امکان و امتناع، جهات قضایا و عناصر عقودند که تحقق خارجی ندارند و خارجی بودن آنها باین معنی است که حقایق خارجی بوجوب و امکان متصف می شوند و کلامی در این نیست که امتناع تحقق خارجی ندارد و همچنین اطلاق اقتضا بر ماهیت معدوم و ممتنع از باب تسامح است.

- ۱ . احاطهٔ وجوب نظیر وجود بحقایق امکانی در دو موطن است یکی موطن علم که جمیع حقایق بوجود جمعی علمی در حضرت سلطان وجود موجودند و دیگر موطن خارج که احاطهٔ قیومی حق نسبت باشیاء باشد.
- ۲ . وجوب بالغیر همان وجود مترشح از غیر است که ملازم با وجوب و ضرورت می باشد این وجوب و وجود اولاً بالذات در علت الملل تحقق دارد که از آن تعبیر بوجود و وجوب سابق بر وجود معلول نموده اند.

شرح مقلمة قيصرى

خاتمة في التعين

اعلم: ان التمين ما به امتياز الشىء عن غيره بحيث لايشاركه فيه غيره ، وهوقد يكون عين الذات، كتمين الواجب الوجود الممتاز بذاته عن غيره، وكتمينات الاعيان الشابتة في العلم فأنّها ايضاً عين ذواتهم، اذ الوجود مع صفة معينة له في الحضرة العلمية، يصير ذاتاً وعيناً ثابتة، وقد يكون امراً زائداً على ذاته حاصلاً له دون غيره، كامتيازالكاتب من الاتمى بالكتابة، وقد يكون بعدم حصول ذلك الامر له، كامتياز الأتمى من الكاتب بعدم الكتابة. والاول لا يخلومن ان يعتبر حصول هذا الامر له مع قطع النظر عن عدم حصول غير ذلك الأمر، كاعتبازنا حصول الكتابة لزيد مع قطع النظر عن عدم حصول الخياطة له، او يعتبر حصوله مع

فالتعين الزايد قديكون وجودياً، وقد يكون عدميا، وقديكون مركباً من الوجودى والعدمى، و النوع الواحد يجمع لجميع انواعد، لان الانسان مثلاً ممتاز بذاته عن الفرس و بحصول صفة وجودية في مظهر من مظاهره يمتاز عن الظاهر بصفة وجودية اخرى، كزيدالرحيم الممتاز عن عمروالقهار و يمتاز الظاهر بصفة وجودية عن الظاهر بصفة عدمية، كالعليم من الجهول، و يمتاز الكاتب الغير الخياط عن الخياط الغير الكاتب بصفة وجودية مع عدم صفة اخرى و بالعكس. و التعينات الزائدة كلها عن لوازم الوجود حتى الاً الاعدام المشمايزة بعضها عن بعض، تمايزها ايضاً باعتبار وجوداتها في ذهن، المعتبر لها او باعتبار وجودات ملكاتها.

فلا يقال: أن الاختلاف بين الموجودات لوكان بالنعينات فقط، لما كانت ممنازة بذواتها، بل كانت بذواتها مشتركة كاشتراك افراد الانسانية في حقيقة واحدة لاتانقول: الذوات انما تصير ذواتا بالتعينات العلمية و اما قبل تلك التعينات، فلبس الآ الذات الالهية التي هي الوجود المحض لاغير، كما قال النبي «ص»: «كان الله ولم يكن معه شيء».

فشبت ان اختلاف الاعيان بذواتهاء انما يحصل اولاً من التعينات التى بها يصير الذوات ذواتاً كما ان الاشخاص بالمشخصات صارت اشخاصاً، لان لها ذوات زائدة متمايزة بذواتها اوبصفاتها «والله اعلم» .

 ٢. برخى از اعلام عرفا، استدادات و نحوة ثمينات اعيان ثابته را ذاتى و غير مجعول مى دانند. حكيم بارع استدادنا وسيدنا في الطوم الحقيقيه أقًا ميرزا إبوالحسن قزو ينى ادام الله تعالى ظله وحرسه عن --

## الفصل الرابع:في الجوهروالعرض

اين مبحث را فلاسفه و حكماى الهى در باب وجود «الهيات بالمعنى الاعم» و الهيات بالمعنى الاخص عنوان نمودهاند، و از آن بعناو ين مختلف تعبير نمودهاند. برخى بعنوان اينكه آياتمين حقايق خارجى به چيست؟ اين مبحث را طرح نمودهاند. بعضى از ار باب تحقيق بعنوان بيان تميز موجودات از يكديگر آن را مطرح كردهاند. جمعى باين عنوان كه آيا تخصص هر موجودى بچه نحو است؟ از آن بحث نمودهاند. برخى بعنوان: في ان موجودية كل شىء بماذا؟ از آن بحث كردهاند.

تحقیق این مسئله و اینکه تعین و تمیز و تشخص موجودات به چیست؟ مبتنی بر مختارات ار باب تحقیق است. کسانی که حقایق وجودی را متباین با لذات می دانند، قهراً وجود هر موجودی بالذات از موجود دیگر متمیز است. تمیز وجودات نزد حکمای مشاء بجزه ذات نیست، تا اینکه وجود معنای جنسی باشد بعوارض و امور مشخصه نیز نمی باشد؛ چون وجود معنای نوعی نیست، بلکه هر موجودی از موجود دیگر بالذات تمیز دارد.

حکمای فهلوی و اتباع آنها از حکمای اسلامی، قائل بتشکیک در وجود بودهاند. تمایز در وجود بنابر این مسلک، بشدت و ضعف و کمال و نقص است.

حقیقت واجب بحسب شدت وجودی غیر متناهی است، و موجودات امکانی محدودتد، و هر علتی باعتبار رتبهٔ وجود مقدم بر معلول خود و معلول نسبت بعلت ناقص است، و حقیقت وجود بین علت و معلول مشترک است. علت بهرهاش از وجود تمامتر است و معلول قوت و شدت وجود علبت را فاقد است. تشکیک نزد این دانایان «قدس الله اسرارهم»، در مراتب وجود است. نزد قائلان باصالت ماهیت، تسییز وجودات چون ماهیات متباینات بالذاتند بشلت و ضعف نیست، بلکه تعین

العاهات، در حاشية فصوص فرموداند: «مغّ الحكمة ولبّ لباب المعرفة، ان الاستعدادات في هذه النشأة ترجع الى استعدادات الاعيان الثابتة في حضرة العلم والاعيان بماهى من لوازم الاسما و الحستى التى هي غير مجعولة بلامجعولية الذات المتنسة الالهية، فالاعيان غير مجعولة بلامجعولية الذات، والى هذاالحق المحقق أساطين مدينة الحكمة و سلاطين اقليم المعرفة و الى هنا ينتهى القول، فتدبر تفهم، انتهى ماافاده الاستاد ذكرته ثيمناً بالخادته و تذكراً بأضائه. شرح مقلعة قيصرى

وجودات از یکدیگر به تباین این اشیاء است. حق بحسب نفس ذات متمیز از اشیاء است. کسانی که به تشکیک در ذاتیات معتقدند، تمایز بین مراتب عقول و نموس و عوالم برزخی و مادی را بشدت و ضعف می دانند. شیخ اشراق بر این امر تصریح کرده است.

کسانی که از برای وجود یک فرد قائلند و حقایق را مظهر یک اصل واحد و یک سنخ فارد می دانند، حق تعالی نزد آنها باعتبار احدیت ذات از جمیع اشیاء متمیز است؛ چون مقام احدیت مرتبهٔ استهلاک همه تعینات است، تمایز در مظاهر نزد قائلان بوحدت شخصی تابع تمیز آنها در مقام واحدیت، است در مقام واحدیت ، حقایق ماهیات باعتبار تجلی و ظهور فیض اقدس بظهور مفهومی محقق شده اند، و هر عین ثابتی از عین ثابت دیگر بنفس ذات متمایز است، همانطور یکه حقیقت حق بالذات متمیز از اشیاء است و تعین عین ذات و حقیقت اوست، تعینات اعیان نیز در مقام علم، عین ذات آنها است. در مباحث قبلی بیان شد که اعیان ثابت ه همان تعین حقند باعتبار تجلی حق بصفتی از صفات. تجلی حق بصفتی از صفات در اصطلاح عرفا اسمی از اسماء الهیه است، و این تجلی دائماً ملازم با صورت و ظاهری است که آنرا عین ثابت می نامند.

وجودات خارجی اعیان ثابته، باعتبار ظهور فیض منبسط و تجلی حق در اعیان باسم رحمان متمیزند از یکدیگر، ظهورات متعددی که حق بحسب تقاضا و اقتضای هر عین ثابتی در اعیان نموده است، سبب میز است و چون ظهور خارجی بر طبق خواسته و تقاضای اعیان در مقام تعرز علمی است، ظهور خارجی اعیان همان بروز استعدادات اعیان است. بنابراین، حقایق خارجی و هر عین ثابتی با لذات تمیز از عین دیگر دارد، ولی از جهت دیگر و به اعتبار ظهور حق از راه وسایط در حقایق، مظاهر وجودی برخی بر برخی احاطه دارند، و از آنجائیکه هر موجودی از کمالات وجودی حق باندازهٔ سعه ذات خود بهره یی دارد، کمالات وجودی در هر موجودی تحقق دارد، با این فرق که ظهور برخی از اسماء در برخی از اعیان نسبت باسماء دیگر غلبه دارد. باین اعتبار همهٔ موجودات، مجمع ظهور صفات و اسماء حقند و تمایز آنها بشدت و ضعف و کمال و نقص است، ولیکن الفصل الرابع:في الجوهروالعرض

تمیز بر می گردد بظهورات حق در مظاهر، در برخی تمامتر و در پاره ای از اشیا ظيورات كمالي كمتر است.

موجودات مادی چون محکوم بحکم قوه و استعدادند و دارای کمالات ثانوی و زائد بر ذات نیز می باشند، اگر آنها را با یکدیگر مقایسه نمائیم، تمایز آنها در اصل ذات بشدت و ضعف نيست، چون حکم تميز بين مراتب وجودي در سلسلة طولیه جاری است، نه در عرضیه. موجودات عرضی باعتباری در اصل ذات با یکدیگر متغایرند، و باعتباری جهات مشترکه نیز دارند، ولی بین آنها علیت و معلولیت نیست. نبات تمام جهات وجودی جماد را واجد است و حیوان جامم جهات كمالي نبات است و انسان بحسب اصل وجود، تمامي مراتب موجودة در حقایق جمادی و نباتی و حیوانی را واجد است. می شود باعتباری تمیز را در این مراتب بشدت وضعف دانست. اگرچه تمایز در این اقسام نیز بر می گردد به تشکیک یعنی تمایز تشکیکی در مظاهر وجود فافهم جیّداً. در بین افراد عرضی انسان وجماد ونبات وحيوان تميز بامور عرضي وخارج ازذات است مثل تميز بين افراد انسان و يا افراد نوع واحد از حيوان جنسي و تمايز بين افراد معدن.

اینکه شارح علامه گفته است: تمیز گاهی امری زائد بر ذات می شود و موجودی که متمیز از وجود دیگر است، این صفت وجودی را واجد است و طرف تممایز، آن صفت را واجد نمبی باشد، تمایز در امور عرضی را که متمایزین از یکدیگر بوجدان و فقدان وصفی از اوصاف تمیز دارند، قصد نموده است.

تمایز بین دو موجود، گاهی بوجدان و فقدان وصفی از اوصاف است، مثل تحميز كاتب از أمّى و تميز أمّى از كاتب. تميز بامور زائد بر ذات دو صورت دارد: گاهی، امر وجودی زائد بر ذات در ذاتی ملاحظه می شود، باعتبار حصول صفت وجودي با قطع نظر از عدم حصول صفتي غير از صفت ثابت در ذات موجود متميز، مشل اعتبار حصول كتابت از براي زيد با قطع نظر از حصول عدم خياطت از براي او، و گاهی عدم حصول خیاطت مثلاً از برای ذاتی که کتابت از برای آن ذات ثابت است ملاحظه مي شود.

تعین زائد باین ملاحظه، گاهی وجودی و گاهی عدمی است و گاهی مرکب

شرح مقتمة فيصرى

از امر وجودی و عدمی است. نوع واحد مثل «انسان»، جامع جمیع انحاع تعین است، چون انسان از فرس بالذات امتیاز دارد و باعتبار حصول صفت وجودی در مظهری از مظاهر او از موجود دیگر که ممتاز بصفت وجودی دیگر است امتیاز دارد. مثل امتیاز زید رحیم از زید قهار، و گاهی از ظاهر بصفت وجودی از موجود دیگر که ظاهر بصفت عدمی است نیز متمایز است. نظیر تمیز علیم از جهول، کاتب غیر خیاط، از خیاط غیر کاتب باعتبار لحاظ صفت وجودی با عدم صفت دیگر تمایز دارد. پس تعینات زائد بر ذات جمیعاً حتی اعدامی که از یکدیگر متمیزند از لوازم وجود خارجی اند تمایز اعدام باعتبار ملکات می باشد.

گفته نشود: که اگر اختلاف و تمایز بین حقایق منحصر به امتیاز و تعین زائد بر ذات و جهات عرضی باشد، باید حقایق متمایز بالذات نباشند، بلکه بحسب اصل، تسایزی نباشد و حقایق مشترک باشند، مثل اشتراک افراد انسان در حقیقت واحده.

جواب می گوئیم: تحقق نفس ذوات و حصول نفس ذات از برای ذات، معلول تعینات علمی و ناشی از تجلی احدی است. قبل از تعینات علمی خبری از اعیان و اسمی از اسماء و رسمی ازصفات نیست، حقیقت وجود در احدیت و همچنین در مقام و موطن ذات و از غیب وجود خالی از جمیع تعیناتست. «نه کسی زو نام دارد نه نشان». حضرت محمد «ص» گفته است: «کان الله ولم یکن معه شیء»، پس قاب لیات و قوابل ناشی از تجلی حق در مقام واحدیت است که هر اسمی اقتضای تعین خاص دارد و نتیجهٔ هر صورتی باین تجلی از صورت دیگر متمیز است و تباین قوابل اعیان، از جمتی ذاتی و غیر مجعول است، لذا استعدادات قوابل و اعیان و ترتب آثار بر آنها نیز باعتباری ذاتی است، و ظهرر حقایق و آثار آن، ظهور همان استعدادات است: «الشقی شقی فی بطن امه والسعید سعید فی بطن امه». <sup>۱</sup> علت تشخص متشخصات نیز تشخصاتی است که

۱ . نـظـام وجـودی عالم خلق، تابع نظام علمی ربوبی است و آنچه در خارج تحقق دارد و هر اتری که بر اعیان مترتب می شود، ناشی از استعدادات اعیان و قوازم ظهیر اسماه وصفات حق است. آنچه که بر →

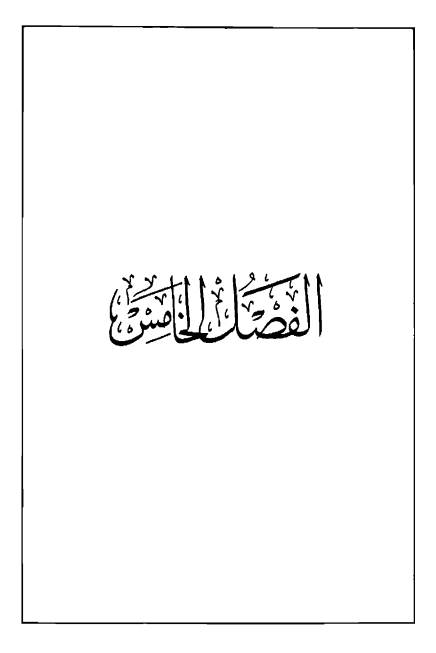
## الفصل الرابع:في الجوهروالعرض

از لوازم وجود شخصی می باشند. ذوات حقایق از یکدیگر با لذات و یا بحسب صفات تشخص و تمیز دارند «والله اعلم». <sup>۱</sup> ما بطور مفصل منثأ تشخص و کیفیت تمیز و تخصص و تعین حقایق را در حواشی خود بر شرح مشاعر ملاصدرا بیان و تحقیق نموده ایم و این مطلب را بر طبق مشارب متعدد و بنابر طرق مختلف بیان کرده ایم. «و للناس فیما یعشقون مذاهب».

رواییات مـتـمـددی از طریق اثمه «علیهم السلام»، در عدم مجعولیت اعیان و ذائی بودن لوازم اعیان وارد شده است نظیر:

«السعيـد معيد في بطن أمه» و «الناس معادن كمعادن الدَّهب والفضَّـة» و «من خـلـقه الله سعيداً لم يَصر شقياً و من جعله شقّـياً لم يصر سعيداً»، ناظر بهمين مطلب است و منافات بااختيار ندارد.

حمقایتی مسترتب می شود، ناشی از تعین حقایق در علم حق است، حتی اختیار حقایق امگانی ظل اختیار حق است و آنچه بر عالم بگذرد در کتاب جامع حق و اُم الکتاب مسطور است. «همهٔ مردم از آخر می ترسند، خواجه عبدالله از اول می ترسد». ۱. مخفی نماند که تمیز و تعین وجود حق از غیر باعتبار ذات و مقام غیب وجود نیست، چنین وجودی چون بوجه من الوجوه تعین ندارد، حکم بتمیز وسوائیت در او جاری نیست. رجوع بشود بشواهد ربوبیه، چاپ منگی طهران، می و اسفار اربمه، «چاپ جدید طهران، ۱۳۸۸. می 2013. حوائی و تعلیقات نگارنده برشرح المشاعر، چاپ مشهد، ۱۳۸۳ق، می ۲۳ تا ۲۵۵.



الفصل الخامس

في بيان العواليم الكلية و الحضراتِ الخمسة الالهية

العالم، لكونه مأخوذاً من العلامة، لغة عبارة عما به يعلم الشيء. واصطلاحاً عبارة عن كل ما سوى الله تعالى، لانَّه يُعْلم به الله من حيث اسمائه وصفاته، اذ بكل فرد من افراد العالم بعلم اسم من الأسماء الالهية، لأنه مظهر اسم خاص منها. فبالاجناس والانواع الحقيفية يعلم الاسماء الكلية، حتى يعلم بالحيوانات المستحقرة عنيدالعوام، كالذباب والبراغيث والبق وغير ذلك اسماء هي مظاهر لها. فالعقل الاول لاشتماله على جميع كلياتٍ حقايق العالم وصورها على طريق الاجمال، عالم كلى يعلم به اسم الرحمان. والنفس الكلية، لأشتمالها على جزئيات مااشتمل عليه العقل الأول تفصيلًا، ايضاً عالم كلى يعلم به اسم الرحيم. والانسان الكامل الجامع لجميمها، اجمالاً في مرتبة روحه وتفصيلاً في مرتبة قلبه عالم كلي يعلم به الاسم الله الجامع للاسماء، وإذا كان كل فرد من افراد العالم علامة لاسم الهي، وكل اسم لاشتماله بالذات، الجامعة لاسمائها، مشتمل عليها، كان كل فرد من افراد العالم ايضاً عالماً يعلم به جميع الاسماء. فالعوالم غير متناهية من هذا الوجه، لكن لمّا كمانت الحضرات الالهية الكلية خمساً، صارت العوالم الكلية الجامعة لما عداها ايضا كذلل. واول الحضرات الكلية حضرة الغيب المطلق وعالمها عالم الاعيان الشابنة في الحضرة العلمية، وفي مقابلتها حضرة الشهادة المطلقة، وعالمُها عالم السلك و حضّرة الغيب المضاف، و هي ينقسم الى مايكون اقرب من الغيب المطلق، و عالمه عالم الارواح الجبروتية والملكوتية، أعنى عالم العقول والنفوس المجردة، و الى مايكون أقرب من الشهادة، وعالمه عالم المثال. وأنَّما انفسم الغيب المضاف

£ £Y

شرح مقذمة قيصرى

الى قسمين، لأن للارواح صوراً مثالية مناسبة لعالم الشهادة المطلق، وصوراً عقلية مجردة مناسبة للغيب المطلق، و الخامسة، الحضرة الجامعة للاربعة المذكورة، و عالمها، العالم الانسانى الجامع لجميع العوالم وما فيها. فعالم الملك مظهر عالم الملكوت و هوالعالم المثالى المطلق و هو مظهر عالم الجبروت اى عالم المجردات، و هو مظهر عالم الاعيان الثابتة، وهو الاسماء الالهية و الحضرة الواحدية، و هي مظهر الحضرة الأحدية.

جميع ارباب معرفت از حكماء محققين و عرفائ شامخين، معتقدند كه حق واحد من جميع الجهات، جز واحد صادر نشود، ولى آن واحد صادر از حق، باعتبار جامعيت وجودى مكتسب از حق، كاملترين موجوداتست. آن واحد نزد حكماى عقل كلى و نزد عرفا وجود منبسط بر هياكل ماهياتست. و ارتباط حق با جزئيات و وجود عالم بعد از عدم، ملازم با نسب و اضافاتى است كه از ارتباط اسماء حق با اشياء حاصل مى آيد. از مجموع اسماء حق مجموع عالم صادر شود. حق واحد بوحدت حقيقى داراى نسب و شون متكثره است. كثرات خارجى نيز داراى احديتى ثابت مى باشند كه از نسب و اضافات، كثرت وجودى حاصل شده است، لذا از اهل عصمت «در مقام دعا» وارد شده است: «و بالاسم الذى خلقت به العرش، و بالإسم الذى خلقت به الأرواح»، والى غير ذلك من الكلمات.

اسماء باعتبار هیبت و انس، منقسم باسماء جمالیه و جلالیه اند. هر موجودی تبابع اسمی یا اسماء متعدد است و آدم مُعلَّم بجمیع اسماء حق است: «و علم آدم الاسماء كلها» مجموعه عالم هیجده هزار « ۱۸۰۰»، عالم است كه مظهر اسماه حق می باشد. اسم ظاهر حق، اشیاء محسوسه را بباطن عالم كه ملكوت باشد مرتبط می سازد، اجزاء عالم وجود تناهی ندارد، لذا اسماء حق نیز غیر متناهی است، ولی مجموعه عالم و موجودات كثیر با آنكه تناهی ندارند، بطور كلی در پنج حضرت محصور است كه جامع همه عوالم است و در واقع عوالم وجودی را منحصر در پنج عالم می نماید.

عالم، ماخوذ از علامت است، چون آیت و نشانهٔ ذات و صفات و کمالاتِ مکنون در غیب حق و «احدیت وجود» می باشد، لذا اجلَهٔ عرفا «قدس اللّه

اسرارهم» گفته اند: «العالم عبارة عمّا يعلم به الله». هر موجودی از موجودات عالم، آیت و نشانهٔ اسم خاص و مظهر اسم مخصوص از اسماء حق است. اجناس و انواع حقیقیّه، همانطوری که تحقیق شد، چون مربی حقایق عالم شهادت و واسطهٔ ظهور حق در عوالم نازله است، مظاهر اسماء کلیه حقند، حتی حیوانات صغیر که در نظر ما حقارت دارند، مظهر اسم سمیع حقند. عقل اول و همچنین میفیر که در نظر ما حقارت دارند، مظهر اسم سمیع حقند. عقل اول و همچنین دیگر عقول از عرضی و طولی، به اعتبار جامعیت آنها همه عوالم وجودی را مظهر اسم رحمانند، خصوصاً عقل اول که اُم الکتاب و حاوی جمیع مراتب و صور حقایق است که از آن بکتاب مبین نیز تعبیر نموده اند. این کتاب که «لایاًتیه الباطل»، حاوی صور کمالات و حقایق کلیه و واسطهٔ ظهور حق در جمیع موجودات است، حق در عقل باسم رحمان تجلی نموده است، چون اسم رحمان، الباطل»، عاوی صور کمالات و حقایق کلیه و واسطهٔ ظهور حق در جمیع موجودات است. حق در عقل باسم رحمان تجلی نموده است، چون اسم رحمان، الم جامع و باعتبار بسط و انبساط خارجی عین حقیقت وجود است، و نفس کلی نیز جامع صور جزئی و منبع ظهورات و تجلیات حق است. حق در این کتاب نمام برامع و باعتبار بسط و انبساط خارجی عین حقیقت وجود است، و نفس کلی تعمیلی و فرقانی باسم رحیم تجلی نموده است. حق در این کتاب نمیز جامع صور جزئی و منبع ظهورات و تجلیات حق است. حق در این کتاب

انسان کامل، جامع جميع صور کلی موجود در عقل و صور جزئی در نفس کليه است که بحسب مرتبهٔ روح حاوی همهٔ حقایق بنحو اجمال و بحسب مرتبهٔ قلب جميع حقايق بنحو تفصيل است.

حقیقت انسان، باعتبار سعهٔ وجودی و وجدان مراتب و عوالم عالم عین، مظهر اسم جامع حق «اسم الله» است. اسم الله مبدء ظهور جمیع اسماء است و انسان مظهر اسم الله است. لذا آنچه که در مراتب وجود بنحو تفرق و انفصال تحقق دارد، در انسان بنحو جمع موجود است. شناسائی حقیقت انسان، شناسائی همهٔ اسماء حق است، کمااینکه شناسائی افراد وجود و اعیان سبب شناختن همان اسماء حق است، کماین ظهور نموده است. تعقل حقیقت انسان، عین تعقل همهٔ مراتب وجود است. اگر کسی بخواهد همهٔ اسماء حق را بشناسد، باید یا سیر در همهٔ عوالم نماید یا فقط کتاب نفس و صحیفه وجود خود را مطالعه و قرائت نماید. حقیقت حق بحسب کمالات وجودی تناهی ندارد، فیوضات و تجلیات او هم در عوالم دائمی است. پس اشخاص وجود تناهی ندارند، چون مراتب وجودی منحصر شرح مقلامة قيصرى

در پنج مرتبه از وجودند، عوالم جامع حقایق وجودی، منحصر در پنج مرتبه است که اهل الله از آن تعبیر بحضرات خمس نمودهاند. این پنج حضرت جای بروز حق است بحسب ذات یا باعتبار صفتی از صفات، چون مبدء ظهور و انبعاث عوالم حق است. و بلسان تحقیق تعین اصلی حضرت ختمی مرتبت، مرتبة اوادنی \_واحدیت۔ است و از آن مجلای تام حق اول منجلی در مرتبة واحدیت و مظاهر غیب و شهود است لذا حضرت ختمی مقام و اولیاءِ محمدیین عالم اکبر و مظاهر غیب و شهود بمنزلة ابعاض و اجزای و مظاهر جمعی او هستند.

اول: الحضرت الكلية حضرت ذات است كه از آن تعبير بغيب الغيوب وغيب مطلق و عنقاء مغرب و غير اينها از اسماء والقاب نمودهاند. در اين مقام شامخ نه از اسم خبرى است و نه از اعيان و مظاهر، هيچ متعينى باين مرتبه راه ندارد.

گر کسبی وصف او زمن پرسد بی دل از بی نشان چه گوید باز

مؤلف علامه مقام ذات وغيب مطلق وغيب الغيوب و اول مرتبة تجلى ذات را كه از آن باحديت مطلقه تعبير نموده اند، از حضرات جدا نموده و مقام قاب قومين و واحديت را كه مقام ظهور تفصيلى مرتبة احديت است و چون نسبت بعوالم خلقى، غيب مطلق است اولين حضرت از حضرات پنجگانه دانسته است و از اين حضرت بحضرت علميه و عالم علم حق بتفاصيل وجودى و مرتبة اعيان ثابته و حضرت ارتسام تعبير نموده اند.

عـالم شهادت مطلقه و عالم ملک و ناسوت مقابل مرتبۀ واحدیت و غیب مطلق است که از آن بحضرت علمیه تعبیر نمودهاند.

بمنابراین تقریر عالم عقول کلیه و نقوس کلیه نسبت بمرتبة واحدیت غیب مضاف است و نسبت بعالم حسّ و ماده باعتباری غیب مطلق است.

و عـالـم مُثُل معلقه و حضرت خيال نسبت بعالم عقل شهادة و نسبت بعاكم ماده و شهادت مطلق غيب مضاف است.

پس حضرت خیال و عوالم برزخیه ظلّ عالم عقل، و محیط بر عالم شهادت مطلقه است.

آخريين حضرت باعتبار تفاصيل وجودي حضرت حس وشهادت است انسان کامل محمدی باعتبار آنکه افق وجود و ظهور تفصیلی ان مقام مشیّت مطلقه و مرتبهٔ ولايت كلية علويه است، درجميع اين عوالم سريان دارد وجامع است مقام واحديت وعوالم عقول طوليه وعرضيه وعوالم برزخيه وعالم حس وشهادت مطلقه را باعتبار تعلق آن حقيقت ببدن جزئي وبنية شخصي خود وباعتبار قوس صعود مشتمل است برمقام احدیت و واحدیت و مظاهر خلقیه از عقل اول تا هیولای اولي. بـل كـه بـاعنبار مقام ذات و حقيقت كليه و نبوت مطلقه و ولايت ازلية او(و وارثان مقام وعلم وحال او) عوالم غيب و شهود مظهر آن ذات مطلقه اند.

گیه از میوسی پدیند و گه زآدم بـود نـور نـبـی خـورشـیـد اعظم

## لذا عارف كامل فرموده است:

تا صورة يوندجهان بودعلى بود تا نقش زمین بودوزمان بودعلی بود. شمس الحق تبريزكه بنمودعلي بود سردوجهان جمله زيداوزينهان

مصنف حضرت اول را عالم اعيان ثابته دانسته است ومرتبه دوم را عالم ارواح و سوم را عـالـم مثال وچـهارم را عالم حس و حضرت پنجم را کژني جامع و حقیقت انسان کامل دانسته است، باعتبار اشتمال آن بر جمیع مراتب و مجالی، و بهمين جهت گفته است: عالم حس، مظهر عالم شهادتِ مضاف ويا باعتباري مظهر غيب مضاف است، و عالم مثال، مظهر عالم ارواح و عقول و غيب مضاف است، و عالم ارواح، مظهر غيب مطلق، عالم اسماء و صفات و اعيان ثابته است، در حالتی که غیب مطلق مقام احدیت است و بوجهی مقام ذاتست، چون در ذات تجلی نیست، آن را از عوالم نشمرده است، ولی برخی همان طوری که ذکر كرديم آن را حضرت غيب دانسته اند، پس مقام واحديت نزد مصنف مرتبهٔ اول از حضرات است ومرتبة دوم عقول وسوم مثال و چهارم عالم حس و پنجم مرتبة انسان کامل است.

۱. بنابرآنچه که ذکر شد، حضرت اعلی بنابر اختیار نگارنده، فیب مطلق است و حضرت انزل شهادت.

شرح مقلامة قيصرى

حقیقت انسان کامل، چون از طرفی متصل بعالم اعیان ثابته است و ظهور اعیان در خارج بواسطهٔ اسماء است و اسماء محاط باسم اعظم و اسم جامعند و انسان کامل بحسب ذات متجلی در جمیع اسماء است، چنین حقیقتی قهراً مظهر مقام و مرتبهٔ احدیت است و مظهر هیچ یک از عوالم نمی باشد.

پس غیب مطلق که یکی از مراتب است، نزد مصنف مقام واحدیت است. عالم این مقام که حاکی از حق است چون عالم ما یعلم به الله است، عالم اعیان است. در مقابل غیب مطلق شهادت مطلقه است. عالم آن موجودات مادی و انواع کونیه است. مقام دوم، غیب مضاف است. عالم آن که مظاهر اسماء حقند، عالم ارواح و عالم عقول و نفوس کلیه است. سوم از حضرات حضرت مثال مطلق است که شهادت مضاف هم بآن اطلاق کرده اند. باعتبار تجسم این عالم، عالم این حضرت، عوالم کلیه مثالیه است که مشتمل است بر مراتب عالم مثال که شرح آن خواهد آمد.

شارح مفتاح «قدس الله سره»، «مصباح الانس چاپ طهران ۱۳۲۲ه ق، ص۱۰۳-.» و شیخ کبیر صدرالدین قونوی «قده» باین مضمون در بیان حضرات خمس الهیه گفته اند: «یکی از حضرات حضرت غیب مشتمل بر اسماء و صفات و اعیان ممکنات و معانی مجرده و تجلیات حق بصور اعیان است. در مقابل این مرتبه، حضرت شهادت و عالم حس و ظهور و اعلان و تجلی حق بصور کونیه است. بین حضرت غیب و شهادت، حضرت وسط جامع بین طرفین است که اختصاص بانسان دارد. واسطه بین غیب، و این واسطه، حضرت ارواح علمی و

مطلق است. آنچه که در این عالم است در مثال بنحو اعلی و اتم وجود دارد و آنچه در عالم مثالست، همان ظهور حقایق در عقل و عالم ارولح است، و آنچه در عالم ارولح است، همان ظهورات عالم اسماء و صفات است و آنچه که در عالم اسماء و صفات است بنحو وحدت در مقام احدیت ذات موجود است در وجود نیست، مگر عین واحد که باعتبارات متعدد تجلی کرده است. از برای حق نسب و اضافاتی است که بآن نسب منشأ کثرات است و برای کثرات جهت وحدتی است که بآن جهت بحق ارتباط دارد. روح جامع بین کثرات متراتیه و وحدت حقیقت انسان کامل محمدیه «ص» و اولاد طاهرین اوست: «دو سر خط حلقة هستی بحقیت بهم تو پیوستی».

روح اعظم و عالم عقول مجرده و نفوس ناطقة كليه است. بين عالم شهادت و عالم ارواح كليه، مرتبة عالم مثال مقيد و مستوى الصحف الالهية و كتب متفرع بر کتب ربانی است که اختصاص بسماء دنیا دارد».

مصنف علامه «قده»، حضرات خمس را بر طبق آنچه که شیخ کبیر صدرالدین قونیوی در نفحات و شارح مفتاح حمزه فناری در شرح مفتاح «مصباح الانس» بیان نموده اند ذکر کرده است. برخی از اعیان عرفا بر طبق آنچه که ما بيان نموده ايم، حضرات حمس را تقرير نموده اند «والله اعلم بحقايق الامور»...

تنبيه

يجب ان يعلم، ان هذه الموالم كليُّها وجزئيها كلُّها كتب الهية لاحاطتها بكلماته التّامات. فالعقل الاول والنفس الكلية اللنان هماصورتا أمُّ الكتاب، وهي الحضرة العلمية، كتابان الهيان وقد يقال للمقل الأول: أمَّ الكتاب، لا حاطته بالاشياء اجمالاً، وللنفس الكلية الكتاب المبين، لظهو ها فيها تفصيلاً، وكتاب المعو والاثبات، وهو الحضرة النفس المنطبعة في الجسم الكلى، فهو ضورة تلك الحضرة من حيث تعدُّقها بالحرادث. وهذا المحروالا ثبات انَّما يقع للصور الشخصية التي فيها باعتبار احوالها اللآزمة لأعبانها بحسب استعداداتها الأصلية المشروط ظهورها بالاوضاع الفلكية، المعدَّة لتلك الذوات ان تتلبس بتلك الصور، مع احوالها الفائضة عليها من الحق سبحانه بالاسم المدبّر والماحي والمثبت والفعال لما يشاء وامثال ذلك. والانسان الكامل، كتاب جامع لهذه الكتب المذكورة، لأنه نسخة العالم الكبير.

قال العارف الرباني على بن ابي طالب عليه السلام: «دائك فبك وما تشعر، و دوائك فيك وما تبصره وتزعم أنك جرم صغيره وفيك أنطوى العالم الأكبره فانت الكتاب المبين الذي • باحرفه يظهر المضمر.» وقال الشيخ رضي الله عنه:

و روح الــــرُوح لاروح الأوانــــى انبا السقىرآن والسسبع المثانى يستآهده وعتدكم لساني فبؤادى عنند مشهودى مقيم

الفاظ را چون اهل معرفت موضوع از برای معانی عامه می دانند، کتاب را منحصر بکتاب تدوینی موجود در بین دفتین «مثلاً» نمی دانند، بلکه جمیع شرح متسلمة فيصرى

صفحات وجودی را باعتباری کلام و باعتباری کتاب حق می دانند، لذا مصنف گفته است: جمیع عوالم وجودی از کلیات و جزئیات کتب الهیه اند، چون عوالم کلی و جزئی در بردارند کلمات تامات الهی را.

عقل اول، و نفس کلیه، که در اصطلاح صورت ام الکتاب و حضرت علیته اند، دو کتاب تام الهی می باشند. بعقل اول باعتبار احاطۀ وجودی، و سعه ذاتی آن ام الکتاب اطلاق کرده اند، چون جمیع حقایق وجودی را بنحو اعلی و اتم در بر دارد، و همین حقایق کلی موجود در عقل بنحو تفصیل در نفس کلیه موجودند، لذا نفس کلیه را کتاب مبین گویند. چون مجملات در عقل همان مفصلات در نفس کلیه اند و فرق بین آنها بجمع و فرق و اجمال و تفصیل است، کما اینکه بنفس منطبع در ماده «نفس فلکی» کتاب محوو اثبات اطلاق نصوده اند. جسم کلی باعتبار تعلق بحوادث، صورت و تعین همان نفس کلی است، محوو اثباتی که ذکر شد، متعلق آن صور شخصیه ی است که منطبع در نفس فلکی است، و این محوو اثبات که در صورتهای شخصی منطبع در نفس است، تابع استعدادات اصلیۀ اعیان ثابتۀ آن صور است، که ظهور آن مشروط است باوضاع و احوال فلکی، و اوضاع فلکی علل معده است از بوای تلبُس این ذوات و اعیان بصور متجدد، و متغیر منشا تلبس ذوات بصورمتغیر، اسماء افعال نظیر اسم مدیر و ماحی و مثبت و فعال لمایشاء و غیر اینها از اسماء است.

انسان کیامل، کتابی است جامع جمیع کتب الهیه، چون انسان نسخهٔ عالم کبیر است<sup>۱</sup>.

۱. باعتباری جمیع تجلیات وجودی، همان ظهورات متفنن انسان کامل است. در مراثی و مظاهر آلفاق و انفس بهمین جهت انسان عالم اکبر است و صفحات وجودی عالم کبیر؛ فرق بین کتاب و کلام آنستکه کتاب از عالم فرق و خلق است و کلام از عالم جمع و امر می باشد. باین معنی که اگر حقایق وجودی را نسبت بحق بدهیم، کلام و اگر بسلاحظهٔ جهات خلقی لحاظ شوند حقایق وجودی کتاب است. بنابراین، اطلاق کتاب بر عوالم وجودی بلحاظ ماهیت است یا جهات دیگری که ارتباط بجهت خلقی دارد، از قبیل کثرت و تعین و تشی. حق آنستکه فرق بین کتاب و کلام بتعمیل و اجمال و اطلاق و تقیید و تعین و عدم تعین است.

انسان باعتبار روح و عقل که از لطائف مبعهٔ انسانی و از مراتب وجودی انسان کامل است، کتابی عقلی است که ام الکتاب نام دارد، چون جمیع کتب الهبی دراین کتاب تکوینی بوجود عقلی و جمعی و قرآنی موجودند، چون مقام عقل، مقام کلیات و دیار مرسلات و حقایق کلیه مطلقه است. عقل مدرک کلیات و صور مجرده است. آنسان نیز باعتبار قلب خود که یکی از لطایف سبعهٔ انسانیه است، کتاب لوح محفوظ است و باعتبار وجود نفسی که تعلق تدبیری مقام نازل نفس، مقام اتحاد با بدن و محکوم بحکم بدن بودن است. توا نفس بددن دارد و باعتبار وجود نازل، عین بدن است، کتاب محو و اثبات است، چون مقام نازل نفس، مقام اتحاد با بدن و محکوم بحکم بدن بودن است. لذا نفس بماهی نفس، متحرک بحرکت جوهریه است و بعد از استکمالات از مقام نفسیت مراتبی که بحسب سعهٔ رتبهٔ انسانی برای انسان ثابت است، و از کتب الهیه و مراتبی که بحسب معه رتبهٔ انسانی برای انسان ثابت است، و از کتب الهیه مراتب ربوبیه بشمار می رود، صحف و کتب مکرمهٔ مطهرهیی است که متجردان از جلباب بشری و طاهرین از خُجت ظلمانی، آن مراتب و حقایق رامش و معانی آن را ادراک می نمایند.

آنچه که ذکر شد، مربوط باصول کتب الهیه بود. اما فروع آن کتب، جمیع افراد موجودات از افراد عقول و افراد نقوس و قوای روحانیه و جسمانیه و غیر اینها از موجودات می باشد در این کتب، احکام کلی و جزئی، موجودات در مرتبه یی بنحو کلی و در مرتبه یی بنحو جزئی و در موطنی بنحو جمع الجمع و در مقامی بنحو تفصیل و فرق منقوش است.

چو قساف قسدرتیش دم از رقسم زد 💫 هسزاران نسقیش بسر لیوے عبدم زد

...

بنا بر مذاق تحقیق، موضوع له کتاب «ما ینتقش فیه الشیء» است، چه کاغذ و الواح ظاهری بـاشـد، و چه الـواح و صـحـایـف مـعـنوی باشد. جمیع حقایق از صـحـایف اذهان عالیه و ساقله و یا مجالی اکوان وجودیه و اعیان خارجیه مجردات امری، و مکنونات خلقی کتب تکوینی حقند. شرح مقدّمة فيصرى

نقش، اعم است از ارقام و حروف کونیه، الفاظ و کلمات ظاهری یا ارقام و نـقـوش مـعـنـوی الـهـی و حروف عالیات بسیطه لاهوتی و کلمات تامات جبروتی ابـداعی و آیات محکمات ملکوتی انشائی و زبر و بینات و اُخر متشابهات ناسوتی اختراعی تکو ینی.

بـنـابر آنچه که ذکر شد، اینکه مصنف علامه، اول مرتبهٔ کتاب حق را صفحهٔ وجـود عقلِ اول دانسته است و مطلع کتاب را عقل اول و ختم آن را بمهیولای اولی و عالم اجسام اختصاص داده است، وجمهی ندارد.

اولين كتاب الهى كه جامع جميع كتب و مطلع همهٔ صفحات عالم وجود و حاكى از ارقام منقوش بر صفحهٔ اعيان است مقام احديت وجود است كه از آن تعبير بسقام اوادنى و افق اعلى و حقيقت محمديه و طامهٔ كبرى و مقام جمع الجمع و مرتبهٔ تعين اول نموده اند. اين كتاب، اصل جميع كتب الهيه و مبدء تمامى صحائف الهى و الواح حقى و خلقى است. حقيقت حق در اين موطن، همه حقايق را بشهود جمعى احدى شهود مى نمايد. اين همان مقام و بسيط اجمالى قرآنى تعبير نموده اند. براين مرتبه فقط ذات غير متعين حق تقدم دارد، وليكن در غير اين مرتبه از تجلى و ظهور و شهود خبرى نيست؛ چون مقام اصل وجود نه اسم دارد و نه تعين مى پذيرد، نه كسى از او نام دارد و نه نشانى<sup>1</sup>.

مرتبهٔ دوّم از کتابهای الهی، مقام تعین ثانی و حضرت واحدیت و مرتبهٔ قاب قوسین و تعین ثانی و برزخ دوم و حقیقت محمدیه«ص» بیضائیه و حضرت عمائیه است. این مرتبه مجلای دوّم از حروف بسیطهٔ الهی است که کلمات تام الهی و نقوش و ارقام عالیات حضرت حق، نوشته شده است.

ایـن مـرتـبـه بواسطهٔ رحمت ذاتی و صفاتی حق در این صحیفهٔ نوریه، «بفیض اقـدس و تـجلی ارفع اعلی که بنکاح اول اسمائی که ناشی از رقیقهٔ حبی و جاذبهٔ

۱ . رجوع شود بـمصباح ص۱۸، و نصوص قونوی مطیوع در آخر منازل السایرین، طبع طهران ۱۳۱۶، هـ ق. اغلب صفحات نصوص قونیوی «چاپ سنگی، ط۱۳۱۶، هـ ق ص۲، ۷، ۸».

عشقى بين مفاتيح اول غيب هويت ذاتيه حقايق اسمائيه و صفاتيه و اعيان ثابته امكانى از براى طلب شهود كمال جلاء و استجلام»، نوشته شده است. اين مقام، مرتببهٔ ظهور اسماء و صفات و صور اسماء است و حق خود را بصور اسماء بشهود عـلـمي تفصيلي احاطى بجميع حقايق از ماهيات و وجودات و لوازم خارجى آنها شهود مى نمايد. <sup>(</sup>

الــواحــديــة مــظــهـر للــذات يـبـدو و مـجـمعة لفرق صفات الـكـل فيـها واحـد مـتـكـقـر فـاعـجـب لـكثرة واحد بالذات فـهى العبارة عن حقيقة كثرة فـي وحـدة مـن غـيـر ما اشتاتى

جمعی از محققان این حقیقت را أمَّ الکتاب این مقام می دانند، کمااینکه حکما، عقل اول را أمَّ الکتاب می دانند. مبدءِ ما ظهر و ما بطن باعتباری این مرتبه است.

۱ , مصنف علامه «قده»، مراتب کتاب را اختصاص بجهات وجودی خلقی داده است و مراتب ربوبی را با آنیکه منشأ جمیم کتب خارجی است از تقسیم خارج نموده است. شارح مفتاح «حمزهٔ فناری»، در اوائل مصباح الانس، جمیع صفحات وجودی را فرقان و قرآن دانسته است. مطابق خبری که فریقین از اهل تفسیر نقل کردهاند: «انَّ للقرآن ظهراً وبطناً وحدًا و مطلعاً» و در روايستي نيبز «و لبطنه بطناً الي سبعة ابطن» و در روايات خاصه وارد از اثمة دين نيز «الي سبعين أبطن» ويا «سبعين بطناً» وارد شده است. بنابرآنكه صفحات وجود، قرآن باشد، مطلم آن كلا، ذاتی و تجملی اصرابی است که مرتبهٔ واحدیت باشد؛ مرتبهٔ واحدیت مقدم است بر تعبنات غیبی و شهودی حدَّ ان فيض منسبط است، بطن قهراً عوالم غيبي و ظهر آن عالم حس است، اكَّر قرآن انسان كامل باشد، باعتبار احاطة انسان بر اين مراتب بطن وظهر وحد ومطلم، قهراً بر همين مراتب حمل می شود مقام احدیت که مقام حقیقت محمدیه است. همانطور یکه ما شرح دادیم مطلم این کتاب مبين و ام الكتاب مي شود و اين همان تطبيق مطلع و حد و ظهر و بطن است با لطايف سبعة انسانيه كه مقام خفي و اخفي و روح و قلب و عقل و نفس و طبع که همان حس باشد. برای بحث کامل تر در فرق بین کتاب و کلام و معانی هر یک از این دو رجوع شود بشرح منظومه «شرح مرحوم استادننا العلامة الحكيم المحقق و الفيلسوف الكامل العارف الرباني، البحر الذاخر السيرزا مهدى الآشتياني قدس الله لعليفه و اجزل تشريفه، چاپ ط ١٣٧٢هـ ق، از ص ١٩ تا ٤٦. مصباح الانس «جاب ط ١٣٢٣. هـ ق از ص ٢٧٦ تا ٢٩٠».

شرح مقلمة قيصرى

منبسط بودیم یک گوهر همه بی سرو بی پا بُدیم آن سر همه چون بسصررت آمد آن نـور سَـرَه شـد عدد چون سایه های کنگره کنگره و یران کنید از منجنیق تـا رود فـرق از مـیــان ایــن فریق

مرتبة سوّم از كتب الهی، مقام فیض مقدس است كه حق بتجلی ایجادی و رحمت امتنانیه و كلمه كن وجودی و مشیت ساریه و رحمت واسعه و حق مخلوق به، در این موطن تجلی نموده است. غایت این تجلی، اظهار مكنونات غیب هو یت و ایجاد و ابراز مختفیات در مكمن علم و كنز مخفی است. حق در این موطن بصور اسماء و صفات بظهور عینی و خارجی ظهور نموده است. تجلی حاصل از این وجود، ظهور نقوش علمی و حروف عالیات و ارقام الهی مسطور در مرتبهٔ احدیت و واحدیت است. از تجلی حق باسم رحمن، صفحات آفاق و انفس و دو قوس صعود و نزول و آنچه كه قابلیت از برای تلبس بوجود عینی داشته است، موجود می گردد. منشأ ظهور حقایق خارجی تمارحی که موجود می است: «روحانی، طبیعی، ملكوتی، عنصری سفلی و جمعی احدی» كه موجود می شود.

پرتــو حــــــن او چو پیــدا شــد مـــالــم انــدر نَــفَــش هــويــدا شــد وام كــرد از جـــمــال او نـــظــرى مـــــــن رو يــش بــديـد و پيـدا شـد

این کتاب که در مقام ذات کتاب جمعی الهی است، باعتبار ظهور در اعیان چون تمام حقایق را در بر دارد، علت ظهور جمیع اعیان بلکه عین جمیع حقایق است. «لایغادر صغیرة ولا کبیرةالاأحصاها». از این کتاب جمعی بکلمهٔ کن وجودی و اول کلمه ثی که «شق اسماء الممکنات» تعبیر نموده اند. «انَّما امره اذا اراد شیئاً ان یقول له کن فیکون».

تىمالى الله قديمى كه بيكدم كىند آغاز و انجام دو عىالىم جهان خلق و امر اينجا يكى شد يكى بسيار وبسيار اندكى شد

عقول طولی و عرضی و نفوس کلی و جزئی و عوالم برزخی و حقایق موجود در ٤٥٨

عالم ماده و ارقام و نقوش مسطور در صفحات آفاق و انفس،ظهور کلمه کن وجودی و رحمت امتنانی و فیض مقدسند.

از آقچه که ذکر شد، کتاب تکوینی شامل مرتبهٔ احدی و واحدی و مرتبهٔ فیض مقدس است، و مراتب کتبی را که مصنف علامه ذکر نمود از عقل اول تا هیولای اولی، مراتب ظهور مرتبه سوم از کتب الهی می باشند.

کتاب بتقسیم دیگر بکتاب آفاقی و انفسی نیز تقسیم می شود. کتاب آفاقی را باعتبار بسط وجود و تفاصیل صور و آیات و احکام کتاب فرقانی و کتاب انفسی را باعتبار احدیت جهات و بساطت ذات و جمعیت وجود و کمالات وجود کتاب قرآنی نامیدهاند. وجه تسمیه به کتاب انفسی آنسنکه این کتاب منسوب بنفوس و صحایف ارواح است.

هر یک از کتب آفاقی و انفسی ، مشتمل است بر کتابهای دیگر، مثل آنکه کتاب آفاقی منقسم می شود بکتاب جبروتی عقلی الهی «که أمَّ الکتاب و فصل الخطاب» نیز بآنها اطلاق شده است و آن عبارت است از عقل اول و ممکن اشرف و نور حضرت ختمی مرتبت، بلکه جمیع عقول طولی و عرضی و مُثل افلاطوتی که عقول طولیه را جبروت اعلیٰ و عقول عرضیه را جبروت اسفل و قضاء تفصیلی أمَّ الکتاب و عالم آنها را عالم جبروت می نامند و ملکوت اعلی که عالم نفوس قدسیه باشد از کتب الهیّه است.

و همچنيـن كـتـاب بـر مـوجـودات عالم ملكوت ديگر كه عالم برزخ و خيال مـنـفـصل باشد، اطلاق مى شود و بر كتاب مسطور في رُق منشور كه عالم اجسام و هيولى و ماده باشد، نيز اطلاق شده است.

کتاب انفسی تقییم می شود به علینی و سجینی: «کَلاَ اِنَّ کتاب الابرار لَفی علیین و کتاب الفجار لفی مجین». کتاب علین منقسم می شود باعلی علیین، «که کتاب وجود حقیقت محمدیه و اولاد طاهرین او علیهم السلام» باشد، چون مطلع کتاب وجود آنها عالم احدیت و تعین اول است و منتهای آن عالم ماده و حسّ،و ظهور آنها در عالم بشریت باعتبار تلبُّس بماده جسمانی کتاب حقیقت محمدیه«ص» ذات احدیت است. باعتبار رسیدن آنها بمقام شرح مقذمة قيصرى

فناء و فناء از فناء و مقام بقاء بعد از فناء و علیین که مقام ابرار و صلحا و شهداء و امشاءالله باشد؛ چون ناس در سیر و سلوک تفاوت دارند و در ارتقاء بمقام ملکوت مختلفند. برخی تا مقام واحدیت و برخی تا مرتبهٔ عقل اول و جمعی تا اتصال بربالنوع سیر می نمایند.

سجیًّین کتاب و دیوان اعمال فسقه و فجره وکفّاراست.نفوس امّارهٔبالسّویِّاین طبقه، بعالم ملکوت نمی رسد و مقرَّ آنها ملکوت اسفل برزخی است که نتیجهٔ سیر آنها در فسق و معاصی و تهتک می باشد.<sup>۱</sup>

نسخهٔ جامع جميع كتب اصلى الهى، كتاب جمع الجمع قرآنى انسانى است كه از آن بامام مبين و كتاب مبين تعبير نموده اند. اين كتاب بوحدته شامل جميع كتب است و بنحو وحدت و بساطت و سذاجت ذات و حقيقت است؛ چون صورت نقطهٔ احديت بسيطه است، همهٔ كتب را در بر دارد و بواسطهٔ تنزل اين كتاب از اسماء اطلاق بارض تقييد، كتب موجودهٔ درعوالم دراو تعين پيدا نموده اند. اين كتاب صورت نقطهٔ احديت بسيطهٔ وجودى الهى است كه اصل جميع نقطه ها و حروف وجودى و مبدء تعين و تمام نقط و حروف است. نقطه، كنايه از ذات حق است و باء كنايه از ظهور آن حضرت است باسماء و صفات و بودن نقطهٔ تحت باء كنايت از انخفاض و نزول آن حقيقت است از سماء و حدت و اطلاق بعالم امكان و ارض تعينات و عالم كثرت و ماهيات و تقييد، و بعد از تنزل، ارتقاء و عروج باعلى درجات جنت صفات و ذات تا آنكه سمت خلافت و ولايت تامه الهيه را حائز شود.

بـاعـتبار همین جامعیت انسان، نسخهیی تامه است از کتاب عالم وجود آنچه که در عـوالـم مـوجـود اسـت از عـقـل اول تا هیولای اولی در انسان وجود دارد، با شـیـئی زائد که نیل بمقام قاب قوسین «واحدیت» و اوادنی «احدیت» باشد، لذا

۱ . برای بحث تفصیبلی این مطلب «موافقاً لکلام اهل المرفان و طبقاً للبراهین العقلیه و المعارف النقلیة»، رجوع شود بمباحث نفس اسفار ملاصدرا و الهیات خاصه در بیان حقیقت کلام و کتاب.

اگر کسی صحیفهٔ وجود نفس انسانی را مطالعه نماید، تمام حقایق را مطالعه کرده است، بلکه جمیع عوالم بسط ظهور و نحوهٔ ظهور تعینات انسان کامل است باعتبار همین تطابق نسخهٔ وجود انسانی و نسخهٔ عالم وجود است که بطون کتاب فرقانی حق «عالم وجود» و کتاب قرآنی حق «انسان کامل» هفت بطن یا هفتاد بطن است.

لطيفة طبع انساني كامل مطابق با كتاب مسطور و رق منشور است، و لطيفة نفس او مطابق با كتاب قدر و لوح محو و اثبات است، و لطيفة قلبش نظير لوح محفوظ، و لطيفة روح او نظير كتاب جبروتى و قلم اعلى و عقل اول، و لطيفه سرً او نظير كتاب لاهوتى و حضرت واحديت و برزخيت كبرى، و لطيفة خفى او محاذى با حضرت احديت ذاتى و كتاب لاهوتى و مقام اوادنى، و لطيفة اخفائية او موازى با غيب الغيوب و غيب اخفى است.

به مین مناسبت، عدد کتب کلی الهی بعدد حضرات خمس «٥» یا ست «٦» است، یا بعدد سبع المثانی اسمائیه است و انسان کامل سادس یا سابع، و جامع کلمات و حروف آن می باشد. «ما من نجوی ثلاثة الا و هو رابعهم ولا خمسة الا و هو سادسهم<sup>١</sup>». و نیز در کلام حق است «و آتیناک سبعا من المثانی و القرآن العظیم». لذا شیخ اکبر محیی الدین از لسان کُمَّل گفته است: «انا القرآن و السبع المثانی ـو روح الروح لاروح الاوانی ـ فؤادی عند مشهودی مقیم

٨. لذا برخى از اهل تفسير نسبر «هو» را بانسان كامل ارجاع داده اند. معناى آيه اين است: خداوند بواسطة احاطة قيوى كه باشياء دارد، از حقايق جدا نيست وليكن رابع يا خامس يا ثالث بودن حق نسببت يموجودات مثلاً رابع عددى نيست كه مقارنت با حقايق داشته باشد، بلكه از اشياء به تعينات مستاز است لذا ملاعبدالرزاق كاشى در تأو يلات گفته است: «بل بامتيازهم عنهم بنيناته و احتجابهم عنه بماهياتهم انياتهم و افتراقهم منه بالامكان اللازم لماهيتهم وهوياتهم و تحققهم بوجوبه اللازم لذاته و اتصالهم به بهو بنه المندرجة في هو ياتهم و ظهوره في مظاهرهم و تستره بماهياتهم و وجوداتهم المشخصة و اقامتها بعين وجوده و ايجابهم بوجو به و بهذه الاعتبارات هورابمهم و معهم ولو اعتبرت الحقيقة لكان عينهم ولهذا قيل: لولاالاعتبارات لارتفع العكمة. و قال اميرالمؤمنين «ع»: شرح مقلعة قبصرى

ـیشاهده و عند کم لسانی». گفتا بصورت ارچه ز اولاد آدمم از وی بمرتبه، زهمه حال برترم چون بنگرم در آینه عکس جمال خویش گردد همه جهان بحقیقت مصورم خورشید آسمان ظهورم عجب مدار ذرات کائنات اگر گشت مظهرم ارواح قدس چیست نمودار معنیم اشباح انس چیست نگهدار پیکرم بحر محیط رشحه یی از فیض فائضم نور بسیط لمعه یی از نور زاهرم

فمن حيث روحه وعقله كتاب عقلى مسمى بأم الكتاب،ومن حيث قلبه كتاب اللوح المحفوظ ومن حيث نفسه، كتاب المحوو الاثبات، فهى الصحف المكرمة المرفوعة المطهرة الشى لايمسّها ولا يدرك امرارها ومعانيها الآ المطهرون من الحجب الظلمانية.

وما ذكر من الكتب انَّما هي اصول الكتب الالهية، واما فروعها فكل ما في الوجود من العقل والنفس والقوى الروحانية والجسمانية وغيرها، لاتَّها مما ينتقش فيها احكام الموجودات، اما كلها اوبعضها، سواء كان مجملاً او مفصّلاً، واقل ذلك انتقاش احكام عينها فقط، والله اعلم.

بطور نسبةً مفصل ما در شرح بر نصوص فرق بين كتاب و كلام را و اينگه جميع صفحات وجود از جهتى كتاب<sup>۱</sup> و از جهتى كلام حق است بيان كرده ايم، و تـلـخيص آن را در اين شرح برشته تحرير درآورده ايم. از براى مزيد بيان و توضيح كلام مى گوئيم. حق تـعالى در قرآن مـجيد (و خاتم الانبياء در كلمات خود و همچنين ائمه

۱. حقیقت کلام از اجتماع حقایق بنحو منفرد یا باعثبار توابع حقایق سیطه حصول پیدا می نماید، یعنی این اجتماع منشأ تحقق صورت جمعی کمالی می شود که از آن احکام این حقایق مفهوم می گردد. اجتماع حقایق باعتبار انتاج نشأمیی از نشآت نکاح نام دارد. باعتبار تحصل وجود اضافی، ایجاد است. بلحاظ تحصیل نقش تعین و مبدئیت از برای نقوش ارقام تعینات کتاب است. باعتبار افهام و تفهیم معانی مر بوط بهر مرتبه یی از مراتب تحصلات کلام است. باعتباری قول و بلحاظی انشاو و بجهتی اخبار است. ما این مسأله را در این شرح بنحو متوسط و در شرح بر نصوص بنحو تفصیل و در شرح مشاعر مختصر بیان نموده ایم.

هـدى سـلام الله عليهم، در بيانات خود)، از تأثير ايجادى و جعل حقايق وجودى و اظهـار مـا فـي الـضـمير تعبير بقول نمودهاند: «انَّما قولنا لشى اِذا اردناه ان نقول له كن فيكون». <sup>(</sup>

كلام باصطلاح محققان، از جهت اطلاق و اصالت، صورت علم متكلم است. متعلق این علم گاهی نفس متكلم است، و گاهی متعلق آن علم متكلم بغیر است، مثل این كه علم حق بذات خود در مقام احدی مبدء تعین واحدیت است و ظهور واحدیت از اجتماع اسماء كلیه همان تكلم حق است. متعلق در مقام احدیت بطون ذات و نتیجهٔ ظهور حق بصور اسماء و صفات و اعیان ثابته است كه از جهتی عین حقند. معلومات، حروف و كلماتند. از برای حروف و كلمات مرتبهٔ معنو یه است. جمیع معلومات كه صور متعینه هستند، ظهور پیدا نمی نمایند، مگر در ماده حامل این صورت و تعین. یعنی در ظهور خلقی معلومات نمی نمایند، مگر در ماده حامل این صورت و تعین. یعنی در ظهور خلقی معلومات نمی باشد، مراد ماده مصطلح در عرف محققان است، ماده عبارت از آنچیزی سست كه منشأ ظهور شیء است و صورت اعم از صورت جسمانی منغمر در ماده و صورت معنوی مثل عقول و ارواح است. ماده بنابراین اصطلاح، همان نفس رحمانی است كه مادةالمواد جمیع حقایق كونیه است.

معلومات اگر باعتبار ارتسام و نقش موجود در نفس عالم لحاظ شود، و انضمام توابع در آن ملاحظه نشود، حروف را باطنی غیبی می گو یند، اگر معلومات و صور عـلـمـی بـاعـتـبار انضـمام بیکدیگر با انضـمام توابع از صفات و لوازم ملاحظه شود،

۱ . در برخی از خطب نهج البلاغه، باین معنی اشاره شده است. اینکه در کلمات عرفا اطلاق کتاب بر حقایق وجودی دیده می شود و همچنین بمجموعۀ وجود، کلام اطلاق نموده اند، قطماً متأثر از کتاب و سنت شده اند. این معانی در لسان شرع کثیر الدور است. جای تعجب است که برخی از مستشرقین بصرف وجود این الفاظ در کتب غیر اسلامی مصرند که عرفا در این اصطلاحات از غیر کتاب و سنت مشائرند با اینکه این الفاظ بحد وفور در کلمات ائمۀ دین وجود دارد. برخی از دانشمندان اسلامی هم از عدم اطلاع بآیات و اخبار از آنها متابعت نموده اند. رجوع شود بعلیقات عفیفی استاد دانشگاه اسکندریه به فصوص الحکم. شرح مقلعة قيصرى

حقیقت معلومه باین اعتبار را کلمهٔ باطن می نامند، چون کلمه از انضمام حروف متحصل می شود، حروف ماده و حامل کلمه است.

معلومات اگر باعتبار ظهور خارجی ملحوظ شوند، ولی به شرط عاری بودن از ترکیب و انضمام، بلکه ملاحظه حرف ظهور هر حقیقت معلومه یی به نفس متکلم در مخرجی از مخارج معین وجودی، آنرا حروف ظاهر نامیده اند، صور علمی حق، به شرط ظهور خارجی «باعتبار لحاظ ترکیب و تألیفی که عبارتست از ظهور اتصال لوازم بملزومات و الحاق صفات، تابع حقایق متبوعه از برای اظهار مافی الغیب و ابیانهٔ صور غیبی و تفهیم حقایق معقوله و افهام متکلم معانی باطن وجود خود را بسامع مخاطب» کلمه و کلمات است.

بعد از نیـل بآنـچه کـه ذکـر شـد گـفته می شود: کلام اگرچه مراتب و صور مـخـتلفی دارد ولیکن مرجع آن بدو اصل الهی و کونی است ولیکن باعتبار اطلاق واحـدیـت ذات در غـیـب محض است و ازمقامغیب وباطن وجود، متکلم بحروف عقلی و خیالی و حسی «عالم شهادت مطلق» تعین پیدا می نماید.

تعین و حرفیت حروف و ظهور آن بغایات و حدود حروف است که منتهای تقاطع در مخارج باشد. ماده آن در حروف و کلمات حق، وجود منبسط و نفس رحمانی است. وجود منبسط را به «اول کلمة شق اسماع الممکنات» تعبیر نموده اند، و در حروف و کلماتی که از انسان باعتبار وجود مادی صادر می شود نفس است. صورت عموم آن در نطق انسانی صوت است، فاصل و ظاهری که مظهر تمیز باطن علمی که مقتضی احکام مراتب است زبان می باشد، مخارج باعتبار تحقیق مراتب معقوله یی است که مظاهر آن در نسخهٔ انسانی مواضعی است که اعیان حروف در آن از باطن قلب بشفتین تعین پیدا می نماید مواضع تعین حروف صدر و حلق و حنک و لهات و لثه و اسنان و شفتین است.

در هر مرتبه یی از مراتب مخارج مذکور مراتبی است، قوهٔ نطقی منبعث از باطن قلب است که علت ظهور آن اراده و ماده آن نَفَسْ و صورت آن صوت است. کلام معنوی، عبارت از تلاقی و اجتماعی است که بین اسماء و حقایق بسوجب احکام بعضی از اسماء و حقایق با برخی دیگر واقع می گردد. صورت و

نتیجهٔ این نوع از کلام باعتبار مرتبه ایی که در آن اجتماع و تلاقی و امر مقتضی از برای وجود و تمین کلام واقع می شود ظاهر می گردد. کلام مضاف بهمان مرتبه یی که از آن منبعث شده است، می شود کلام در رتبهٔ اول کلام معنوی است، کتابی که از این کلام تحصل پیدا می نماید همان ارواح است. مفهومات خطاب حق بحسب مراتب تعینات ارواح از برای ارواح حصول پیدا می نماید. بنظر تحقیق، در هر مرتبه ایی از مراتب وجود که تناکح تحقق دارد، کلام تحصل پیدا می قماید، اول مرتبه تناکح تناکح اسماء است و نتیجهٔ آن تحصل کلام غیبی الهی در واحدیت است.

¢ † q

مراتـب وجـودی، از تناکح و امتزاج بین حقایق ظاهر می شود و این اصل مهم مبتنی بر اصوبی است.

اصل ازل: توجه حق از برای ایجاد حقایق ازاحدیت ذات وغیب وجود نسمی باشد، چون حق در این مقام ارتباط با هیچ حقیفتی ندارد، بلکه تعلق توجه حق بایجاد حقایق از ناحیهٔ علم ذاتی ازلی است، چون این علم تعلق گرفته است بذات حق و اسماء و صفات و معلومات او.

اصل دوم: اسباب ايجاد بموجب حكم علم، همان اسماء ذاتيه است كه از آن تعبير يمفاتيح غيب نمودهاند. مفاتيح غيب همانطورى كه در مباحث قبل بيان نموديم، فاتحة غيب ذات وغيب معلومات و حقايق و امهات صفات الوهيت كه اسماء سبعه و امهات صفات واسماءاند, اثمة مبعه، ظلالات و تعينات اسماء مفاتيح غيب مى باشند.

اصل سوم:توجه بتأثیر ذاتی اگر چه در اصل ذات واحد است ولیکن حیثیاتی که از آنها تعبیر بمفاتیح می شودومتعلقات مفاتیح ازامهات حقایق عالم که مبدء تعین امهات صفات الوهیت است متعدد می باشد. این مفاتیح اگرچه در حیطهٔ یک اصل واحدند ولیکن درجات متفاوت دارند. تفاوت درجات برای کمل مکشوف است و غیر کسل از آن آگاه نسمی باشد. مقام تسعقّل درجات در عرصهٔ شرح مقلمة فيصرى

صفات الوهيت است، والوهيت ظل اسماء ذاتست.

اصل چهارم: هیچ امری از مقام غیب و هیچ یک از حقایق اسمائیه و کونیه بسمقام شهادت و ظهور نمی رسد، مگر یواسطهٔ نسبت اجتماع و امتزاجی که تابع حکم حضرت جمع مختص بحد فاصل است.

اصل پنجم: حکم حضرت جمع احدی موجود در غیب، ساری در جمیع اشیاء است چه موجودات و حقایق معقول و چه حقایق محسوس.

اصل ششم: تعیّن این اجتماع بنحوعموم بین ارادهٔ ذاتی و طلب وقبول استعدادی کونیه است بخصوص بین نسب و تعینات اراده کلی الهی و عین اعیان ممکنات که کامن در غیب وجودند قبل از ظهور حکم جمع و ظهور آن بعد از حکم جمع است متعین و مراد آنچیزی است که ظهور آن در وجود خارجی از جزئیات و تشکلات حادث می شود.<sup>۱</sup>

اصل هفتم: نكاح عبارت از اجتماعی است كه از برای اسماء الهی بواسطهٔ توجه ذاتی جهت ابراز و اظهار عالم وجود حاصل شده است. نكاح علت اصلی تصنیف و تألیف الهی است. این همان تركیب و جمع و استحاله و تغییری است كه علت سریان احكام اجزاء مركب در یكدیگر می باشد.

اصل هشتم: هر اثر وحدانی و واحدی که بحرکت غیبی از حضرت جمع و وجود واصل می شود و بحکم احدیت جمع، ساری در اشیاء است منشأ تخصص حقایق ظاهر بتوجه ارادی باجتماع و ترکیبی می شود که قبلاً موجود نبوده است، هراجتماعی باین وجه ترکیب است.۲

000

- ۱ . بعضی گفته اند: «والمتثین والمراد من حیث بعض المراتب بکل اجتماع...» چون بعضی از مراتب غایت قصوای متعلق اراده نیستند. در این کلام سرّی است که کسانی که بحقیقت و سرتسو به الهی که حکم آن ساری در هر صورتی است واقنند از آن اطلاع دارند.
- ۲. اشاره بآنست که مطلق اجتساع ترکیب نیست چون اجتماع اسماء را ترکیب نمی نامند مگر آنکه اجتماع بین اسماء و معانی مخصوصی واقع شود که مقتضی ترکیب باشد چون متواد از دو مختلف در صورت تابع محل است.

نکاح در چهار مقام و مرتبه واقع می شود باین معنی که مراتب کلی نکاح منحصر درچهارمرتبه است ومرتبهٔ پنجم نکاح اختصاص بانسان دارد و آن یکنوع نکاحی است داخل در جزئیات نکاح و جزئیات نکاح تناهی ندارد. بعث ما در اصول کلی تناکع است.

حق تمعالی عوالم و موجودات را بیکدیگر مرتبط ساخته است و در جمیع موجودات صفت تأثیر و تأثر قرار داده است. هیچ موجودی متصف بتأثیر نیست مگر آنکه بتأثر نیز اتصاف دارد مگر حق تعالی که در مقام و مرتبهٔ عز وجود و مقام غنا از عوالم، متصف بتأثر نمی باشد.

دائسما او پادشاه منطلق است در کمال عزّخود مستغرق است

¢ **¢** (

نكاح اول: عبارت است از اجتماع اسماء اوليه كه از آنها بمفاتيح غيب تعبير نموده اند منشأ اين نكاح، توجه ارادى ذاتى الهى است؛ چون اول تعين ذات حضور ذات نسبت بذات و شهود ذات و علم ذات بذاتست. دراين مرتبه، ذات بكمالات ذاتيه تعين پيدا مى نمايد. باين معنى كه حق در اين مقام وجود و نور و مضور و شهود است. اين مرتبه را مقام احديت مى نامند. همين حضور و ظهور و شهود و نور بودني ذات، منشأ تعين واحديت است، و اين اسماء سبب بروز و تحصل اسماء كليه و مفاتيح غيب ثانوى و اثمه سبعه «علم، اراده، حيات، قدرت، كلام، سمع و بصر» مى باشند، و از آنها تعبير بمفاتيح غيب نموده اند. نتيجة اين نكاح مطلق صورت وجودى است. مقام واحديت كه مقام ظهور وجود بجميع غيب موده اند. يتيجة اين اسماء مين مقام وجود بجميع غيبيه و مفاتيح غيب اولى حاصل شده است، موان كم ين مقام خور بين غيبيه و مفاتيح غيب اولى حوات.

نکاح دوم: تمناکع و امتزاجی است که از اجتماع حقایق اسمائی و اعیان ثابته حاصل می گردد. در مباحث قبلی کیفیت تجلی حق را در اعیان ثابته از برای ظهور و تعین وجود در خارج بیان کردیم، چون در تناکح طلب شرط است، اسماء الهیه طالب ظهور و حقایق اعبان ثابته نیز طالب مُظْهِر و متجلی می باشند. از نتیجه شرح مقلعة فيصرى

طلب بين طرفين، عالم ارواح و مجردات ظهور پيدا نمود.

عالم ارواح که متولد از نکاح ثانی است، از حق بواسطهٔ هیئت اجتماعیهٔ متحصل از اجتماع عده یی از معانی و جمله یی از احکام وجود و امکان ظاهر شده است. عالم ارواح صورتهای هیئآت اجتماعیه متحصل از اجتماع اسماء و حقایق که جهات مؤثره اند و از آنها باحکام وجوب تعبیر شده است می باشند. جهات مؤثره ملازم است با جهات متأثرهٔ متعقل در قوابل و اعیان ثابته، که از آن تعبیر باحکام امکان می نمایند.

پس هر اثری نتیجه هیئت اجتماعی معنوی واقع بین مفاتیح غیب و حقایق متأخر از مفاتیح غیب از احکام وجوبی است و هر وجودی متعین است بعین عینی از ممکنات و این خود نتیجهیی معنوی است. اولین اجتماع حیثیات وجوبیه را نکاح غیبی نامیده اند. مفاتیح غیبی را توجه ارادی سمت ذکورت و هیأآت اجتماعی منفعله که احکام و قوابل باشند، حائز درجهٔ انوثت است. مرتبه یی که در آن تأثیر و تأثر و فعل و انفعال واقع می شود، محل<sup>۱</sup> تناکح است؛ و تعین وجودی ناشی از تأثیر و تأثر را مولود گویند.

نکاح سوم: نکاح طبیعی ملکوتی است، یعنی اجتماع واقع ازبرای توجهات ارواح در مرتبهٔ طبیعت.

شیخ کبیر «قونوی» در شرح حدیث بعد از بیان نکاح دوم گفته است: نکاح سوم اجتـمـاع مـتـعقل از توجهات ارواح عالیه است بموجب آثار متصلهٔ از اصول سابق.

این نکاح و اجتماع واقع و متعقل از توجهات ارواح بر دو قسم است. یکی توجهات ارواح عـالـیـه و عقول طولیه و عرضیه بذوات خود که منصبغ اسـت بآثار سوابق ناشی از ظهور اسماء، باین معنی که رنگ ولون احکام سابق بر

۱ . نمكاح در حقيقت همان اجشماع است، و ناكع سرَّجمعي احدى و توجه الهي و منكوح هيئت اجتماعيه و مرتبه بي كه در آن نكاح واقع مي شود محل و مولود همان ثمره و نتيجة نكاح است، اگرچه در ظاهر منسوب بمعاني يا ارواح يا اجسام است وليكن در حقيقت مستند بمفاتيع و اسماه حق و بالجمله مرتبط بحق است. الفصل الخامس: في بيان الموالم الكلية ...

وجود خود را برداشته اند و عاری از احکام مظاهرند؛ ولی در مرتبه طبیعت موجب تعین عالم مشال شده اند، چون تعین هر اثری در حقیقت موجود متأثر و منفعل موجود است و ظهور آن باعتبار محل اثرست. محل معنوی باشد، نظیر مراتب، یا امری ظاهر و وجودی باشد. این اصل و قاعده امری کلی است و انخرام در آن راه ندارد و سنت خداوند متبدل نمی شود.

پس ارواح تالیه نسبت بارواح عالیه و عمار و سکان سماوات و ملائکه «علیهم السلام»، باعتبار روح و معنی، نه باعتبار مظاهر و شئون، از ثمرات این توجه بشمار می روند. این قسم از موجودات از توجهات ارواح قدسیه عالیه واقع در مرتبهٔ نقسیه اند و موجودات نتیجه این توجهات از قبیل «الصافات» و «الذاریات» و «النازعات» و غیراینها از نفوس می باشند. مقام طبیعت در این قسم از تناکح، درجه و مرتبهٔ محلیت است، و عالم مثال مولود در این مرتبه است.

قسم دیگر: توجه ارواح عالیه است از جهات موجود در مظاهر آنها که متعین در عالم مثالند و بحکم مثال و برزخ منصبغند، و لون آنها را برداشته اند. ثمرهٔ این تناکح در مرتبهٔ جسم مطلق و کل و عالم اجسام محسوسه ظاهر می شود. ارواح در این قسبم، مرتبه و مقام ذکورت را واجدند، و طبیعت دارای درجهٔ اتوثت است، و معقولیت جسم کل مرتبهٔ محلیت و صورت عرش مقام و درجهٔ مولود را حائز است. این دو قسم، از حکم نکاح روحانی، خارج نیستند.<sup>۱</sup>

۱. نفوس نتیجهٔ توجهات عقولند «من حیث هی هی»، ولیکن اجسام بسیطه نتیجهٔ نتایج توجهات عقولند باعتبار مظاهر نفسیه و مثالیهٔ ملکوتی. نفوس باعتبار تنزل وجودی مربی ابدان عنصریه اند. عالم مثال در هر آسمانی حصهٔ عتمینه یی است و موجودات این عالم مبدء تقدر فیوضات نامتناهی عقول و واسطهٔ افاضهٔ صور عنصریه اند و عقل بلاواسطهٔ اجسام مثالی در مادیات تأثیر ندارد. صور اعمال نیز باعتبار قوص صعود از جهت تجسد متصل بعالم مثالی می شود، و از جهت تجرد تام ملحق بعقل می گردد. نگارنده این مسائل را بطور مبسوط در شرح تصوص و بنحو متوسط در قص محمدی در مقام بیان شرح کلمات شیخ اکبر «محیی الدین»، و در رسالهٔ مستقل در معاد جسمانی با شرح و بسطی تام و تمام و تمام ذکر نموده است. شرح مقذمة قيصرى

می شود. اجسام بسیطه بموجب امدادی که بآنها «از احکام اصول اسماء حق و اصول نماشی از حقایق معقوله و معنویه و روحانیه از برای اظهار و ابراز صور مرکبات و مولدات» می رسد، منشأ ظهور حقایق جسمانیه اند. دراین اقسام نکاح، هر نکاحی اخص از نکاح ما قبل خود است، یعنی نکاح اول بحسب اصل ذات اوسع از نکاح ثانی، و نکاح ثانی بحسب دائرهٔ وجود اوسع از نکاح ثالث است و هکذا تا نکاح چهارم که اضیق از جمیع نکاحات است. سنت حق تعیین مطلق و تفصیل مجمل و تخصیص عام و تضییق واسع است.

نكاح؛ مرتبهٔ پنجم ندارد و مرتبهٔ پنجم نكاح همانطورى كه بيان كرديم همان معقوليت جمع است. «يعنى غلبة معقولية جميع النكاحات» كه اختصاص بانسان كامل ختمى محمدى و اولاد طاهرين او «عليهم السلام» دارد، و انسان كامل منشأ وجود عنصرى و مادى او كه بحسب واقع، محل قابل از براى سير صعودى بعد از اتمام قوس تزول همان تجمع عناصر و اجتماع صور مركبه و قواى آن و توليد مزاج نباتى، بعد حيوانى و بعد انسانى است. غايت تجمع اين اجزاء و حصول تناكح با اصل، اظهار مطلق صورت وجوديه از مقام غيب وجود است، و در مراتب متأخر اصل، اظهار مطلق صورت وجوديه از مقام غيب وجود است، و در مراتب متأخر اسل، اظهار مطلق صورت وجوديه از مقام غيب وجود است، و در مراتب متأخر مى نمائيم، از آنچه ذكر شد، معلوم مى شود ظهور مراتب كلام و كلمات و كتب الهيه ناشى از مراتب نكاحاتى است كه در طول وجود ظاهر مى شود. اين مسئله را بنحو تفصيل در شرح بر نصوص قونوى بيان كرده ايم، چون شيخ اكبر در متن كتاب «فصوص» بطور اختصار اين مسئله را بيان كرده ايم، يون شيخ اكبر در متن كتاب موجود و موسي از مراتب نكاحاتى است كه در طول وجود ظاهر مى شود. اين مسئله را بنحو تفصيل در شرح بر نصوص قونوى بيان كرده ايم، چون شيخ اكبر در متن كتاب «فصوص» بطور اختصار اين مسئله را بيان كرده ايم، جون شيخ اكبر در متن كتاب موجود در كتاب را براى مطالعه كننده واضح كرده باشيم با آنكه محقق قيصرى مروجود من آن نشده است بيان كرده باشيم ما آنكه محقق قيصرى

تنبيه

لابدان يعرف ان نسبة العقل الاول الى العالم الكبير وحقايقه بعينها نسبة الروح الانسسانى الى البيدن وقواه، وان النفس الكلية قلب العالم الكبير، كما ان الناطقة الفصل الخامس: في بيان العوالم الكلية...

قلب الاتسان، لذلك يسمّى العالم بالاتسان الكبير.

ولا يتوهم، أن الصور التى يشتمل المقل الأول، أو النفس الكلية عليها، غير حقايقها، بأن يفيض من الحق سبحانه عليهما صوراً منفكة عن حقايقها، بل افاضة تلك الصور عليهما عبارة عن أيجاد تلك الحقايق قيهما، وكلّ ما في الخارج من الحقايق كالظلال لتلك الصور، أذهى التى تظهر في الخارج بواسطة ظهورها فيهما أولاً، و يحصل لهما العلم بها بعين تلك الصور الفائضة عليهما لابالصور المننزعة من الخارج، وتلك الحقايق عين حقيقة العقل الأول، بل عين كل عالم بها بحسب الوجود المحض، وأن كانت من حيث تعيانها ومعلوميتها غيرها، لأنا بيّتا أن الحقايق كلها راجعة إلى الوجود المطلق بحسب الحقيقة، فكل منها عين الآخر باعتبار الوجود، وأن كانت منايرة المينات.

نسبت عقل اول بمراتب وجودی نظیر نسبت روح انسانی است بیدن مادی و جسمانی و قوای آن، نفس کلی قلب عالم کبیر است، کمااینکه نفس ناطقه قلب انسان است. بهمین مناسبت عالم را انسان کبیر و عالم وجود انسان را عالم صغیر نامیدهاند.

در مباحث بعدی بیان خواهیم نمود که حقیقت محمدیه «ص» عالم اکبر است، و همچنین فرق بین مراتب سبعهٔ انسانیه را در مباحث بعد بیان خواهیم نمود و خواهیم گفت که بچه اعتبار نفس ناطقه قلب است. عقل اول که تجلی اول حق است باعتبار تعین، علت و واسطهٔ در فیض است نسبت بمراتب وجود و نور حق از مشکاة وجود کلی عقل ظهور در سلاسل طول و عرض عوالم وجودی نموده است و جمیع موجودات، ظهورات و تجلیّات و رقایق وجود عقلند، همانطور یکه بدن انسانی با قوای مادی و نباتی قوام بروح مدیر بدن دارند، همینطور جمیع عوالم وجودی متقوم بوجود عقلند و عقل بمزله روح ساری در همه حقایق است. از این بیک اراده و علم مطوی در ذات و قدرت و شعور عین ذات که از آن باراده و علم و بیک اراده و علم مطوی در ذات و قدرت و شعور عین ذات که از آن باراده و علم و بعبارت دیگر، مدبّر نظام کل است ولی نفس و روح انسانی، بدن جزئی را تد بیر می نمایند مگر آنکه بواسطهٔ استکمالات از عقول لاحقه گردد و مقام فناء در حق و شرح مقذمة فيصرى

بقاء بحق برایش حاصل گردد، و نفس باعتبار وجود جزئی مدبر بدن مادی است و موجود جزئی عالم و نظام جزء را تدبیر می نماید.<sup>۱</sup>

مطلبی که قابل توجه است و حل کثیری از معضلات متوقف بر آن می باشد، اینست که حقایق و صوری که قائم بعقل اول و یا نفس کلی می باشند آعراض متأخرالوجود، قائم بعقل و نفس کلی نیستند باین معنی که یک جعل و ایجاد و یک تجلی تعلق باصل وجود عقل بگیرد و یک جعل بوجود صور قائم بعقل، بلکه ایجاد این صور عین ایجاد وجود عقل و ایجاد عقل و افاضهٔ اصل وجود آن عین حقایق این صور می باشد، بلکه حقایق خارجی که از وساطت عقل حاصل شده است ظلالات و تعینات صور موجود در وجود عقل است، همانطور یکه حقیقت حق در موطن واحدیت همه حقایق را واجد است، و اینان ثابته از تجلی و ظهرر حق بفیض مقدس موجود خارجی شده اند، تمام حقایق بعد از وجود عقل در وجود عقل بندحو اعلی و اتم موجودند و عقل بفیض وجود خود در آن صور تجلی نموده است. بینابراین، جمیع مراتب وجود از عقل ثانی تا هیولای اولی تعینات صور موجود در بسابراین، جمیع مراتب وجود از عقل ثانی تا هیولای اولی تعینات صور موجود در عقل می بیاشند. صور و حقایق که بوجود عقل بنحو کثرت در وحدت موجودند، اصل و عاکس و ذی ظل و حقایق خارجی فروع و عکوس و ظلال و ظهورات و تجلیات و عین علم بصر موجود در عقله. علم عقل بحقایق خارجی بعین اولی مینات مور موجودند، موجود در عقل می باشد، نه آنکه علم عقل بعقایق خارجی ، عن موجود در تحمی این و خانور موجود در عقله در آن مور تجلی موجود در است.

١. فرق بین نفس و عقل بشدت و ضعف است. نفس بعد از خلع جلباب بدن مجرد تام می شود و از عقرل لاحقه بشمار می رود و چه بسا از عقل کاملتر شود. منشأ تکامل نفس بدن است، چون بدن و قوای آن علل معده از برای استکمال نفسند، کمااینکه نفس باعتباری علت ایجابی بدن است لذا از قدمای حکما این کلمه وارد است: «النفس والبدن یتما کسان ایجاباً و اعداداً». شیخ الاسراق در بمضی از کلمات خود، نفس و عقل را داخل یک حقیقت می داند، ولی نفس باعتبار قوای نازل مثل قوهٔ خیال اگرچه باعتبار قوهٔ عاقله مجرد تام می شود، ولی از تجسم باعتبار مرتبهٔ اخیر وجود معرا از مقدار جسمانی نخواهد شد، چون مجرد تام مقل است. تعری نفس از مقدار و بدن مشروحاً بیان کرده است و در تحقیق کامل این مسأله در بین حکمای بزرگ عالم حتی اقدمین و عرفای محققین متفرد است. رجوع شود بسفر نفس این مسأله در بین حکمای بزرگ عالم حتی اقدمین و عرفای محققین متفرد است. رجوع شود بسفر نفس این مسأله در بین حکمای بزرگ عالم حتی اقدمین و عرفای محققین متفرد است. و در تحقیق کامل این مسأله در بین حکمای بزرگ عالم حتی اقدمین و عرفای محققین متفرد است. رجوع شود بسفر نفس اسفار اربه.

## الفصل الخامس: في بيان العوالم الكلية...

خارج باشد. حقایق باین اعتبار عین وجود عقل می باشند، اگرچه باعتبار تعین و تقیّد غیر وجود عقلند. در علم باری نیز بیان کردیم که همهٔ حقایق بحسب اصل وجود عین حقیقت وجودند و فرق بین حقایق خارجی و وجودات متمینه با اصل وجود باطلاق و تقیید و تعین و عدم تعیّن است، چون برگشت جمیع حقایق بوجود مطلق است، جمیع مراتب و حقایق وجودی با قطع لحاظ از تعینات، عین یکدیگرند.

عقل اول، اولین صورت وجود مطلق و حضرت الهیه است که وجود خارجی پیدا نموده است و از این جهت دارای فعلیات و کمالات جمیع اشیاء است، لذا بحسب ذات کل اشیاء است و بحکم: «بسیط الحقیقة کل الاشیاء الوجودیة»، فعلاً و کمالاً عین حقایق است، و این حقیقت اشبه موجودات بحسب فعلیت و وجدان بحق تعالی است، وقبلاً بیان کردیم که حقایق اسمائیه «اسماء و صفات وجدان ثابته» در حضرت الهیه و واحدیت از جهتی عین حضرت الهیه و حقیقت وجودند و از جهت تعین تغایر دارند، چون اسماء وصفات تعین اصل وجودند و اعیان ثابته تعین و ظهر اسمائند و حقایق خارجی تعین اعیان ثابته اند، و از باب اتحاد ظاهر و مظهر، همه تعینات از جهتی عین حقودند و حکم اتحاد در هر ظاهر و مظهری جاری است.

بنابراین، حقایق خارجی متجلی از مشکاة عقل اول، از وجهی عین عقل اولند، اگرچه از جهتی تغایر دارند. اتحاد حقایق در وجود جمعی قرآنی عقل نظیر اتحاد اولاد آدم در وجود آدم علیه السلام است. فرق بین اولاد آدم و آدم بتعین و عدم تعین می باشد. وحدت باعتبار وجود جمعی قبل از ظهور بتعینات جزئی و هو یات مقیده است؟ بلکه آدم حقیقی همان عقل اول است. مؤید آنکه عقل، آدم حقیقی است آنستکه از حضرت ختمی وارد است: «اول ما خلق الله نوری» و نیز وارد شده است: «اول ما خلق الله العقل» باین معنی حضرت ختمی مرتبت که بحسب ظهور خلقی عین عقل اول است آدم حقیقی است و بحسب ظاهر اگرچه آنحضرت از اولاد آدم است، ولی بحسب حقیقت، جَدًّ حقیقی اوست، بلکه آدم و جمیع انبیاء «علیهم السلام» از ظهورات و تجلیات آن نَیّر اعظمند. لذا از علی شرح مقلامة قيصرى

علیه السلام وارد است: «انا آدم الاول...». بـود نـور نـبـی خـورشـيـد اعظم گــه از مـوسـی پديـد و گــه زآدم وانــی وان کــنـت ابــن آدم صـورة ولــی فـيــه معنـی شـاهـد بـابـوتـی مــن بـنظــاهـر گـرچه زآدم زاده ام لـيـک مـعـنـی جـد جـد افـتـاده ام

و ايضاً: هواول صورة ظهرت في الخارج للحضرة الآلهية، وقد بينا ان الحقيقة الاسمائية في هذه المرتبة من وجه عينها، ومن وجه غيرها، فمظهرها ايضاً كذلك، فاتحاد الحقايق فيه كاتحاد بنى آدم كلها في آدم قبل ظهورها بتعيناتها، وان كانت بحسب هو ياتهم مختلفة عندالظهور، بل هو آدم الحقيقى، ويؤيدًه قوله «ع»: «اول ما خلق الله نورى» والاختلاف بالماهيات كالاختلاف بالهويات، فان كلاً منهما عبارة: عما به الشىء هوهو، والفرق بينهما ان الماهية مستعملة في الكليات، والهوية في الجزئيات.

فلا يقال: بنى آدم متحدة بالنوع والماهيات مختلفة بذواتها فلا يمكن اتحادها. لانابيّنا ان الماهيات وجودات خاصة علمية متعينة بتعينات كلية، وكلها متحدة في الوجود من حيث هوهو، والشميز المقلى بين العالم والمعلوم لاينافى الوحدة في الوجود كما ان الاشعة الحاصلة في النهار اوفي الليلة القمراء واحدة في الوجود، مع ان المقل يحكم بان نور الشمس اوالقمر غير نور الكوكب، و اصل اتحاد المعلومات بالعلم و العالم، انّما هو اتحاد الصفات والاسماء والاعيان بالحق لاغير، وهكذا حال الصور الحاصلة في كل عالم، سواء كانت منتزعة اوغير منتزعة، فانها ليست منفكة عن حقايقها، لأنها كما هي موجودة في الخارج، كذلك موجودة في العالم العقل عن حقايقها، لأنها كما هي موجودة في الخارج، كذلك موجودة في العالم العقلى والمثالى والذهنى، وحصول صورة الشىء منفكة عن حقيقتها، لايكون علماً بها مرورقه اذا الصورة غيرها عندهم. والاتسان لكونه نسخة العالم الكبير، مشتمل على المشرية في من الحقايق علمه مواة على من وجه بعين مامر، وما حجبه عنها الأ النشاة العنصرية في قرار الاحتجاب يظهر الحقايق فيه، فحاله مع معلوماته كحال العقل العنصرية في قرار الاحتجاب يظهر الحقايق فيه، فحاله مع معلوماته كحال العقل مرورقه اذا الصورة غيرها عندهم. والاسان لكونه نسخة العالم الكبير، مشتمل على من ويه من الحقايق كلها، بل هي عينه من وجه بعين مامر، وما حجبه عنها الآ النشاة العنصرية فيقدر زوالي الاحتجاب يظهر الحقايق فيه، فحاله مع معلوماته كحال العقل ما فيه من الحقايق كلها، بل هي عينه من وجه بعين مامر، وما حجبه عنها الآ النشاة والمتصرية في در والي الاحتجاب يظهر الحقايق فيه، فحاله مع معلوماته كحال العقل والمتصرية في قربه آخر، بل هو اشد اتصافاً بالعلم الفعلى من العقل الاول، لانه الول، لانه الخارة الخليفة والمتصرف في كل العوالم.

وحقية هذا الكلام وما ذكر من قبل، انما يتجلى لمن يظهر له حقيقة القمالية و يظهر له وحدة الوجود في مراتب الشهود، وان علمه تعالى عين ذاته ومعلوماته ايضاً كذلك، والامتياز بتجلياته المعينة فقط. والله اعلم. الفصل الخامس: في بيان العوالم الكلية...

خـلاصـهٔ کلام آنکه تمینات عقل اول از عقول طولی و عقول عرضی و نفوس و مثال، و مراتب عالم شهادت باعتبار رفع تمینات عین عقل اولند و تعینات تعقّلات عقلند.

اختلافاتی که بین هویات خارجی ماهیاتست، همان اختلافی است که ماهیات باعتبار ثبوت و ارتسام در حضرت علمیه داشتند، چون هویات خارجی همان ماهیات موجود در موطن علم حقند، و تغایر حقایق خارجی ناشی از تغایر اعیان است، و باصطلاح عرفا تعیّنات و تحققات خارجی اشیاء، ناشی از استعدادات متحقق در عین ثابت است و این استعدادات نیز غیر مجعولند. و فرقی بین ماهیت و هویت نیست، مگر آنکه اهل حکمت و فلسفه، هویت را در جزئیات و ماهیات را در کلیات استعمال نمایند. مفهوم انسان مثلاً باعتبار وجود خارجی هویت است و کلی

ممکن است کسی گمان کند، که تنظیر به بنی آدم در مسئلهٔ ما نحن فیه صحیح نیست، چون بنی آدم ممکن است بحسب اصل ذات و حقیقت متحد باشند، زیرا فرق بین افراد نوع واحد بعوارض غریبه است و بحسب اصل ذات کلیهٔ افراد باعتبار اتحاد با رب النوع انسان و حقیقت کلی آدم حقیقی عین یکدیگرند و باعتبار تعیین مختلفند و در مقام اضمحلال کثرات و رجوع کثرت بوحدت همهٔ افراد انسانی عین وجود کلی انسان عقلی هستند، و چون وحدت انسانِ عقلی، وحدت اطلاقی است ابا از اتحاد با کثرات ندارد.

ولى در ماهياتى كه با يكديگر تباين نوعى دارند اين كلام و اصل جارى نيست، ماهيات بذواتها متبايناتند و اتحاد آنها مستلزم آنستكه، واحد عين كثير و كثير عين واحد باشد، اين امر بالبداهه محال است. پس اتحاد افراد انسان بحسب اصل حقيقت باعتبار رجوع افراد انسان بفرد عقلانى و كلى انسان كه اصل ثابت جميع افراد انسان است، مستلزم اتحاد ماهيات متباينه و وحدت افراد ماهيات متخالف بالذات نخواهد بود.

جواب آنکه: ماهیات وجودات خاصه علمیهاند و تغایر آنها تغایر مفهومی و

شرح مقذمة قيصرى

تمیز آنها از یکدیگر تمیز عقلی است. تمایز و اختلاف عقلی با وحدت خارجی منافات ندارد. اشعهٔ قمر در شب مهتابی با شعاع و نور شمس «در روز» بحسب اصل نور که ظاهر بالذات و مظهر غیر باشد متحدند، با اینکه حکم بتغایر تور قمر و نور شمس می نماید و یکی از آنها را مستفاد از دیگری می داند.

اصل اتحاد علم و معلوم و عالم، در مقام اتحادِ صفات و اسماء و اعیان با اصل وجود حق است، چون بحسب اصل وجود صرف و مقام محوضت هستی جمیع حقایق در آنمرتبه مستهلکند و وحدت حقیقی بین جمیع حقایق حاصل است، <u>اگرچه</u> باعتبار تعینات، هم بین اسماء و صفات تمایز است، و هم با حقایق و ماهیات تمایز دارند، و ماهیات نیز با یکدیگر متمیزند. مقام تعین با مقام رفع تعین و ظهور اطلاقی فرق دارد. و همچنین است بحسب حکم هر صورت حاصله در هر عالمی چه صور از امور انتزاعی باشد، نظیر صورتهای که از حقایق خارجی انتزاع می نمائیم و یا صورت بحسب فطرت و اصل ذات دارای تجرد باشد، نظیر صورتها باندازهٔ سعهٔ وجودی از علل عالیه برای معالیل حاصل است. این صور از حقایق باندازهٔ سعهٔ وجودی از علل عالیه برای معالیل حاصل است. این صور از حقایق خود که منشأ تعین این صور شده اند و تجلی در این صور نموده اند انفکاک ندارند، پون حقیقت هر معلومی دارای خزینه و اصل ثابتی است که بواسطهٔ اتصال بآن خود که منشأ تعین این صور شده اند و تجلی در این صور نموده اند انفکاک ندارند، پون حقیقت هر معلومی دارای خزینه و اصل ثابتی است که بواسطهٔ اتصال بآن خود علی معلومی دارای خونه و عالم می معایق، ناشی از ارتباطی است که بون علیم معلومی دارای مقود چون علم بحقایق، ناشی از ارتباطی است که بواسطهٔ اتصال بآن بین عالم و معلوم حاصل می شود چون علم بحقایق، ناشی از ارتباطی است که بواسطهٔ اتصال بان

خلاصهٔ کلام آنکه علم بهر صورتی ملازم با اتحاد وجودی با آن صورت است، جمیع صور دارای حقیقت و اصل کلی و مطلقند که تا عالم یکنوع اتصال با آن حقیقت پیدا ننماید علم تام حاصل نمی شود، فرقی که هست این است که معلوم گاهی از سنخ عالم مثال است و گاهی از سنخ عالم عقل و گاهی از مفاهیمی است که فقط حصول ذهنی دارد.

صور ادراکی و تعیناتی که از حقایق در موطن علم حاصل می شوند، بواسطه ارتباط کاملی که با اصل حقیقت و باطن ذات خود دارند انفکاک از آن حقیقت ندارند و عملم تام برای انسان حاصل نمی شود مگر آنکه عالم متصل بآن حقیقت الفصل الخامس في بيان العوالم الكلية ...

شود؛ این اتصال با اتحاد با آن حقیقت ملازمه دارد، بلکه باعتباری عین اتحاد است، چون اتصال بعقل فعال عین اتحاد با عقل فعال است. و چون صور علمی تعیین اصل حقیقت از همان سنخ است از باب اتحاد ظاهر و مظهر متحد با اصل حقیقت است. انسان کامل باعتبار وجود مادّی و باعتبار اوائل ظهور در عالم ماده از حقایق غیبی غفلت دارد و نشاهٔ عنصری مانع از رابطهٔ او با عالم غیب است و این حجاب تا برطرف نشود اتصال بعالم غیب امکان ندارد.

هر اندازه که احتجاب زائل گردد، حقایق در انسان بیشتر ظاهر می گردد تا بجائی می رسد که احاطه بجمیع حقایق پیدا می نماید و حال او نسبت بمراتب وجودی حال عقل اول است نسبت بحقایق، بلکه باعتباری عقل اول از تعینات وجودی و ظهورات آن حقیقت کلی سعی می گردد، بلکه بنابر تحقیق علم او بحقایق علم فعلی است و باطن ذات او علت جمیع حقایق است.

عـلم او باعتبار نشاهٔ عنصری انفعالی است، انفعالی بودن علم بحسب برخی از نشئآت منافات با فعلی بودن آن باعتبار وجود عقلی و روحی ندارد.

وجود حليف، وجود جمعى الهى است و باعتبار مظهريت نسبت به جميع اسماء و صفاتٍ حق متصرف در جميع عوالم است. حقيقت اين معنى كه انساك كامل ختمى نظير عقل اول محيط بجميع مراتب وجودى است، (بلكه عقل اول حسنه يى از حسنات اوست و اشياء تعينات تعقلات او هستند)، از براى كسى كه مقيقت فعاليه و وحدت وجود در جميع مراتب شهود ظاهر و حاصل شده باشد و بحقيقت اين معنى كه علم حق تعالى و همچنين معلومات او عين ذات او هستند رسيده باشد و بداند كه حق باعتبار اصل وجود عين حقايق است و جميع اشياء تعينات تعقلات او مى باشند، و باين معناي دقيق كه حقايق در احديت وجود عين حقند و امتياز حق با مراتب وجودى به تعين و عدم تعين است و وجود عين صقع ر بو بيست رسيده باشد، سرًاين معنى آشكار مى شود.

حقایق و مراتب وجودی باعتبار احدیت وجود، عین وجودند و فرق آنها باطلاق و تقیید و تعین و عدم تعین است و مقام احدیت مقام استهلاک حقایق است و وجود مطلقا از صقع ر بوبیست. آنچه ارتباط با اشیاء دارد و از لوازم امکان، شرح متسلمة قيصرى

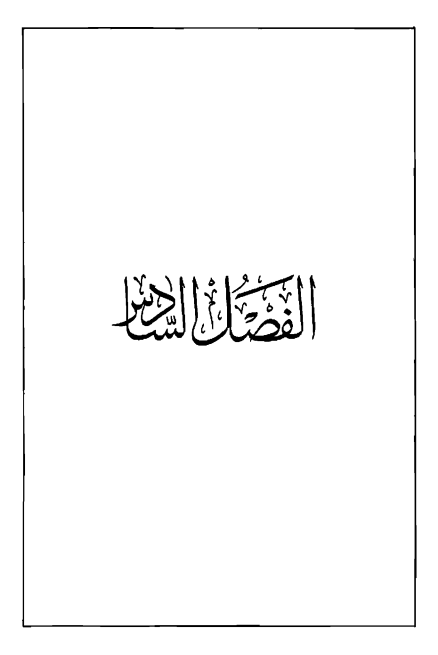
ماهیت امکانیه است که وهم صرف و خیال محض است و ماهیات باعتبار تحصل ذهنی و علمی «نه باعتبار مفهوم» ، وجود خاص علمی و ظهور ظلی و تبعی می باشند. حقیقت هر موجودی عبارت است از نحوهٔ تعین او در علم حق و حقایق و مراتب خارجی تعینات همان ظهور علمی حقند و حقایق ظاهر و حقیقت علمیهٔ هر حقیقت، باطن اوست و هر ظاهری باعتبار وجود با مظهر خود متحد است و تفایر باعتبار مفهوم و عقل است.

مسئله دیگر آنکه علم بهر حقیقتی ناشی از اتحاد با آن حقیقت است، و اتحاد هرچه تمامتر باشد علم تامتر خواهد بود. اتحاد اماسی علم و اتحاد عالم و معلوم و عاقل و معقول در مقام واحدیت و مرتبهٔ اتحاد صفات و اسماء و اعیان است بعین وجود حق علم هر عالمی مفاض از آنمقام است؛ چون حقیقت هر شیء عبارت از نحوهٔ تعین آن در علم حق است و علم بهر شیء آنطوریکه مشهور گفته اند حاصل نمی شود، یعنی حصول علم باشیاء بانتزاع صور علمی و تقشیر معانی از ظواهر نمی باشد، بلکه علم عبارت است از ارتحال عالم از عالم محسوس بعالم خیال و از عالم خیال بعالم عقل و این ارتحال عالم از عالم محسوس بعالم خیال و و علم حاصل نمی شود مگر نفس بتحوُّل جوهری کاملتر گردد و صورت علمیه امری عارض و متأخرالوجود از جوهر نفس نمی باشند، بلکه نفس بتحول جوهری کامل می گردد و حدً کمال آن خلاقیّت نسبت بصور علمی است.

بنابراین، علم هر عالمی ناشی از عالم علم حق است و صور علمی تعینات آن اصلند و هر فرعی با اصل خود متحد است، ولی اتحاد دارای مراتبی است بحسب شدت و ضعف. کاملترین علم همان اتصال بأحدیت و فناء در مقام اوادنی است بعد از این مرتبه مرتبهٔ واحدیت است. برخی از سلاک، انتهای سیر آنها فناء در مقام قاب قوسین است و جمیع حقایق را در آنمقام شهود می نمایند. برخی نهایت سیر آنها تا مقام عقل اول یا سایر عقول طولی و عرضی است. در جمیع مراتب، اتحاد عالم و معلوم ثابت است. حقیقت حق در مقام احدیت عین جمیع حقایق است و همچنین در سایر مقامات با مراتب متحد است. اتحاد حق با حقایق، است و همچنین در کثرت و گاهی بنحو کثرت در وحدتست. الفصل الخامس: في بيان العوالم الكلية ...

انسان در مقام علم باشیاه در مرحلهٔ اول بصور و اشباح علم پیدا می نماید، ناچار نفس متصل بعالم مثال مطلق و برزخ منفصل می شود و متحد با صورت معلوم در عالم مثال می گردد و در مقام علم بمعانی، متحد با صور موجود در عقل می گردد. و برخی که نهایت سیر آنها تا مقام واحدیت است، مثل انسان کامل اتحاد با جمیع مراتب عقول و وجودپیدا می نمایند. در قوس صعود، علم او مفاض از غیر بود و نتیجهٔ این افاضه انفعال عالم و اتحاد او با صور مفاض از غیب است و ملاک حصول علم اتحاد است و هر صورتی که افاضه شود متصل است بحقیقت و اصلی که این صورت تعین و فرع آن می باشد. اصل هر صورت و تمین گاهی وجود مثالی است و گاهی مفیض صورت عقل است و در مرتبه یی مفیض صورت حق است باعتبار واحدیت و گاهی حق صور از احدیت افاضه می نماید، این خود مربوط بحال سلاک است.

انسان کامل که اصل تمین او از مقام احدیت است بمراتب واحدیت و عوالم عقول طولی و عرضی و عوالم و مراتب عالم مثال و عالم اجسام مادیه احاطه دارد و در هر مرتبه یی باعتباری عین آن مرتبه است و باعتباری غیر آن مرتبه می باشد. در مراتب صعودی علم او انفعالی و در مقام احاطۀ بحقایق و تجلی در اعیان علم او فعلی است. سیر انسان تا مقام واحدیت همان فناء در توحید است و نیل بمقام احدیت عبن بقاء بحق است. در مباحث بعدی بطور مبسوط این بحث را بیان خواهیم نمود و قسمتی از آن را در مباحث قبل بیان نمودیم.



الفصل السادس فينًا يُتملَّنُ بِالمَّالِي الْمَثَّالِي

إعلم ان العالم المشالى هو عالم روحانى من جوهر نورانى شبه بالجوهر الجسمانى في كونه محسوسا مقدارياً ،و مالجوهر المجرد العقلى في كونه نورانياً، و ليس بجسم مركب مادى ولا جوهر مجرد عقلى، لأنه برزخ و حدَّ فاصل بينهما، و كل ما هو برزخ بين الشيئين لا ثقوان يكون غير هما ؛ بل له جهتان يثبه بكل منهماما يناصب عالمه، اللهم إلاً ان يقال: انه جسم نورى في غاية ما يمكن من اللّطافة، فيكون حداً فاصلاً بين الجوهر المجردة اللطيفة و بين الجواهر الجسمانية المادية الكثيفة، و ان كان بعض هذه الاجسام أيضاً العلف من المض كالسماوات بالنسبة الى غيرها، فليس بعالم عرضى، كما زعم بعضهم، لزعمه ان الصور المثالية منفكة عن حقايقها، كما زعم في الصور المقلية.

والحق ان الحقايق الجوهرية موجودة في كل من الموالم الروحانية والمقلية والمثالية «والخيالية خ له»، ولها صور بحسب عوالمها، فاذا حققت وجدت القوة الخيالية التي للنفس الكلية المعيطة بجميع ما احاط به غيرها من القوى الخياليات محل ذلك العالم و مظهره، وأنّما يسمى بالعالم المثالي لكونه مشتملاً على صور ما في العالم الجسماني، ولكونه اول مثال صورى لما في الحضرة العلمية إلالهية من صور الأعيان و الحقايق، ويسمّى ايضاً بالخيال المنفصل لكونه غير مادى تشبيها بالخيال المتصل.

یکی از مسائل مهم فلسفه و عرفان، مسئلهٔ عالم مثال منفصل و برزخ نزولی است. حکمای مشائین در انکار عالم مثال اصرار ورزیده اند. حکمای اشراق شیخ ۴۸۴ شرح مقلامة قيصرى

مقتول و اتباع او قائل بعالم مثالند و ادلهٔ بر وجود عالم برزخ اقامه نموده اند، ولی این مسئله را کما هو حقها با براهین وفق نداده اند و مناقشاتی بر کلمات آنها وارد است خصوصاً با این ملاحظه که از باب تطابق بین نیم دائره صعود و نزول باید قوه متخیله مجرد برزخی باشد و شیخ الاشراق قوهٔ خیال و جمیع قوای غیبی نفس را غیر از عاقله مادی می داند.

اهل تصوف هم برهان معتبری که خدشه در آن وارد نیاید بر وجود عالم مثال اقامه نشموده اند. علاوه بر این، شبهاتی حکمای مشائین بر قول به وجود عالم مقداری برزخ بین العالمین ذکر کرده اند که از آن اشکالات جواب درستی داده نشده است، نه شیخ الاشراق بنحو کامل آن اشکالات را جواب داده است و نه عرفا راه حلی برای فرار از آن اشکالات پیدا نموده اند.

ملاصدرا در کتاب اسفار و سایر کتب خود براهین متعدد بر وجود عالم مثال متصل «برزخ صمودی» و مشال منفصل «برزخ نزولی» اقامه نموده است و از اشکالات شیخ رئیس و دیگران بنحو کامل جواب داده است، این دو مسئله نیز از غوامض و عو یصاتی هستند که بیان تحقیقی و کامل آن «موافقاً للبرهان و الکشف» اختصاص بصدرالمتألهین دارد.

عالم مثال، عالم مجرد از مادهٔ جسمانی است و بواسطهٔ تجرد از ماده، عالمی روحانی و علمی و ادراکیست، از جهت تقدَّر و تجسم شباهت بعالم کون و فساد دارد و از جهت استغنای ازماده شبیه بجواهر عقلی و موجودات روحانی و مجردات تمامه است. صورت تمام الوجود قائم بذات و غیر حاله در ماده و هیولی است. این عالم نیز مثل جواهر عقلی بمجرد امکانی ذاتی بدون مهلت و تراخی از مبدء و جود صدادر شده است، لذا محکوم بعکم مواد جسمانی نیست، و از حرکت و تجدَّد و نورانی علمی زنده وحی است و حیات، ذاتی وجود عالم مثال است: «و ان در الآخرة لهی الحیوان لو کانوا یعلمون». این عالم نیز نظیر عالم عقول دارای مراتب است که بعضی از مراتب بحسب وجود تمامتر از مراتب دیگر است، چون و جود ساری درمراتب برزخ، مقول بالتشکیک است. ما در این شرح در نحوهٔ وجود

این عالم و بیان حقیقت آن، اول بلسان اهل کشف و شهود و بعد در بیان اثبات وجود آن و دفع اشکالات حکمای مشاء و اتباع شیخ رئیس بلسان محققان از اهل نظر تبعا لصدرالحکماء «قده» مطلب را تمام می نمائیم. والله یقول الحق و یهدی السبیل.

در تصور عالم مثال مطلق و مقید و نحوهٔ وجود آن بطریق اهل کشف، محتاج بیان مطلبی هستیم که در کشف حقیقت مدخلیت تامه دارد. براین مطلب فوائدی متفرع است که صدق منامات و کیفیت احتیاج بعضی از خوابها بتعبیر و عدم احتیاج برخی از منامات بتعبیر منوط بآن می باشد؛ این مطلب هم معلوم باشد که عالم مثالی عالمی نورانی و غیر ظلمانی است.

۱ ـــ نور محض و صرف با اصل مقام صرافت وجود حق محض، تغایر ندارد. عدم صـوف نـیـز بـا ظـلـمت محض یک چیزند، ظلمت شأن عدم است و نور شأن وجود می باشد.

۲ ــ ممكن باعتبار ذات با قطع نظر از جهت ارتباط بعلت و با قطع لحاظ ازتجلى و ظهور حق درعين ثابت، ممكن متصف بظلمت است؛ چون نورانيت اختصاص بوجود دارد وعدم، ظلمت صرفه است، باين لحاظ ماهيت ممكن باعتبار ذات، عدم و ظلمت است و باعتبار وجود علت ايس و وجود و نور است. اين معنى اتفاقى حكما و اهل عرفان است. هر نقصى از لوازم نسب عدميه ممكنات است؛ لاان الله خلق الخلق في ظلمة ثم رَشَّ عليهم من نوره». خَلَق بمعنى تقدير سابق علمى مقدم بر ايجاد است، و رشّ و افاضه نور، كنايه از افاضهٔ وجود و تجلى حق در عين خلق است.

٣ - حقيقت نور «يدرك به ولا يدرك » و بحسب اصل ذات اول هرشىء است، چون سبب انكشاف هر حقيقت و مبدء ظهور هر عين ثابت و ماهيت كليه است، و ادراك نور حقيقى نظير ادراك وجود حقيقى دشوار است و ادراك آن منوط باتصال بحقيقت نور محض است و ضياء كه ظل و اثر نور است، هم واسطه در ادراك است و هم خود مدرك واقع مى شود: «و شرفه الجمع بين الامرين، و استلزامه حيازة الشرفين». شرح مقلمة قبصرى

٤ ـــ نور حقیقی سه مرتبه دارد که در کشف مستور اشتراک دارند: مرتبه اول: مشارکت آن با وجود مطلق است، از این جبهت که نور واحد بالذات است در مقام اصل ذات، و تعدد و تکثر عارضی آن حقیقت می باشد، و باعتبار تکثرات و تعددات و تنزل از مقام صرافت سبب معرفت ماهیات معدومه می گردد.

مرتبهٔ دوم: مشارکت نور با علم مطلق است، چون مبدء انکشاف ماهیت معدومه می گردد و این انکشاف قبل از انکشاف وجودی است و در مرتبهٔ علم ماهیات را منکشف می نماید.

مرتبهٔ سوم: نور دارای مقام جمع بین ظهور و اظهار می باشد. فرقی که بین علم و نور است. علم منشأ تعدد معلومات است باعتبار تعلق آن بتعقل و ادراک صرف ولی وجود باعتبار قابلیت عین معدوم منشأ ظهور معدوم می گردد و نور مدرک نمی شود مگر در ظرف ظهور وجود و موجود.

عدم متعلق در مقابل وجود بدون تعقل موجود نمی باشد و وجود محض ادراک نمی شود.

پس مرتبهٔ عدم از حیث تعقل و لحاظ تقابل آن نسبت بوجود نظیر مرآت حاکی از وجود است و موجود منعین بین این دو طرف همان حقیقت عالم مثال است و ضیاء، صفت ذاتی موجود مثالی است، لذا شیخ کبیر «قونوی» درفک اسحاقی، عالم مشال مطلق را امر و حقیقت بین عالم ارواح و عالم حس دانسته و گفته است: «ولذا کان العرش المحیط الذی هو اوّل الصوادر المحسوسه مقام إلاّستواء الرَّحمانی».

**#**00

از برای عالم خیال دومرنبه است:مرتبهٔ مطلق ومرتبهٔ مقیدخیال مقید قوهٔ متخیلهٔ انسان است و حیوانات نیز این مرتبه را واجدند. انسان در ادراکات خیالی متصل بخیال مطلق می شود و حقایق را بواسطهٔ اتصال بعالم وسیع خیال که لوح جمیع حقایق است ادراک می نسماید. ادراکات خیالی، گاهی مطابق با واقع اند و گاهی تطابق بین دو عالم وجود ندارند. عدم تطابق ناشی ازتصرفاتی است که از

نـاحـبهٔ نفس تحقق پیدا می نماید و ناشی از اختلالا تی است که از جانب اختلال قوای دماغی و انحراف مزاج و ضعف قوهٔ مصوره بصورت می پیوندد.

از برای حقیقت مطابقه و عدم تطابق، علت دیگری نیز وجود دارد. نسبت عالم مشال بصورت عالمی که مظهر اسم ظاهر است، نظیر نسبت ذهن و خیال انسان است نسبت بصورت انسان و روح، صورت عالم از جهتی مظهر اسم باطن است. پس صورت متجسًد اختصاص دارد بامری که از سنخ معقولات است و صورت ندارد و از شئون اسم باطن است، در این صورت نقصی در علم نمی باشد و نه در قوهٔ مصوره هیچ امری در این زمینه تجسد پیدا نمی نماید، مگر بحسب آنچه که معلوم است و جهلی در این تطرق راه ندارد؛ در این صورت مطابقت با واقع و صورت مثالی، حتمی است.

غلبهٔ احکام محسومات بر انسان، یکی از موجات انحراف قوهٔ خیال است نسبت یادراک حقایق موجود در عالم مثال، چون احکام ظلمت در مقام غلبه، موجب قلب وجدانیات از عالم مثال مطلق است، اگر نسبت نفس بعالم ارواح قوت بگیرد و احکام ظلمات مادیه مغلوب واقع گردند، نفس بواسطهٔ شدت اتصالی که بحقایق موجود در عالم برزخ دارد حقایق را «علی ماهی علیها» ادراک می نماید. اضغاث احلام ناشی از تصرفات واهمه و ضعف قوای روحی و عقلانی است. در مقام غلبهٔ احکام مزاجی و صفات مقیده، مشرع خیال از صفا و لطافت منحرف می گردد و حقایق را خالص و صافی ادراک نمی نماید، اگرچه اتصال نفس بعالم خیال مطلق قطع نگردد.

کسی که در سیر خیال و مقام اتصال بعالم مثال مطلق بنحوی اتصال پیدا نماید که جهات خارجی او را منحرف از این اتصال ننماید و منغمر در این شهود و اتصال گردد، حقایق را در خیال مطلق ادراک می نماید، و چهبسا از این عالم بالاتر رفته و در دیار مجردات تام و ارواح عالیه سیر و سیاحت نموده و بر جمله یی از حقایق اشراف حاصل می نماید و در مقام رجوع بکثرت و قوس نزول مدرکات او حقایق صافی و تام و تمام خواهد بود.

بهمين جهت خواجهٔ كائنات فرموده است: «اصدقكم رؤ ياءً اصدقكم

شرح متسلمة قبصرى

حديثاً». و در موردى فرموده است: «الرؤ يا ثلاث، رؤ ياً من الله، رؤ ياً تجرى من الشياطين، و رؤ ياً مما حدث المرء نفسه».

رؤیای ناشی از حق متوقف است بر تهٔیا و آماده گی نفس و حصول استعداد تمامی که منشأ صفاء محل و طهارت نفس می باشد. خوابهای شیطانی ناشی از انحرافات مزاجی و کدورات نفسانی است. خوابهائی که از حدیث نفس حاصل می شود، نشیجهٔ آثار صفاتی است که از حیث حکم غلبه دارد و طرف دیگر حالات نفسانی مقهور واقع شده است.

حق آفستکه قوهٔ مصوره انسان، تابع نورانیت روح اوست و حقایقی که بباطن ذات درک نـموده و افکاری که در مکمن وجود خود تهیّه نموده است و اطلاعاتی که سبقت بر وجود مصوره دارد در مقام محاکات و اتصال بخیال مطلق مدخلیت تام دارد.

خیال مقید انسان نسبت بعالم مثال کلی، نظیر جداول کوچک است بنهر عظیمی، چه آنکه عالم مثال مطلق، منبع بزرگی است که قوای خیالی افراد انسان بآنه اتصال دارد. صحت خیال انسان و مناماتی که برای انسان حاصل می گردد با صحت مزاج و عدم اختلال قوای دماغی مدخلیت دارد و نسبت بنفوسی که اتصال کامل بخیال دارند و بعد از نوم اتصال باقی است، شدت اتصال و قوت و صفای خیال در صحت رؤ یا مدخلیت کامل دارد.

بطور کلی مردم در قضیهٔ رؤ یا بر سه قسمند: قسمی از نفوس که قلب آنها متصل بعالم حقایق موجود در عالم مثال نمی گردد و اگر هم احیاناً اتصال پیدا نساید، چون این اتصال حال است و مقام نیست عارض و سریع الزوال است، و یا عود نمی نماید بمثال مطلق و یا بطیء العود است.

قسم دیگر از مردم، صفاء قلب و فراغ از شواغل احیاناً دارند و اتصالی بعالم مشال مطلق دارند، هرچه را که این قبیل از نفوس ادراک می نمایند، حقایق منعکس بر قلوب آنها می شود و از قلب بنحو شعاع منعکس می شود، دراین صورت اگر اختلالی در قوای دماغی پیدا شود و اگر جهاتی مر بوط باعوجاج نفس در این قبیل از این نفوس رخ ندهد و اگر حدیث نفس دخالت در رؤ یا نداشته باشد، از

قـبـیل منامات فاسد است و اگر هیئت دماغ صحیح و مزاج مستقیم باشد، رؤ یا از جانب حق است و احتیاج بتأو یل ندارد.

قسم سوم کسانی هستند که قلوبشان مستوی حق است و اموری از خارج در آن مـنـطـبـع نـمـی شـود، بـلـکه قلب آنها منبع حقایق و انطباع صور موجود در مثال است، خیال بصورت مناسبی صور را در مقام ر ؤ یا می یابد و احتیاج بتعبیر دارد.

مناماتی که احتیاج به تأویل دارند، اختصاص بناقصین و کمل دارد، و خوابهایی که تاویل ندارند حال متوسطین از مردم است، تأخر ظهور حکیم منام، دلیل بر علو مرتبهٔ نفس است، چون نفس حقایق موجود در عوالم غیبی را که نزدیک حضرت علمیه است درک کرده است و این حقایق مدتهای زیادی در عوالم مرور می نمایند تا باین عالم می رسند و در هر آسمانی بحکم همان آسمان لون بر می دارد.

سرعت ظهور حکم منامات؛ دلیل بر ضعف نفس صاحب خواب است، چون در مقـام صمود قوت وقدرت عروج بمقامات عالیه را ندارد و از حضرت علمیه دور است و غایت عروج این طایفه، حال اعراض از تعلقات مادی است.

0 **0** 1

شیخ قیصری «قده» در این قسمت که ما نقل نمودیم و شرح کردیم، دو مطلب را بیان نموده است: یکی: آنکه صور مثالی امور منفک از حقایق و جواهر مشالی قیستند، و همچنین صور عقلی قائم به عقول، عین وجود عقولند ر سرر عرضی نیستند، و حق آنست که جواهر در جمیع مراتب عقلی و مثالی خیالی و روحانی موجودند، و صور قائم بحقایق و مراتب مذکور عین وجود حقایق این عوالمند و عالمی مستقلند و باغتبار وحدت وجود ظاهر و مظهر بوجود واحد موجودند بهمان ترتیبی که بیان کردیم.

دوم: آنكه قوة خياليه يى كه از شئون نفس كليه است و محيط بجميع صور قائم بعوالم و نشئآت مى باشد، محل عالم مثالى مطلق و مظهر وجود عوالم مثاليه است: «فاذا حققت وجدت القوة الخيالية التى للنفس الكلية المحيطة بجميع ما أحاط به غيرها من القوى الخيالات محل ذلك العالم و مظهره». شرح مقلعة قيصرى

مراد مصنف آنستکه لوح محفوظ محل ظهور مکتوبات قلم اعلی از «ما کان و مایکون و ماهو کائن» از کلمات قولی و فعلی و صور ارواح و روحانیات و ملکوت و باطن هر موجودی است.

این کلام از مصنف علامه، مخدوش است، نه با کلمات محققان و قواعد کشفی موافقت دارد و نه با قواعد عقلی قابل انطباق است، همانطوریکه شیخ کبر «قده» محقق قونیوی گفته است: صورت حضرت عمائیه مختص بأم الکتاب و عالم انسان کامل شامل حضرت وجوب و امکان و ارواح و اجسام است، و شیخ اکبر در فتوحات مکیه در باب معرفت ارضی که از بقیهٔ طینت آدم «ع» خلق شده است و ارض حقیقت نام دارد و مشتمل است بر صورت آنچه را که عقل تخیل می نماید<sup>1</sup> از آن در لسان اهل کشف بندن ذهبیه و یاقوتیه و اراضی زعفرانیه و غیر اینها از عجایبی که فهم و وهم بآن نمی رسد تعبیر شده، مقرّ سماوات و ارض و جنت و نار و عرش و کرسی است.

مجموع اشیایی که در عالم ما است اگر در آن عالم قرار بگیرد، نظیر حلقه یی است که در بیابان وسیع و بزرگی که تناهی نداشته باشد و اطراف آن مرثی نباشد قرار گرفته باشد.

بحسب براهین عقلی و اذواق اهل کشف، عالم مثال۲عالمی مستقل است و

- ۲ . یعنی نفس بقوة متخیله آن را ادراک می نماید، مراد از عقل، عقل نازل و مننزل بصورت مثال است، چون مثال صورت و تعین عقل بشمار می رود.

ارتباط با عالم تخيل و قوة خيال نفس فلكي ندارد.

فليس معنىً من المعانى ولا ربع من الأرواح، إلآ وله صورة مثالية مطابقة لكمالاته، اذ لكل منها نصيب من الاسم الظاهر. لذلك ورد في الخبر الصحيح: ان النبى صلى الله عليه وآله، راى جبرئيل في السَّدرة وله سنمائة جناح. وفيه ايضاً، انه يدخل كل صباح ومساء في نهر الحيات ثم يخرج فينفض اجنحته، فيخلق سبحانه من قطراته ملائكة لاعدد لها.

وهذا المالم يشتمل على العرش و الكرسى و السماوات السبع والارضين و ما في جميعها من الأملاك وغيرها، ومن هذا المقام يتنبه الطالب على كيفية المعراج النبوى و شهرده «ص» آدم في السماء الاولى، و يعيى وعيسى في الثانية، و يوسف في الثالثة وادريس في الرابعة وهارون في الخامسة وموسى في السادسة وابراهيم في السابعة «صلوات الله عليهم اجمعين»، و على الفرق بين ما شاهده في النوم و القوة الحيالية من العروج الى السماء، كما يحصل للمتوسطين في السلوك و بين ما يشاهد في هذا العالم الروحاني، و هذه الصور المحسومة ظلال تلك الصور المثالية لذلك في هذا العالم الروحاني، و هذه الصور المحسومة ظلال تلك الصور المثالية لذلك يعرف المارف بالغراسة الكشفية من صورة العبد احواله وقال عليه السلام: «اتقوا فراسة المرض فانّه ينظر بنورالله» وقال عليه السلام في الدجال: «مكتوب على

- َ چون این صور صور مقداری مجرد از مواد است، ناچار قائم بخیال و محل تخیند، بقیام صدوری و ظهوری و حقایق مثالی چه در صعود و چه در نزول عالم تام و تمام و قائم بذاتند، نظیر عوالم عقلی و حسی هر انسانی در جنت اجسام عالمی است تام و غیر منضم بعالمی دیگر و آنچه را که اراده نماید برای او حاضر است، از ولدان و قصور و حور و انهار و اشر به و اطمه: «کل ذلك حاضر عنده في لحظة عین و فلتة خاطر و خطرة قلب»، و همچنین است حال اهل شقاوت و کسانی که: «في قلوبهم أکنة مايدون» چون ترتب وضعی در آن عالم نيست عوالم و نشآت خيال تناهی ندارند.
- ١ . فرامت بر دو نوع است: تفرس بر احوال امتعدادات اعيان و ظهير نور حق در مستعدين بتور بعيرت بدون استدلال و تفرس بر معانى و حقايق غيبى . قسم دوم تفرس بر احوال صور در ظواهر اشخاص. قسم اول اختصاص بكمل از عرفا دارد و قسم دوم اختصاص دارد باهل بدايت از سلاك، كسانى كه از اصحاب رياضت مى باشند، صوم مشروع در اسلام در تفرس بر احوالشان مدخليت كامل دارد . اين قسم از مردم بواسطة صفاى باطن و حقيقت خيالشان متصل بعالم مثال مى شوند و صور مثالى براى آنها مكشوف است و از امير غيبى خبر مى دهند. اين قسم از مردم بحسب احوال مود معن براحى بعد از اتصحال بمشال همين اتصال حجاب آنها مى شود و از عالم مثال مرور بعالم ديگر نمى نمايند و محروم از انوار تجليات مى شوند، چون استعداد آنها ضعيف است و قصور داند.

شرح مقلامة قيصرى

ناصبته كـف. ر، ولا يقرئه الآمومن» وقال تعالى: «سيماهم في وجوههم من الراكسجود» في حق اهل الجنة وفي حق اهل النار: «يعرف المجرمون بسيماهم فيؤخذوابالنواصى والاقدام» والمثالات المقيدة التى هي الخيالات ايضاً ليست الآ انموذجامنه وظلاً من ظلاله خلقها الله تعالى دليلاً على وجود العالم الروحانى، ولهذا جعلها ارباب الكشف متصلة بهذا العالم ومستنيرة منه، كالجداول والأنهار المتصلة بالبحر والكوى والشبابيك التى يدخل منها الضوء في البيت.

و لحل من الموجودات التى في عالم الملك ، مثال مقيد كالخيال في العالم الانسان، سواء كان فلكاً او كوكباً او عنصراً او معدناً او نباتاً او حيواناً، فان لكل منها روحاً و قوى روحانية و له نصيب من عالمه، والآلم نكن العوالم متطابفة. غاية ما في الباب اند في الجمادات غير ظاهر كظهوره في الحيوانات. قال اللّه تعالى: «وان من شىء الآيسبَّح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم» وقد جاء في الخبر الصحيح ما يؤبد ذلك من مشاهدة الحيوانات اموراً لايشاهدها من بنى آدم إلا ارباب الكشف اكشر من ان تحصى، وذلك الشهود يمكن ان يكون في المثال المقيد، واللّه اعلم بذلك ولعدم شهود المحجوبين من الانسان جعلهم الله اسفل سافلين.

جمیع معانی و حقایق موجود در عالم چه در قوس صعود و چه نزول، دارای صورت مثالی است که با کمالات آن مطابقت دارد، چون مثال محل ظهور حقایق است و هر حقیقتی از اسم ظاهر بهره دارد ارواح و عقول باعتبار تجلی و ظهور در مراتب مثالی ، دارای یک نحوهٔ تعینی در این عالم می باشند، لذا حضرت ختمی خواجه کائنات«ص» حضرت جبر ثیل را در مقام سدره شهود نموده است که دارای بالهای متعدد است و در خبر است که جبر ئیل هر صبح و شامی داخل نهر حیات می شود و بعد از خروج بال و پر خود را تکان می دهد و از قطرات آبهای

---برخی دیگر، بواسطهٔ استعداد تام و تمام حجاب عاقم مثال را پاره کرده و از صور تجاوز نموده بمعانی و معارف می رسند و مورد تجلیات الهیه واقع می شوند، همم آنها تعلق صرف باحوال خلن ندارد و سیر آنها واقف نمی شود مگر باتصال حقیقت وجود تجلیات آن و منغمر در اطلاع باحوال خلائق و کشف صور مر بوط بأحوال مردم نمی گردند، بلکه این قسم از کشف مناسبت با مقام آنها ندارد . این حال برای بعضی از مودم بواسطهٔ صفای نفس حاصل می گردد و اختصاص باهل سلوک و ریاضت ندارد مجوس و یهود و نعماری و کمهنه نیز گاهی در این قسم از فراست شرکت دارند و از آن بی نصب نیستند.

بال و پر او ملائکهٔ نامعدودی خلق می شود.

جناح های متعدد اشاره است بدارا بودن او جهات متعدد را برای ظهور و تجلی در غییر و نییز اشاره بخطوط شعاعیه یی است که بین او و حقایق نازلهٔ از جبرئیل وجود دارد، هسمانسطوریکه از نور ظاهری خطوط شعائیهٔ متعدد جدا می شود و منشأ انتشار نور می شود از نور واقعی و حقیقی نیز خطوطی معنوی متصل باشیاء است.

دخول جبر ثیل در آب حیات، همان انغمار وجود خارجی اوست در حیات وجود و بحر وحدت و خروج او از آب حیات اشاره است برجین او بکثرات و مبدئیت او از برای تجلی و ظهور در حقایق، چون بمذاق تحقیق جبر ئیل عقل اول است و از این جهت واسطهٔ در فیض و اظهار مافی الغیب می باشد. قطرات ماء عبارت است از حیثیات موجودهٔ از حقایق که در وجود جبر ئیل قبل از ظهور خارجی حقایق وجود دارد که از آن تعبیر بوجوب سابق بر وجود علت نموده اند، چه هر معلولی قبل از وجود خارجی در وجود علت و بوجود جمعی علت موجود است و منشأ وجود خارجی معلول می باشد. خلق اشیاء از قطرات اشاره است بر حیثیات موجود در علت بوجوب و وجود سابق بر وجود جمعی علت موجود است و

عالم برزخ، مشتمل است بر عرش و كرسى و سماوات سبع و ارضين و آنچه اين حقايق در بر دارند، و عالم برزخ مشتمل است بر عوالم متعدد، و از همين نكته هوشمندان صومعه ملكوتى بر كيفيت معراج پيغمبر و شهود آنحضرت انبياء عظام را در سما وات سبع پى مى برند. وجود انبياء عظام در عوالم جسماني مثالى همان ظهور آنها است در اين عوالم و در برداشتن عالم برزخ جميع حقايق را از جمله انبياء عليهم السلام، در حالتى كه انبياء بحسب سير صعودى و نزولى جميع عوالم وجودى را پيمودهاند و ظهور آنها بوجود برزخى چه در صعود و چه در نزول مرتبه يى از مراتب وجود آنها است.

سیر استکمالی انبیاء تا مقام عقول و مقام قاب قوسین و سیر حصرت ختمی و اولیاء محمدیین تامقام اوادنی است. «سیر عارف در دمی تا تخت شاه»، ولی از آنجائیکه عالم برزخ در قوس نزول مظهر تفصیلی عالم ارواح است و در قوس صعود مظهر اتصال نفوس ناطقه و برازخ متصله است، لذا همهٔ حقایق را واجد است. شرح مقلمة قيصرى

حضرت خواجهٔ کائنات، مقام انبیاء را باعتبار وجود مقداری جسمانی شهود نموده است.

صورتیهای محسوسهٔ جسمانی، ظهورات و مثالات و ظلال عوالم برزخی است، لذا کسل از این صورت و ظاهر بندگان خداوند احوال و شون معنوی و غیبی آنها را ادراک می نسایند و می یابند و علت و واسطهٔ این شناسائی فراست مؤمن است که مبد و انکشاف احوال عبد است، چون مؤمن بنور خدا و بواسطهٔ بینائی مفاض از حق، حقایق را می نگرد، لذا در پیشانی دجال نشانهٔ «کفر» نوشته شده است و اهل باطن آنرا قرائت می نمایند.

خیالات مقیده و برازخ متصله، نیز حقایق را باعتبار اتصال ببرزخ مطلق ادراک می قسایند، چون برزخ متصل و مقید، ظل و فرع و عکس برزخ کلی می باشد، لذا وجود مثال مقید در انسان، دلیل بر وجود مثال کلی و مطلق است و اتصال بعالم مطلق دارد و کسب فیض از آن عالم می نماید، بلکه هر نوعی از انواع موجود در این عالم از جماد و نبات و حیوان و انسان دارای روح و معنی و مثالند و از ملکوت عالم نصیب و بهره دارند، دلیل بر این مطلب لزوم تطابق عوالم است، فرقی که هست ملکوت در پاره ای از انواع ظاهرتر است و در برخی از موجودات خطی است، لذا ملکوت در جمادات غیر ظاهر است، ولی در نبات تا اندازه یی ظاهر است، چون نفس نباتی حظی از ملکوت دارد و تا اندازه یی از ماده جسمانی ترفع دارد.

در آیات و روایات، ظواهر و نصوص متعددی بر سریان شعور در همهٔ حقایق وجود دارد، نظیر: و آن من شی یم، الآیسبی بحمده، ولکن لا تفقیون تسبیحهم»، لذا در اخبار صحیح وارد است که حیوانات اموری را که مشهود انسان نیست بچشم باطن شهود می نمایند. شهود حیوانات حقایق مثالی راممکن است در برزخ متصل «مثال مطلق» و یا مثال منفصل «مثال مقید» باشد، و چون محجو بین از انسان این قبیل از حقایق را شهود نمی نمایند، خداوند مقام آنها را اسفل سافلین و یا، کالأنعام عل هم اضلُ سبیلاً، معرفی نموده است.

صورت انسانی باعتبار در برداشتن مدارک و مشاعر ظاهری و باطنی، بزرگترین دلیل و برهان بر وجود مطلق است و بالا ترین دلیل و شاهد بر وجود عوالم سه گانه «عالم حس و خیال و عقل» است. انسان باعتبار دارا بودن نشأه جسمانی و نشأه خیال و عالم عقل، بسه عالم کلی و مطلق متصل است و حاکی از این سه عالم می باشد. ما در طی این شرح، برهان بر وجود عالم مقداری مجرد از مادهٔ جسمانی اقامه خواهیم نمود. مدرکات خیال از باب سنخیت بین مُدْرَک و مُدْرِک نیز تجرد از ماده جسمانی دارد.

شيخ اكبر معيى الدين «قده» در فتوحات «در معرفت بقاء نفس» گفته است «برزخ حاجز، معقول بين متجاورين است و در آن قوه هو يک از متجاورين مى باشد، نظير خط فاصل بين ظل و شمس. چنين حقيقتى غير از خيال موجود ديگرى نمى باشد، مثل اينكه انسانى صورتى را در آينه درک مى نمايد و قطع دارد که از وجهمى صورت خود را ادراک نسموده و از جهتى واقعيت صورت خود را ادراک نشموده است، هم صورت خود را ديده و هم نديده است، فليس بصادق ولا کاذب في قوله: رأى صورته و ما رأى صورته، فما تلك الصَّورة و أين محلّها و ما شأنها، فهى منفية ثابتة موجودة معدومة مجهولة».

حق تـعـالی چنین حقیقتی را مرآت از برای شناسانی حقایق قرار داده است. انسان در صورتی که از حقیقت چنین امری عاجز باشد، فهو بخالقها اعجز.

تجلیاتِ حق اول مجهولة الکنه است. انسان در نوم و عالم رؤ یا أعراض را صور قائم بذات مشاهده می نماید و آنها را مورد خطاب و تکلم قرار می دهد. شخصِ مکاشف در بیداری حقایقی را شهود می نماید که نائم در خواب می بیند و میت بعد از موت شهود می کند. بعضی از مردم حقایق متخیله را بعین حس رؤ یت می کنند، و برخی بچشم خیال در حال یقظه شهود می کنند اما در حال نوم قطعاً حقایق بچشم خیال مشهود می شود.

حق تعالى وقتى كه قبض مى نمايد ارواح را، از صورت جسمانى مادى نفوس جـمـيـع حـقايقى را كه مكنون در غيب نفس و عالم خيال مى باشند، بچشم خيال شهود مى نمايند، انسان بعين خيالى مى بيند و با همان ادراك مى شنود و هكذا. شرح مقلعة قيصرى

ارواح مدبّر صورت در حضرت اجمال بنحوجمع موجودند و نسبت باعیان خود تفصیل وجودی ندارند ولیکن بنحو تفصیل در حضرت اجمال مشهود حقند، نظیر حروف در رأس مداد، و مشهود حقند بنحو تفصیل در وقتی که قلم نقش وجود بر لوح زد، صور کلمات و حروف ظهور تفصیلی پیدا نمودند، و چون حق تعالی صور عالم را ایجاد نمود، روح کل بمنزلهٔ قلم قدرتِ حق دست کاتب و ارواح مداد موجود در قلم و صور منازل حروف در لوح است. روح در صور عالم دمید ارواح بصورت تفصیلی متمیز شد.

بعضی گفته اند: ارواح در اصل وجود متولد از مزاج صورند، برخی این قول را انکار کرده اند. ارواح در خلق جدید و باعتبار تجسم اعمال و ظهور صور خیالی در نفس بصور متعدد متمثل می شوند، لذا موجودات بصور نیّات و اعمال خود محشور می شوند. برخی در مقام حشر، انزل رتبةً از بهائمند و صورت خنازیر و قرّده نسبت بصورت آنها از صور محسنه بشمار می رود.

صور قائم بخیال که منشأ تنعم ویا عذاب اخروی است، از ماده جسمانی تجرد دارند، ولی خالی از مقدار نیستند. و نسبت صور برزخی به حقایق برزخیه و عالم مشال مطلق، نسبت نقص به تمام وضعیت و شدید و نسبت زمان طفولیت بزمان رجولیت است. قبر حقیقی مقبره صور اعمال و منشأ نیّات و مبدء تنعم بنعم الهی و یا تعذیب بعذابهای گوناگون حق است که: «یحشرون الناس علی صور نیّاتهم».

> و«القبر إما روضة من رياض الجنة او حفرة من حفر النيران». فردوسی طوسی«رض» فرموده است:

به بگذشتن از گورمان چاره نیست 🦳 که جان را جز از گور گهواره نیست

موت انسان بین نشأتین «دنیاو یه و آخرو یه» برزخی است که ارواح در آن بصورت مشالی و برزخی متجسد می شوند. برزخ نسبت بعالم آخرت بمنزلهٔ شکم مادر است نسبت بجنین که باید مراحلی را به پیماید تا بعالم دیگری وارد شود. پهمین جهت هر که بمیرد قیامتش بر پا می شود. شیخ الاشراق به تبع اقدمین، از

عالم مثال بعالم مُثل معلقه تعبیر نموده است، ولی فرق است بین برزخ نزولی که شیخ الاشراق محل عذاب اشقیا را آنجا می داند و برزخ صعودی که مادهٔ عذاب و تنعم در آن جا موجود است.

والسالك اذا اتصل في سيره الى المطلق بعبوره عن خياله المقيد، يصيب في جميع مايشاهده و يجد الأمر على ماهو عليه، لتطابقها بالصور العقلية التى في اللوح المحفوظ، و هو مظهر العلم الإلهى، ومن هنا يحصل الاطلاع للانسان على عينه الشابتة و احوالها بالمشاهدة، لأنّه ينتقل من الظلال الى الاتوار الحقيقية، كما يطلع اليها بالانتقال المعنوى، وسنبيّن ذلك انشاء الله في الفصل التالى، و اذا شاهد امراً ما في خياله المقيد يصيب تارة و يخطى اخرى و ذلك، لأن المشاهد اما ان يكون امراً حقيقياً اولا، فان كان، فهوالذى يصيب المشاهد فيه، والا فهو الاختلاق الصادر من التخيلات الماسدة، كما يختلق المقل المشوب بالوهم للوجود وجوداً و لذلك الوجود وجوداً آخر، و للبارى شريكاً و غيرها من الاعتبارات التى لاحقيقة لها في نفس الأمر. قال تعالى: «ان هي إلاّ اسماء شمّيتموها انتم وآباء كم، وما انزل الله بها من سلطان».

وللاصابة اسباب بعضها راجع الى النفس وبعضها الى البدن وبعضها اليهما جميعاً.

اما الاسباب الراجعة الى النفس كالتوجه التام الى الحق والاعتياد بالصدق و ميل النفس الى العالم الروحاتى العقلى وطهارتها عن النقايص واعراضها عن الشواغل البدنية واتصافها بالمجامد، لان هذه المعانى توجب تنورها و تقويها، وبقدر ماقويت النفس و تنورت، يقدر على خرق العالم الحسى و رفع الظلمة الموجبة لعدم الشهود، و ايضاً يقوى بالمناسبة بينهما و بين الارواح المجردة لا تصافها بصفاتها، فيفيض عليها المعانى الموجبة للانجذاب اليها من تلك الارواح، فيحصل الشهود التام. ثم اذا انقطع حكم ذلك الفيض، ترجع النفس الى الشهادة متصفة بالعلم، منتقشة بتلك الصور بسبب انطباعها في الخيال.

و الأسباب الراجعة الى البدن صحته واعتدال مزاجه الشخصى ومزاجه الدماغي.

و الاسباب الراجعة اليهما الاتيان بالطاعات و العبادات البدنية و الخيرات و استعمال القوى وآلاتها بموجب الاوامر الالهية و حفظ الاعتدال بين طرفى الافراط والتفريط فيها، و دوام الوضوء وترك الاشتغال بغير الحق دائماً بالإشتغال بالذكر شرح مقتمة قيصرى

وغيره خصوصاً من اول الليل الى وقت النوم.

و اسباب الخطاء ما يخالف ذلك من سوء مزاج الدماغ، واشتغال النفس باللذات الدنيوية، و استعمال القوة المتخيلة في التخيلات الفاسدة، والاقهماك في الشهوات، والحرص على المخالفات. فمان كل ذلك مما يوجب الظلّمة و ازديادالحجب، فاذا اعرضت النفس من الظاهر الى الباطن بالنوم يتجسد لها هذه المعانى، فتشغلها عن عالمها الحقيقى فتقع مناماته اضغاث احلام لايعبًابها، و ترى ما تخيله المتخيلة بعينه، وما يرى بسبب انحراف المزاج كثيراً ما يكون اموراً مزعجة لها يحسب تغير مزاج بدئها اكثر مما كان.

فهذه الامور المشاهدة كلها نتايج احواله الظاهرة: «ان خيراً فخيراً وان شراً فشراً».

ومشاهدة الصور تارة تكون في اليقظة و تارة في النوم، و كما ان النوم ينقسم باضغات احلام و غيرها، كذلك مايرى في اليقظة ينقسم الى امور حقيقية محضة واقعة في نفس الامر، والى امور خيالية صرفة لاحقيقة لها شيطانية، وقد يخلطها الشيطان بيسير من الامور الحقيقية، ليضلَّ الرأى. لذلك يحتاج السالك الى مرشد يرشده و ينجبه من المهالك. والاول اما ان يتعلق بالحوادث اولاً، فان كان متعلقابها، فعند وقوعها كما شاهدها. او على مبيل التمبير و عدم وقوعها يحصل التميز بينها و بين الخيالية الصرفة، و عبور الحقيقة عن صورتها الاصلية ألما هو للمناسبات التى بين الحيالية الصرفة، و عبور الحقيقة عن صورتها الاصلية ألما هو للمناسبات التى بين الحيالية الصرفة، و عبور الحقيقة و نظهورها فيها اساب كلها راجعة الى بين الحيالية الصرفة، و عبور الحقيقة و الظهورها فيها اساب كلها راجعة الى بين الحيالية الصرفة، موزين عرفها ارباب الذوق والشهود بحسب مكاشفاتهم، كما ان للحكماء ميزاناً يفرق بين الصواب و الخطاء، وهو المنطق. منها ماهو ميزان عام و بين الحياتية الصرفة موازين يعرفها ارباب الذوق والشهود بحسب مكاشفاتهم، كما ان للحكماء ميزاناً يفرق بين الصواب و الخطاء، وهو المنطق. منها ماهو ميزان عام و بين الحياتية الصرفة موازين يعرفها ارباب الذوق والمنهود بحسب مكاشفاتهم، كما الم القرآن والحديث المنبئى كل منهما على الكثف النام المحمدى «ص»، ومنها م مو القرآن والحديث المنبئى كل منهما على الكثف النام المحمدى «ص»، ومنها ماهو خاص، وهو مايتعلق بحال كل منهم الفايض عليه من الإسم الحاكم، والصفة الغالية عليه، و سنومىء في الفصل. التالى بعض مايعرف به اجمالا انشاء الله تعالى.

سالیک سایر بحق در مقام سیر عوالم بعد از اتصال بعالم مثال مطلق و عبور از خیال مقید، خود جمیع حقایقی را که از عالم ارواح بعالم مثل معلقه افاضه شده است شهود می نماید؛ چون عالم مثال ظل و ظهور و مقام نازل عالم عقول است. عالم مثال محل ظهور جمیع حقایقی است که در لوح محفوظ که مظهر علم الهی ۶۹۸

باشد بنحو وحدت و صرافت موجود است، و از راه عبور از خیال مقید و اتصال بحالم برزخ مطلق، انسان بعالم عقول متصل می شود و از عالم عقول مرور نموده بعالم اعیان ثابته و حضرت علمیه متصل می شود و علم بعین ثابت خود پیدا می نماید و احوال مربوط بعین ثابت و استعدادات و لوازم آن را شهود می نماید.

در فیصول بیعدی کییفیت ترقی انسان و سیر او را از عالم طبع و انتقال بعالم خیال و اتیصال بیعالم عقل و فناء در حضرت علمیه و مقام واحدیت پیان خواهیم نمود.

انسان اگر حقیقتی را در عالم مثال مقید خود ادراک نماید و اتصال به عالم مثال مطلق پیدا کند، گاهی آنچه را که ادراک کرده است با واقع تطابق دارد و گاهی هم تطابق ندارد، چون آنچه را که انسان شهود می کند یا امر حقیقی و واقعی است و یا امر واقعی نیست و با واقع تطبیق نمی کند. اگر مدرک او امر واقعی نباشد قهراً ناشی از تخیلات فاسده و از قبیل مختلقات عقل مشوب با وهم است، مثل اینکه قوهٔ عاقله از برای وجود خارجی وجود و از برای وجود آن وجودی فرض می کند الی غیر النهایه. «نظیر آنکه شیخ اشراق گفته است: اگر وجود امر محقق خارجی باشد باید موجود باشد، و هر موجودی از برای آن وجودی فرض می شود الی غیر النهایه»، در حالتی که عقل خالص که مشوب با وهم نباشد، تصدیق می کند که وجود بالذات موجود است و احتیاج بوجودی زائد پر ذات ندارد و مشتقات باعتبار مفهوم ترکیب از ذات و میدء اشتقاق ندارند.

ملاک رسیدن بواقع در ادراکات خیالی اسباب و عللی است که برخی از آنها مربوط بقوهٔ خیال و نفس انسانی است که حقایق را ادراک می تماید. برخی از اموریکه ملاک اصابهٔ واقع و یا عدم اصابه واقع است، اموری است خارج از نفس متخیله.

امور و اسباب راجع بنفس که مدخلیت در اصابهٔ واقع دارد، و نفس مادامی که متلبس بآن امور نشود زیاد مرتکب خطا می شود، عبارتست از توجه تام بحق و اعراض از اسباب و جهات ظاهری و خلقی و اعتیاد بصدق و اجتناب از کذب و افترا و قول زور و تمایل نفس بعوالم روحانی و عقلی و طهارت نفس از نقایص و شرح مغذمة فيصرى

اعراض آن از شواغل بدنی و اتصاف بمحامد، چون این معانی موجب نورانیت نفس و قوت خیال و صفای باطن می گردد و نفس را مستعد از برای ادراک حقایق می نماید، چه آنکه تخلیهٔ نفس از رذائل و اتصاف بمحامد موجب جلاء نفس و آماده نمودن از برای قبول تجلیات غیبی می شود و قدرت از برای خرق عالم حسی و رفع ظلمات و حجب ظلمانی پیدا می کند، چون حجب ظلمانی مانع از کشف و شهود حقایق است، و نفس بعد از آنکه استعداد از برای ادراک حقایق پیدا نمود و مناسبت بین او و عقول فعاله پیدا شد و متصف بصفت عقول گردید بمقتضای سنخیت بین نفس و عقول، حقایقی که در عقول وجود دارد بر صفحهٔ وجود نفس افاضه می شود، و همان صفای نفس، علت اتصال بعقل فعال و سایر عقول می شود.

اتصال نفس بعالم عقل و حقایق غیبی، گاهی مقام است. نفس دراین مرتبه همهٔ حقایق را شهود می نماید و قدرت بر القاء آن حقایق دارد. و اما از برای کسانی که اتصال نفس و اتحاد با عقل فعال و یا سایر عقول مقام نیست و حال است، گاهی اتصال بحقایق دارد و گاهی اتصالش قطع می شود، بعد از انقطاع و رجوع از وحدت بکثرت در قوس نزول با خود صور و نقوشی از اتصال بعقل همراه می آورد این صور گاهی با واقع مطابقت دارند و گاهی ندارند.

اسباب و عللی که مر بوط ببدن است، عبارتست از صحت بدن و اعتدال مزاج شخصی و دماغی، و جهاتی که مر بوط است بصحت بدن و اعتدال مزاج شخصی و دماغ و امور مر بوط بنفس و روح از قبیل عبادات و تصفیهٔ باطن و اتیان بطاعات و عبادات مدنی و خیرات و استعمال قوی و آلات آن بر طبق اوامر الهی و حفظ اعتدال نفس از دو طرف افراط و تفریط، و دوام بر وضو و ترک اشتغال بغیر حق بنحو دوام، و اشتغال باذکار و اوراد بخصوص از اول شب تا موقع خواب.

اسباب خطا که از علل عدم اصابهٔ واقع و مانع اتصال نفس بحقایق غیبی و ملکوت است، عبارتست از اشتغال نفس بلذات دنیاوی و استعمال قوهٔ متخیله در تخیلات فاسده و انهماک و توغل در شهوات و حرص بر مخالفات. جمیع این امور از چیزهایی هستند که موجب ظلمت و ازدیاد حجب و موانع انکشاف می باشند.

نفس هنگام خواب در موقعی که از عالم ظاهر اعراض کرد و بباطن وجود رجوع نمود، معانی موجود در عالم غیب در قوهٔ خیال او متجسد می شود، و این صور نفس را از عالم حقیقی خود بخود مشغول می نماید. منامات او اضغاث احلام است و اعتباری بآن نیست. نفس آنچه را که متخیله تخیل نموده است بعینه بدون تصرف ادراک می نماید.

جـمـيع اين اموريكه در اين مقامات شهود مي شوند، نتايج احوال ظاهره انسان مي باشند، كه بباطن وجود و قواي غيبي سرايت نموده است.

مشاهده صوری را که انسان باعتبار قوهٔ خیال ادراک می نماید، گاهی در خواب واقع می شود و گاهی در بیداری، همانطوریکه نوم و خواب و رؤ یا منقسم باضغاث احلام و امور حقیقی غیر اضغاث احلام می شود؛ همچنین حقایقی را که انسان باعتبار قوای غیبی ادراک می نماید منقسم می شوند بامور واقعی و حقیقی صرف و امور خیالی صرف، و یا امر حقیقی است که از مداخله وهم که شیطان القوی است بر کنار نمی باشد، این قسم خلطی معزوج است از امور وهمی و امور حقیقی، بهمین جهت سالک در سلوک خود احتیاج بمرشد و راهنما دارد که او را ارشاد کند تا از مهالک نجات دهد.<sup>۱</sup>

قسم اول یا از قبیل حوادث است و تعلق بحوادث می گیرد یا بحوادث تعلق ندارد. اگر تعلق بحوادث گرفته باشد در موقع وقوع فرق بین خیالی و غیر خیالی معلوم می شود، چون خیالی وقوع پیدا نمی نماید. و اینکه در منامات خیالی حقیقت، وجود ندارد و باصطلاح از معنای حقیقی خود عبور نموده است بواسطهٔ مناسباتی است که بین صورت ظاهر و واقع موجود است. و اما اگر اموری باشد که مر بوط بحوادث نباشد، بلکه مر بوط بمعارف باشد، فرق بین رؤ یای خیالی و واقعی موازینی است که ار باب ذوق و اصحاب مکاشفه آن را در کتب خود بیان کرده اند و اهل مکاشفه آن قبیل از منامات را می شناسند، کمااینکه حکما برای

۱ . این مسأله احتیاج ببحث مفصل تری دارد که ما از بیان آن در این شرح معلوریم و در حواشی بر مصباح الانس مبسوطاً متعرض آن شده ایم. شرح مقلعة قيصرى

فرق بین صحیح و سقیم از افکار و مباحث عقلی و فلسفی موازینی وضع نموده اند و آن را منطق نام نهاده اند. موازین عامه در حقایق کتاب، و سنت است که مبنای کشف تمام محمدی می باشد و یا حاکی از کشف تام حقیقت محمدیه «ص» اند. موازین خاصه در کشف آنچیزی است که بحال هر یک از اهل مکاشفه باعتبار اسم حاکم و صفت غالبه بر او تعلق می گیرد. ما در قسمت موازین در اوائل این شرح پاره ای از آن موازین را بیان نمودیم.

شييخ اشراق در حكمت اشراق <sup>(</sup> در بيان سبب انذارات و اطلاع بر مغيبات كمفته است: «الانسان اذا قلّت شواغل حواسًه الظاهرة، فقد يتخلّص عن شغل التخيل، فيطلع على امور مغيبة، و يشهد بذلك المنامات الصادقة، فان النور المجرد اذا لم يكن متحجباً و جرمياً، فلايتصوران يكون بينه و بين الأنوار المدبرة حجاب سوى شواغل البرزخ».

اصول معجزات و کرامات سه قسم است که یکی از آنها را شیخ مقتول در حکست الاشراق بیان کرده است، هر سه این اقسام در نبی بماهو نبی و رسول مجتمع است:

خاصیت اول: از خواص نفس، ترفع نسبت بماده و تسلّط بر اجسام است، و اجسام یکمنوع انقهار و خضوعی نسبت بقوای عالیه و روحانیه دارند، لذا جواهر ادنی و مادّیات مطیع و مقهور جواهر اعلی و حقایق مجرده می باشند، ونفوس چون سمت قهاریت بابدان عنصری دارند، عناصر خاضع و مقهور آن ها می باشند بهمین جهت نفس متصرف در بدن است.

نفس وقتی استکمال پیدا نماید و شبیه بعقل فعّال شود، از حیث قوت وجودی و سعهٔ تـصـرفـات فعل عقل فعال را بجا می آورد، نظیر حدیدهٔ محمات۲ که در اثر

۱ . شرح حکمت الاشراق چاپ سنگی طهران ۱۳۱۳ ه ف ص۵۲۳. ۲ . تشبیه به حدیدهٔ محمات از باب تشبیه صرف و ضیق تعبیر است. حدیده و نار دو موجود عرضی و ترتب بین آنها در اتصاف بحرارت است. فناءِ عبد در حق شدیدتر از انغمار حدیدهٔ محمات در نار و اتصاف بحرارت است.

مجاورت آتش کار آتش را انجام می دهد و از آتشی لاف می زند. <sup>۱</sup> خاصیت دوم: نفوسی که بحسب نظر قوت تام و ذاتاً صفا و استعداد کامل از برای اتصال بعقل فعال دارند، مظهر افاضهٔ علوم عقلی و معارف و حقایق مفاض از عالم غیب واقع می شوند. برخی از نفوس بشری باندازه یی مستعد از برای استکمال عقلی و اتصال بعوالم غیبی می باشند که از معلم بشری مستغنی هستند و مستکفی بالذات می باشند، ولی برخی با آنکه استعداد تام دارند، ولی احیاناً از معلم بشری استغنا ندارند. در مقابل اینها برخی از نفوسند که بواسطهٔ عدم استعداد، تعلیم در آنها اثر ندارد «و ان طال مدته» بعضی از نفوس متوسطند.

خاصیت سوم: در قوهٔ خیال موجود است و آن استعداد اتصال بعالم مثالی است، مشل اینکه این اتصال از برای عامهٔ مردم در حالت خواب و نوم حاصل می شود و نفوس آنها سیر در عالم غیب مثالی می نمایند. این قسم را شارح در حکمت الاشراق به تبع مصنف کتاب «شیخ مقتول» «ره» بیان نموده است. بیان این مطلب بنا بر مشهور آنستکه نفس بعد از رکود قوی خصوصاً میل اعصاب دماغی باستراحت، یک نحوهٔ فراغت بال در خود مشاهده می نماید، چون در حال رکود جهات بدنی، قوای باطنی نفس هم راکد می شوند و نفس چون از سنخ می نماید و بر نقوش و حقایقی که در الواح عالیه و جواهر روحانیه است و نفس با آن نقوش یک نحوهٔ آشنائی دارد، و در ذات آن یک نحوهٔ تهیأ استعدادی موجود است نسبت بدرک آن نقوش و حقایق، قهراً آن نقوش در نفس منطبع می شوند. است نسبت بدرک آن نقوش و حقایق، قهراً آن نقوش در نفس منطبع می شوند. است نسبت بدرک آن نقوش و حقایق، قهراً آن نقوش در نفس منطبع می شوند. است نسبت بدرک آن نقوش و حقایق، قهراً آن نقوش در نفس منطبع می شوند. است نسبت بدرک آن نقوش و حقایق، قهراً آن نقوش در نفس منطبع می شوند. است نسبت برگر آن نقوش و حقایق، آنصال وقت نوم نظیر انطباع صورت آینه یی است نسبت بدرک آن نقوش و حقایق، قهراً آن نقوش در نفس منطبع می شوند. ان مربت به بر مرات در نوش متخیکه در مقام اتصال و مرات می می مالی می مشاید.

رنگ آهـن محورنگ آنـش است زآنـشـی میلافـد و آنـش وش است چون بـــرخی گشت همجون زرّ کان پس انــاالـنـار است وردش بـی زبـان شـد زرنـگ و طـبـج آنـش محتـشم گـويـد ان مـن آنـشم مـن آنـشم ۱ . برخی از نفوس شريره نيز در اشخاص اثر می گذارند، نظير اشخاصی که از آنها به بد چشم تعبير شده است در حالتی که اثر ناشی از روح است. شرح مقدلمة قيصرى

می شود، این صورت اگر جزئی باشد و حافظه آن را حفظ نماید و نفس از خود تصرفی در آن ننماید، این قبیل از رؤ یا احتیاج بتمبیر ندارد. اگر متخیله از حیث حکم غالب باشد یا ادراک نفس ادراک شبحی ضعیف باشد، قهراً متخیله در این صورت تصرف خواهد نمود و آن را بصورت مثل یا ضدآن تبدیل خواهد نمود. این رؤ یا احتیاج به تعبیر دارد و چه بسا ادراکات خیال و انتقالات آن مضبوط بنوع مخصوص نگردد، قهراً وجود تعبیر نسبت باشخاص و احوال و صناعات و فصول این قبیل از خوابها التباس و غلط غلبه دارد، یا اضغات احلام است و اصل ندارد. منشا اضغات احلام اضطرابات قوه متخیله و حرکات مضطرب آن می باشد. نفس در این مورد از حیث اتصال و ادراک واقع ضعیف و قوهٔ خیال مشغول محاکات آن می باشد، و چه بسا اتصال بروحانیات پیدا ننماید و اما اگر ادراک و اتصال قوی باشد، دائماً حکایت از صور نموده و مشغول اختراع صور و نقوش می گردد و بعاشد، دائماً حکایت از صور نموده و مشغول احتراع صور و نقوش می گردد و

حکایت و تذکر صور و حفظ مدرکات اسباب و عللی دارد، سبب علم غیب در بیداری آنستکه سبب احتیاج بخواب، ضعف نفس است و بعد از فراغت از توجه تمام بحواس، متصل بعالم غیب می شود، و این امر از برای بعضی از نفوس قو یَه که قدرت پرواز بسملکوت را دارند و از برای آنها سیطرهٔ تام ببدن و قوای آن حاصل گردیده است در حال بیداری محقق می شود. بعضی از اشخاص که دارای حواس جسمعند می توانند بجهات مختلف توجه داشته باشند، و چه بسا کالبرق الخاطف حقایق را شهود نمایند و بماورای عالم اطلاع پیدا نمایند، این خود نوعی از نیوت است «در صورتی که قوهٔ متخیله ضعیف باشد»، و آنچه که در این موارد در حفظ باقی بماند وحی صریح است و اگر متخیله قوی باشد و مشتغل بطبیعت محاکات بتعبیر است. اگر تغیری در مزاج حاصل گردد، از قبیل یبوست و حرارت و نفس را که از محاکات مانع شود، مثل کسی که چشمش باز باشد و چیزی نبیند، با این حال نیز انکشاف واقع محال نمی باشد و ممکن است امری از جواهر روحانیه در

غیب وجود نفس منکشف گردد و آن را حکایت نماید و بر ز بان جاری نماید، و چه بسا خود قائل بحقیقت آن پی نبرد و غافل باشد. این امر در بعضی از مجانین و مصروعین و کمهنه نیز بظهور پیوسته است. قسم اول نوعی از کمال و این قسم نوعی از نقص است.

اما سِر اینکه بعضبی از افراد انسان در حالت بیداری اموری را که وجود خارجی ندارند ادراک می نمایند، آنستکه نفس گاهی حقایقی را در غیب عالم ادراک می نماید و چون ادراک قوی است مدرک غیبی در حفظ باقی می ماند، گاهی ادراک در مقام قبول ضعیف است و متخیله بر آن مستولی می شود و حس مشترک صورت را ثبت خواهد نمود و صورت در حس مشترک منطبع می شود و بقوة ابصار نيز سرايت مي نمايد، ولي بمذاق تحقيق محسوس بالذات و معلوم در صقع نفس صورت خارجی نمی باشد، بلکه محسوس صورت موجود در حس مشترک است، چه صورت از خارج موجود در حس مشترک گردد و یا از قوهٔ عاقله بخيال و ازخيال بحس مشترک وارد شود و حصول صورت در حس مشترک اعم از داخل و خارج یک نوع ابصار است اگرچه چشم بسته باشد و یا در محیط تاریکی بسر برد. از همین قبیل است آنچه را که مریض از صور مشاهده می نماید و همچنین خائف در مقام اشتداد خوف وضعف نفس صوری را در حس مشترک خود شهود می نیماید، لذا اشخاص ضعیف النفس و خانف صور موحشه بی را می بینند و تعبیر به جن و غول و چیزهای دیگر می نمایند: «هذه طریة ، المشادین و هـذا كـلـه غير مايري من الصور الموجودة في عالم الاخرة، كما حققناه في التعليقة السابقة من احوال المعاد الجسماني و حققتها تفصيلاً في رسالة مستقلة في كتاب سميته به: «شرح حال و آراء فلصفي ملاصدرا، چاپ مشهد مسئلة المعاد الجسماني على طريقة صدر المحققين «قده».

مطالب و تحقیقاتی که دانشمندان از علمای غرب و فلاسفهٔ جدید در پیرامون خواب و رؤ یای مختلف بیان کرده اند که بحسب ظاهر مخالف تحقیقاتی است که ذکر شد، منافات با اصل مقصود و اتصال نفس با عالم عقول و عوالم برزخی و مشالی ندارد و آنچه که در این باب علمای مغرب زمین ذکر کرده اند، مربوط شرح مقذمة قيصرى

بجهات مادی رؤیا است، با آنکه مطالب آنها در این باب مملو از مجازفات است و قوای دماغی آنها استعداد ادراک این قبیل از عرشیات را که اختصاص بمحققانِ از عرفا و حکمای اسلامی دارد فاقد است. «کل میسر لما خلق له» اکشر تحقیقات ما در این قسم از مطالب مأخوذ از اخبار متواتره و نصوص محکمه است که «لایاتیها الباطل من بین یدیها ولا من خلفها».

تنبيه

لامِدَّ وان يعلم ان كلما له وجود في العالم الحسى، هو موجود في العالم المثالى دون المكس. لذلك قال ارباب الشهود: ان العالم الحسى بالنسبة الى عالم المثالى كحلقة ملقاة في بيداء لانهاية لها. و اما اذا اراد الحق ظهور مالا صورة لنوعه في هذا العالم في الصورة الحسية كالعقول المجردة و غيرها، يتشكل باشكال المحسومات بالمنامبات التى بينها وبينهم و على قدر استعداد ماله التشكل، كظهور جبر ثيل بصورة دحية الكلبى و بصور أخر كما نقل عن عمر من حديث السئوال عن الايمان والاصلام و الاحسان '، و كذلك باقى الملائكة السماو ية والعنصرية والجن ايضاً، و ان كان لها اجسام نارية، كما قال الله تعالى فيهم.: «و خلق الجان من عارج من نار».

والنفوس الكاملة الانسانية ايضاً تتشكلُون باشكال غير اشكالهم المحسوسة، وهم

۱. این حدیث را مسلم در صحیح باین طریق ذکر کرده است و عرفای اسلام در اطراف آن تحقیقاتی نفیس تسوده اند محمد بن علی بن الحسین الباسانی قال اخبرنا محمد بن اسحق القرشی قال اخبرنا عشسان بن سعید الدارانی قال اخبرنا سلیمان بن حرب عن حماد بن زید عن مطرالوراق عن أبی بریدة عن یحیبی بن یعسر عن عبدالله بن عسر عن عمر بن الخطاب فی حدیث سئوال جبر ثیل رسول الله (صی» قال: ماللاحان قال ان تعبدالله کانك تراه فان لم تكن تراه فانه برالد . رجوع شود بمنازل السائرین خواجه عبدالله شرح محقق كاشانی (چاپ منگی طهران ۱۹۵۸ه ق ص ۲۱» وجه استشهاد در این جا مراتب ایمان و اسلام و احسان تیست مراد كیفیت تجسم جبرئیل از برای تكلم با معشوص و حواشی بر منازل السائرین نیز مفصل بیان كرده ایم این حدیث از حیث مداول عین حدیثی است که از زید بن حارثه یا حارثه كلبی نقل شده است این مضمون از اهل عصمت در موارد متعدد بسا رسیده است.

في دارالدنيا لشدة انسلاخهم من ابدائهم وبعد انتقالهم ايضاً الى الآخرة، لازدياد تلك القوه بار تفاع المانع البدنى، ولهم الدخول في العوالم الملكونية كلها، كدخول المملائكة في هذاالعالم، وتشكلهم باشكال اهله، ولهم ان يظهروا في خيالات المكاشفين، كما تظهر العلائكة والجن، وهولاء، هم المتمون بالبدلاء. وقد يفرق بينهم وبين العلائكة اصحاب الاذواق بموازينهم الخاصة بهم، وقد يلهمهم الحق سبحانه ما يحصل به العلم بهم، وقد يحصل باخبارهم عن انفسهم، واذا ظهروا عند غير المكاشف من الصالحين والعابدين، لا تمكن له ان يفرق بينهم الأ بقرائ يحصل منها الظن فقط، مثل الاخبار عن المغيبات والاطلاع بالضمايروالاتباء عن الخواطر قبل وقوعها في القلب. والله اعلم.

نبظر بآنکه عالم مثال واسطهٔ بین عالم عقول مجرده، یعنی ارواح عالیه و عالم جسمانی مادی است، و علت مفیض وجود معلول باید آنچه را که معلول واحد است خود بنحو اعلى و اتم واجد باشد، خصوصاً اگر علت از ماده مجرد باشد و معلول مادى و جسماني و موجود جسماني از حيث وجود ضعيف ترين وجود است و موجود مجرد وجودی سِعی و کیلی و واسع و علیم می باشد، لذا اهل معرفت گفته اند: آنچه که موجود در عالم حس و ماده است، در عالم برزخ نزولی بنحو اتم و اعـلــى مـوجـود اسـت بـا امرى زائد، ولى حقايق موجود در عالم مثال بنحو اتم در عالم ماده نيست، بلكه عالم ماده صورت نازله و تعين عالم برزخ است، لذا عالم ماده را در باب تحقيق تشبيه بحلقه بي كوچك كرده اند كه در بيابان نامتناهي افساده باشد ولیکن اگر قدرت و مشیت حق تعلق بگیرد باظهار حقیقتی که نوع آن در اين عالم وجود ندارد، مثل عقول مجرده و حقايق غيبيه، عقل مجرد تام متشكل باشكال محسوسات مي شود، ولي شرط اين ظهور مناسباتي است كه بين حقايق غیبی و صورت حسی که بآن متشکل می شوند باید موجود باشد، مثل ظهور جبر ثیل بصورت دحیهٔ کلبی، یا بصورتهای دیگر مثل اینکه از خلیفهٔ دوم در حدیث سئوال جبىرئييل و رسول الله از ايمان و احسان و اسلام نقل شده است و همچنين ساير ملائکهٔ سماوی و عنصری و أُجنَّه نیر ظهرراتی بنحو تشکُّل در عالم اجسام دارند، نفوس كامله انسانيه نيز متشكل بصور برزخي يعنى صورغير اشكال محسوسة آنها می شوند.

شرح مقذمة فيصرى

علت تشکل افراد انسانی بصور غیر اشکال محسوسه، قوت نفس و تمامیت جوهر ذات آنهاست، و آنها بواسطهٔ شدّت انسلاخ و تجرد از ابدان خود که «وله م في جلباب» من ابدانهم قد نضّوها و رفضوها و تجردوا عنها الی عالم القدس». و حقایق مادی و مواتع جسمانی قهراً مطیع حقایق روحانی است و نفس بعد از سیر استکمالی و اتحاد با عقول طولی در تجلی و ظهور درحقایق، حکم عقول را پیدا می نماید و از عقول لاحقه می شود بواسطهٔ رفع موانع مادی باشکال مختلف مجسم می نماید و در عوالم ملکوتی سیر می نمایند، همانطور یکه ملائکه باین عالم ظهور می نمایند و یصورت اهل این عالم در می آیند. مجردین از جلباب بشریت، چه بسا در خیالات اهل کشف ظاهر شوند و کمااینکه ملائکه و جن ظهور در عالم جسمانی می نمایند.

این اشخاص که صاحبان نفوس قویه اند، بعد از خلیم جلباب بدن در خیالاتِ اهل کشف ظاهر می شوند، و گاهی مبدءِ کشف اهل شهود می شوند. در لسان اهل عرفان با بدال یا بُدلاء نامیده شده اند. فرق بین این اشخاص و ملائکه نزد اصحاب اذواق و مکاشفه، مبتنی بر موازین مخصوصی است که اختصاص باهل ذوق دارد، و گاهی حق تعالی اهل عوفان را در شناسائی ابدال ملهم می نماید و از الهام غیبی بدلا را می شناسند. و گاهی ابدال' خود را با اهل مکاشفه و یا غیر

١. اولياى حق چند قسمند كه ببركت آنها اهل عالم محفوظند، نبوت منقطع مى شود و ولايت چون از اسماء حق است دولت آن ابدى و دائمى است. اوليا بحسب مراتب وجودى چند قسمند: اقطاب، افراد، اوتاد، بدلا، نجبا و نقبا. از عبدالله بن مسمرد مروى است كه حضرت رسول «ص» گفته است: «ان الله هي الارض ثلاثماة شخص قلوبهم على قلب آدم وله أربعون قلوبهم على قلب موسى وله ميمة قلوبهم على قلب ابراهيم وله اربعة قلوبهم على قلب آدم وله أربعون قلوبهم على ميكائيل و له واحد قلبه على قلب اسرافيل، فاذا مات الواحد على قلب آدم من الثلاثة فلوبهم على ميكائيل و له واحد قلبه على قلب اسرافيل، فاذا مات الواحد ابدل الله مكانه من الثلاثة، واذا مات واحد من الثلاثة ابدل الله مكانه من الاربعة واذا مات الواحد مات واحد من الثلاثة، واذا مات واحد من الثلاثة ابدل الله مكانه من الدوليا، ماذ و اذا راحد واحد من العام بعن من الثلاثة، واذا مات واحد من الثلاثة البدل الله مكانه من الاربعة واذا مات الواحد واحد من العام بعن مكانه من الثلاثة، واذا مات واحد من الثلاثة المال الله مكانه من الاربعة واذا مات واحد من واحد من العام بركتهم الاربعين واذا مات واحد من الثلاثة المالة مكانه من الاربعة واذا مات واحد من مات واحد من الثلاثية مكانه من الدول الله مكانه من الماله واد واحد من الاربعين ابدل الله مكانه من الثلاث ماة و اذا مات واحد من الثلاثية الدل الله مكانه من المامة؛ يدفع الله البلاء من المامة ببركتهم».

اهـل مـکـاشـفـه می شناسانند، ولی بدون این جهت اگر ابدال ظاهر بر غیر ار باب کـشـف از صـلـحا و اهل ایمان شوند، فرق بین ابدال و ملائکه امکان ندارد مـگـر

افراد سه «۳» تن هسبند که بنجلی فردیت محقق شدهاند و تابع صرف حضرت ختمی مرتبت می باشند و بواسطهٔ کمال تام از حکم قطب خارجند.

اوتاد چهار«٤» تن هستند که ارکانِ عالم قائم بآنهاست، بدلاء هفت«٧» شخص معین هستند که ایشان امنای حق می باشند، نجبا چهل نفرند که رجال الفیب می باشند. رتبهٔ نقباء انزل از رتبهٔ جمیع اولیا و است، عدد آنها سیصد«٣٠٠» و از ابرار بشمار می روند، این طوایف بمقیدة برخی از ار باب معرفت تا قیام قیامت موجودند و مدار عالم امکان می باشند و عالم از آنها خالی نخواهد بود، در آفریتش نظر حق باین جماعت است. ولی آنچه در روایات خاصه از حضرت ختمی و اثمهٔ دیگر بظهور پیوسته است، قطب عالم وجود در هر عصری واحد است و آن امام مفترض الطاعه است و عالم وجود، قائم بوجود او است و بتواتر رمیده است که اول آنها حضرت ولایت پناه امیروثنان و آخر آنها می شویم و بیان خواهیم کرد که بر طبق گفته پیغمبر علی علیه السلام مقدم قوم و باب اعظم مدینه می شویم و بیان خواهیم کرد که بر طبق گفته پیغمبر علی علیه السلام مقدم قوم و باب اعظم مدینه می شویم و بیان خواهیم کرد که بر طبق گفته پیغمبر علی علیه السلام مقدم قوم و باب اعظم مدینه می باشد و کسانی که با او در خلافت معارف کردند و حق او را غصب نمودند، بنزله ابراها می باشد و کسانی که با او در خلافت معارف کردند و حق او را غصب نمودند، بنزله ابراه می اشی خاص حق نمودند و چنان اوضاع را آشفته کردند و حق او را غصب نمودند، بنزله ابراها می هریش خاص حق نمودند و معان اوضاع را آشفته کردند و حق او را غصب نمودند، بنزله ابرمای می هریش را بر مردم مسلط کردند و مقام خلافت را به بساط ملطنت تبدیل نمودند که زمینه یی برای قریش را بر مردم مسلط کردند و مقام خلافت را به بساط ملطنت تبدیل نمودند که زمینه ی برای خلافت انه اثناعشر نگذاشتد.

خلاصه آنكه فيض حق بواسطة او بموجودات مى رسد در اعصار سابق بر مهدي موعود، آباء او بودند، و در اين اعصار مهدى موعود است. از طرق عامه روايت شده است كه پيغمبر اسلام فرموده است: «لولم يبق من الدنيا الا يوم، لقلول الله ذلك اليوم حتى يبعث رجل منى، اومن اهل بيتى، يواطى اسمه اسمى و اسم ابيه اسم ابى يملأ الارض قسطاً و عدلاً...» و نيز از طرق عامه نقل شده است: «المهدى من عشرتى من اولاد فياطمه «سلام الله عليها» و نيز نقل شده است «يرضى عنه ساكن السماء و ساكن الارض...». شيخ كمامل صدرالدين حمو يه گفته است: «لن يخرج المهدى حتى يسمع من شرائه نعله اسرار التوحيد».

قيمامتى الممغرى بخلمى و أنّما قميمامتى الكبرى تتميم دورة و ذاك معادى في قيمامتى التى اقمام لدى المعبود فيها بجثتى و ليمس اذا حمققت ذا بتناميغ وتختلف الاعيان في كمل عودة وجهود اولسيما او راجو حمضونيد كه او كل امت و ايشان همچوجزوند شرح مقذمة فيصرى

بـقرائنی که مفید ظن باشد، مثل اخبار از حقایق غیبی و اطلاع بضمایر و خبردادن از خـواطـر قـلـبـی قـبل از وقوع آنها در قلب یعنی از حقایقی که هنوز از عالم غیب مفاض بر قلوب اهل ایمان افاضه نشده است خبر می دهند.

شيخ عبدالرزاق استاد مصنف در معارف يقينى در اصطلاحات صوفيه گفته است: «البيدلاءهم سبعة رجال يسافراحدهم من موضع و ترک فيه جسداً على صورته بحيث لايعرف احداً انه فقد، و ذلك معنى البدل لاغير وهم على قلب ابراهيم عليه السلام».

000

بدن بر دو قسم است: بدن مادی و بدن مثالی و برزخی. بدن مادّی مخلوق از امشاج و بسائطی است که حق تعالی بمقتضای مقام خالقیت ایجاد نموده است و بمقتضای مقام بارئیت بسائط را صورت ترکیب داده است و بصورت منویت بمقتضای اسم مصور درآورده است: «و کسونا العظام لحماً» و در کتاب آسمانی است، «هوالله الخالق الباریءالمصور».

بدن مثالی مخلوق است از حرکت دوری بدن مادی، و مثالی، برزخی علت اعدادی است نسبت بروحی که از منشآت است. عالم برزخ و ملک هر دو از عالم حس و محسوسند و نسبت بین آنها نسبت ظهور و بطون است. آنچه که مدرک بحس مقید بماده است، عالم ملک است آنچه که بحس مطلق ادراک می شود از عالم برزخ است و آنچه که ببصر ادراک شود از این عالم است و آنچه که بباصره و مقام اطلاق ادراک شود از سنخ صورت برزخیه است. این عالم مملو از هباء و اثیر است و این همان هیولای مجسم بصور جسمیهٔ ملازم صورت نوعیهٔ عرشیه است. بنابراین، ملائکه ساجد و شیاطین و جنت و ارواح صاعده جمیعاً در این فضوه موجودند، لذا انسان دوستان و آشنایان پدر و برادر خود را در حالت رؤ یا و خواب در برزخ می بیند و همچنین الوان و صطوح و اشکال و همچنین مسموعات ر و شمومات از اصوات حسنه و روایح طیبه را ادراک می نماید، و گاهی قرائنی در ر ژ یت و منامات موجود است که انسان قطع بادراک واقعی صور موجود در منام ر پیدا می نماید.

روح نسبت ببدن برزخی قدرت و سیطره تام دارد و تصرفاتی در بدن برزخی دارد، از قبیل تخلخل و تکاثف که بیصر مطلق رؤیت نمی شود. «در صورت تخلخل) و گاهی بیصر مقید دیده می شود «در مقام تکاثف». خلاصهٔ کلام، نفس و روح تأثیراتی در بدن مادی و برزخی باعتبار سیطره بر بدن دارد. بدن برزخی از سنخ اثیر، و بدن دنیایی از سنخ ماده و استبدال و تحلیل است، غایت الامر تأثیر روح در بدن دنیایی قهری و طبیعی، و در برزخ و مثال ارادی است لذا در تشکلات و ظهورات و مقادیر والوان تابع اراده روح است.

تصرفات برزخی ناشی از اقتدار روح است، و مادهٔ برزخی هم چون بصرف تجلی روح و ظهور و تعین نفس قائم است و احتیاج بجهات اعدادی از قبیل حرکات و استحالات و تدرجات ندارد و قابل محض است و تابع مشیت و اقتدار ارواح است.

انحاء تصرفات برزخى خلع ولبس صوراست باعتبارملكات، مثل مسوخات وقبض و بسط باعتبارتشكل وتخلخل وتكاثف باعتبار جسم، استمدادو استزاده بحسب ماده، و ظهور و خفاء بحسب شخص، و اماته و احياء باعتبار اشياء، مثل تصرف آصف بن برخيا نسبت بعرش بلقيس: «انا آتيك به قبل ان يرتد البك ظرفك ». اين از قبيل احياء و اماته است، و شايد از اقسام تصرفات «ولويه» در جسم تعليمى است و از آن تعبير بطيّ الأرض شده است. تصرفات حشمت الله سليمان يه مبر (ع» ناشى از كمال ولايت اوست كه مقتضى كمال عبوديت است، نه تظاهر بر بوبيت، مكّر از براى اظهار حق و ابطال باطل.

ظهور ارواح مجرده، «كسانی كه متجرد از جلباب بشریت شده اند و احاطهٔ بعوالم مادی دارند و مستكمل بحكمیت علمیه و عملیه شده اند» ، و ملائكه در عالم ملك و شهادت با بدان مثالی است نه ابدان ملكی و مادی. طریقهٔ تحقق این اظهار و ظهور در عالم، همان اقتدار روح است بر تكاثف بدن و استمداد و استزاده از هوا و اثیر روح، در این مقام اقتدار دارد بر اظهار خود بر اهل عالم شهادت بنحوی كه مردم آنها را می بینند با آنكه تقید بعالم ملك و ماده دارند.

از این قبیل است ظهور حضرت قطب العارفین مولی الموالی بظهور برزخی در

شرح مقلعة قيصرى

موقعی که حضرت امام حسن و امام حسین جنازه آن حضرت را تشییع می نمودند، و همچنیین از همین قبیل است موضوع ظهور حضرت باقر بظهور برزخی در حضور امام جعفر بن محمدالصادق«ع» .

گاهی مشیت تعلق می گیرد باظهار دست و کتابت بر جدار، مثل اینکه ظلمهٔ امام حسین علیه السلام دستی را دیدند که بر دیوار این شعر را نوشت:

اتسرجو أمة قستلت حسينا شفاعة جده يوم الحساب

و از همين قبيل است قرائت حضرت سيدالأبرار والأحرار حسين بن على عليه السلام، آيت كهف را در حالتي كه سرش از بدن جدا بود: «ام حسبت ان اصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً». و قرءً عليه السلام ايضاً هذه آلاية: «وسيعلم الذين ظلموا اي منقلب ينقلبون».

خلاصه کلام آنکه ارواح بصور برزخی درعالم ملک و ماده بتکاثف و استـمداد و اسـتـزاده ظاهر می شوند بنحوی که اهل دنیا آنها را با آنکه اهل عالم شهادتند، با حواس مقیده رؤ یت می نمایند.

از همیـن قبیل است تمثل جبرئیل بصورت دحیهٔ کلبی و تمثل و ظبهور او به مریم علیها السلام، و ظهور و تمثَّل او از برای تخریب شهر لوط.

این مطلب هم باید معلوم باشد که تمثل ارواح و ملائکه بصور برزخی غیر از تمنزل آنهاست، چون تمنزل ارواح تمثل نیست، بلکه ظهور آنها است در عوالم وجودی مثل تمنزل ملائکه: «تنزل الملائکة والروح فیها» در لیلةالقدر و یا تنزل جبرئیل بر قلب پاک پیغمبر: «نزل به الروح الامین علی قلبك ».

این امر نسبت بارواح قویه است، و اما ارواح نازلهٔ از اشقیا و مردودین بواسطهٔ مشیت وارادهٔ ارواح کمّل است، مثل اینکه از ائمه علیهم السلام، وارد شده است که حضرت مهدی موعود «روحی فداه»، ارواح اشقیاء و غاصبان حق اهل بیت علیهم السلام، را زنده می نماید و همه مردم بچشم آنها را می بینند، و این ظهور نیز ظهور برزخی است ولی ظهور آن ناشی از اظهار ولایت کلیه مهدو یه

عليه السلام است.<sup>١</sup> والحاصل ان في رجعة الأرواح لابد من ظهورها في الملك على اهل الملك ، و ذلك اما بـالدبابة للارواح المقتدرة او بالوزع والتقييدو الحبس، اما لضعفهم و عدم تعلق مشيتهم او لشقائهم فانَّهم يقيدون بمشية الله. هذه خلاصة ما يـمكن ان يـقـال في شرح كـلـمات المصنف «قده» في هذاالمقام.

تنبية آخر

عليك ان تعلم ان البرزخ الذى بكون الأرواح فيه بعد المفارقة من النشأة المدنياوية، هو غير البرزخ الذى بين الأرواح المجرّدة وبين الاجسام، لأن مراتب تستزلات الوجود ومعارجه دوريَّة ،والمرتبة التي قبل النشأة الدنياويّة، هي عن مراتب التنزلات ولها الاولية. والتي بعدها عن مراتب المعارج ولها الاخرية. وايضاً الصور التي تلحق الأرواح في البرزخ الأخير انَّما هي صور الأعمال ونتيجة الأفعال السابقة في النشأة الدنياوية، بخلاف صور البرزخ الأول، فلايكون كل منهما عين الآخر، لكنهما يشتركان في كونهما عالماً روحانياً وجوهراً نورانياً غير مادى مشتملا لمثال صور العالم.

وقد صَرِّح الشيخ «رض» في الفتوحات في الباب الحادى والعشرين وثلاثمأة بان: هذا البرزخ غيرالأول، ويسمّى الاول بالغيب الإمكاني، والثانى بالغيب المحالي، لامكان ظهورما في الاول في الشهادة، وامتناع رجوع ما في الثانى اليها الأفي الآخرة، وقليل من يكاشفه بخلاف الاول، لذلك يشاهد كثير منا، و يكاشف البرزخ الأول، فيعلم ما يريد ان يقع في العالم الدنياوى من الحوادت و لايقدر على حكاشفة احوال الموتى. والله العليم الخبير.

بین برزخ نزولی و صعودی فرق است. وجود از عقل شروع می نماید و مراتب عـقـول را پیـمـوده بوجود برزخی می رسد، بعد از طی مراتب و مراحل برزخی بعالم مـاده مـی رسـد. ایـن سیر را قوس نزولی نامیدهاند و چون منتهای حقایق حق است

۱ . رجوع شود به القرآن والعشرة مرحوم عارف محقق آقامیرزا محمدعلی شاه آبادی، «نضرالله وجهه» لاچاپ تهران، ۱۳٦۰، ق. شرح مقدّمة قيصرى

وجود بجذبهٔ ربوبی از هیولی شروع نموده بعد از طی مراتب نباتی و قطع منازل و مراحل حیوانی بمقام خیال و برزخ می رسد، و برزخ راه و طریق سفر به عالم عقل و فناء فی الله است.

نفس بعد از استیفای مراتب نباتی و حیوانی و رسیدن بمقام خیال بالفعل، بواسطهٔ اعمالی که ناشی از نیّات است از او سر می زند، قهراً صوری برزخی در باطن وجودش حاصل می شود، و هر عملی مبدء حصول هیئتی در روح می گردد. این صور و ملکات در سایر قوای غیبی نیز حصول پیدا می نمایند. صور خیالی مانند عقبلي بحسب وجود عين وجود نفس است. ما در جاي خود براهين متعدد بر اتحاد عقل و معقول و عاقل و خيال و متخيل و قوة متخيله، اقامه نموديم. نفس در قوس صعود با عالم برزخ مطلق رابطه دارد و از جهتی متحد با آن عالم است، و روزنه یی از نفس بعالم وسیع و فسیح برزخ باز است، چون نفس در مقام صعود هیئآتی از مزاولهٔ با خارج کسب نموده است و بآن صورتها متصور است. قوس دیگر، دایرهٔ وجود را تشکیل می دهد. و همچنین مقام عقل انسان هم در مقام قوس صعود که از عقول لاحقه بشمار می رود، غیر از عقل در قوس نزول است، لذا جنت و بهشت عقلی و مثالی و برزخی که پدر ما آدم ابوالبشر از آن خارج شد و هبوط نسمود، غیر از بهشتی است که مردم در مقام قیام قیامت و رجوع حقایق باصل خود بآن عـالـم مـى روند. و اين تعبير: برزخى كه ارواح در آن بعد از مفارقت عالم دنيا هستند غیر از برزخ نزولی است، خالی از مسامحه نیست؛ چون برزخ صعودی عین وجود ارواح متصاعده است، كمااينكه برزخ نزولي نيز عين وجود حقايق برزخي است.

علت آنکه برزخ صعودی غیر برزخ نزولی است، آنستکه مراتب تنزلات وجود و معارج آن دوری است و صعود عین نزول نیست، چون این امر مستلزم تحصیل حاصل و تکرار در تجلی است، بلکه صعود بر طبق نزول است. مرتبهٔ برزخ قبل از دنیا از لوازم و مظاهر اسم اول، و برزخ بعد از دنیا محکوم بحکم اسم اخر است. و صور برزخی در قوس صعود که از راه کسب ملکات بعالم آخرت رجوع می نماید و بآن صور بهشتی یا دوزخی است، ثمرهٔ صور اعمال و نتیجهٔ افعال است و چون

صعود باید بر طبق نزول باشد، وجود عالمی در قوس صعود که مجرد از ماده باشد و وجودی مقداری و نوری باشد لازم است، لذا برزخ مطلق و برزخ مقید نظیر عقل مطلق و عقل مقید در تجرد و نورانیت اشتراک دارند و صور حقایق در هر دو عالم وجود دارد، مثال مطلق و مقید مشتمل بر صور حقایق خارجی می باشند. قیام صور ناشی از اعمال و متولد از افعال بنفس قیام صدوری است نه حلولی.

شیخ اکبر محیی الدین عربی اندلسی «قده»، در اول باب «ثالث و ستون» فـــرحـات مکیه ۱ در معرفت بقاء نفوس انسانیه در برزخ بین دنیا و آخرت و بعث، گفته است:

بين القيامة والذَّنيا لذى نظر مراتب برزخيّات لمها مرر تحوى على حكم ما قدكان صاحبها قبل الممات عليه اليوم فاعتبروا لها على الكل اقدام و سلطنة تبدى العجائب لاتبقى ولا تذر فيها الملوم و فيها كل قاصمة فيها الدلائل والاعجاز والعبر كان سلطانها ان كنت تعقلها الشرع جاء به والعقل والنظر

چون مدارج وجود و سیر نور نیر هستی در مدار عوالم وجودی و امکانی دوری است، بـعـلت عدم تکرار در تجلی، سیر حقیقتِ وجود را در مدارهای نور بدائرهیی که مشتمل بر دو قوس است تشبیه نمودهاند، ظهور یکی از دو قوس از عقل شروع شده و یمیولای اولی ختم می شود، عرفا این قوس را قوس نزولی و معراج ترکیب و لیالی قدر و ایام ربوبی نام نهادهاند.

قوس دوم «صعودی» از هیولای اولی و مادة المواد شروع می نماید و بانسان کامل ختم می شود. انسان کامل را حکما مضاهی عقل عاشر «یا رب النوع انسانی» و بعضی از حکمای اسلامی، مضاهی عقل نخستین و صادر اول می دانند.

۱ . جزء اول فسوحات «ابن عربی» ص۳۳۹، چاپ قاهره بولاق ۱۲۳۹، ه. ق، این مسأله را قونیوی در تفسیر فاتحة الکتاب و کتاب نفحات بنحو اختصار ذکر کرده است. شرح مقذمة فيصرى

محققان، حقيقت انسان ختمى را مضاهى مقام واحديت ويا احديت و مظهر اسم عظيم اعظم و مقام «اوادنى» مى دانند. بنابراين، قوس صعودى با قوس نزولى تـا مـقـام عـقـل مطابقند و بمجرد ورود انساني كامل در مقام سير بمقام واحديت از يكديـگر جـدا مـى شوند، چون فناء في الله و بقاى بحق اختصاص بانسان دارد و مقام ملائكه نيست.

فـرشـتـه گـرچه دارد قرب درگاه 🔹 نـگـنـجـد در مـقـام لـی مع الله

ایـن سیر را قوس صعودی و معراج تحلیل و یوم الهی: «الذی هو کخمسین سنة مما تعدون» تعبیر نمودهاند.

شیخ اکبر در مقام آنکه برزح صعودی غیر از برزخ نزولی است، <sup>۱</sup> همانطوریکه مصنف علامه نقل کرده است. برزخ صعودی را غیب محالی و برزخ نزولی را غیب امکانی دانسته است، چون برزخ نزولی ظهور در عالم شهادت دارد و عالم شهادت تعین برزخ نزولی است، لذا آن را برزخ امکانی دانسته است، ولی برزخ صعودی و صور اعمال در این نشاه ظهور ندارد و رجوع آن باین نشأه محال است، و ممکن نیست این عالم نشأه تعین وجودی برزخ صعودی باشد و ظهور صور عالم، برزخ صعودی که نتیجه اعمال و صور افعال انسانند در آخرت است مگر بعضی از متجردین از غشاوات طبیعت که ظهور در این نشأه بنحو تمثل می نمایند، بتفصیلی که بیان کردیم.

شيخ اكبر درباب ثالث و ستون فتوحات، درمقام بيان آنكه برزخ صعودى نتيجة افعال و مقام تجسم صور اعمال است، گفته است: «والى مثل هذه الحقيقة يصل الانسان في نومه بعد موته، فيرى الأعراض صوراً قائمة بأنفسها تخاطبه و يخاطبها اجساداً حاملةً ارواحاً لايشكَ فيها، والمكاشف يرى في يقظته ما يراه

۱ . فـنوحات مکیه، چاپ مطبعهٔ دارالکتب العربیه بـمصر «قاهره صانهاالله و من فیها عن الآفات»، چاپ کـشـمـیری و شرکاءِ جزءِ سوم، صفحهٔ ۲۳۲ و صـ۷۸. در آخر عبارت شیخ اکبر گفته است: «فذلك الغیب المحالی لایظهر عنه ابدأ شی و یتصف بالشهادة».

النائم في حال نومه والميت بعد موته، كمايرى في الاخرة صور الأعمال توذي مع كونها اعراضاً، ويرى الموت كبشاً املح، مع ان الموت نسبة مفارقة عن اجتماعً. و من الـنـاس من يـدرك هـذا المتخيل بعين الحس و منهم من يدركه بعين الخيال، اعني في حال اليقظه، و اما في النوم فبعين الخيال قطعاً».

در همين باب گفته است: «فجميع مايدركه الانسان بعد الموت في البرزخ من الامور بعين الصور التى هي بها في الدنيا». در آخر باب گفته است: «كل انسان في البرزخ مرهون بكسبه محبوس في صور اعماله الى ان يبعث يوم القيامة في النشأة الآخرة».

آخوف ملاصدرا در سفر نفس اسفار<sup>۱</sup>، در مقام بیان فرق بین برزخ نزولی و صعودی این عبارت «تنبیه» را: «علیك أن تعلم ان البرزخ الذی یكون الارواح... تا وقد صرح الشیخ«رض» في الفتوحات»، بشيخ اكبر نسبت داده آست. اين عبارت در فتوحات نيست و قطعاً از مصتف علامه محقق «قيصری» است.

#### تحقيق وتنميم

چون مصنف علامه «قده» از عالم مثال و برزخ نزولی و صعودی بحث نمود و در اثبات این عالم بکلمات اهل کشف و اهل عصمت و نبوت استدلال نمود، و از بیان برهان عقلی و تطبیق کلمات اهل مکاشفه با طریقهٔ اهل برهان خودداری نمود و متعرض اشکالات و مناقشات اهل نظر و اتباع مشاء بر این مطلب نشد، ما بطور مختصر در این مسئله بحث می نمائیم.

اثبات تحرد خیال و صور قائمهٔ بآن، و اثبات معاد جسمانی و حشر جمیع عوالم وجودی و بیان لزوم عود و رجوع جمیع اشیاء بمبدء اعلی ببراهین عقلیه، و بیان کیفیت عذاب قبر و سکرات موت و غیر اینها از مسائل و مباحث مر بوط

۱ . سفر نفس اسفار «چاپ سنگی، طهران ۱۲۸۳ ه ق، ص۱۰۱، فصل مربوط ببقاءِ تفس و کیفیت تجسم اعمال. ملا صدرا در این فصل و فصول سابق و لاحق بر این فصل مطالب زیادی از فتوحات شیخ اکبر نقل و برهانی کرده است. شرح مقلعة قيصرى

بنفس و مقامات آن، و اثبات عوالم برزخی در قوس صعود و نزول وجود، از مسائلی است که بطور کامل تا قبل از صدرالمتألهین از آن بحث نشده است. شیخ الاشراق، متعرض این قبیل از میاحث شده است، ولی بنعو کامل در آن بحث نکرده است و در صدد اقامهٔ براهین تام و تمام، خالی از مناقشه در اثبات این معنی برزیامده است. عرفا خصوصاً محیی الدین از این مسئله بطور مبسوط بحث کرده است، ولی او هم در صدد رفع اشکالات و نقوض و مناقشات حکمای مشائین برزیامده است. مطالب کشفی او را اهل استدلال مورد اعتماد نمی دانسته و مناقشات خود را وارد می دانسته اند.

ملاصدرا در کتب و مسفورات خود متاقشات حکمای مشاء را وارد ندانست و رد نسمود و براهینی بر اثبات تجرد خیال در قوس صعود و نزول اقامه نمود. <sup>۱</sup> تحقیق کامل و بررسی تمام در این مسئله میتنی بر قواعدی است که آن قواعد نیز از عو یصات است.<sup>۲</sup>

جمهور حکمای اسلامی بواسطهٔ انکار تجرد خیال در صعود و نزول وجود، از اثبات معادِ جسمانی و حشر اجساد عاجز مانده اند. شیخ اشراق حشر اجساد را بامثال نزولی تصحیح کرده است، در حالتی که حشر مربوط به رجوع انسان است بحق و یا مرتبه یی از مراتب وجود. ما در رسالهٔ معاد، وجوه فساد این قول را بیان تسموده ایس. شیخ رئیس با آن عظمت علمی و قوهٔ ذکاء در بعضی از کتب خود

- ۱ . شیخ الاشراق فقط برهان بر وجود عالم برزخ نزولی اقامه نموده و از اثبات تجرد قوهٔ خیال و صور قائمهٔ براث تجرد قوهٔ خیال و صور قائمهٔ براث تجرد برزخی قوهٔ متخیله عاجز بوده و در این مطلب موافق حکمای مشاء مثل شیخ رئیس و فارابی و اثبات تجرد برزخی قوهٔ متخیله عاجز بوده و در این مطلب موافق حکمای مشاء مثل شیخ رئیس و فارابی و اثبات تجرد برزخی قوهٔ متخیله عاجز بوده و در این مطلب موافق حکمای مشاء مثل شیخ رئیس و فارابی و اثبات تجرد برزخی قوهٔ متخیله عاجز بوده و در این مطلب موافق حکمای مشاء مثل شیخ رئیس و فارابی و اثبات تجرد برزخی قوهٔ متخیله عاجز بوده و در این مطلب موافق حکمای مشاء مثل شیخ رئیس و فارابی و اثبات تجرد برانی و موانه است در حالتی که بر طبق قواحد عقلی و کشفی و مطالب وارده از طریق وحی و مأثورات اهل عصمت و طهارت «ع».
- ۲ . محیی الدین عربی هم که بنحومبسوط و بی مابقدیی در عوالم برزخ و نشئآت بعد از موت در فتوحات مکیه بحث کرده است منظم و مرتب و مطابق با قواعد در آن بحث نکرده و کلمات او در این زمینه مرکب از غث و شمین است. ملاصدرا در تحریر مبانی عرفا در این قبیل از مسائل و اقامهٔ دلیل بر مبانی اهل کشف بانضمام تحقیقات رشیقه بی از خود در دورهٔ اسلامی نظیر ندارد ما در شرح حال و آراه فلسفی ملاصدرا مواردی را که او از خود تحقیق کرده است بطور کامل بیان کرده ایم.

برهان بـر مـحـالـیت عود روح ببدن اقامه نموده و عود روح را ببدنِ دنیاوی مستلزم اجـتـمـاع نفسین در بدن واحد دانسته است، و در شفا و نجات '، معاد جسمانی را بعبارت ذیل تصدیق نموده است.

«فصل في المعاد: فبالحرّى ان نحقق هيهنا احوال الانفس الانسانية اذا فارقت ابدانها و انها الى اى حال ستعير فنقول: يجب ان يعلم ان المعاد منه ماهو منقول منه في الشرع ولا سبيل الى اثباته الا من طريق الشريعة و تصديق خبر النبى«ص» و هوالذى للبدن عند البعث، و خيرات البدن و شروره معلومة لايحتاج الى تعلم و قد بسطت الشريعة الحقة التى اثانا بها نبينا و سيدنا و مولانا محمد«ص» حال السعادة والشقاوة بحسب البدن».<sup>٢</sup>

از شیخ، این اظهار بسیار مورد تعجب است، مطلبی را که برهان برخلافش قائم است، چگونه می شود شارع که عقل کل است برخلاف آن کسی را متعبد نماید، در حالتی که مبانی واردهٔ از شرع مقدس و انبیاء بر خلاف عقل صریح نخواهد بود و ممکن نیست انسان،متعبدو مؤمن بوجود امر محال گردد. مسئلهٔ معاد از مسائل عویصه است. آیات و اخبار متشابه در مسئله معاد زیاد است، بلکه اکثر آیات و اخبیار مر بوط بامور آخرت متشابه است, عدم غور در این آیات موجب اختلاف شدید در این مسئله شده است.

شیخ چون قـائـل بتجرد خیال نیست، و اصولا تجرد برزخی را منکر است، از اثبات معاد جسمانی عاجز مانده است.

شيخ در طبيعيات شفا و غير او در غير شفا، در نفی تجرد خيال متصل و اينکه

- رجوع شود به اواخر کتاب شفا و آخر کتاب نجات.
- ۲. ما در رسالهٔ مستقلی که در معاد تألیف کرده ایم، اقوال شیخ را از نجات و شفا نقل نموده ایم. اینکه شیخ گفته است: مسائل مر بوط به بعث جسمانی و خیرات و شرور بدن احتیاج بتعلم ندارد، از طریقهٔ تحقیق عدول کرده است. بحث در این مسائل از ابحاث شریفه و این قبیل از مسائل، نفیس ترین مسائل فلسفی است، چه آنکه تطبیق قواعد شرعی در این قبیل از مباحث با برهان و طریقهٔ اهل ذوق باب نفیسی را در معارف بروی انسان می گشاید، که شیخ و دیگران از اهل استدلال از آن محرومند و بحقیقت آن نرسیده اند و حکمای جامع بین کشف و شهود و نظر و برهان بتحقیقات قابل توجهی در این قبیل از مباحث رسیده اند.

شرح مقلمة قيصرى

ادراکِ خیالی بقوهٔ جسمانیه است و تجرد ندارد، سه دلیل آوردهاند که خلاصه اش را در این جا بیان می کنیم:

دلیل اول: که قوی ترین دلیل آنهاست اینست: «أنَّا اذا تخيَّلنا مربعا مجنَّحا بمربعين متساويين، لكل منهما جهة معينة، فلا شك في تميز كل من المربعين الطرفين عن الاخر في الخيال، فذلك الامتياز اما لذاتهما، اولوازم ذاتهما اولامر غير لازم. والقسمان الاولان باطلان، لأن المربعين الطرفين متساو يان في المهية، و اما القبسم الثالث فنير اللآزم المبيّز امّا ان يتوقف حصوله لاحدهماً على فرض فـارض و اعـتـبـار معتبر، اوّلاً يلزم، والاول باطل؛ اما اولاً، فلانا لانحتاج في تخيل احد المربعين يميناً والاخر شمالاً الى فرض اختصاصه بعارض والآلما كان يمكننا ان نعمل بالمربع الايمن عملاً ليصير بعينه المربع الايسر، و ذلك ظاهر الفساد. و اما ثانياً فلان الفارض لايمكنه ان يخصِّصه بذلك العارض إلا بعد امتيازه عن غيره، فلوكان امتيازه بسبب ذلك العروض يلزم الدور، و اما ان لايتوقف ذلك الاختصاص على فرض فارض وجب ان يكون ذلك بحسب الحامل، وذلك إما ان يكون هو الحامل الاول، أي السادة الخارجية، أو الحامل الثاني و هو الذهن، والاول بـاطـل امـا اولاً، فـلأن كثيراً ما نتخيل ما ليس له في الخارج وجود، مع انه لايمكن حصول النسبة إلى العدم الصرف، وإما ثانياً فلانه لوكان محل المربعين الخياليين واحداً لم يكن انتساب احدهما الى احدالمربعين الخارجيين اولى من انستسابه الى الآخر، فاذن هذاالامتياز بسبب القابل الثاني وهو الذهن فان: محل احد المربعين غير محل المربع الآخر، والأ لامتنع ان يختص احدهما بعارض مميز دون الاخر، وهذا لا يعقل الا اذا كان محل التخيلات جسماً.» ا حاصل این اشکال، آنستکه منشأ تمیز در افراد مادیه، بلکه سبب پیدایش تکثر

۱. طبیعیات شفا چاپ سنگی طهران صفحه ۲۶ ۳۸ ملاصدرا این برهان را در اسفار نقل کرده و از آن جواب داده است. ما بنحو تفصیل در رساله یی که در برزخ صعودی و نزولی تألیف کرده ایم کلیه براهین متفرقه در مسفورات صدرالمحققین را نقل و تتقیع نموده ایم این رساله بزودی منتشر خواهد شد. مساله یی در این بساب و بدین تشصیل و تنقیع تا کنون تألیف نشده است. والله ولی التوفیق و بیده ازمانالتحقیق.

فردی در جسمانیات، ماده و هیولاست، و ماده جسمانی سبب تکثر نوعی و افراد منتشره است، لذا تمیز دو مربع مذکور بالذات نیست، چون هر دو مربع از افراد یک طیبیعتند و تمیز بالذات در اجناس عالیه است، اما افراد یکنوع و انواع جنس واحد بالذات متمیز از یکدیگر نیستند. تمیز بین دو فرد از یکنوع از لوازم ذات نیست، چون اختلاف در لوازم حاکی از اختلاف نفس ملزوم است و ممکن نیست، دو طبیعت واحد متساوی از جمیع جهات دارای دو لازم مباین باشند. تمیز ناچار بواسطهٔ امری خارج از ذات است. در مورد مذکور تمیز دو مربع از یکدیگر بفرض فارض و اعتبار معتبر نیست و الا باید جایز باشد که احدالمر بعین طرف یسار است، پس تخصص احدالمر بعین بطرفی و تخصیص مربع دیگر بطرف دیگر باید بواسطهٔ ماده جسمان ماند مین بطرفی و تخصیص مربع دیگر از امر جسمانی باشد. این بود خلاصهٔ تقریر استدلال شیخ.

جواب این استدلال پر واضع است. در جای خود بیان شده است که منشأ تکشر فردی فقط از جانب ماده نیست و ممکن است از ناحیه فاعل باشد، اگر چه این کلام مورد قبول اکشر محققان نیست. ممکن است بواسطهٔ جهات متکثرهٔ موجود در فاعل [بدون مدخلیت ماده] تکثر فردی حاصل شود، و چون نفس سمت خلاقیت نسبت بصور موجوده در صقع خود دارد و قیام صور بنغس قیام صدوریست نه حلولی، و صور از منشئآت نفس ناطقه اند. ممکن است بگوئیم تخصص احدالمر بعین بطرف یمین و مربع دیگر بطرف یسار بمجرد اعتبار ذهن و انشاء نفس است و هر وقت که نفس بخواهد مربع یمین را در موضع مربع یسار قرار دهد باید فردی مماثل آن ایجاد نماید، چون صور قائمهٔ بخیال قیام صدوری بنفس دارند مشلاً مربعی را تبدیل بمربع دیگر نمود، چون نفس ذات مربع بدون حلول در مشلاً مربعی را تبدیل بمربع دیگر نمود، چون نفس ذات مربع بدون حلول در مشلاً مربعی را تبدیل بمربع دیگر نمود، چون نفس ذات مربع بدون حلول در مشاهٔ مربعی را تبدیل بمربع دیگر نمود، چون نفس ذات مربع بدون حلول در ماده یان می محمول نفس است، و در مقام اقامهٔ برهان بوجود برزخ نزولی بیان ماده یا می نمائیم که جهات متکثرهٔ موجود در فاعل کافی از برای تکثر فردی اند و احتیاج می نمائیم که جهات متکثرهٔ موجود در فاعل کافی از برای تکثر فردی اند. تغایر بین شرح مقذمة قيصرى

اشباح و اجسام برزخی از ناحیهٔ فاعل می باشد، و نفس قادر است بزرگترین جسم را تصور نساید و در عین حال با همان قوهٔ جسمی کوچکتر از خردل را لحاظ نساید. در تصور بزرگترین جسم همان قوهیی را بکار می بنده که با آن قوه کوچکترین جسم را تصور می نماید. کسانی که قانل بانطباع صور خیالیه در نفسند، دچار اشکالاتی می شوند که از جواب یکی از آنها هم عاجزند.

تـغـایـر اشـبـاح و تـعدد و تکثر مقدار و اختلافات آنها در اشارهٔ خیالیه ملازم با وجود آن اشیاح در جهتی از جهات عالم ماده نمی باشد.

منشأ تكثر فردى در افراد برزخیه در قوس نزول، جهات موجودهٔ در عقل مجرد و رب النوع است، و علم فاعل بذات خود و جهات متكثر در خود كافى از براى فیضان موجودات برزخیه است، و اشباح مثالیه بمجرده تصورات مبادى موجود مى شوند، ولى چون نفس ناطقه در افاعيل خود احتياج بحواس دارد، در انشاى صور برزخى و خيالى قائم بخود محتاج بملاحظه جهات خارجيه است، و بدون اعداد در اوائل وجود كارى از او سر نسمى زند وليكن بعد از استكمالات بمجرد تصور خود و علل خود مبدء افاعيل مى گردد.

از آنچه که بیان کردیم جواب دو برهان دیگر شیخ که بشرح زیر بیان شده است معلوم می شود:

دليل دوم: «أن الصور الخيالية مع تساو يها في النوع قد تتفاوت في المقدار، فيكون البعض اصغر والبعض اكبر و ذلك التفاوت اما للمأخوذ منه أو للاخذ ، والاول باطل لأنا قد نتخيل ما ليس بموجود في الخارج، فتعين الثانى و هو انً الصورة، تارة ترتسم في جزء اكبر و تارة في جزء اصغر». هذه مابلغت اليها فلسفة شيخ مشائية الاسلام «عليه الرحمة والرضوان». ما مى گوئيسم: اين تفاوت [يعنى تفاوت در مقدار] نه از مأخوذ منه و شيء

۱- [یعنی شی ءِ خارجی]. ۲- [یعنی خیال]. صاحب شوارق و صاحب تحصیل این برهان را نقل کرده اند خطیب رازی نیز براهین شیخ را در این باب ملخصاً در «مباحث مشرقیه» نقل کرده است.

خارجی است و نه از آخذ و خیال، باین معنی که آخذ ماده جسمانیه باشد که قبول صورت خیالیه را نماید؛ چون مبده تخیل صور، بفاعل اشبه است از قابل، و قیام صور بخیال قیام صدوریست و نفس بواسطهٔ جهات اعدادی خارج از نفس صور متعددیرا یکی بعد از دیگری انشاه می نماید.

حجت ثانی شیخ«ره» هم باطل است؟ ۲ چون تمیز دو جزء بحسب وضع ملازم با حلول آن در مادهٔ جسمانیه نمی باشد.

شیخ در شفا بر نفی تجرد قوهٔ وهم باین نحو استدلال کرده است: چون قوهٔ خیال جسمانی است، قوهٔ واهمه که متعلق ادراکش صورت جسمانیه است باید مادی باشد.

توضيح اين برهان آنستكه مدركات وهم مثل محبت وصداقت و بغض،يا صداقت و محبت و بغض مطلق است، يا محبت و صداقت و بغض مضاف بفرد جزئى خارجيست. فرض اول كه مُدرك نفس، امر مطلق و كلى باشد باطل است، چون مُدرك كليات و معانى كليه عقل است، پس بايد آنچه كه بواسطة قواى جزئيه ادراك مى شود، بواسطة مناسبت تامه بين مُدرك و مدرك امر جزئى باشد، و در جاى خود ثابت شده است كه مدرك صورت جزئيه قوة جسمانيه است.

این بـرهـان مـثـل بـراهـین مذکور تمام نیست، بلکه باطل است، چون ما بیان کـردیـم کـه مدرک صورشبحی،مجرد از ماده است، قوهٔ واهمه که کارش ادراک معانیست، قطعاً باید مجرد باشد<sup>۲</sup>.

١. حجت صوم شيخ مشائية اسلام «قده» از اين قرار است: «انه ليس يمكننا ان نتخيل السواد والبياض في شبح خيالى واحد و يمكننا ذلك في جزئين، ولوكان ذلك الجزء ان لايتميزان في الوضع لكان لا فرق بين المتعذر والممكن، فاذان الجزء ان متميزان في الوضع». جواب همان است كه ذكر كرديم، احتياج به تكرار نيست. ملاصلرا قسمتى از اين براهين را در مبحث قوى، اول سفر نفس و مبحث عاقل و معقول در بيان اقامه برهان بر تجرد خيال ذكر كردهم. است. ما جميع اين براهين را با زيادت تحقيق و تدقيق در رسالة اتحاد عقل و عاقل و معقول بيان كرده ايم. اسفار چاپ ط س ١٢٨٢ق ص ١٦، ١٦، ١٢، ١٢.

شرح مقتلمة فيصرى

حق آنستکه مدرکات مربوط بنیب و باطن وجود نفس، بطور کلی از مادهٔ جسمانی تجرد دارند و قیام صور ذهنیه بنفس قیام صدوریست. نفس بواسطهٔ مشاهدهٔ امور خارجیه در صقع داخلی خود ایجاد صور می نماید و احتیاج باعداد فقط در این نشاه است و در آخرت نفوس مستکفی بالذات و بصرف تصور ذات و مدرکات خود داشماً مشتغل بایجاد صورند. نفوس سعدا موجد صور حسنه و نفوس اشقیا محفوف بصور قبیحه می باشند. تحقیق این مطلب منوط به بحث در معاد جسمانی است.

### شك واذالة \*

شیخ الرئیس «قده» تجرد خیال را چه در قوس صعود و چه در قوس نزول<sup>۱</sup> منکر است، بلکه جمیع قوای مر بوط بغیب نفس غیر از قوهٔ عاقله را مادی می داند،

١٣٨٢، هـ ق ص٥٥٩» فرموده است: «والتحقيق ان وجودالوهم كوجود مدركاته أمر غير مستقل الذات والهو يه و نسبة مدركاته الى مدركات المقل، كنسبة الحصة من النوع الى الطبيعة الكلية النوعيه، فانً الحصة طبيعة مقيدة بقيد شخصى على أن يكون القيد خارجاً عنها والاضافة اليه داخلاً فيها، على انها اضافة لاعلى انها مضاف اليه و على انها نسبة و تقييد، لاعلى أنها ضميمة و قيد [والحصة الكلى مقيداً يجى يه تقيد جزء و قيد خارجى] فالمدالة المطلقة يدركها الحق الخالص، و المداوة المنسوبة الى الصدرة الشخصية يدركها العقل المتعلق بالخيال، والمداوة المنضمة الى الصورة المنصوبة الى مقبل المشرب بالخيال، فالعقل المتعلق بالخيال، والمداوة المنضمة الى الصورة الشخصية يدركها المقل المشوب بالخيال، فالعقل المتعلق بالخيال، والمداوة المنضمة الى الصورة المنصية الم معرد عن هذا العالم المقار جاب ط - ك ١٣٨٢هـ ق ص٥٩، ٢٠، ٢٥ مه ٢٠ ٢٠ ٢٠.

آخوند ملاصدرا«قد» تبعرد عقلی را منحصر بانسان می داند و در سایر انواع تجرد عقلی قائل نمی باشد حیوانات چون دارای قوه واهمه اند، اگر وهم قوهٔ مستقله نباشد، باید در حیوان این قوه موجود نباشد. ما این بحث را در رسالهی مستقلی که در عالم برزخ تألیف کرده ایم مشروحاً ذکر نمودیم.

۲. خلاصهٔ کلام آنکه ابن سینا هم خیال منفصل را منکر است و برای طبایع، فرد عقلانی و فرد برزخی و مشالی قائل نیست، و هم قوهٔ متخیله را که برزخ متصل می نامند انکار نموده است، و چون صعود بر طبق نزول است باید فیض وجود از وجود برزخی که عالم بین العالمین است مرور نموده بساده برمد و اگر چنیین نشود طفره در نظام وجود لازم می آید، کما لایخفی علی الفطن العارف والمحقق الناقدو الله اعلم.

لذا قائل است که حیوان بعد از موت معدوم می شود و جمیع قوای آن از بین می رود.

لذا در طبيعي شفا<sup>1</sup> فرموده است: «فنقول انه لمّا تبين ان جميع القوى الحيوانية لافعل لها الآ بالبدن، و وجودالقوى ان يكون بحيث يغمل، فالقوى الحيوانية اذن انّما تكون تغمل وهي بدنية، فوجودها ان تكون بدنية فلا بقاء لها بعد البدن». سر اينكه شيخ و اتراب و اتباع اى تجرد خيال را انكار كرده اند، آنستكه اين اعاظم تكثر فردى را مستند بماده مى دانند و اذعان كرده اند كه تجسم و تقدر بدون حلول در ماده امكان ندارد، با آنكه ادله اى كه براى تجرد نفوس ناطقه اقامه كرده اند، بعضى از آن ادله تجرد خيال را هم اثبات مى نمايد. عجب آنستكه در كتاب مباحثات، مادى بودن مبدء خيال را قبول ندارد، ولى چون تشكيك خاصى و حركت جوهرى و عقول عرضيه را منكر است، اذعان بتجرد خيال ندموده است و يا آنكه در اين مسئله هم مثل كثيرى از مباحث، مثل علم بارى، و تجرد خيال، معاد جسمانى متحير است. در مباحثات گفته است:

«ان المدركات من الصور و المتخيلات، لوكان المدرك لها جسماً او جسمانياً، فاما ان يكون من شأن ذلك الجسم ان يتفرق بدخول الغذاء عليه، او ليس من شأته ذلك، والثانى باطل، لان اجسامنا في معرض الانحلال والتزايد بالغداء. فان قيل: الطبيعة تستحفظ وضع اجسام ما، هى الاصول و يكون ما ينضم اليها كالدواخل عليها المتصلة بها اتصالاً مستمراً و يكون فائدتها كالمعدة للتحلل اذا هجمت المحللات، فيبقى الاصل و يكون للاصل بها تَزَيَّد غير جوهرى.

فنقول: هذا باطل: لانه إما ان يتحد الزايد بالاصل المحفوظ، او لايتحد به، فان لم يشحد به، فلايخلواما ان يحصل في كل واحدة من القطعتين صورة خيالية على حدة، او ينسسط عليهما صورة واحدة، و الاول: يوجب ان يكون المتخبل من كل شىء واحد اثنين، واحد،يستند به الاصل، و واحد يستند به المضاف الى الاصل. و اما الشانس: فاذا غاب الزائد بقى الباقى ناقصا، فيجب عندالتحلل ان لايبقى

۱ . رجوع شود بطبیعی شفا، چاپ سنگی، طهران ص۳٤۵.

شرح مقذمة فيصرى

المتخيلات تامة، بل ناقصة، على ان ذلك من الممتنع فاما ان اتحدائزائد بالاصل، فيكون جميع الاجزاء المغترضة فيه بعد ذلك الاتحاد في التحلل و التبدل واحدا، فحيتنذ يكون الاصل في معرض التحلل، كما ان الزائد في معرض التحلل، فظهر مما قلنا: ان محل المتخيلات و المتذكرات جسم يتفرق و يتزيد بالاغتذاء، و اذا كان كذلك فمن الممتنع ان يبقى صورة خيالية بعينها؛ لان الموضوع اذا تبدل و تفرق بعد ان كان متحداً، فلابد ان يتغير كل ما فيه من الصور، ثم اذا زالت الصورة المتخيلة الاولى، فاما ان يتجدد بعد زوالها صورة اخرى تشابهها، او لايتجدد و باطل ان يتجدد ! لانه اذا حدث موضوع آخر كان حاله عند حدوثه كحال الموضوع الاول عند حدوثه، و كما ان الموضوع الاول عند حدوثه كان محتاجاً الى اكتساب بعذه الصورة من الحس الظاهر، فكذلك هذاالموضوع الذى تجدد ثانياً وجب ان يكون محتاجاً الى اكتساب هذه الصورة، و يلزم من ذلك ان لايقى شىء من الصور في الحفظ والذكر، لكن الحس يشهد بان الامر ليس كذلك فاذاً الحفظ والذكر ليسا جسمانيين».<sup>٢</sup>

شیخ با این برهان قوی نـمی تواند قائل بانعدام قوای باطن انسانی و نفوس حیوانـاتـی کـه دارای حفظ و ذکرند شود. ولی معذلک ملتزم باین معنی نیست، چون قـول بـایـنـکه نفس انسانی غیراز جهت تعقل و جنبهٔ ادراک کلیات مرتبه یی یا مراتب دیگری از وجود تجردی را داراست با مبانی او درست در نمی آید. علاوه بر

- ۱ . زوال محل مستلزم زوال حالست. اگر صور ادراکیه در محلی که دائماً رو باضمحلال و تحلیل است واقع شونده باید بتیع محل زائل شوند. از عدم زوال صور، معلوم می شود که مبداً صور خیالیه و سایر قوای باطنه مجرد است. ملاصدرا همین استدلال شیخ را مر و صورت داده و آن را در موارد زیادی استعمال نموده است.
- ۲ . آخوند در مباحث نفس اسفار گفته است: صوری که در منام مشاهده می شود یا صوری را که انسان نوسط قوهٔ تحیال تصور می نماید امور وجودیه یی هستند که محالست محل آن صور، مادی باشد، چون بدن صاحب وضع است و این صور در جهشی از جهات عالم ماده واقع نیستند، علاوه بر این ما صورتهاشی را ادراک می کنیم که از حیث بزرگی هزاران مرتبه بزرگتر از موضع تخیل و قوهٔ دماغی است. بنا بر قول به انطباع باین معنی که حقیقت علم بانطباع قوام داشته باشد، مسلزم انطباع کبیر در صغیر است و این خود از محالات اولیه است. اگر چنانچه صور خیالیه منطبع در روح دماغی باشد از

این، شیخ در اینکه صور اشباحی و مقداری چگونه بدون حلول در اجسام تحقق پیدا می نمایند درگیر است. <sup>۱</sup>

. . .

بین حضور صور ادراکیه از برای نفس و حصول آن صور در مواد خارجی، از جهاتی فرق است:

۱ – بین صور و اشکال و هیئآت و الوان و کیفیات مادی تزاحم است. جسم اگر شکل یا لون مخصوصی را قبول نمود، اگر شکل و لون مخالف آن در جسم حلول نساید، شکل و لون اول را از بین می برد و محومی نماید. ماده اگر از کیفیات مشلاً برودت را قبول نماید، بمجرد ورود حرارت کیفیت اولی زائل می گردد، اما صور ادراکیه در دار وجود مزاحم ندارند. حس مشترک مبدء ظهور انواع ادراکات است.آن چه را که حواس پنجگانه

- معد و حال خارج نیست: یا آنتکه از برای هر صورتی موضع و معل خاصی است. این معنی امکان ندارد، چون انسان واحد چه بسا هزاران صورت را در ذهن خود ممثل نماید و همه در حفظ او باقی بماند، چه بسا ممکن است انسانی اکثر بلاد و شهرها را گردش نموده و خصوصیات زیادی از آنها در خیالش باقی بماند، قطعاً روح دماغی واقی بحفظ این معانی نمی باشد یا آنکه از برای هر صورتی محل معین موجود نمی باشد، بلکه جمیع صور وارد بر موضع واحد می شوند. باید در این صورت صورتی از صورت دیگر متمیز نباشد.
- ۱ . شیخ در مباحثات گفته است: «ادراک محقق نمی شود مگر آنکه شی و خارجی هر«مُدرک» صورتش منطبع در نفس شود. اگر مدرک از سنخ مقداری باشد، لازم می آید که نفس محل مقدار باشد، جوهر واحد (نفس) ممکن نیست هم مجرد باشد «که کلیات را ادراک نماید» و هم مادی باشد «که صور مقداریه را ادراک نماید». هم حساس باشد «که سرو کار با صور محسوسه داشته باشد».

ما چون قائل بتشكيك خاصى هستيم، تجويز مى كنيم كه يك حقيقت ممكن است بحسب بطون واجب باشد و باعتبار ظهور ممكن، باعتبار حقيقت مجرد باشد و باعتبار رقيقت مادى. استادنا الشريف سيد اكابر المحققين اديمت ظلاله «آقاميرزا ابوالحسن قزوينى در مجلس درس كراراً مى فرمودند: معقد شيخ همانطورى كه در مباحثات تحقيق كرده است تجرد خيال است و در شفا خود را ملزم به تحرير عقايد مشهور «مشاء» مى دانت. وقد كنا نورد عليه بما حققناه في هذا الشرح ولم يأت بمشبع. شرح مقلامة فيصرى

ادراک نسمایند، رد می نمایند بحس مشترک. چه بسا در حس مشترک انواع الوان و طعوم و روائح و اشکال و نغمه های متعدد موجود شود. اگر چنانچه صور موجود در حس مشترک از نوع صور حاله در مواد باشند، ممکن نیست در محل واحد این همه صور متضادهٔ مختلف جمع شوند. مادیون از عدم تصور حقیقت مادی و مجرد در این قبیل از مباحث مرتکب تناقض گوئیهای عجیب و غریب شده اند.

د صور مادیه ممکن نیست جسم بزرگ در محل و مادهٔ کوچک حلول نساید، بخلاف وجود ادراکی از برای قوای ادراکیه. کوچکتر جسم با بزرگترین جسم فرق ندارد. اگر جمیع سماوات را نفس در خیال خود جای دهد، هیچ احساس تنگی محل نمی نماید. اگر ما بزرگترین مقدار را تصور نمائیم، همه آن را ادراک می نسائیم، نه جزئی از آن را.علت این معنا آنستکه نفس خود نه مقدار دارد و نه صاحب وضع است که قبول اشارهٔ حسیه نماید.<sup>۱</sup>

۳ ــ در موجودات منغمرهٔ در مادهٔ، همیشه و بنحو دوام کیفیت قوی و تام، کیفیت ضعیف و ناقص را محومی نماید و از بین می برد، لیکن صور نفسانیه این حالت را قدارند و این قاعده از آنها جاری نیست. نفس قدرت دارد صور قو به را بعد از صور ضعیف ادراک نماید و صورت بزرگ را بعد از صورت کوچک تخیل نماید.

٤ ــ صور مادیه با یکدیگر دارای وضع و محاذات و قابل اشارهٔ حسیه اند؛ برای آنکه در جهتی از جهات عالم ماده واقعند و یکی از معانی وضع قبول اشاره حسیه و یکی از خواص موجود مادی وقوع در جهتی از جهات عالم ماده است، بخلاف انواع و اقسام صورتهای ادراکی که دارای وضع نیستند و در جهات عالم ماده واقع نگردیده اند.

۵ ــ صورت خارجی موجود مادی را ممکن است هزاران نفر ادراک نمایند،

١ . لذا يخمر ما «ص» فرموده است: «ان قلب المؤمن اعظم من العرش». اين روايت بچند لفظ وطريق نقل شده است. ما منامبت قلب را با عرش حق، مفصل دو فصل نهم اين مقدم بيان كرده ايم. از بايزيد نقـل شده است: «ولو ان العرش وماحواه دخل في زاوية من زوايا قلب ابايزيد لما احس بها...».

یعنی هریک از درک کنندگان صورتی از آن بردارند، ولی صورت مدرکی را که بوجود ادراکی نائل شده است و وجود علمی بآن داده است و در صقع داخلی وجود نفس موجود است، فقط برای مدرک خودش حاضر است و بس. <sup>۱</sup>

۲ – صورت حال در مادهٔ جسمانی، اکّر از ماده و جسم زائل شود، استر جاع آن امکان ندارد، مگر بکسب جدید و تأثیر تازه، بخلاف صورت نفسانی که بعد از زوال در استر جاع احتیاج بکسب جدید ندارد.

۷ – صور كونيه در استكمالات، احتياج بفاعل غريب و سبب مباين دارند، ۲ بخلاف صورت نفسانى مثل صورت قدسى و ملكوتى كه در طليعة وجود ناقص است، ليكن چون مستكفى بالذات است، در رسيدن بكمالات لايقه احتياج بمكمل خارجى بمكمل خارجى بمقامات عاليه از تجرد مى رسد.

۸ ــ صوری که در ماده حلول نمودهاند، مصداق نقایض خود واقع نمی شوند. بر انسان خارجی «لاانسان» و بر نار خارجی «لانار» صدق نمی کند، بخلاف آتش نیفسانی و انسان ذهنی که بحسب حمل شایع صناعی انسان و نار نمی باشند."

- ٨. ولذا قيل: «الشارالشفسانية لا تحرق، وحرقة «حرارة خ ل» قلب الماشق لا تسخن، وثلجة صدره لا تبرد».
- ۲ . برای آنکه وجود ذهنی وجود تجردی وغیر مادی است و در نشأهٔ تجرد واقع شده است، منتها تجرد دو قسم است: تجرد برزخی و تجرد عقلی. صورت کلیه از انسان معنای صرف و خالص است، و صورت خیبالی انسبان تجرد از ماده دارد، ولی تجرد از مقدار ندارد. صور اخرو یه هم در نزد صدرالحکما م محشور با ابدان مثالیه و صاحب مقدارند. مصحح دنیو یت و اخرو یت وجود هیولی و عدم آنست.
- ۳ . این وجوه را صدر اعاظم حکما صدرالصدور بدرالبدور «صدرالدین شیرازی» در مبحث عاقل و معقول «اصفار، جلد اول، چاپ سنگی ط۲۸۲۹ه ق ص۹۱۳ ذکر کرده است. بیان این وجوه از مختصات ملاصدر است.

شرح مقلمة فيصرى

اثبات تجرد برزخي قوة منخيله

شيخ الاشراق در حكمت الاشراق و ساير كتب خود، برهان بر وجود مثال مطلق و عالم برزخ «برزخ نزولى» اقامه نموده است، <sup>١</sup> ولكن قوه متخيله و همينطور ساير قواى مر بوط بغيب نفس غير عاقله را مادى مى داند و سنخيت بين مُدْرك و مَدْرَك را حفظ نكرده و مى گويد: نفس صور خياليه را در مثالي مطلق روَّيت مى نمايد. صدرالمتالهين جميع صور خياليه را در موطن و صقع نفس مى داند، چون صوريرا كه نفس خود اختراع مى نمايد و از دعابات وهم و قوه خيال است، نمى توان محل وجود آنها را در عالم مثال مطلق دانست؟<sup>٣</sup> لان عالم المثال المطلق عالم تام و كامل منزه عن هذه الصور، و مايكون فيه ليس من الامور الوهمية والدعابات الذهنية الخيالية التى ليس لها مطابق ولا ينطبق على الواقع.

بهشتمی که پدرما آدم عـلیـه السلام، از آن هبوط نمود، مثال مطلق است و جنتی را که برای متقین مهیا نمودهاند برزخ صعودیست نه نزولی:

- ۱ . شیخ اشراق اضافهٔ قوهٔ باصره را به مبصرات خارجی باضافهٔ اشراقی می داند. این عقیده از اغلاط است. رجوع شود برسالهٔ تگارنده در وجود ذهنی و رسالهٔ علم.
- ۲ . شيخ الاشراق براى فرار از اشكالاتى كه بانطباع صور در جليديه و خيال شده است تخيل را ياضافة نور اسپهبد بعالم مثال مى داند و همچنين صور منطبعة در آيته را، در حكست الاشراق گويد: «والحق في صورالحرايا و الصورالخيالية انها ليست منطبعة بل هي صياصى [اشباح مقداريه] معلقة ليس لها محل وقد يكون لها مظاهر ولايكون فيها فصورالمرآت مظهرها المرآت فهى معلقة لافي مكان ولا في محل؛ و صورالخياله مظهرها الخيال وهي معلقة» اين گلام از شيخ الاشراق روى اصول علم جديد قابل قبول نمى باشده با قواعد عقلى هم مطابق نيست تحقيق كامل اين بحث احتياج باطلاع از قواعد مقرر در كتب جديد در علم طبيعى دارد اشكالات انطياع كبير در صغير و نبودن صور خياليه در جهتى از مرآت قائم بآب و مرآت نيستند بلكه قائم بجسم ديگرند «على ما حققة اهل التحقيق من ا مرآت قائم بآب و مرآت نيستند بلكه قائم بجسم ديگرند «على ما حققه اهل التحقيق من الطبيعين» و محور خياليه هم قيام صدورى ينفس دارند شيخ الاشراق در اين قبل از مواعد مقرر در مور خياليه هم قيام صدورى ينفس دارند شيخ الاشراق در اين قبل از مباحث احتيام ماد مرآت قائم بآب و مرآت نيستند بلكه قائم بجسم ديگرند «على ما حققه اهل التحقيق من الطبيعين» و محور خياليه هم قيام صدورى ينفس دارند شيخ الاشراق در اين قبل از مباحث ار تأثير و تأثر مادى و نحوة تأثر قوى مادى كه منشا جهت اعداد ادراكانند غفلت كرده است.

ان الجنة التي خرج منها ابونا آدم غيرالجنة التي اعدت للمتقين، كما لايخفي على الناقد الخريط.

نسبت صور خياليه بقوة تخيل ومتخيل، نسبت معلول بعلت ومخلوق بخالق است. «و النفس خلاق للصور العقلية والخيالية»، نه نسبت حال بمحل وقيام صور خيالي بنفس، قيام صدوريست نه حلولي، و صور علميه مخلوق نفس و نفس منشأ اصل وجود صور است. دلیل بر این مطلب آنستکه اگر ما صورت خیالیه ای را که باندازهٔ کره یا مربع بسیار بزرگی است،در ذهن تصور نمائیم، این شکل حال در مادة دماغي نسمي باشد، چون مادة دماغي مشتغل است بشكلي كوچك، مادة واحده نسمى توانيد حيامل دومقدار در آن واحد باشد، وماده دماغي متشكل بدو شکل مباین نخواهد شد.

علاوه بر این شکلی که مادهٔ دماغی را اشغال کرده است از اشکال طبیعیه و مقدارش نیز طبیعی است، ولی شکل کردای که در محل خیال محقق شده است قبول زياده و نقيصه مي نمايد. نفس يكصورت جزئي را كه تصور نمايد، آنينه كه بخواهد مي تواند آن را بزرگ تمايد.

ولی اشکال و مقادیر طبیعیه در بزرگ شدن و نمو و نشو و نما محتاج بمادهٔ خارجيه هستند، و بدون انضمام موادخارجي , جسم بزرگ نخواهدشد،معلوم می شود که مقدار متشکل در نفس و قوهٔ خیال مقدار ماده دماغی نیست، بلکه مقدار از برای هیچ جسمی نمی باشد، چون خواص تقدر و خاصیت تمادی جسمانی در این صورت امکان ندارد.

بنابراین، قوهٔ دراکه نسبتش بصورت خیالی نسبت حال و محل نیست و بین آن دو وضع و محاذات جسمانی بوجه من الوجوه نمی باشد و اصولاً بین قوهٔ مدرکه و صور حاله در آن نسبت جسمانی موجود نیست. باید علاقهٔ بین این دو علاقهٔ علیّ و معلولي باشد و نفس در مقام خيال، مصدر صور خياليه و خلاق اشباح مجرده باشد و نسبت بآن صورت سمت خلاقیت و علیت داشته باشد. ۱

۲. عرفای اسلام صور موجوده در غیب نفس را مجرد از ماده می دانند و آنها هم مثل اشراقیون قائل بمثل.

شرح مقلعة قيصرى

بـعبـارت واضـحـتـر، بـيـن قوة خيال و صورت خيالي علاقه موجود است، و با يـكـديگر رابطه دارند؛ اين علاقه يا علاقة وضعي است، مثل مجاورت و محاذات و

معلقه و عوالم برزخیه در قوس صعود و نزولند. معیی الدین در فتوحات مکیه گفته است: «بالوهم یخلق کل انسان في قوة خیاله مالا وجود له الآ فيها و هذا هوالامرالعام لکل انسان، والعارف يخلق بالهمة مايكون وجوده من خارج محلُّ الهمة.» رجوع شود بغتوحات مکيه جزء ثالث، چاپ يولاق ١٣٨٢هـ ق ص٢٩٠٠.

صورت موجود در ذهن احتياج بماده ندارد، بلكه ماده آن نفس توجه ذهن است. ما در تجدد صور اخرو به اين مشله را تحقيق كرده ايم. نفس نسبت باين صور بفاعل اشبه است تا قابل. محيى الدين را مى توان بنيان گذار عرفان بعشى دانست. اين مرد بزرگ تحقيقات رشيقه يى در مكاشفات دارد كه قبل از او اين تحقيقات سابقه نداشته است. شاگرد او صدرالدين قونوى شارح كلام و خليفة استاد شد. صدرالدين قونيوى، شرف الله قدره، در مر و صورت دادن بمبانى عرفانى بى نظير است و بر معيى الدين در بيان حقايق و ترتيب مسائل بصورت تحرير كتب عقلى و ظسفى اهل تحصيل «شكرالله مساعيهم» رجعان دارد. در كلمات محيى الدين حرفهاى خارج از موازين علمى زياد است.

ولی صدرالدین قونوی مبانی مهمهٔ استاد را با طرز شیوا و بیان خاص تقریر کرده است و خود او شخص متصرف و صاحب نظریه و مطالب تازه است. مفتاح الفیب از تصنیفات اوست. این کتاب بهترین کتاب در عرفان علمی است و مشحون از تحقیقات و تدقیقات است, آخر کتاب مفتاح الفیب در خواص انسان کامل مطالبی در بر دارد که بعد از اثمهٔ اطهارداع» احدی در معارف حقه بدان متانت سخن نگفته است. ملا عبدالرزاق کاشانی نیز در عرفان بسیار خوش فهم و مستقیم و با جودت و استقامت قریحه بوده است. کتب زیادی در عرفان علی و عملی تألیف کرده است. شاگرد او قیصری مؤلف این مقدم در حدت فهم و استقامت سلیقه از افاضل عرفا و از افکار محققان مسائل نظری و حکست بحثی با اطلاع است، لذا شرح او برفصوص از آن جبست که هم شرح میاحث کستر پرداخته و سمی کرده است که مطالب فصوص را برای محقمان نقریر نماید مباحث کستر پرداخته و معی کرده است که مطالب فصوص را برای محقمان روشن نقریر نماید شرح استاد شرحهاست. او محققانه و بعد از شرح و از بعضی جهات بر آن مزیّت در ایر

محیمی الدین در سنهٔ ۵۹۰، در مورسیه اندلس متولد شد و در منهٔ ۱۹۳۲ در گذشت و در کوه قامیون (صالحیه) دفن شد. قبر او مطاف اهل کشف و ذوق است، روم الله رمسه و قدس الله روحه. قزوی در سال ۲۰۰ متولد شده و در سال ۱۷۲ یا ۱۷۲ در گذشته است. ملا عبدالرزاق بین ۳۳۰ و ۱۳۵۵، چهره بنقاب خاک کشیده است، ولی آثاری جاودانی از خود بارث گذاشته است. یکی از آثار نفیس کاشانی شرحی است که بر منازل السائرین خواجه عبدالله نوشته

سایر علاقه های موجود بین اجسام. این معنی در صور علمیه باطل است، چون صور خیالیه در هیچ جهتی از جهات نغس انسانی واقع نیستند. یا آنکه علاقه تعلق وضعی نیست، بلکه ارتباط بین این دو ارتباط علی و معلولیست. صورت خیالی مقدار قائم بمحل جسمانی نیست.

تأثیر قوهٔ خیالیه در صور شبحی اگر تأثیر مادی باشد، باید بمشارکت وضع تأثیر نساید و محاذات شرط وجود آن باشد و باید بین آن با جسمی که از آن متأثر می شود و قبول تأثیر می نماید علاقهٔ وضعیه موجود باشد، ناچار متأثر هم بدون مشارکت وضع قبول تأثیر نمی نماید، ولی صور خیالیه در جهتی از جهات عالم ماده واقع نیستند و از تأثیر و تأثر وضعی و جسمانی کنارند.

از آنچه که بیان شد، معلوم می شود که مؤثر در صور علمیه باید امری غیر جسمانی باشد. «ولا نعنی بالتجرد عن المادة إلا هذا»، هکذا حققه بعض الحافین حول عرش التحقیق «اعلی الله قدره ورفع شانه». والی هنا ینتهی القول.

\*\*\*

برهان قوی دیگر بر تجرد خیال ، آنستکه ممکن است انسان صور کثیری از اشیائی را که در خارج تحقق ندارند و معدومند تصور نماید و در ذهن بآنها وجود بدهد. دلیل بر وجود صور ذهنیه تمیز هر صورتیست از صورت دیگر. بالوجدان مدرکات نفس مختلفند. صورت حاصلهٔ از دریای یاقوت با صورت حاصل از دریائی از زیبق فرق دارد. محل این صور، قوهٔ دماغی نیست، چون بیشتر صوری که دائماً در ذهن خود وجود می دهیم ، بمراتب کثیری از قوهٔ دماغی بزرگترند، چه بسا مدرکاتی را ما واجد شو یم که بحسب مقدار از خود ما هزاران مرتبه بزرگتر باشند. این صور اگر در قوهٔ دماغی موجود باشند، اگر تمامی صور حلول در قوه نمایند، انطباع کبیر در صغیر لازم می آید و اگر بعضی از آن صور در هوا موجود

است، از این شرح تمهر و تدرب او در عرفان عملی و سلوک واضح و هویداست. شاید تاکنون کتابی ابدین پرمنزی تألیف نشده باشد، با متن کتاب در متانت و استحکام مطالب همسنگ و همپایه است، از این شرح می توان تصدیق نمود که ملاعبدالرزاق در کشفیات دست کمی از تلامید قونوی ندارد. شرح مقذمة فيصرى

باشند مدرک بالذات ما نخواهند بود، چون مدرکات بالذات نفس آن را گو یند که وجود «لنا» یا للنفس داشته باشند، باید محل این صور امری غیر جسمانی باشد.<sup>۱</sup>

برهان عرشي آخر

ما بیاض و سواد را تصور می نمائیم، و حکم می کنیم که بین سواد و بیاض تقابل تضاد است. ذهن در موقع حکم بتضادِ بیاض و سواد، ناچار هر دو را ملاحظه می نماید. بیاض و سواد بحسب وجود خارجی مادی جسمانی ، مجتمع نمی شوند ؛ پس مدرک سواد و بیاض باید امر غیر جسمانی باشد، چون در وجود تجردی تزاحم نمی باشد. خیال که حافظ صور جزئیه است، هزاران صور را حافظ است و این صور باعتبار این که خیال حافظ آنهاست، بوجود واحد در مخزن خیال موجودند و هیچ تزاحم ندارند. وجود سعی، جامع بین متباینات و متخالفات است، برخلاف موجودات حالهٔ در مادهٔ جسمانیه که با یکدیگر متزاحمند و هر صورتی که

۸. این برهان مأخوذ از افلاطن الهی است. این کلمه از قدما نقل شده است: «من ادرك ذاته فهر روحانی». حکمای قبل از صدرالتألهین خیال کرده اند، این برهان فقط دلیل بر تجرد عقلانی نفوس است، و صرفاً تجرد عقلانی را اثبات می نماید. این که بعضی در حواشی اسفار ذکر کرده اند: این برهان در مفاهیم کلیه هم جاری است حرف ناتمامیست. مراد صدرالتألهین آنستکه غیر از قلیلی از خواص، سایر افراد بشر غیر از مفاهیم جزئیه چیزیرا ادراک نمی نمایند. بو دارالت کمی نماین این برهان فقط دلیل بر تجرد عقلانی نفوس برهان در مفاهیم کلیه هم جاری است حرف ناتمامیست. مراد صدرالتألهین آنستکه غیر از قلیلی از خواص، سایر افراد بشر غیر از مفاهیم جزئیه چیزیرا ادراک نمی نمایند، و ادراک معنای کلی احتیاج بنغس وسیعی دارد. خیال منتشر را با معنای کلی اغلب خلط می نمایند. اغلب بلکه جراز حکما و تجرد عقلاتی نیست، عوان معان کلی اختیاج تجرد عقلاتی نیست، و تعرد مقال الداک بندی نمایند. برهان ادراک ذات دلیل بر نموسیمی دارد. خیالی منتشر را با معنای کلی اغلب خلط می نمایند. بافن ادراک دات دلیل بر نمود مقلاتی نیست، چون حیوانات هم ذات خود را ادراک می نمایند. اغلب بلکه جراز حکما و نمی اصف در مقال می نمایند. برهان ادراک دات دلیل بر نمود مقلاتی نیست، چون حیوانات هم ذات خود را ادراک می نمایند. اغلب بلکه جراز حکما و تجرد عقلاتی قدر مقام استدلال بتجرد نفس از این معنی غفلت کرده اند که مدلول اداذ تجرد نفس، اعم از دیده نمی شود. معی شود. مدالمت آلهین در قوس نزول، بقاعدهٔ امکان اشرف از برای هر طبیعت غیر از فرد میده نمی مود در علی و تجرد خیالی و تجرد خیالی است و در کلام جمیع اهل تحقیق فرق بین تجرد خیالی و تجرد عقلای دیده معی از فرد مند. معم ایم در فرس نزول، بقاعدهٔ امکان اشرف از برای هر طبیعت غیر از فرد میده نمی مود در میر خود دائره می از فرد معانی دوس می در وس نزول، مقاعدهٔ امکان اشرف از برای هر طبیعت میر از فرد می می دود دائره می از فرد می می مود داید می دارله مانو برزخ و عقل می شود. این قبل از تحقیقات در بین متقدمین و مور معود هم عقیده دارد ماده متحول بیرزخ و عقل می شود. این قبل از تحقیقات در بین متقدمین و مری دول دائره و اهل عرفان معلوه برزخ و عقل می شود. این قبل از تحقیقات در بین ماله می و زمره و اهل موان ماله مانه و اهل موان ماله مانه و الکشف مختصی بانمرخوم است. «اعلی الله قدره و مغی از

در ماده حاصل شود، سبب محو و زوال صورت دیگر می شود. مادهٔ واحد بیش از یک صورت قبول نمی نماید.

خلاصهٔ تحقیق آنکه صور خیالیه در دو موطن متحد با نفسند: یکی در موطن وجود جمعی خیال که مقام وجود اجمالی صور خیالیه باشد'، و دیگر در موطن ظهور صور خیالیه در مقام خلاقیت نفس در مرتبهٔ خیال. اول را انطواء کثرت در وحدت، و دوم را وحدت در کثرت گویند.

آنچه که در این شرح ذکر شد، ملخص بیانات صدرالمتالهین در تجرد خیال است. براهین دیگری هم بطور متفرقه ذکر کرده است که بیان آن براهین منافی با غرض ماست و در رسالهٔ مستقل بطور مبسوط و مفصل متعرض آن شده ایم.

منكران عالم مثال حكمای مشاثین و اتباع آنانند كه وجود عالم مقداری بین العالمین بدون حلول در ماده را محال می دانند. حكیم محقق و نحریر متاله سید محقق داماد «رض» در جذوات، و علامة لاهیجی «ملا عبدالرزاق «قده»» در گوهر مراد، این قول را سخت انكار كرده اند عجب از محقق لاهیجی است كه مدتها از صدرالمتألهین استفاده علمی نموده و اختصاص بملاصدرا داشته و براهن قویهٔ ملاصدرا را در اثبات عالم برزخ و مثال، بدون واسطه استماع كرده ولی در علمیات و بیان حل معضلات و عویصات دائماً دور مطالب متكلمان و مبانی خشک مشاء می گردد، چنان مرعوب كلمات شیخ الرئیس است كه از افكار صدرالمتألهین ابداً لونی بخود نگرفته است و آنهمه تحقیقات ملاصدرا را در اثبات برزخ صعودی و نزولی نادیده گرفته است.

۱. علم چه کلی و چه جزئی، داخل مقوله یی از مقولات جوهریه و عرضیه نمی باشد. صور علیه بنظر تحقیق مطلقا بحسب وجود با نفس ناطقه متحدند. نفس بهرچیزی که علم پیدا می نماید، عرضی بآن منتضم نسی شود، بلکه بحسب جوهر ذات شدید می شود و ارتقایی بطرف عالم آخرت برایش حاصل می گردد و علم باشیا ی حاکی از خروج نفس از قوه بفعلیت و از نقص بکمال است. نفس در مقام استکمال از مقام نازل بمقام عالی صعود می نماید و فیض حق بمقام باطن او می رسد و توانایی و قدرتی پیدا می کند و در مقام قوس نزول صوری حاکی از کمال و فعلیت در خود ایجاد می نماید. شرح مقتلمة قيصرى

علاوه بر دلائل عقلی، نصوص و ظواهر در عالم مثال و اشباح مقداری از شارح اسلام و اهل بیت او، از حد و حصر خارج است. چگونه می توان آنهمه ظواهر و نصوص را یکی بعد از دیگری تاو یل نمود! در گوهر مراد گوید: «نزد حکمای مشائین نه همین است که دلیل بر وجود عالم مثال نیست، بلکه برهان بر امتناعش هست، چه ثابت شده که هر چه قابل قسمت است محتاج است بوجود ماده؛ پس وجود صورت مقداریه بلاماده محال است».

ما می گوئیم: مشاء دو برهان بر امتناع وجود برزخی اقامه نموده اند، یکی آنکه تشخصات و تمیزات فردی بدون ماده محال است، چون نسبت مجرد بهمهٔ اشیاء علی السواست.

این استدلال سست و خارج از اسلوب اهل بحث و تحقیق است، و صلاحیت از برای استدلال ندارد.

ما در جواب این برهان گفتیم: تخصص در این موارد که موجود احتیاج بمادهٔ جسمانی ندارد، از ناحیه فاعل است و براهین کثیره بر تجرد صور خیالی اقامه کردیم و گفتیم در هر عقل عرضی جهات متکثرهیی موجود است که وافیست از برای صدور وجودات برزخی، خلافا للجمهور من الحکماء و موافقاً لمولانا صدرالحکماء «قده».

برهان دوم مشاء و اهل نظر در این مسئله، همین کلام محقق لاهیجی <sup>۱</sup> است که از کلمات شیخ و اتباع او اخذ کرده است، و از این شبهه هم آخوند ملاصدرا جواب داده است<sup>۲</sup>. حاصل جواب آنکه: وَهُم در موقعی که بخواهد موجودیرا بدو جزء یا چند جزء تقسیم نماید، مثل تقسیم یکذراع بدو نیم ذراع، توجه خود را از یکذراع متصرف نموده و علی سبیل الابداع و الاختراع و الایجاد دو نیم ذراع در

۱ . همین اشکالات را معقق لاهیجی در جلد ثانی شوارق هم ذکر کرده است. ۲ . رجوع شود باسفار، سفر نفس و مبحث اتحاد عاقل و معقول. ما در رساله یی که در اتحاد عاقل و معقول و هسمچنیین رساله یی که در اثبات تجرد خیال و اثبات عالم برزخ تصنیف کرده ایم، این مطلب را بتفصیل بیان کرده ایم و از شبهات ملاعبدالرزاق جواب داده ایم.

نفس ایجاد می نماید، یا آنکه توجه خود را از یک ذراع سلب ننموده،و دو نیم ذراع که مجموعش یکذراع شود ایجاد می نماید.

محقق لاهیجی باز در گوهر مراد، «که کتابی برزخ بین حکمت نظری مشایی و علم کلام است»، گفته است:

«بدن مشالی خالی از این نیست که قدیم است یا حادث، و بر تقدیر قدم مانعی دارد یا نه. هر دوشق بغایت مشکل، بلکه باطل است. و بر تقدیر حدوث یا مستعد فیضان نفس است یا نه، اگر هست، تعلق نفس متعلقه باو محالست، چنانکه در ابطال تشامخ دانسته شد، و اگر نیست، تعلق نفس منتقله باو بدون استعداد متصور نتواند شد».<sup>1</sup>

جواب آنکه موجود مثالی در دو قسم است، مثال منفصل و مثال متصل. مثال منفصل، عبارت است از فرد مثالی هر نوعی از انواع محققه. چنین وجودی مسبوق بساده جسمانی نیست و قدیم است و وجودش وجود ادراکی و علمی است، چون چنیین وجودی امکان ذاتی دارد و صرف امکان ذاتی کافی از برای فیضان وجود از علت است و احتیاج بماده ندارد. اگر از برای طبیعتی سه فرد ممکن باشد، فرد مجرد عقلانی و موجود مثالی و موجود مادی، از وجود فرد مادی بقاعده، امکان

١. مخفى نساند كه لاهيجى دربين متأخران بعد از مير داماد كه از راسخان در حكمت نظرى، ؤ از محقق ترين حكماى اتباع مشائية اسلام است. حواشى او بر حواشى بيفرى و شوارق او بر شرح تجريد حاكى از تضلع او در حكمت است. از حكمت ذوقى و اشراق بهرة كامل داشته و كتب شيغ اشراق را تدريس مى كرده است. شايد به خاطر خوف از معاصران خود و مهاجمين بر ملاصدرا، طريقة تقيه را پيش گرفته است. با آنكه از متصلبان در اصالت ماهيت بشمار مى رود، در جلد دوم شوارق در علم براي پيش گرفته است. با آنكه از متصلبان در اصالت ماهيت بشمار مى رود، در جلد دوم برارى، برهان قوى بر اصالت و وحدت حقيقت وجود اقامه نموده و متعهد شده است كه رساله يى در اصالت وجود تأليف نمايد، لذا استاد اينجانب حكيم محقق و نحر بر كامل، صدرالحكما و والتألهين و افضل التأخرين، سيدانفقهاه و المجتهدين، مدرس نامدار عصر ما در علوم مقرارة ابوالحسن قراز يرمن ثابت شده است كه ملا عبدالرزاق لاهيجى كمال عقيدت را به طريقه است كه رساله ي در اردى مقرار من ثابت شده است معاود و مجده و اضاء في مسادالم و المعرفة بدره»، مكرر مى فرمودند: از روى اور ينى «ادام الله علوه و مجده و اضاء في مساء المام والمونية بدره»، مكرر مى فرمودند: از روى از روى تقرينى «ادام الله علوه و مجده و اضاء في مساء المام والمونة بدره»، مكرر مى فرمودند: از روى از روى تقرينى «ادام الله علوه و مجده و اضاء في محاد معيد مرفانه و معرف المام المتانه مدر ميزه برهان من ثابت شده است كه ملا عبدالزاق لاهيجى كمال عقيدت را به طريقة استاد داشته است، از روى تقيمه بتحقيق در مطالب كلامى و حكمت بحثى پرداخته و متعرض طريقه استاد خود علم بارى. شرح مقلمة فيصرى

اشرف استبدلال می شود بوجود آن دو فرد، و در موجودات مجرده چون احتیاج بشرایط و لوازم و اعدادات مادی نیست و صرفِ امکان ذاتی کافیست، قاعدهٔ امکان اشرف جاری است.

در مشاله متصل، نییز نفس باعتبار قوهٔ خیال که تجرد برزخی دارد، متصور بصورت برزخی می شود صورت اخروی همین صورتی است که نفس باین اعتبار بآن متصور می شود. صور برزخی بر طبق استعداداتی که در نفس حاصل می شود، وجود پیدا می نمایند. این صور جنبهٔ استکمال نفس و خروج آن از قوه بفعلیت می باشند و نفسی که بواسطهٔ شرائط استعداد افاضهٔ ببدن مادی جسمانی شده است، در قوس صعود انواع استکمالات را واجد خواهد شد، از جملهٔ استکمالات، حصول صورت برزخیه است در مکمن و باطن وجود نفس و از جمله صور، صور اخرویهٔ مجرده است، نفوس کمل و افراد برجسته در استکمال طبیعی بصور عقلاتی متصور می شوند.

پی نبردن باصل و مغزای مراد محققان منشأ، این اشتباهات بزرگ گردیده است. سید محقق داماد هم در جذوات، قول بوجود عالم مثال را بباد تمسخر و استهزاء گرفته است. ما از برای آنکه اسائهٔ ادب بمقام شامخ آن حکیم علامه و محقق بی نظیر و فقیه بزرگ«رض» نشود، از ذکر هغوات آن حضرت خودداری نمودیم. (

٨. قاعده امكان أهرف بنا بقول شيخ الاشراق و صدرالمتألهين «قدهما»، موروث از فيلسوف عظيم، معلم اول أرسطا طاليس «قدس الله تعالى اسراره» است. معلم اول أرسطا طاليس «قدس الله تعالى اسراره» است. مفاد قاعده، اين است كه ممكن اشرف بايد بحسب طور وجود اقدم از ممكن اخس، و ممكن اخس بحسب وجود بايد مؤشر از ممكن اشرف باشد. قاعده امكان اشرف، منشعب از اصل عدم جواز صدور كشير از واحد حقيقى است. اين قاعده از اصول شريف فلسفى است كه فوائد مهمه يى بر آن مترتب مى شود. اين قاعده را ارسطو در كتاب سما و وعالم، و شيخ يونانى در اتولوجيا استعمال نموده است و با آن اثبات نموده اند كه موجودات در عالم عولى اشرف و انور از موجودات اين نشأه هستند. شيخ با آن اثبات نموده اند كه موجودات در عالم عولى اشرف و انور از موجودات اين نشأه هستند. شيخ الر فيس در شفا و تعليقات با اين قاعده، سلسلة مراتب بدو وعود را اثبات نموده است. شيخ الاشراق اين قاعده را بنحو اعلى و اتم تقرير نموده و از آن استفاده بيشترى برده است با همين قاعده از براى طبايع عالم افراد مثالى و فرد عقلى مجزد بنام رب النوع اثبات نموده است، رجوم شود بمعلو راتو معه مد حکمة الاشراق و تلویحات، و هیاکل و الواح عبادیه و پرتونامه و پزدانهخش «تألیفات شیخ اشراق». اجرای این برهان دو شرط دارد: یکی آنکه استعمال شود در موجودات متحدالماهیه، یعنی شریف و خصیس فرد یک طبیعت باشند، و دیگر آنکه فردیرا که با این قاعده اثبات می نمائیم وجودش ممکن باشد، و در وجود احتیاج بشرائط مادی نداشته باشد، بلکه صرف امکان ذاتی کافی از برای فیضان از علت باشد.

در اثبات فرد مثالی گفته می شود: از برای انسان غیر از فرد مادی که محرزالوجود است، فرد دیگری که در تحقق احتیام بماده ندارد ممکن است در صورت تحقق خارجی ممکن اخس باید اشرف قبل از آن صوبود باشد، اگر موجود نباشد از جند وجه خالی نیست، یا آنکه با اشرف از علت «معاً» صادر شده اند، لازمة ابن امر صدور كثير از واحد است ويا آنكه قبل از اشرف صادر مي شود، لازم آيد كه معلول از علت بحسب وجود اقری و اتم باشد، و اگر اشرف نه با اخس و نه بعد از اخس و نه قبل از العمس موجود شود، بايد ممكن نباشد، وفرض آنستكه طبيعت ممكن است وعدم وجودش بايد بنابر این مستشد بجهات خارج از ذاتش باشد، وجون صرف امکان ذاتی کافی از برای فیضان از علت است، باید علیش تمام نباشد و وجودی کاملتر از واجب الوجود متصور شود، و چون حق تعالی جامع جسيم كمالات و نشئآت وجوديه است، و هر موجوديكه صلاحيت از براى موجود شدن داشته باشد، ایجاد می نماید، باید ممکن اشرف قبل از اخس موجود شود. یکی از طبایم ممکنه همانطوری که بیان کردیم، فرد مثالی و برزّخی طبیعت است که باید بحسب برهان قبل از وجود اشخاص مادی موجود شده بأشد. اينكه ملاعبدالرزاق كفته است: حكماي مشائين علاوه براينكه دليل بر وجود جنين موجودی ندارند، برهان برعدمش نیز دارند؛ گفته ای دور از تحقیق است. چیزی که ملامبدالرزاق و سایر حکمای اتباع مشاء را در این قبیل از مضایق انداخته است، استدلالات خشک و قشری اتباع مشاتيه است كه از چاشني طريقة اهل ذوق و اصحاب كشف صاحبان وحي و تنزيل معرا است. ما بحمدالله هم دليل بر وجود چنين موجوداتي داريم، و هم امكان چنين حقايتي محرز است و هم استدلالات مشاء را باطل نموديم.



# **الفصل السابع** في مر<sup>ا</sup>تب الكشف وَ آنَوْاعِهٰا لِجُمْالاً

إعلم ان الكشف لغة رفع الحجاب. يقال: كشفت المرأة وجهها. اي رفعت مَقَابِها. واصطلاحاً هو الإطلاع على ماوراء الحجاب من المعاني الذَّبية والأمور التحقيقيَّة وجوداً او شهوداً، وهو معنوى و صورى، و اعنى بالصورى مايحصل في عالم المثال من طريق الحواس الخمس، وذلك إما ان يكون على طريق المشاهدة كرؤية المكاشف صور الارواح المجندة «المتجسدة ـخـ ل»و الانوار الروحانية، و اما ان يكون على طريق السماع، كسماع النبي «صلى الله عليه وآله» الوحي النازل عليه، كلاماً منظوماً، اومثل صلصلة الجرس ودوى النحل، كما جاء في العديث، فانه «ع» كان يسمع ذلك ويفهم المرادمنه، اوعلى سبيل الاستنشاق، وهو التنسم بالنفحات الالهية والتنشق لفوحات الربوبية قال «ع»: ان لله في ايام دهركم ت. تضحات الأفتمرضوا لها.» وقال: «اني لأجذ نفس الرحمَّان من قبل اليَّمن» أو على سبيل الملامسة وهبي بالاتصال بين النورين اوبين الجسد من المثاليين كما نقله عبدالرحمن بن عوف: قال، قال رسول الله رسول الله «ص»: «رايت ربّي تبارُك و تعالى في احسن صورة، فقال: فيما يختصم الملاء الاعلى يا محمد. قلتُ انت اعلم اى ربى مرّين قال: فوضع الله كفه بين كتفى فوجدت بردها بين تدييي، فعلمت ما في التسبياوات وما في الارض» ثم تلاهذه الاية عجود كذلك تُرى ابراهيم ملكوت المسماوات والارض ليكون من الموقنين». او على طريق الذوق كمن بشاهد انواعا من الاطعمة، فاذا ذاق منها وأكل، اطلع على معان غيبية. فال النبي«ص»: «رايت

514

شرح مقذمة فيصرى

انى اشرب اللبن حتى خرج الرى من اظفارى فاعطيت فضلى عمر فاولت ذلك بالعلم» ( وهذه الانواع قد يجتمع بعضها مع بعض وقد ينفرد و كلها تجليات اسمائية، إذ الشهود من تجليات الأسم البصير والسماع من الاسم السميع، وكذلك البواقى، اذ لكل منها اسم يربه، وكلها من سوادن الاسم العليم، وان كان كل منها من امهات الاسماء.

کشف، بحسب لغت رفع حجاب است، چون مراتب وجودی از حق اول تا

. عامه و خاصه نقل کردهاند که حضرت خواجه کائنات در شان علی بن ابیطالب «علیه السلام» گفت است: «آنا مدینة العلم و علی بابها». گلیه محدثین عامه این روایت را نقل کردهاند. شکی در صدور این روایت از پیخمبر نیست. قدمای علمای عامه خصوصاً معاصران بنی امیه «مثل ابوهریره» کذاب ناصبی پرخوس که بازرگان حدیث لقب دارد و در تمام عمر پول گرفته است و حدیث جعل کرده است، در مقابل فضائلی که از رسول خدا در بارهٔ علی «ع» نقل شده است برای آنکه خلفا را بی سهم ناصبی و حقیق جعل کرده اند و یا بصدر وذیل ر وایت چیزی افزوده اند، در مقابل روایت «انا مدینة الملم و علق بابها» الابوبکر و المر و العثمان جدرانها!» ساخته اند. از جمله معمولات، ذیل همین روایت است که حضرت ختمی زیادتی شیری را که تناول نمودند بعمر دادند و لبن هم تاو یل و تعبیر روایت است که حضرت ختمی زیادتی شیری را که تناول نمودند بعمر دادند و لبن هم تاو یل و تعبیر روایت است که حضرت ختمی زیادتی شیری را که تناول نمودند بعمر دادند و لبن هم تاو یل و تعبیر روایت است که مصر در مشکلات رجوع بحضرت امیر«ع»، می نموده است، مورد اتفاق علماء و محدثان عامه اینکه عمر در مشکلات رجوع بحضرت امیر«ع»، می نموده است، مورد اتفاق علماء و محدثان عامه است. کسی که وارث علم پیغمبر باشد، نباید از جواب مسائل بدیهی «نفسلا از حقایق و ممارف» عاجز بماند.

اما تفسیر قول حق تعالی: «فیما یختصم الملاء الاعلی یا محمد...» توقف بر ذکر مقدمه یی دارد و آن مقدمه بدین شرح است:

هر یک از اسماء الهیه در حضرت واحدیت و عالم اسماء و صفات متتفی اظهار و ابراز کمالی ذاتی خود می باشند؛ چون هر اسمی متتفی مظهری مناسب خود و منشأ صورتی موافق کمال موجود و مستتر در باطن و غیب وجود و عالم خویش می باشد، تا کمال موجود در باطن خویش را ظاهر مازد. مناسبت تامه بین ظاهر و مظهره بلکه بین هر علت مفیض و معلول مفاض شرط است. انضل کل فاعل مثل طبیعه». انکار این معنی موجب خروج از ساهرهٔ اقلیم حکمت و معرفت است. کلیهٔ کسانی که در سواد مملکت عقل و اقلیم حکمت و عرفان قدم گذاشته اند بر این معنی توافق کرده اند. معلول بسترلهٔ صورت و حکایت کنندهٔ کمالات علت خود می باشد، پس هر اسمی طالب اظهار متتخی ذات خویش است، اگر چه اسم دیگر و یا مایر اسماه حاجب و مانع این ظهور گردند. اسماء جمالی مقتضی ظهور جمال مطلقند که:

عالم ماده بین حق و مخلوق حجابند، النهایه حقایق مجرده و عقول مقدمه بل که اسماء الهیّه حجب نورانی، و حقایق مادی حجب ظلمانی بین سالک و حقند. مالک که از عالم طبع شروع بسیر الی الله می نماید، بعد از کشف حجب، اول حقیقتی که از برای او مکشوف می شود، حقایق موجود در عالم برزخ و خیال مطلق و منفصل است، و بعد از عبور از مراتب برزخی، بعالم معنی و عقول مجرده و ارواح طاهره می رسد و حقایق را در این مشهد با عین قلب شهود می نماید و عالم ارواح و حقایق موجود در آن عالم بر او مکشوف می گردد، بعد از سیر از عالم معمول، بعالم اسماء و صفات متصل می شود. باعتباری اسماء و صفات و تعینات محصل نمی شود مگر بمحو وجود مجازی و انغمار در وجود حقیقی حق و شهود و جود صرف. آنچه که غیر حق است در نظر سالک واصل، اوهام و آباطیل بشمار می رود و معلوم و مشهود حقیقی حقست، و سالک آنچه را که غیر از اوست بحکم می رود و معلوم و مشهود حقیقی حقست، و سالک آنچه را که غیر از اوست بحکم المعلوم و محو الموهوم»، از موهوات می بیند.

محقق را که وحدت در شهود است منخستین نظره برنور وجود است. این مقدمه را برای آن ذکر کردیم که فهمیده شود کشف و شهود حقایق

۲۰۰۰ اسماء جلالیه علت بطون جمال حق در سایهٔ کجریائی و قهر حقند. اسماء جلالیه علت بطون جمال حق در سایهٔ کجریائی و قهر حقند. حکمت الهی طالب عدل بین اسماء مختلفه است و مقتضی ظهور هریک از اسماء است، مناسب با عدل الهی است از تجلی و ظهور اسم که حاکم مطلق و حق مطلق سبب عدالت و استواه بین اسماء اسم اعظم فرمانفرمای اسماء مختلفه است، بین اسماء تعدیل برقرار شده است. «فعدل الامر الالهی وجرت سنة الله التی لا تبدیل لها و تم الامرو قضی و امغی و هذا هوالحکم المدل الالهی». این بود معنای اختصام در ملاء اعلی و عالم واحدیث والله اعلم بحقایق الامورل و اذا بلغ عقلك الی هذا المقام و نلت کنه ماذ كرناه، فاعرف قدرها فاته من الدقایق التی لایصل کنهها اذا بلغ عقلك الی هذا المقام. شرح مقلعة فيصرى

موجود در عالم مثال، که عالم جسم و تقدر و صورت است، کشف صوری است و انکشاف حقایق بعد از عالم برزخ و مراتب خیال مطلق و منفصل، کشف معنوی است، و کشف صوری، صراط و راه مستقیم به نیل کشف معنوی است و عالم برزخ نسبت بعالم طبع و ماده، عالم غیب است و نسبت بعالم معنی و ارواح عالم شهادت بشمار می رود، کمااینکه عالم ارواح نسبت بعالم اسماء و صفات عالم شهادت و خلق است و همه مراتب متعینه نسبت بغیب و حقیقت ذات، عالم شهادت و تعین است و همه مراتب متعینه نسبت بغیب و حقیقت ذات، عالم شهادت و تعین است و حق همیشه در ملابس تعینات مشهود می شود، مگر از برای شهود نماید و بحکم کلام امیرالمؤمنین: «صحو المعلوم مع محو الموهوم»، جمیع رسوم را در احدیت ذات و وجود فانی به بیند و بمقتضای: «جذب الاحدیة لصفة التوحید» و بموجب: «الحقیقة نور یشرق من صبح الازل فیلوح علی هیا کل التوحید آثاره»، معنی فرق در عین جمع واحدیت، فرق و جمع را شهود نماید بشهود مقیود نماید به می کل المولید به مینه و معنه می الاول فیلوح علی هیا کل التوحید و و و قعی .

کشف صوری در عالم مثال مطلق، از طریق حواس خمس حاصل می شود، چون حواس پنج گانه در باطن نفس باعتبار وجود برزخی و مثالی موجود است، و حواس مادی از روزنه های حواس موجود در خیالند و همچنین حواس موجود در وجود مشالی در عالم عقل بوجود واحد جمعی تحقق دارند. نفس در باطن وجود و مقام تجرد تام خود بسمع عقلی، می شنود و بیصر عقلی می بیند و بذوق عقلی می چشد، و همکذا نسبت بسایر حواس. کشف صوری حاصل در عالم برزخ و اجسام و اشیاح مثالیه، یا از راه مشاهده و رؤ یت است، مثل آنکه مشاهد اجسام و اشیاح میتالیه، یا از راه مشاهده و رؤ یت است، مثل آنکه مشاهد ارواح در این عالم تعین وجود حقایق موجود در عالم ارواحند، و یا شهود از طریق گوش و حس شنوائی است، مثل اینکه حضرت رسول «ص» وحی را بصورت کلام منظوم استماع می نمود و یا اصواتی را از قبیل صدای زنگ شتر و نغمات زنبور عسل استماع می فرمود و یا اصواتی را از قبیل صدای زنگ شتر و نغمات زنبور عسل استماع می فرمود و یا اصواتی را از قبیل صدای زنگ شتر و نغمات زنبور عسل استماع می فرمود و یا اصواتی را از قبیل صدای زنگ شتر و نغمات زنبور عسل استماع می فرمود و یا اصواتی را از قبیل صدای زنگ شتر و نغمات زنبور عسل استماع می فرمود و یا امواتی را از قبیل صدای زنگ شتر و نغمات زنبور عسل استماع می فرمود و یا اصواتی را از قبیل صدای زنگ شتر و نغمات زنبور عسل استماع می فرمود و یواسطه چهاتی مقصود و مراد از نزول وحی را

از آن بـه تـنسم به نفحات الهى تعبير شده است و رسول الله بآن در حديث معروف اشـاره نــمـوده اسـت: «ان لِله في ايام دهركم نفحات الافتعرضوا لها». <sup>١</sup> و در حق

۱. پیغمبر بلسان ارشاد و تعریف، این کلام را بر اصحاب الفاء کرده است, این روایت بعبارات متعدد نازل شده است: «ان لر بکم فی ایام دهرکم نفحات من رحمت الافتعرضوالها».

تعرض انواع مختلف دارد، یک قسم از تعرض عاری از تعمل و کسب است، و قسمی از آن معزوج با تحمل است، عاری از تعمل، تعرض باستعداد ذاتی غیر مجعول است و معزوج ومقترن با امری نمی باشد. این اول مرتبة تعرض و اعلای اقسام آن است. قریب بهمین قسم از تعرض، تعرض بعفاه روحانیت است و سعة دائره و فلک آن دائرة عقول طولی و عرضی و ارواح مکرمه است که دارای مراتب و درجات مختلف می باشند، چون عقول و ارواح باعتبار شدت وجودی و قوت ذات اختلاف دارند. اعلی از جمیع عقول عمّل اول است، و هکذا سایر عقول باعتبار مرتبه و دنو مرتبه، حال ذاتی غالب یر عقل حال تعرض است «فهذان خالیان عن التعمل».

فرق بین این دو آنستکه قسم دوم مکتسب از حصهٔ وجودی است که باستعداد کلی از حق قبول نموده است و شمرهٔ وجودی حاصل از برای روح است و قسم اول ملازم با فقر است، فقر مطلق و فقر مقید. اهل درجهٔ اولی، کسسانی که متعرض حقند بصفت محبت خالص غیر مشوب که علم آنها یا اخبار یکی از آنها دخلی بتعرض ندارد، بلکه علت حب را نمی دانند.این تعرضی است که منشأ آن مناصبت اصلی ذاتی است که تعملی در آن وجود ندارد و مطلوب آنها تعین ندارد.

اما فقر مقید یک قسم از آن تعرض بمحبت امور ممین است. «جمعاً او فرادی»، مثل علم پفتریا شهید آن و قرب بآن «فقر». این اول درجات فقر مقید است، مثل همین تعرض است تعرض بمحبت نه باعتبار مشائبت حق نسبت بآن، بلکه بعلت مطالب دیگر، مثل ظفر یافتن باسباب سعادت. این قسم دارای یک اصل واحد است با آنکه جز ثبات مفصله یی دارد، حکم واحد عبارت است از جلب منفعت و دفع مضار و انواع مرفبات و مرهبات. متعلق آن طلب استکمالی است که متوقف بر تحصیل مطلب یا مطالبی است. قسمی که منشأ آن محبت نیست، تعرض بصور وسائل از قبیل اعمال و توجهات و صور ادیه و امثال آن. از برای تعرض مرتبهٔ کلیه غیر از آنچه که بیان شد وجود ندارد.

موجهات و صور ادعيه و امتان آن. او برای نعرض غربه ذليه عير او انچه كه بيان شد وجود ندارد. همانطوری كه ذكر شد، اهل درجه اولی متعرض نفحه حقند بصفت محبت خالص مطلق، غير از حق چيزی را نسمی خواهند و نسمی خوانند، «كما هو المشاهد في الادعية المأثورة عن اهل بيت الحسمة والطهارة: المهی بك هامت القلوب الوالهة و علی معرفتك جمعت العقول المتباينة». جهت بحث تفصيلی اين مطلب و بيان اقسام نفحات رجوع شود به كتاب نفحات تأليف صدرالدين قونيوی «چاپ منگمی، طهران ١٣١٦ه ق. ص٣، ٤، ٥، ٢». صدرالدين، مراتب نفحه و فروع آن را در ضمن ٥ نفحه كه مشتصل بر اصول و فروع مبسوط و كامل است بيان كرده است، و ايضاً رجوع شود به مصباح الأنس حمزه فناری، شرح بر مفتاح قونيوی «چاپ طهران ١٣٢٢ه ق. ص١٠٥، ٢٠١٠، و لمحسری ان فيهما مايشفی العليل و يروی الفليل ولله در مصنفهما و اعلی الله قدرهما في النشأتين شرح مقلامية قيصرى

او یس قرنی که از بزرگترین صحابه حضرت امیرمومنان است فرموده اند: «انی لاجد نفس الرحمان من قبل الیمن»، در حالتی که او یس دریمن متوطن بود و نفس حق از آن جانب بمشام حضرت ختمی مرتبت می رسید. یک قسم از کشف صوری از طریق ملامست حاصل می شود و سبب آن اتصال بین دو نور و یا دو جسد مثالی است، مثل اینکه از پیغمبر نقل شده است که

المقلية والمثالية، استفدت منهما كثيرا واخذت قسطا وفيرا والله ولى التوفيق وهويهدى المبيل. مولاتا جلال الدين رومى، اين حديث «ان لربكم في ايام دهركم نفحات الغ» را درجلد اول كتاب مشنوى «چاپ طهران ١٣٧١ ه ق. خط ميرخانى ٥٣» تشريع كرده است، والحق خوب از عهده بر آمده است، اگرچه در ذكريان پاره يى از قسمتها از اسلوب علمى خارج شده است، چون در عرفان علمى و تحقيق مراتب و مقامات باسلوب اهل فن «عرفا» باستوارى معيى الدين و قونوى و كاشانى و اتباع و اتراب آنها فيست، وليكن در تشريع بعتمى از معانى بيداد كرده است، چنان با حرارت و انفسار در جذبه، حقايق را بيان مى كند و چنان كر و فر در بيان حقايق دارد كه عقل در حيرت مى ماند:

بـعد از شرح پارهیی از رموز حدیث و اسرار کلام نیوی، صلوات الله و سلامه علیه و آله الطاهرین گوید:

حق را بـه بهـترین صورت شهود نموده و دست و کف خود را بین دو کتف پیغمبر گذاشته است بنحوی که حضرت رسول سردی آن را درک نموده است و از اتصال دست حق بـه کتف حضرت رسول ملکوت و باطن عالم سماوات و ارض از برای پیـغـمبـر مکـشـوف شده است.<sup>۱</sup> باید توجه داشت که تجلیاتحق در عالم مثال و

۱. جمیع مراتب کشف و شهود از برای خاتم انهیاه حاصل شده است، چون نبی خصوصاً خاتم انبیاء باید جمیع مراحل وجودی را بکشف شهودی طی نماید تا مقام رجوع بخلق و بیان حقایق یعنی رجوع بکثرت و سیر در اسماء و صفات حق برایش حاصل شود. در مباحث بعدی بیان خواهد شد که انتهای سیر خاتم انبیاء مقام اوادنی است، و این مرتبه را هیچ یک از اولیاء و انبیاء واجد نیستند. درجات اکملیت (درجات وراء گمال) اختصاص بخاتم انبیاء دارد و فناء در احدیت فقط اختصاص بحقیقت محمدیه «ص» دارد و بنحو ورانت از برای صاحب ارث محمدی «ص» یعنی ائمة طاهرین ثابت است.

اولوالـعزم از انبـيـاء «عـلـهم الــلام»، مظاهر تجليات اسمايي حقند. حق در مقام تجلى ذاتي قلب سالک را بکلی از علائق تطهیر می کند و قلّب جمعی محمدی و وارث او چون مظهر تمام اسماء حقند بتجلى ذاتى، حق را بامسم مخصوص واعطادحاصل عبادت نمى كنند، بلكه حق را موق اسماء و صفات و اعيان بوجه اطلاق شهود تموده اند و بهمان وجه كه اكمل عبادات است آن را مي يرمتند. مقام نازل این مرتبه، قرب فرانض و مقام بعد این قرب جسم بین قرب فرانض و نوافل، و بعد از این مرتبه فناء از این دوقرب و بعد جمع بین این دوفناء و فناء از فنائین و فناء از این مرتبه این همان مقام تشكيك وتمحض ومقام امتخلاف حق واستهلاك درحق واصل وجود بحسب عين وبقاء بحق باعتبار حکم است. بعد از این مرتبه، مقام غیب محض است. کیفیت حصول سیر بمقام «اوادنی» آنستکه بین اسماء ذاتیه یی که مفاتیح غیب وجودند و احکام این اسماء «در تجلی اول» و بین اسماء کلیه اصلیه در تجلی ثانی بعد از ظهور کمالات اشتمالی «عام» و اختصاصی اجتماع و امتزاجی بحكم سرايت محبت اصليه در اين مرتبه «احديت و واحديث» حاصل مي شود. البته اين محبت اصلی ساری در جمیع مظاهر روحانیه و نفسانیهٔ اسماء می باشد. از امتزاج پین این دو اسماء بملاحظهٔ تأثیر ذاتیات در عرضیات و تأثیر اصول در فروع، قلب تقی نقی احدی جمعی محمدی «ص» که صورت عين برزخية اولى و اصليه است متولد گرديد. حقيقت حق همانطوريكه در مقام احديت وجود بتحلى اجمالي جمعي «شهود المفصل في المجمل»، تجلى و ظهور نمود، در اين وجود برزخي بين امکنان و وجوب تجلی نمود و این حقیقت ظهیر همان تجلی است، از این تجلی وصفات ظاهر گردبد. پس این حقیقت متجلی در اسماء و صفات حق است و حقیقت محمدیه «ص» جامع اسماء کلیه و جزئیه است.

محبت اصلیه اولیه که عین قابلیت و عین حقیقة الحقایق احمدیه«ص» و برزخیت اولی بین واحدیت ---- شرحمقةمةقيصرى

عقول بصورت مناسب آن عالم است.

شهود گاهی از طریق قوهٔ ذائقه حاصل می گردد، مثل اینکه اهل شهود و صاحب کشف انواعی از طعامها را بوجود برزخی می بیند و بعد از خوردن و چشیدن طعم قسمتی از آن اطعمه، بر معانی غیبیه اطلاع پیدا می نماید. از حضرت رسول نقل شده است که در عالم رؤ یا شیر میل می نمایند بنحوی که از سر انگشتان مبارکشان خارج می شود و آن خواب را بعلم تأو یل و تعبیر نموده اند.

این اقسام و انواع از مکاشفات نسبت باشخاص تفاوت دارد. در بعضی همهٔ آن اقسام یا بعضی از آن جمع می شود، و در برخی یکی از آنها تحقق پیدا می نماید. تمام این اقسام از کشف، از تجلیات اسمائی بشمار می روند، چون شهود «شهود بچشم» از تجلیات اسم بصیر و سماع از تجلیات اسم سمیع می باشند و همچنین مکاشفاتی که از طریق سایر قوای پنجگانه حاصل می شود، تابع اسمایی هستند که مربی حقایق می باشند و برگشت همهٔ آنها باسم علیم و هر یک از آنها سدنهٔ اسم علیم می باشند. اگرچه هر یک از آنها از امهات اسمانند و نسبت بحقایق، حیطه و نسبت به برخی از اسماء کلیت دارند.

88C

و انواع الكشف الصورى إمّا ان تتعلق بالحوادث الدنيو يه اولا، فان كانت متعلقه بهما كمجىء زيد من السفر و اعطائه لعمر والفا من الدنانير، فتسمى رهبانية لاطلاعهم على المغيبات الدنيو يه بحسب رياضاتهم ومجاهداتهم و اهل السلوك ، لعدم وقوف هممهم العالية في الامور الدنياو ية لايلتفتون الى هذاالقسم من الكشف لصرفها في

و احدیت است، ناچار کعبهٔ توجه و قبلهٔ تعلق آن مین مزاج اجمل و قلب اعدل محمدی است، و این قلب مطهر محل کمال جلاء و استجلاء ذاتی احدی است و نور وجود این حقیقت نظیر نور حق ازلی است، لذا اسم «حبیب الله» از اخص اسماء اوست. این مقام از برای حقیقت محمدیه «ص» ذاتی و از برای حقیقت ولویه «ع» بنحو وراثت ثابت است، لذا علی «ع» در بین اصحاب اختصاص به برادری آنحضرت را دارد و شاهد بر این، کلامی است که عامه و خاصه از پینبر روایت کرده اند: «انا و علی من نور واحد». بحکم قول بعدم فصل، این مقام برای اشد اثناعر ثابت است و دیگران از آن حظی ندارند؛ و مقامات انبیاء منبحث از تجلیات جناب ولایت در علی است.

الامور الاخروية و احوالها، ويعدونه من قبيل الاستدراج والمكر بالعبد، بلى كثير منهم لا يلتفتون الى القسم الاخروى ايضاً ، وهم الذين جعلوا غاية مقاصدهم الفناء في الله و البقاء به، والعارف المحقق لعلمه بالله ومراتبه و ظهوره في مراتب الدنيا والاخرة واقف معه ابدأً ولا يرى غيره ويرى جميع ذلك تجليات الهية فنزل كلامنها منزلته، فلا يكون ذلك النوع ايضاً من الكشف استدراجاً في حقه، لانه حال المبعدين الذين يقنعون من الحق بذلك ويجعلون سبب حصول الجاه والمنصب في الدنيا وهو منزو من القرب و البعد المنيئين بالفيرية مطلقا.

و ان لم تكن متعلقة بها، بان كانت المكاشفات في الامور العقيقية الاخروية والحقايق الروحانية من الارواح العالية والملائكة السماوية والارضية فهي مطلوبة معتبرة.

و هذه المكاشفات قل ما تقع مجردة عن الاطلاع بالمعانى الغيبية، بل اكترها يتضمن المكاشفات المعنوية، فيكون اعل مرتبة و اكثريقينا لجمعها بين الصررة والمعنى، وله مراتب بارتفاع الحجب كلها او بعضها دون البعض، فان المشاهد للاعيان الثابتة في العضرة العلمية الالهية اعلى مرتبة من الكل و بعده من يشاهدها في المقل الأول و غيرها من العقول، ثم من يشاهدها في الليح المعفوظ و باقى النفوس المجردة، ثم في كتاب المحو والاثبات، ثم في باقى الارواح العالية والكتب الالهية من العرش والكرسى والسعوات والعناصر و المركبات، لان كلا من معذاجه و في الرقات التي مشتعل على ما تحته من الاعيان والحقايق و اعلى معراجه و في الاوقات التى اشار اليها بقوله: «لى مع الله وقت لا يسمنى ملك مقر ولاتبى مرسل»، كسماع موسى «ع يه كلامه تعالى، ثم مساع كلامه بواسطة جبرئيل معراجه و في الاوقات التى اشار اليها بقوله: «لى مع الله وقت لا يسمنى ملك مقرب ولاتبى مرسل»، كسماع موسى «ع يه كلام تعالى، ثم مساع كلامه بواسطة جبرئيل معراجه و في الاوقات التى اشار اليها بقوله: «لى مع الله وقت لا يسمنى ملك مقرب معراجه و في الاوقات التى اشار اليها بقوله: «لى مع الله وقت لا يسمنى علك مقرب معراجه و في الدي الماع، مماع كلام الله من غير واسطة كسماع نبينا «ص» في معراجه و في الاوقات التى اشار اليها بقوله: «لى مع الله وقت لا يسمنى ملك مقرب ولا تبى مرسل»، كسماع موسى «ع يه كلامه تعالى، ثم مساع كلامه بواسطة جبرئيل معليه السلام» كسماع القرآن الكريم، ثم مساع كلام العقل و غيره من العقول، ثم مسماع النفس الكلية و الملائكة السماو ية والارضية على الترتيب المذكور والباقى على هذا القياس.

ومنبع هذه الانواع من المكاشفات، هوالقلب الانساني بذاته وعقله المنور العملي، المستعمل لحواسه الروحانية، فان للقلب عيناً وسمعاً وغير ذلك من

۲. در کلمات اثمه اثناعشر نصوص و ظواهر زیادی راجع باین اصل موجود است و تعجب از مصنف است که نقل نکرده است، مثل کلام امیرالمومتان: «ما عبدتك خوفاً من نارك ولاطمعا لجنتك، بل وجدتك اهلاً للمبادة نصيدتك». شرح مقذمة فيصرى

الحواس، كما اشار اليه سبحانه بقوله: «فأنّها لا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التى في الصدور، وختم الله على قلوبهم و على سمعهم و على ابصارهم غشاوة». و في الاحاديث المشهورة ما يؤيد ذلك كثير، وتلك الحواص الروحانية اصل هذه الحواص الجسمانية، فاذا ارتفع العجاب بينها و بين الخارجية يتحد الاصل مع الفرع، فيشاهد بهذه الحواص مايشاهد بها، والربح يشاهد جميع ذلك بذاته، لان هذه الحقايق متحدة في مرتبته، كما مر من ان الحقايق كلها في العقل الاول متحدة. وهذه المكاشفات عند ابتداء السلوك اولا يقع في خياله المقيد، ثم بالتدريج و مصول المكة ينتقل الى العالم المثالى المطلق فيطلع على ما يختص بالعناصر، ثم مصول الملكة ينتقل الى العالم المثالى المطلق فيطلع على ما يختص بالعناصر، ثم أم الكتاب، ثم يشتقل الى حضرة العلم الالهى، فيطلع على ما يختص بالعاصر، ثم الحق سبحانه، كما قال: «ولا يعيطون بشىء من علمه الإبماشاء»، و هذا اعلى ما معند التجلي إلاً ان يتجلى من وراء الالهي، فيطلع على الاعان حيث ما يشاء المن عند التجلى ألى علم المثالي المطلق فيطلع على ما يختص بالمناصر، ثم عند التجل، ثم يشتقل الى حضرة العلم الالهى، فيطلع على الاعان عيث ما يشاء المت سبحانه، كما قال: «ولا يعيطون بشىء من علمه الإبماشاء»، و هذا اعلى ما و يمكن لعبادالله في مراتب الشهود، لان فوق هذه المرتبة شهود الذات المفنية للعباد يمكن لعبادالله في مراتب الشهود، لان فوق هذه المرتبة شهود الذات المفنية للعباد عند التجلى إلاً ان ينجلى من وراء الاستار الاسمائية و هي عين الاعيان، واليه اشار عند التجلى إلى المعى الشيشي: «فلا تطمع ولا ثنمب فضائفانها العاية التى ما فوقها غاية».

واما الكشف المعنوى المجرد من صور الحقايق، الحاصل من تجليات الاسم العليم، وهو ظهرر المعانى الغيبية والحقايق العينية، فله ايضاً مراتب: اولها ظهرر المعانى في القوة المفكرة من غير استعمال المقدمات وتركيب القياسات، يل بان ينتقل الذهن من المطالب والى مباديها ويسمى بالخدس؛ ثم في القوة الماقلة المستعملة للمفكرة وهي قوة روحانية غير حالة في الجسم ويسمى بالنور القدسى، والحدس من لوامع الواره وذلك لان القوة المفكرة جسمانية ، فيصير حجاباً للنور

۱ . حق آنستکه جمیع قوای موجود در باطن وجود نفس، که از آنها تعبیر بقوای غیبی و مقام غیب نفس تسموده اند، از ماده تجرد دارند و همهٔ آن قوی مثل قوهٔ عاقله مجردند. اثبات تجرد قوای غیبی تفس از حس مشترک و خیال و واهمه و قوهٔ متذکره و ذاکره مبتنی بر قواعدی است که حکمای اسلامی و محققان از متألهین، حتی عرفاه شامخین به کنه آن نرمیده اند، و صدرالمتألهین در سفر نفس اسفار متعرض شده است. ما در اثبات تجرد خیال، تجرد سایر قوای غیبی نفس را اثباب نمودیم. اینکه معینف علامه قوهٔ مذکره را که واسطه بین عقل و مدرکات باطنی است و عقل بواسط همان قوة ترتیب امور مملومه از برای کشف مجهولات می دهد مادی می داند، روی این میزان خیال را هم باید مادی بداند، در حالتی که بتجرده الم مثال مطلق قائل است و از باب سنخیت بین مدرک و تجانس و تصائل بین مطلق و مقید باید قوهٔ متخیله را مجرد از ماده بداند. بعضی عرفای اسلامی هم بری تحرد از مده تصائل بین مطلق و مقید باید قوهٔ متخیله را مجرد از ماده بداند. بعضی عرفای اسلامی هم بری تحرد از مده داند.

الكاشف عن المعانى الغيبية «العينية - خل»، فهي ادنى مراتب الكشف و لذلك قيل: الفتح على قسمين: فتح في النفس وهو معطى العلم النام نفلا و عقلا، وفتح في الروح وهو يعطى المحرفة وجوداً لاعقلا ولا نقلا؛ ثم في مرتبة القلب وقد يسمى الالهام في هذا المقام ان كان الظاهر معنى من المعانى الغيبية، و ان كان روحا من الارواح المجردة او عينا من الاعيان الثابتة، فيسمى مشاهدة قلبية؛ ثم في مرتبة الروح فينعت بالشهود الروحى وهي بمثابة الشمس المنورة لسماوات مراتب الروح و اراضى مراتب الجعد فهو بذاته آخذ من الله العليم، المعانى الغيبية من غير واسطة على قدر استعداده الاصلى و يغيض على ما تحته من القلب و قواه الروحانية والجسمانية ان مراتب الجعد فهو بذاته آخذ من الله العليم، المعانى الغيبية من غير واسطة على قدر كان من الكمل والاقطاب و ان لم يكن منهم فهو آخذ من الله بواسطة القطب على قدر استعداده و قربه منه، او بواسطة الارواح التى هو تحت حكمها من الجبروت والملكوت؛ ثم في مرتبة السر، ثم في مرتبة الخفى بحسب مقاميها ولا تمكن اليه الاشارة ولا يقدر على العرابها العرارة. و سنشير الى تحقيق هذه المراتب انشاء الله الاشارة ولا يقدر على المعنى مقاماً وملكة للسالك ، اتصل علمه الما الله و الماد المرات المان من الكمل والاقطات و ان م يكن منهم فهو آخذ من الله بواسطة القطب على والملكوت؛ ثم في مرتبة السر، ثم في مرتبة الخفى بحسب مقاميها ولا تمكن اليه الاشاء و الأسادي و ان مان من الكمان من الكمل والا عليم على الماد و ال المراتب انشاء الله والملكوت؛ ثم في مرتبة السر، ثم في مرتبة الخفى بحسب مقاميها ولا تمكن اليه والملكوت؛ ثم في مرتبة المان من الكفى منه ما من الجنوب التي هو تعمل ما ما الجروت الفرع بالاصل فحصل له اعلى المقامات من الكشف.

وَلِما كَانَ كُل من الكشف الصورى و المعنوى على حسب استعداد السالك و مناصبات روحه و توجه سره الى كل من انواع الكشف، و كانت الاستعدادات متفاونة والمناصبات متكثرة، صارت مقامات الكشف متفاونة بحيث لايكاد ينضبط، واصح المكاشفات و اتمها أنَّها يحصل لمن يكون مزاجه الروحانى اقرب الى الاعتدال التام كارواح الانبياء والكمل من الاولياء «صلوات الله عليهم»، ثم لمن يكون اقرب اليهم نسبة و كيفية الوصول الى عقام من مقامات الكشف، و ييان ما يلزم في الوجود من اصحاب المقامات والاحوال كالاحياء والامانة و قلب الحقايق في الوجود من اصحاب المقامات والاحوال كالاحياء والامانة و قلب الحقايق رحصفة القدرة والاسماء المقتضية لذلك عند تحققهم بالوجود الحقائى، اما بواسطة رج من الارواح الملكوتية و اما بغير واسطة، بل بخاصية الاسم الحاكم عليهم، فافهم.

→ خيال مقيد استشمام كردهاند، ولى روى بحث وطرز حكمت بحثى ونظرى اين مساله را مثل كثيرى از عو يصات تنقيع ننمودهاند. «فالمصير الى ماحققناه في اثبات تجرد القوة المتخيلة بل سايرالقوى البساطنيية تبسماً لما حققه صدوالصدور وبدراليدور المولى صدرالدين الثيرازى القوامى حشره الله مع الائمة الطاهرين». شرحمقلتمةقيصرى

کشف صوری دارای انواع متعدد است: برخی از انواع آن تعلق بامور دنیاوی می گیرد، مشل اخدبار از آمدن شخصی از سفر. برخی از اشخاص بواسطهٔ کناره گیری از خلق و توجه بحق این حالت را پیدا می نمایند که از آن برهپانیت تعبیر می شود. اهل سلوک چون بدنیا و امور مر بوط بآن اهمیتی نمی دهند و وجههٔ نظر آنها امور اخروی و اطلاع بر حقایق غیبی است، علاوه براین، انغمار در این امور، آنها را منصرف از حقایق مر بوط بآخرت نمی نماید. باین قبیل از مکاشفات اهمیت نمی دهند، چون غایت سیر آنها فناء در حق و بقاء باوست. عارف کاملی که عالم بحق و مراتب وجود حق و شهود او در اقطار وجود و مراتب دنیا و آخرت است غیر از حق چیزی را نمی بیند و دائماً منغمر در حق است. جمیع حقایق را از می تعلیات حق می داند، و نه حق و وحدت اطلاقی او عارف کامل را از خلق غافل می نماید، و نه رؤ یت خلق او را مانع از شهود حق می شود، بلکه حق را حق و نقل تعلی را خلق می بیند، با آنکه ظهور حقایق را از حق می داند، و توجید سراسر وجود او را گرفته است و وجود ممکنات را وجود معازی می داند، فرا حق را حق و نقل را نخلق می بیند، با آنکه ظهور حقایق را از حق می داند، فلور خلقی عافل او را گرفته است و وجود ممکنات را وجود معازی می داند، غیر در حق را حق و نورا خلق می بیند، با آنکه ظهور حقایق را از حق می داند و توجید سراسر وجود نی را خلق می داند، و ممکنات را وجود معازی می داند، فهور خلقی حق را نو را گرفته است و وجود ممکنات را وجود معازی می داند، ظهور خلقی حق را ان کار نمی نماید و هر چیزی را بجای خود شهود می نماید.

کشف مربوط بامور دنیوی کشف حقیقی نیست و کسانی که هم خود را مصروف این قبیل از مکاشفات می نمایند و تجاوز از این مرتبه نمی نمایند، از جمله منغمران در دنیا و معرضان از آخرت و حق محسوب می شوند و مکاشفات خود را سبب نیل بمناصب دنیوی قرار می دهند.

اگر مکاشفه مربوط بامور حقیقی اخروی و حالاتِ حقایق ِ روحانی و کیفیت تجلی عوالم غیبی و در برداشتن حقایق و معارف مربوط بعالم ارواح باشد، مطلوب و معتبر است. این قبیل از مکاشفات اگرچه در عالم صورت و برزخ صورت می گیرد، ولی بنحو ندرت مجرد از حقایق و معانی غیبی است، بلکه بطور اکثر متضمن مکاشفات معنوی است، و از حیث اینکه این مکاشفات جامع بین معنی و صورت است، بیشتر از مکاشفاتِ مجرد از صورت موجب یقین است و یا بیشتر از مکاشفات منغمر در صورت یقین آور است.

مکاشفاتی که توأم با صورت و معنی است، دارای انواعی می باشد.

مکاشف، گاهی جمیع مراتب حجب را زیر پا گذاشته بعالم اعیان ثابته می رسد، و سیر در اسماء و احوال حق نموده و بر حقایق عالم اطلاع پیدا می نماید، و از باب آنکه موجودات صاحب علل و اسباب بمعرفت علل و اسباب وجودی شناخته می شوند، بحاق حقیقت جمیع موجودات آگاه می شود.<sup>۱</sup>

برخی از ارباب کشف، سیر صعودی آنها تا مرتبهٔ عقل اول و اُم الکتاب است. صاحب این کشف نیز همه حقایق متنزل در عقل را شهود می نماید. بعضی از ارباب کشف باین مرتبه نمی رسند، بلکه نهایت سیر آنها نیل بمقام نفوس کلیه و کتاب مبین است. همه حقایق را از دریچه لوح محفوظ و نفوس عالیه و مجرده می بیند و سیر در ارواح عالیه و لوح محوو اثبات می نماید، کتب الهیه را شهود نموده و عرش و کرسی و سماوات سبع و ارضین تسع را مشاهده می نماید. بالا ترین مراتب سماع حقایق که یک نوع از مکاشفه است، سماع کلام حق است<sup>7</sup>. بدون واسطهٔ ملکی از ملائکه مقر بان حقیقت محمدیه «ص»، حق را در

١. میرنبی ما خاتم الانیاء تا مقام اوادنی است، مشروحاً آن را بیان خواهیم نمود.
٢. سماع کلام حق از برای وارثین مقام محمدی«ص» علیهم السلام ثابت است، و شواهد و ادله ی در باره هر یک از اثمه خصوصاً علی بن ابیطالب در کلام علما و محدثان عامه موجود است. خاتم ولایت مطلقه محمدیه«ص» علمه و مددثان عامه موجود است. خاتم ولایت مطلقه محمدیه«ص» علمه و مددثان عامه موجود است. خاتم ولایت مطلقه محمدیه«ص» مهدی موجود در آخر زمان بطور تحقیق این قسم از شهود را دارا است. رایتی از مطلقه محمدیه«ص» مهدی موجود در آخر زمان بطور تحقیق این قسم از شهود را دارا است. روایتی از امام جمغر بن محمد الصادق، عامه در کتاب خود نقل کردهاند، از جمله کاشانی در «اصطلاحات صوفیه در بیان مطلم»، و شیخ شهاب الدین مهروردی در عوارف، و قونیوی در فاتحه، و ملا عبدازراق کاشی عارف معروف در تقدیر قرآن و جمعی نقل نمودهاند، حضرت فرموده است: «اقد تجلی الله کاشی عاره موجود است: «اقد تجلی الله کاشی عاره فرده است: «اله در کامی عداند» از معاد موجود در تعدیر قرآن و جمعی نقل نمودهاند، حضرت فرموده است: «اقد تجلی الله کاشی عاره فرده است: «اله در عاره معروف موجود» بنا بالدین مهروردی در عوارف، و قونیوی در فاتحه، و ملا عبدازراق کاشی عاره فرده است: «اقد تجلی الله کاشی عاره فریه کامی کاشی عاره موجود» موجود» در عوارف، و قونیوی در فاتحه، و ملا عبدازراق کاشی عاره معروف در تقدیر قرآن و جمعی نقل نمودهاند، حضرت فرموده است: «اقد تجلی الله الماده فی کلامه ولکن لاییصرون».

يعنى از تجلبات حق كلام «قرآن» اوست و مردم از آن غفلت دارند و نمى ببنند در ذيل همين روايت نقل كرده اند كه حضرت در نماز در مرقع قرائت قرآن غشوه برايش حاصل مى شد، علت آن را سوال كردند، حضرت گفت: آيه را تكرار مى كنم و از قائل آن در مقام تكرار آيه را مى شنوم: «كان ذات يوم في الصلوة فخر منشيا عليه فسئل عن ذلك قال: ما زلت اكررها حتى سعت من قائلها»، اين همان تجلى حق است در ولايت مطلقه بدون واسطه. لذا شيخ عارف كامل مهروردى صاحب عوارف بعد از نقل اين روايت از امام جعفر صادق گفته است: «كان لسان جعفر بن محمد العادق عليه السلام في ذلك الوقت كشجرة موسى عند ندائه بانى اتا الله». حق بلاواسطه در قلب امام تجلى كرده است و زبان مرارك امام بر نتيجه تجلى حق قرآن را قرائت نموده است. شرح مقاتعة فيصرى

ليبله معراج در مقام «اوادنى وقاب قوسين» شهود نمود و بلاواسطه كلام او را ششيد. اين شهود اختصاص بليله معراج ندارد، بلكه در اواخر رسالت، شهود حق بدون واسطه از براى پيغمبر مقام بود، نه حال لذا فرمود: «لى مع الله وقت لايسعه ملك مقرب ولا نبى مرسل».

فـرشـتــه گـرچه دارد قرب درگاه نـگــَــجــد در مـقــام لــی معاللّه

مرتبه نازل از این مقام، استماع کلام عقل اول است، بعد از این مقام سماع کلام نـفس الـهـی است، از مقام نفس کلی و ملائکه سماوی و ارضی در جمیع این مراتب متکلم حق است و کلام حق همان تجلی اوست. این تجلی گاهی از ماورای استـار است و گـاهـی بـلاواسطه این مقام حاصل نمی شود مگر بکشف سرادقات جمال و جلال و رو یت حق بلاواسطه.

منبع این مکاشفات، قلب تقی نقی انسانی است بذات خود، و عقل منور او بملم و عمل که در مقام سیر بحق و شهود حقایق حواس روحانیه خود را که منشأ کشف حقایق و خرق استار امکانی و کشف سبحات جلال و جمال است بکار می اندازد و از برای جمیع مقامات تجردی انسان از عقل و قلب و سر و خفی و اخفی قلب و عین و ذوق و شم و هکذا سایر حواس در صقع وجود جمعی احاطی نفس ناطقه وجود دارد. شاهد براینکه قلب انسانی دارای چشم است و در واقع چشم واقعی انسان که بعد از موت هم موجود است همان چشم قلب است، و اگر کور شود بدرجات و کمالات اصلی و ذاتی انسان ضرر می رسد، برخلاف چشم

مرجوع شود باصطلاحات صوفيه ملا عبدالرزاق كاشاني، «چاپ سنگى، طهران ١٣١٣ه ق، مطبوع در حواشى منازل السائرين ص ٢٢- المطلم». و تفسير محيى الدين، «على التحقيق اين تفسير همان تأو يلات كاشانى است و از محي الدين نيست و عبارات آن هيچ شباهت بعبارات محيى الدين ندارد». جلد اول، چاپ كىلكته، ١٣٩١ه ق. تفسير سورهٔ حمد، ص ٤، و شرح امام عارف عفيف الدين تىلمسانى بر منازل السايرين عارف و اصل خواجه عبدالله انصارى هراتى قدس الله اسرارهم و سقانا و سقاهم من شرب الكوثر الذى خص به نيينا محمد «ص» و كان ساقيه رئيس العارفين على بن ابيطالب «ارواح العالمين له الفداه».

ظاهرى كه اگر كور شود و چشم دل بينا باشد، انسان كامل است و كمال اولى را واجدمى باشد؛ در كلام حق است: «فانها لا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب المتى في الصدور»، و نيز گفته است: «و ختم الله على قلوبهم و على سمعهم و على ابصارهم غشاوة».

احادیث مشهوره بی از اهل عصمت و طهارت براینکه مراتب باطن نفس دارای جمیع حواس ظاهری بنحو اعلی و اتم مناسب با مقام شامخ نفس می باشند، وارد شده است و حواس روحانی اصل و باطن قوای ظاهری می باشند ر قوای ظاهری فروع و شعب قوای باطنی می باشند بعد از رفع حجب جسمانی بحکم وجوب رجوع هر فرعی باصل خود، قوای ظاهری با قوای باطنی متحد می شوند و قوای باطنی بسمع عقلی و رؤیت عقلی و شمّ باطنی و ذوق روحی حقایق را می شنود و می بیند و می بوید و می چشد و از باطن ذات خود تغذی می نماید.

کان قسندم نیستان شکرم 💫 هم زخود می رویم و خود می خورم

و روح آنچه را که قوای ظاهری ادراک می نمایند، باعتبار اصل ذات ادراک می کند. سر این مطلب آنستکه جمیع مدرکاتی که بوجود فرقی و تفصیل در عالم ظاهر و شهادت موجودند، در مقام باطن نفس و روح بوجود جمعی تحقق دارند؛ لذا روح بحسب اصل ذات همه حقایق را شهود می کند و همه حقایق بوجود جمعی قرآنی در مراتب عقول موجودند و تفرق وجودی ندارند. عقل اول بهمین جهت مجمع جمیع حقایق است و همه حقایق در وجود جمعی عقل موجودند و جمیع مکاشفاتی که بوسیلهٔ حواس متعدد تحقق می یابد، منتهی بوجود عقل می شود.

مکاشفاتی که از برای سُلاک، تحقق پیدا می کند، اول وقوع مکاشفه در محل خیال مقید انسانی واقع می شود و بعد از استکمالات تدریجی و حصول ملکه نفس، منشقل بعالم مثال مطلق می شود و بر اصول حقایق موجود در عالم عنصر اطلاع پیدا می کند، و بعد از اطلاع بر احوال عناصر و شهود حقایق در مثال مطلق مطلع، بر حقایق مختص بر سماوات می شود و بتدریج استکمال وجودی پیدا شرح مقلعة قيصرى

مي كند تا در مقام سير صعودي بحقايق لوح محفوظ اتصال پيدا مي نمايد، و جميع حقایق موجود در لوح محفوظ و کتاب مبین از برای او مکشوف می گردد، و بعد از استكمالات زياد بمقام عقل اول متصل شده و اتحاد وجودي با عقل اول يبدأ مي كند، و بعد از اتحاد با عقل اول جميع حقايق موجود در عقل اول را مشاهده می نماید بمشاهده حضوری. برخی از سلاک بهمین مرتبه واقف می شوند و گُمّل از سُلاک از عقل تجاوز کرده بعالم علم ربوبی متصل شده و بر حقایق اعیان اطلاع پيدا مي كند. رسيدن بعالم اعيان ثابته و حضرت علميه و شهود حقايق در این مقام و موطن، بالا ترین مقام کشف و شهود حقایق است. فوق این مرتبه، مقام فناء در ذات و بقاء بحق است، چون سالک بعد از سیر بمقام واحدیت و مظهریت او نسبت بتجلى ذات و فناء عين او در تحت قهر كبريايي حق بنحوى كه رسم و اسمی از برای او نماند، اعلی مراتب شهود است، ولی بشرطی که بقیه بی از بقاياي وجود براي او نماند و تجلى حق نسبت به عبد بتجلى ذاتي كه ملازم با فناء ذات عبيد است تبحت سطوات انوار حق و نيل بمقام بقاء بعد از فنا و صحوبعد از محو از وراء استار اسمائي و قبل از ظهور اعيان ثابته است، و فوق اين مرتبه مقامي متصور نيست. ما اين مطلب را بنحو اختصار شرح داديم و در مقام مراتب وجود انسان نيبز قسمتيي ذكر خواهد شد، خلاصه آنكه فوق اين مرتبه كشفي متصور نىست.

و اما کشف معنوی که مجرد از صورت حقایق است «و مکشوف اصل جوهر ذات معنـا است نـه صورت ظـاهر در عالم مثال مطلق یا مقید»، از تجلیات اسم عـلـیم حاصل می شود. کشف معنوی ظهور معانی غیبی و حقایق عینی است. این کشف نظیر کشف مثالی و صوری مراتبی دارد:

اول مرتبهٔ کشف ظهور معانی است در قوهٔ مفکره بدون استعمال مقدمات و ترکیب قیاسات؛ «قیاساتی که معمول بین اهل نظر است در کشف حقایق، ولی بنحو کشف علمی نه عینی»، بلکه این کشف حصول پیدا می نماید بانتقال ذهن از مطالب بمبادی مطالب و آن را حدس می نامند.

مرتبهٔ دوم، کشف معنوی در قوهٔ عاقله که قوهٔ مفکره را بکار می بندد، از برای

کشف حقایق تحقق پیدا می نماید. قوهٔ عاقله، قوهٔ روحانی مجرد غیر حال در اجسام است، که از آن بنور قدسی تعبیر کرده اند و حدس از لوامع و ظهورات انوار آن نور قدسی مجرد از ریون ماده است. این کشف ادنی مراتب کشف بشمار می رود و چون عقل قوهٔ مفکره را که جسمانی است بکار می بندد، و چون قوهٔ مفکره جسمانی است، حاجب و ساتر نور کاشف از معانی غیبی است، بهمین جهت گفته شده است: فتح بر دو قسم است، فتحی که در نفس واقع می شود، این قسم از فتح معطی علم تام است «نقلا و عقلا»، فتحی که در روح واقع می شود. نتیجه این فتح معرفت است بحسب وجود «لاعقلا ولا نقلا».

قسم دیگر از کشف در مقام قلب واقع می شود، که اگر ظاهر از کشف معانی غیبی باشد؛ از آن بالهام تعبیر شده است. اگر مکشوف روحی از ارواح مجرده یا عینی از اعیان باشد، آن را مشاهدهٔ قلبیه می نامند.

مشاهدهٔ بعد از شهود مقام قلبی، مکاشفهٔ در مرتبهٔ روح است که از آن بشهود روحی تحبیر نموده اند. روح در این مقام مطابق استعداد ذاتی و اصلی خود معانی غیبی و حقایق را بدون واسطه از حق گرفته و بسایر قوای غیبی انسان از قلب و عقل سایر مدرکات مجرده و قوای جسمانی می رساند. پس روح بمنزلهٔ خورشیدی است که سماوات مراتب روح «قوای مجرده» و اراضی مراتب جسد «قوای مادیه» را نورانیت می بخشد.

البته روحی که بلاواسطه حقایق را از حق اخذ می نماید و متصل بمعانی غیبی موجود در حضرت علمیه می شود، ارواح اقطاب است و اقطاب حقیقت محمدیه «ص» و اهل بیت او «علیهم السلام»، باعتبار مرتبهٔ روح، حقایق غیبی و معانی را بلاواسطه از حق می گیرند. کسانی که در سلوکند در شهود روحی تابع اقطاب یا ارواح مجردهٔ کلیه اند، و کسانی که از اقطاب، حقایق را اخذ می نمایند، در اخذ حقایق مختلفند و بحسب استعداد و مرتبه وجودی و قرب نسبت باقطاب یا واسطهٔ ارواحی، «اعم از ارواح ملکوتی جبروتی» که سالک تحت حکم و تر بیت آنها می باشد و باعتبار قرب و بُعد نسبت بآن ارواح و باندازهٔ استعداد وجودی و اقتضای عین ثابت خود حقایق و معانی غیبی الهی را شهود شرح مقذمة قيصرى

می نماید. ما در بیان اقسام بطون، این مطلب را شرح خواهیم داد. کشف حقایق و شهود معانی غیبی بعد از مرتبه روح در مرتبه و مقام عالی تر از روح که مقام و مرتبة سر باشد، واقع می شود. مقام و مرتبة خفی که بالا ترین مقام و مرتبة کشف حقایق است، بعد از مرتبة سر است. کشف حقایق در مقام خفی قابل اشاره نیست و عبارت وافی بادای حقایق مکشوفه در این مقام نمی باشد. این معنی اگر از برای سالک محقق مقام و ملکهٔ شود، و حال نباشد که اتصال سالک از خزینهٔ غیب قطع شود، علم او متصل بعلم حق گردد، اتصال فرع باصل و رقیقت بحقیقت. بالا ترین مقامات کشف و شهود از برای سالک در این موطن و مشهد رتبهٔ حقیقت محمدیه است. که از آن بمقام اخفو یت و سر اند. بالا تر از این مقام رتبهٔ حقیقت محمدیه است. که از آن بمقام اخفو یت و سر اخفی تعبیر نموده اند.

چون هر یک از اقسام کشف صوری و کشف معنوی بحسب استعداد مالک است و مناسبات روحی و توجهات سری سالک نسبت بانواع کشف اعم از صوری و معنوی مدخلیت کامل دارد و استعدادات سالکان الی الله تفاوت دارد، و مختلف است مناسباتی که از معدات کشف است تکثر دارد، مقامات اهل کشف مختلف است، و چه بسا تحت ضابطه یی نیاید. تمامترین اقسام کشف و صحیح ترین انواع شهود برای کسانی حاصل می شود که دارای اعتدال مزاجی «روحانی» یا اقرب باعتدال تام باشند، «نظیر ارواح انبیاء و اولیاء صلوات الله علیهم اجمعین»، بعد از کمل از انبیاء و اولیاء، بالا ترین کشف اختصاص بکسانی که دارای اعتدال روحی باشند و استقامت روح آنها از دیگر سلاک مرتبهٔ اخفی را بیان ننمود، در حالتی که یکی از لطایف سبع اخفی است. مرتبهٔ اخفی را بیان ننمود، در حالتی که یکی از لطایف سبع اخفی است. مکنون در احدیت وجود و استفاضهٔ حقایق در مقام «قاب قوسین اوآدنی» بدون مختص بمقام جمعی محمدی می باشد، و کسی از آن نصیب ندارد مگر وارثان مختص بمقام جمعی محمدی می باشد، و کسی از آن نصیب ندارد مگر وارثان مختص بمقام جمعی محمدی می باشد، و کسی از آن نمین مقام قرب مطلق و مرتبهٔ مختص بمقام جمعی محمدی می باشد، و کسی از آن نصیب ندارد مگر وارثان مختص بمقام و مقام وی کیفیت وصول یمقامی از مقامات کشف و بیان آثار و مختص بادان و مقام وی کیفیت و می اند، و کسی از آن نصیب ندارد مگر وارثان

لوازمی که مترتب بر انواع شهود می گردد، بعلم سلوک تعلق می گیرد و مقام بیش از این گنجایش تحقیق آن را ندارد. و آنچه که اختصاص باهل تصرف در وجود از اصحاب معارج و کرامات و صاحبان مقامات و احوال دارد، نظیر زنده نمودن اموات ومیراندن احیاء و قلب حقایق، مثل قلب هواء بآب و قلب آب بهواء و طی زرمان و مکان و غیر اینها از حقایق، اختصاص به متصفان بصفت قدرت دارد و از شئون کسانی است که مظهر اسم قدیر و متحقق باسمایی هستند که مقتضی تصرف در وجود و طی زمان و مکان و غیر اینها از اقسام فتوحی که نصیب صاحبان قدرت ملکوتی و متحققان بوجود حقانی می شود می باشد. علت تحقق روح سالک بوجود حقانی و نیل باقسام فتوج وتصرف در حقایق و رسیدن بعقام کشف حقایق یا روحی از ارواح کامله و ملکوتیه است و یا سالک بدون واسطه از طریق وجه خاص و تحقق باسم حاکم بر او باین مقام می رسد.

دو مسئله را باید تشریح کنیم: یکی کیفیت انطواء زمان و مکان نسبت بکمل و کیفیت احیاء و اماته و قلب حقایق و سایر افعالی که از اهل حق و اولیاء و مجردان از جلباب بشری سر می زند؛ و دیگر بیان مقامات انسان و تقریر و تحقیق ظهر و بطن و لطایف سبع انسانی را که عبارت است از طبع و عقل و قلب و روح و سر و خفی و اخفی، و یا به تعبیر دیگر، مقام نفس و عقل و قلب و روح و سر و خمی و اخفی که بهفت شهر عشق نیز در لسان اهل عرفان تعبیر شده است، و جمیع مکاشفات و فهم مراتب و مقامات اولیاء توقف بر فهمیدن این مراتب دارد، بلکه اثبات ولایت کلیه و شناختن مقام خاتمیت رسالت و ولایت نیز متوقف بر عرفان لطائف سبع است.

کسمانی که منسلخ از علائق طبیعی و غشاوات عالم هیولی شدهاند، بمقام تجرد تام رسیدهاند و بواسطهٔ رفع علائق مادی و انغماس در انوار ملکوت و فناء در حق و بقاء باو و استقرار در عرش تر و چن و تجرد و تحقق بوجود حقانی و اکتساب وجود جمعی احاطی مقید بقیود اجسام مادیه نیستند، چون احاطه بر عوالم وجودی پیدا کردهاند، لذا محکوم بحکم زمان و مکان نیستند؛ و تقید بعالم ماده شأن شرحمقتمةقيصرى

کسانی است که از این نشأه ترفع تام ندارند و منغمر در ماده و یا عالمی شبیه بساده می باشند. کسانی که متصف یوجود جمعی احاطی هستند، سماوات و ارضین نسبت بوجود آنها محاط است، و ملاک تصرف اولیاء در عوالیم وجودی همان احاطهٔ آنها است نسبت بعوالم.

سالك اگر در سيبر خود محيط بر عوالم شود و وجودش وجود حقانى و الهى گردد، لطافت روح او در بـدن تأثير نموده و از ساير ابـدان ارواح منغمر در ماده مـمتاز مى شود. چنين ارواحى نافذ در ابدان و ارواح ساير اشخاص مى باشد، بلكه جـميـع سـماوات و ارضين و عوالم خلق و امر و نشئآت ملك و ملكوت مجتمع در وجودات جمعى اين ارواح مى گردد. ولذا ورد عنهم عليهم السلام: ارواحكم في الارواح ونفوسكم في النفوس واجسادكم في الاجساد.

پس بزرگان گفته اند نی از گزاف جسم پاکان عین جان افتاد صاف گفتشان و نقششان و نفسشان جمله جان مطلق آمد بی نشان این بخاکه اندر شد و کل خاک شد و ین نمک اندر شد و کل پاک شد و یس هملیله پروریده در شکر چاشنی تملخیش نبود دگر

به مین لحاظ، نفوس کامله با آنکه در جلباب مادی هستند و نفس شریف آنها مدبّر بدن مادی است، در عین تعلق ببدن قدرت دارند در هر مکان و زمانی بصورت خود یا بصورتهای متعدد متنوع ظاهر شوند و یا مسافات بعیده را در زمان قلیل طی نمایند، بلکه مراتب عالم وجود را دفعةً واحده سیر نمایند. این است سر روایتی که روات اسلامی نقل کردهاند از پیغمبر، صلوات الله علیه: «یری من خلفه کما یری من قدامه»، و همچنین روایت شده است که از برای بدن او سایه و ظل نبوده است.

نفوس کُمل چون سلطه یی ماورای سلطهٔ سایر نفوس، ببدن خود دارند، قادرند که تا انقراض عالم در این نشاه بمانند. سر قلب حقایق و مشی در هواء و امانه و احیاء و سایر معجزات و کرامات انبیاء همان سلطه و احاطهٔ وجودی آنهاست نسبت بمراتب وجود. در جای خود بیان شد که نسبتِ ارواح کمل بعالم وجود،

نسبت روح ببدن است؛ لذا تصرف آنها در عالم، روی این میزان امری طبیعی است. این بود علت کیفیت طی زمان و مکان و انطواء زمان و مکان نسبت باولیاء و کمل. از برای تصویر کیفیت طی زمان و مکان وجوه دیگری از قبیل ایجاد و اعدام و خلع و لبس و قبض و بسط و کمون و بروز و انشاء و خلاقیت و القاء ظل و غیر اینها از وجوه ذکر کرده اند که در کتب مفصله موجود است، ولی بهترین وجه همین وجهی است که ذکر شد. وجود موجود دانی با جمیع شؤن و احوال خود مطوی در قدرت عالی است، و هر سافلی نسبت به وجود عالی همین حکم را دارد، لذا گفته شده که: وجود جسمانی نسبت بعالم عقل، حکم قطرهٔ مدادی نسبت به دریای بیکران دارد. حقیقت اولیاء محمدین«ص» که فوق عقل اول موجودند، چگونه می شود محکوم بحکم زمان و مکان باشند! بهمین جهت در شب معراج جبر ئیل نتوانست بهمراهی خاتم انبیا بسیر وجودی خود ادامه دهد.

چونکه کرد الحاح و بنمود اندکی هیئتی که، گه شود زان مندگی شهپری بگرفت شرق و غرب را از مهابت گشت بیهش مصطفی

و چون حقيقت خاتميه و اثمة معصومين، مظهر جميع اسماء حقند و متصرف در جميع اسماء و اعيان ثابته جميع موجودات مى باشند، اعلى العوالى و غاية القصواي خلقت و مظهر قدرت تامة حق و مشيت ازليه حق مطلقند و روح القدس در جنان صاغوره از حدايق باكوره آنان چشيده است، لذا جبرئيل قدرت و توانائى نيل بمقام قاب قوسين و اوادنى را نداشت. عارف محقق شبسترى بهمين نكته اشاره نموده است.

فرشته گرچه دارد قرب درگاه نگسنجد در مقام لی معالله گفت جبریلا بپر اندر پیم گفت رو، رو من حریف تو نیم احمدار بگشاید آن پر جلیل تا ابید مدهوش گردد جبر ئیل

طی زمان و مکان و انطواء زمان و مکان نسبت بکمل دومعنی دارد: یکی باعشبار تصرفات ناسوتی و افعال ظاهری. معنای دیگر، نسبت به افعال باطنی و شرحمقةمة فيصرى

ادراکات و تعقلات کلی اهل الله، قسم اول همان بود که بیان شد.

قسم دوم، تحقق آن بدین طریق است که ادراکات کلی و تمقلات سِعی آنها که متضمن صور جمیع موجوداتست، و ناشی از احاطهٔ کلی نفس کامل است، باین نحو است که حقایق عقلی و ادراکات سمی آنها دفعی و غیر زمانی است و حصول معقولات از برای آنها تدریجی و زمانی نمی باشد، بهر صغیر و کبیر و رطب و یایس و کلی و جزئی باعتبار ادراک عقلی احاطه دارند. صور علمیه یی را که ادراک کرده اند بدرک حضوری و شهودی متساوی النسبه است نسبت به جمیع افراد و امکنه و ازمنه و اوضاع و جهات.علم و ادراک و شهود آنها متصل ببحر لاهوت و حضرت واحدیت، و علم و موطن علم حق تعالی است. نفس مادامیکه در مرتبه خیال و یا عقل بالقوه است و متحد با عقل فعال نشده است ا فناء در حق برایش حاصل نگردیده است، ادراکاتش تدریجی الحصول است؛ لذا تدریجی و زمانی و متقدر و محدود است، بعد از اتصال بعلم حق و یا اتحاد با عقول که اُم الکتابند، دفعی و سرمدی و محیط بجمیع امکنه و ازمنه می گردد.<sup>۱</sup>

بنابراین، اتحاد عقل و عاقل و معقول که ملازم با زوال جهات تکثر و دوئیت است، در ادراک حقایق عقلی متحد با وجود عقل فعال می گردد. شیخ الرئیس و مایر حکمای اسلامی، چون اتحاد نفس را با عقل فعال انکار کرده اند و بحرکت جوهری قائل نیستند، صور علمی روی مبنای آنها منشأ تکثر و تعدد و بینونت عزلی است. این بود خلاصه مراد مصنف علامه بطی زمان و مکان نسبت به اهل الله و اهل توحید. بتابر دو طریقه یی که ذکر شد قول باتحاد عاقل و معقول و اینکه علم بشیء ملازم با رفع جهت بینونت بین عالم و معلوم است مختار عرفای اسلامی می باشد.<sup>7</sup>

انسان باعتبار تنزل از مقام صرافت وجود و ظهور در عوالم، و دارا بودن كينونت

۱ . رجوع شود بحواشی استادنا العلامه میرزا مهدی آشتیانی بر منظومه حکیم سبزواری، چاپ طهران، ۱۳۷۲ه ق. ص٦٦ تا ١٨. و اواخر نفحات قوتیوی، چاپ طهران، ١٣١٦ه ق ص١٢٢، ١٢١. ۲ . و الیه مال المولوی فی کتابه: ای برادر این همه اندیشه یی مابقی خود استخوان و ریشه یی .

قرآنی، قبل از نشاهٔ برزخ و وجود او بوجود فرقی در عالم برزخ نزولی و تحقق بوجود فرق الفرق در نشاهٔ مادی، و ترقی از ماده و انتقال از دار هیولی بعالم برزخ و ترقی از این عـالـم بعالم حق، و سیر از طریق عالم عقل بعالم ر بوبی و مقام واحدیت و فـناء در توحید، دارای مقامات مختلف است، دارای ظهر و بطن و سرو علن است. ظهر وجود انسان همان وجود مادی جسمانی اوست.

انسان باعتبار باطن وجود دارای هفت بطن است: ۱

بطن اول انسان: مقام نفس اوست كه ناظر بحيات دنيا و زخارف اوست. بهمين معنى اشاره شده است در كلام الهى: «زيَّن للناس حبّ الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضّة والخيل المسوّمة والانعام والحرث». مقتضاى اين بطن از بطون سبعه، وقوع در مراتع بهاثم و خلود در آن

١. نظر بآنكه مخاطبان حق وتنزلات رباني، السنة أحوال مخاطبين نزد حق است، باعتبار بودن حقايق با حق و المنة احوال حق با مخاطبين و المنة تسب و اضافات متعين دربين يعنى كتب الهيه، المنه و عساراتمي است كه از احوال خلق باعتبار كينونت حقايق در احديت و واحديت وجود، كما اينكه در قرآن وارد است: «وهو معكم اينما كنتم» ويا: «نحن اقرب اليه من حبل الوريد»و يا: «مامن نجري شلا ثة وهو رابعهم»، خبر می دهد؛ حقایق در مقام علم حق تعین ماهوی و ثبوتی دارند و استعدادات مجمول نيست، و هر استعدادي طلب يكتحوه ظهور مناسب با اقتضاى ذات خود دارد. كتب الهيه ماعشيباري نيز السنه وترجمة احوال حق است نسبت بحقايق ممكنات و همچنين كتب الهيه ترجمة احوال و نسب و اضافات ناشبه از تجلي حق در حقايق است. حقايق وجودي با حقايق متبوعه «دوات خود و حقايق تابعه «شئون و احوال خود» مظاهر اسماء و صفات حقند. حق تعالى مرآت احوال حقايق است، و اگر حقيقتِ حق نبود، هيچ عين ثابتي تعين نداشت و حق باعتبار تجلي و ظهور فعلي متشأن در حقایق است، کمااینکه در کتاب الهی وارد شده است: «کل یوم هو فی شان»، و نیز وارد شده است: «الله نورالسماوات و الارض ». این قبیل از آیات، میزن حکمت نظری، و آیات و اخباري كه دليل برعدم مجعوليت استعدادات است مثل: «ما ظلمهم الله ولكن كانوا انفسهم يظلمون» و همچنين آياتي كه دليل بر تقدير وثواب وعقاب است مثل: «فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره... الخ» مبين حكمت عملي. وعلم اخلاق خلاصه ابواب فقه از عبادات ومعاملات وسياسات است. نفس باعتبار قوة عامله در ضبط امير دنياو يه «كه كليات آن باعتبار آية: «زين للناص حبّ الشهوات»، هنفت قسم است»: بطن اول از بطون مذكوره است. لسان اين بطن، همانطوريكه ييان شد: «بعلمون ظاهراً من الحبواةالدنيا» است. انسان در اين مرتبه، طالب دنيا است و لذات جسماني و شئون دنیوی را از خذاوند خواستار است. متمحض در این مقام، دارای آخرت نیست.

شرح م*ق*لعهٔ فیصری

مى باشد. لسان اين مقام و مرتبه: «ر بنا آتنا في الدنيا، و ماله في الاخرة من خلاق يا فماله في الاخرة من نصيب» است. نظير اين آيات در قرآن زياد است.

بطن دوم: مرتبة عقل شايق بلذات باقيه وحشر با ملائكه وجمع بين لذات دنيا و آخرت است. لسان اين مرتبه در قرآن: «ربنا آتنا في الدنيا حسنةً وفي الاخرة حسنة وقتا عذاب النار» است. مقتضاى اين لطيفة الهى، خروج از مرتع بهائم و دخول در جمعيت انبياء و اولياء است. عقل در اين مرتبه، نفس را تسخير كرده و آنرا وادار به اعمالى مي نمايد كه از عالم ماده و هيولى بعالم عقل و رضوان منتقل شود و از ريون عالم ماذه <sup>(1</sup> وبلدة الظالمة اهلها، خلاصى يابد. بالجمله، نفس را از

۱ . باعتبار عبور از این مرتبه و طلب امور اخروی از ناحیه قوهٔ عاقلهٔ منور بنور شرع، دارای بطن ثانی است، ولی فکر امور اخروی و طلب اعمال مربوط بآخرت بعد از یقظه و بیداری حاصل می شود . قوهٔ عاقله ترجیح می دهد جنبهٔ آخرت را بدنیا؛ چون نفس قبل از توجه بحق «امارة بالسوه» است بعد «لزامه» و بعد از عبور از این مقام «مطمت» می گردد. یقظه و بیداری سبب نیل بمقامات و درجات بالا است. انسان مفمور در غواشی طبیعت بدون شک روی مقتضیات طبع مثل شخص خواب است، در بیداری احتیاج به مُنبه دارد. نور اسم هادی، بر حسب استمداد غیر مجمول، شخص خواب را بیدار می کند و او را بطرف حق موق می دهد، قال الله تمالی : «قل انما اعظکم بواحدة ان تقوموالله مثنی و فرادا ثم تفکروا ما بصاحبکم من جنة انّما هو نذیر لکم بین یدی عذاب شدیه».

اول نوری که بر قلب عبد می تابد، و عبد بحق توجه پیدا می کند، نور یقظه است، که اکثر مردم از آن غافل و در حیرت بسر می برند، لذا خواجه کائنات فرمود: «الناس نیام اذا ماتوا انتبهوا». یقظه قسم اول از اقسام بدایات مذکور در علم صلوک است، که بعد از مطالعه در اقسام جنایات حاصل می گردد. این همان نور ایمانی است که بحکم اسم هادی بر قلب تابش می کند، لسان حال سالک در این مقامه «یا حسرتی علی مافرطت فی جنب الله» است. بحکم این بیداری حس می کند که بر اوسه امر لازمست:

اول: ترک عمادات بیافعال نیاشایسته و سیر از مقام احکام لذات فانی دنیوی و اتیان باوامر و ترک منهیات. این قسم متعلق باحکام اسلام است.

دوم: دخول نفس در غربت و اتصال باحكام وحدت. این متعلق بمقام ایمان است. معروف كرخی «فده» از امام محق سابق جعفر بن محمد الصادق«ع» نقل كرده است كه حضرت فرمرده است: «طلب الحق غربة».

سوم: دخول نفس بمقتضای سرّ بر مشاهدهیی که مالک را بعین توحید می برد، از راه فنا از احکام حجب هارضی به تلبس باحکام مراتب. هنگام تنزل این حال، متعلق بمقام احسان است، رزقناالله -->

مشتهیات خود منع می نماید. این مرتبه را مرتبهٔ اسلام که در حدیث سابق بآن اشاره شده بود نیام نیهاده اند. این مقام حاصل نمی شود برای انسان، مگر آنکه انسان معرفت کامل بمبدء و معاد پیدا نماید و حسنات را از سیئآت تمیز بدهد که بداند بر حسنات ثواب و بر سیَّثَآت عقاب و مترتب می شود.

علم بر وعد و وعید، که نتیجه و لوازم اعمال است، گاهی برای انسان در این مقام بنحو اجمال حاصل است؛ و گاهی بنحو تفصیل، نهایت کمال صاحب این مقام، رسیدن بمقام نفس است، بنحوی که از تناکح بین عقل و نفس، قلب نفسانی تورانی متولد شود و نیل بمقام قلب نفسانی نورانی حاصل از تناکح عقل و نفس بطن سوم از بطون هفتگانه است که بوسیله قلب حضور جمیع اشیاء و اعمال را نزد پروردگار درک نماید، و بداند که حق تعالی حاضر و شاهد است بر جمیع اشیاء و بفهمد و تصدیق کند که اگر خدا را نمی بیند، خدا او را می بیند. لسان این مرتبه در کلام الهی: «یا ایهاالذین آمنوا اقیمواالصلوة و آتواالزکاة» وقول حق در آیهٔ دیگر: و «بشًرالذین آمنوا و معلوالقالحات، ان لهم جنّات تجری من تحتها الأنهار» است.

تـمــدیـق عقلی بآنچه که صادق مصدق بیان کرده است، گاهی بر وجه کلی است، مثل اینکه انسان در این موطن بما جاء به النبی «ص» ایمان داشته باشد؛ و

حـلـیــهـا و چاره سـازیـهـای تو جــلَب مـا بـوده گـشـاده نـای تو درد عشق تو کـمنـد لـطف ماست زیـر هـر اللّـه تـو لـبـیـکـهـاست شرح مقلتعة قيصرى

یا بسبب امر خارجی است از قبیل آیات و معجزات؛ و یا آنکه در نفس جهتی وجود دارد که بسجرد برخورد بحقایق، اطمینان وجدانی بحقانیت حقایق پیدا می نساید؛ و یا آنکه بنحو تفصیل، ایمان بحقایق از قبیل مبدء و معاد وما بینهما من الحسنات و آثاری که مترتب بر اعمال می شود و از لوازم اعمال است دارد. این ایسان، موجب عبودیت و اتیان باعمال صالحه می شود. اگر عقل ایمانی مدرک حقایق، در نفس اثر بگذارد و نفس اعمال صالحه و حسنات از خود نشان دهد، و طوری منور شود که قلبی نورانی از نتیجهٔ علم بحقایق و اتیان باعمال برای او حاصل شود، بواسطهٔ آن قلب بمقام: «وان لم تکن تراه فانه یراك » می رسد. در این موطن، عابد خود و اعمال و مدرکات باطنی و نیات قلبی خود را حاضر نزد مبدء می بیند و حق را شاهد بر خود و اعمال خود می داند.

بطن سوم: مرتبة روح انسان است. در این موطن، سالک اطمینان بحضور حق دارد، و مقمام این مرتبة، مقام: «فاعبد ر بك كأنك تراه» است. <sup>7</sup> ولسان این مرتبه در قرآن كریم: «یاایهاالذین آمنوا، آمنوا...» می باشد. فرق بین قلب و روح آنستكه استحضار عقاید و نورانی شدن نفس بنور عبادت موجب التفات سالک بحضور اشیاء نزد حق می شود و حقایق را محاضر و مشهودات و مطو یات بیمین

- ۱ . حدیشی عامه و خاصه از حضرت رسول بدین مضمون نقل کرده اند: جبر ثیل از حضرت سؤال می نماید: «ماالاحسان»؟ حضرت گفته است: «ان تعبدالله کانك تراه فان لم تکن تراه فانه یراك ». این حدیث وا شسلم در صحاح نقل کرده است. سئوال از ایمان و اسلام و احسان می شود، ذیل روایت مرتبهٔ اسلام و صدر آن که: «ان تعبدالله کانك تراه» مرتبهٔ احسان را بیان می نماید؛ که ما در مطاوی همین مطلب آن را بیان خواهیم نمود، انشاءالله تعالی».
- ۲. از برای روح باعتبار تعین در لیح محفوظ و عالم ار واح ملکوتی، بطن سوم است. این مقام اختصاص بخواص دارد، یعنی باب آن مفتوح از برای خواص است. لسان مرتبه آن جواب زیدین حارثه است. شیخ درفکوک آن رااواسط مراتب احسان دانسته است، چون آخر مرتبهٔ احسان، مشاهده بدون «کان» شیخ درفکوک آن رااواسط مراتب احسان دانسته است، چون آخر مرتبهٔ احسان، مشاهده بدون «کان» است. لسان آن قول قطب الاقطاب خاتم الاولیا علی بن ابطالب «علیه السلام» است که فرمود . «کان» مرتبهٔ آن جواب زیدین حارثه است. شیخ درفکوک آن رااواسط مراتب احسان دانسته است، چون آخر مرتبهٔ احسان، مشاهده بدون «کان» است. لیسان آن قول قطب الاقطاب خاتم الاولیا علی بن ابطالب «علیه السلام» است که فرمود: «لما عبد ریا لم اره»، و همچنین لسان آن قول خواجهٔ کائنات است: «جعلت قرة عینی فی الصلواة» و «کنت مسعه و بصره» است که آخر مراتب احسان و اول مراتب ولایت است.

حق می داند، این مقام قلب است، و مالک قهراً در ابتدای سلوک <sup>۱</sup> کثرات را ملاحظه می نماید. اعتقاد بحق و آخرت، بذر مشاهدات اوست، کم کم قطع پیدا می کنید که بدون اعمال صالحه بمقامی نمی رسد، شروع باعمال می کند. باید حق را ناظر بر جمیع افعالی خود، و افعال خود را مشهود حق به بیند. این مقیدمه قهراً در مقام سلوک موجود است. اطمینان بحضور اشیاء نزد حق

مقدم بر اعتقاد بر حضور حق است. این قسم اخیر، مقام روح است. ۲ حارثه یا زیدبن حارثه «صحابی» باین مقام تشرف حاصل نموده بود، ۳ حضرت رسول از او

- ۸ . ایمان اسم جامع نبوی است که جمیع ابواب حقایق را در بر دارد. احسان سه درجه دارد: اول: احسان در قصد است بتهذیب قصد علماً و ابرام آن عزماً و تصفیهٔ آن بحسب حال. درجه دوم: احسان در احوال است. مراد با حوال، احوالی است که میراث اعمال و ثمرات اخال مالک است. درجه سوم: احسان در وقت است که باید شخصی سالک در این مقام از مشاهده دست برندارد، برای آنکه وقت سالک واحد و لحاظ همت او حق را باید نهایت نداشته باشد. تعلق همت بذات حق نهایت همت است؛ لیکن تجلیات ذاتی حق ثناهی ندارد.
- ۲ , وجه اختلاف خضر با موسی هم همین جا بوده است. خضر حضور را درک می نموده و مأمور حضور بوده است. موسی مدرک محضر و مأمور حفظ محاضر بوده است.
- ۳. استاد مشایخنا العظام آقامیرزا هاشم اشکوری، «قلس الله روحه و کثر عنده فتوحه»، در حواشی خود بر مصبباح «چاپ طهران، ۱۳۳۴ه ق ص۳» بین حق و حقیقت فرق، گذاشته است. مرحوم عارف محقق آقامیرزا محمدعلی شاه آبادی «قلمه»، و مرحوم استادنا العلامة آقا میرزا مهدی آشنیانی «عظم مناقشه کرده اند. آقا میرزا هاشم در بیان «ان لکل حق حقیقة» گفته است: «انسان سالک با ایمان و توبه و ملازمت با اعمال صالحه و استحفارات قطمی تفعیلی طالب طریق کاملتر است. «یتحری الاسد فالاسد، الاولی فالاولی». از کلام و عمل باین جهت بوسیلة اعمال صالحه از حق الایمان الاسد فالاسد، الاولی فالاولی». از کلام و عمل باین جهت بوسیلة اعمال صالحه از حق الایمان الاسد فالاسد، الاولی فالاولی». از کلام و عمل باین جهت بوسیلة اعمال صالحه از حق الایمان مدارثه گفت: «مرفت نفسی» حضرت فرمود: «مرفت فاترم»، یعنی دانستی که شرط کمال تصدیق و ایمان استحضار باخبارات الهه و نبو یه «ص» است بنحوقطع و یقین. ما بعد این مقام، فوق مقام ایمان است. حضار باخبارات الهه و نبو یه «ص» است بنحوقطع و یقین. ما بعد این مقام، فوق مقام و معاینه بدون «کان» است، چون این مقام احلی منانه می دانستی که شرط کمال تصدیق و مارشه گفت: «مرفت نفی» حضرت فرمود: «مرفت فاترم»، یعنی دانستی که شرط کمال تصدیق و و مالک است. مقون مقام الهه و نبو یه «ص» است بنحوقطع و یقین. ما بعد این مقام، فوق مقام و معاینه بدون «کان» است، چون این مقام احلی درجات ایمان حجابی است، و فوق این مقام در این و معاینه بدون «کان» است، چون این مقام احلی درجات ایمان حجابی است، و فوق این مقام در این

شرحمقتمةقيصرى

سئوال کرد: «کیف اصبحت، قال اصبحت مؤمناً حقاً»، حضرت رسول گفت: ای حارثه از برای هر حقی حقیقی است که بوسیلهٔ آن، حق را می شناسند حق و حقیقت ایمان تو چیست؟ حارثه عرض کرد یا رسول الله: «عزفت نفسی «عرفت» عن الدنیا، فتساوی عندی ذهبها وحجرها ومدرها». عزفت بمعنی «اعرضت» است، یمنی از مشتهیات نفسانی اعراض کردم. طلا و سنگ و کلوخ درنظرم یکسان آمد. و «عرفتُ نفسی» هم بتشدید و تخفیف جایز است، یعنی دانستم عیبِ مشتهیات نفسانی و اقبال بدنیا را.

حارثه مکاشفات خود را خدمت حضرت رسول «ع» شرح داد، مثل اینکه عرض کرد: «وکأنی انظر الی عرش الرحمان بارزاً»، در جواب حضرت رسول که فرمود: اماره و دلیل آنکه توحقاً مؤمن هستی چیست؛ چون هر امر حق، دارای حقیقتی است که معرف حقانیت آن می باشد، حقیقت ایمان تو چیست؟ و از این ایمان چه دریچه یی بعالم غیب برای تو باز شده است؟ حارثه در جواب عرض کرد: «کأنی انظر الی عرش الرحمان بارزاً»، حضرت رسول «ص» او را امر فرمود، این مقام را حفظ کن. لسان این مرتبه «فاعبد ربّك کأنك تراه» است.

حاصل کلام آنکه وصول به استحضار مراتب ایمان، انسان را بمقام و مرتبهٔ «کأنه یشاهدالرحمان» می رساند، عارف در این موطن، نفس خود را از مراتب علم حق مشهود می نماید و حق را شهود می نماید، بعنوان آنکه حاضر و شاهد مراتب وجودی است، «کأنه یشهدالحق الحاضر». بهمین مناسبت بحارثه گفت:

موجه از ایسان متصور نمی باشد. خصرت، حارئه را امر بالزام نمود و امر بلزوم این مرتبه از آن جهت است که این مقام معبر و طریق ایمان شهودی است و یا اینکه این مقام در حضرت علیه مقدر از برای حارثه بوده است و امر بلزوم اخبار از این مقام است. مسکن است، مراد از امر بلزوم ملازمه و مصاحبه کامل این مقام باشد، یعنی : ای حارثه یعد از آنکه مراتب ایمات و درجات حقیقت را دانستی، این مقام را حفظ کن تا بمقام عالی تر برسی بنایراین، حق با مرحوم آقامیرزا هاشم «قده» است. وجه آنرا متعرض خواهیم شد. آقا میرزا هاشم «اعلی الله مقام الشریف» در معنای این حدیث متابعت از شیخ کبیر «قونیوی» نموده است «و کم من عبد یشه مولاه».

«فـاعـبـد ربّـك كـأنـك تـراه» همانطورى كه حارثه گفت: «كأنى انظر الى عرش الرحمان بارزاً».

مطلبی که از این فقرات استفاده می شود، اینست که حضور حارثه در این مرتبه از عرش تجاوز نکرده است. عرش نهایت عالم وحدت و صرافت، و بدایت عالم کشرتست، و حارثه در این مقام، محیط بر جمیع عوالم جسمانی و مراتب برزخی است، و عرش اعظم جزء عوالم جسمانی است، و ظاهر در این است که مقام حارثه مقام محضر و مقام قلب است، الا اینکه اضافهٔ عرش برحمان، دلیل براین است که ادراک حارثه ادراک حضور است. مضافا براینکه فرمودهٔ حضرت«ص»: «عرفت فالزم، فهذا مرتبة ان تعبدالله کأنك تراه» این ظاهر و یا نص در ادراک حضور و مقام روح است.<sup>۱</sup>

۱ . راجع بمقام احسان و مشاهدهٔ حق بنحر «كأن» كه از مراتب مرتبهٔ احسان و از لطايف سبع مرتبهٔ روح است، روايات از طريق اماميه، بالفاظ مختلف كه باعتبار معنى واحدند زياد وجود دارد، از جفله در صدر وصاياى رسول الله «ص» باياذر اين عبارت موجود است: «يا اباذر اعبدالله كانك تراه فان كنت لا تراء فانه يراك . فاعلم ان اول معرفة الله، المعرفة به فهوالاول قبل كل شىء فلا شى و قبله والفرد ولا ثانى له...».

اين حديث راكه منضمن وصاياى نبى است، و معلولة معارف است، رضى الدين طبرسى از طريق پدر نحرير خود فضل بن حسن طبرسى از طريق شيخنا المفيد «رضى الله عنه» و شيخند ابوجعفر محمدين بابو يه «قدس الله الطيفه» والحجة الاقدم الشيخ الاجل الاكرم افضل المتقدمين والمنأخرين ابوجمفر محمدين الحسن الطوسى «رضى الله عنه» نقل كرده است. رجوع شود بمكارم الاخلاق» چاپ طهران ١٣٧٦هـ ق، ص٥٣٥. در وصاياى پيغمبر «صلى الله عليه و آله و سلم» بابن مسعود نيز اين عبارت موجود است: «يا بن مسعود: اخش الله بالغيب كأنك تراه، فان لم تكن تراه فانه يراك». و يقول الله تعالى: «من خشى الرحمان بالغيب و جاء بقلب منيب، ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود». اين وصيت را نيز صاحب مكارم الاخلاق نقل كرده است. اين وصيت مشهور است و اصحاب و «اشياخنا الاماميه» رضى الله تعالى عنهم، دركتب خود نقل كرده اند.

روایت دیگری از حضرت صادق علیه السلام باین مضمون نیز وارد شده است حضرت صادق در مقام موعظه به «اسحاق بن عمار» فرموده است: «خف الله کأنك تراه و ان كنت لا تراه قانه يراك ». مكارم الاخلاق، چاپ جدید طهران، ۱۳۷٦ ص۵۳۸. نگارنده در ایام سابق باین مضمون چند روایت دیگر در كتب حدیث دیده ام. رجوع شود به حقایق فیض، «چاپ طهران، ۱۳۷۸ه ق. از انتشارات كتاب فروشی اسلامیه» صفحهٔ ۱۱۱۱. این حدیث را شیخ عفید و دیگران هم نقل كرده اند. محقق حه شرحمقا مباقيصرى

مطلبي كه بايد دانسته شود، اينست كه آيا مراد از حق و «كون الايمان حقا»، ايسان ثابت و مستقرى است كه بمرتبة قلب رسيده باشد و بواسطه ذكر، اطمينان براي سالک حاصل شده باشد، و اين اطمينان منشأ تولَّد روح گردد، و سالک در این مقام بواسطهٔ عبادت و ذکر خداوند بنفس ایمان می رسد و از نتیجهٔ آن، قلب نـفساني نوراني، مدارک حاضر نسبت بحق، وعلم فعلي حق متولد مى گردد. بنابراين، «ان لكل حق حقيقة»، سئوال از وجه ثبوت و حقيقت اين ایمان است. از برای اثبات این معنی که ایمان حارثه بمقام «کأنی» رسیده است و مؤمن به حق است، و این مقام را بحسب نفس الأمر واجد است استدلال کرد بماعراض خود از دنیا و زخارف دنیوی. بنابراین که معنی حدیث این باشد که ذکر شد؛ تعبير از مقام اجمالي بحق و از مقام تفصيلي به حقيقت وجه درستي ندارد، بلکه حق و حقیقت یک امر واحد است ومراد از آن ثبوت ایمان است بنحوی که ذكر شد و اينبكه حضرت رسول فرموده است: «ان لكلِّ حق حقيقة»، سئوال از نحوة ثبوت آن مي باشد، جون حارثه كفت: «اصبحت مؤمناً حقاً»، دليل حارثه إعراض از دنيا و زخارف آن است. معروف است حارثه از حضرت رسول تقاضا کرد که دعا بفرمائید من بفوز عظمای شهادت نائل شوم. حضرت در حق او دعا فرمود و در یکی از غزوات بمقام منیع شهادت نائل گشت. رزقنا الله تعالی حلاوة الشهادة.

ایـن حدیث را صدرالدین قونیوی «قده» در کتاب تفسیر فاتحة الکتاب این نحو بیان کرده است: ۱

«الصراط المستقيم، العدل الوسط بعدالتحقيق بالتوبة المقبولة المنبَّه على حكمها هوالثبات على العمل الصالح بصفة الاخلاص الذى هوشأن اهل الانابة، ثم التَّرفى بالعمل الصالح في الدرجات العلى، كما قال: اليه يصعد الكلم الطيب،

م فیض درباب خوف این روایت را در محجة البیضاءِ نیز نقل نموده است. ۱ . رجوع شود به تفسیر «صدرالدین قونیوی» بر مورهٔ حمد، چاپ جیدرآباد دکن در مال ۱۲۹۸هـ ق، ص۲۷۹، ۲۷۹.

يعسن الارواح الطاهرة والعمل الصالح يرفعه، فلايزال الانسان مع ايمانه وتوبته وملازمته الاعمال الصالحة يتحرى الأملة فالاملة، والاولى فالاولى، من كلام وعمل، فيتقى ويرتقى من حق الايمان الى حقيقته، كما نبّه الرسول على ذلك الحارثة، وقد سأله: كيف اصبحت يا حارثه، قال اصبحت مؤمناً حقاً. فقال «ص»: ان لكل حق حقيقة فما حقيقة ايمانك؟ فقال: عزفت نفس عن الدنيا فتساوى عندى ذهبها وحجرها. ثم قال [حارثه]: وكأنى انظر الى عرش الرحمان «ربى خ له لى» بارزاً، وكان اهل الجنة في الجنة يتنعمون واهل النار في النار يتعذبون، فقال عليه السلام: عرفت فالزم. فهذا اخر درجات الايمان و اول درجات الاحسان»،

بنابرآنچه نقل شد، گفتهٔ شیخ مشایخنا المظام آقامیرزا هاشم اشکوری، موافق با مختار شیخ کبیر «قونوی» است. ارتقاء از حق ایمان بحقیقت ایمان، همان ارتقاء از مقام ایمان اجمالی است بایمان تفصیلی، حق ایمان، ایمان اجمالی و حقیقت ایمان، ایمان تفصیلی است.

بطن چهارم: مرتبهٔ سرّ انسان است، سرّ در این مقام بمعنی سرّ الهی و وجود مفاض بر حقیقت سالک است، وجود سالک در این موطن، اگر از مراتب تعلقات کونیه خارج شود و حقیقت و مقام فقر خود را که خلوّ از غیریت باشد درک کند، بلکه خلوّ از رؤیت خلوّ را نیز شهود نماید و باین مقام برسد، یعنی متحقق در این مقام گردد و شهود نماید حقیقت خود را، عین ربط و اضافه و نسبت عرفانی نسبت بحق تعالی.

انسان وقتی خود را مثل معنای حرفی غیر مستقل و فانی ملاحظه می نماید که روح مشوجه نفس مطمئنه گردد. در این موطن از رحم و مشیمهٔ جمعیت نفس و استحصار تعلقات خود، قلبی متولد می گردد که حضور حق و ظهور وجود مطلق را شهود می نماید، چنیسن قلبی، قلب در مرتبهٔ روح است که اصطلاحاً بآن سرّ اطلاق می نمایند.

توضيح اين كلام وبيان اين مرتبه و لطيفه و شهر و مدينة پتجم از مدائن، آنستكه انسان بادراك حضور حتى، بمقام روح و مقام «كأن» تشرُّف حاصل شرحمقلعةقيصرى

می نماید، و ذات خود را عین فقر شهود می نماید. نتیجهٔ این نظر، استحضار ظهور و حق و شهود وجود مطلق است. بواسطهٔ همین قلب و از دریچهٔ همین لطیفهٔ ملکوتی، مظهر تجلیات حق و اسماء ظاهر یکی بعد از دیگری می گردد، و در مقام تجلی، جمیع اسماء ظاهر را با خصوصیات ممتاز می بیند و از اسماء جزئیه باسماء کلیه سیر می کند و کارش بجائی می رسد که متحقق بمظهریت جمعیت اسم ظاهر می گردد. در این مرتبه، تمکن پیدا می کند، بنحوی که از تلوین تائر پیدا نمی کند و از خصوصیات اسماء ظاهر رنگ بخود نمی گیرد.

مالک بعد از رمیدن باین مقام، برفع حجب ظلمانی و عبور از منازل کثرت<sup>۱</sup> و مظهریت اسماء ظاهر، و تحقق بجمعیت این اسم بمرتبدی می رمد که شئون الهی و کشرات نسبی را که متجلی در حقایق کونیه است مرآت وحدت حقیقت وجود می بیند، و وحدت در سالک غلبه نموده بنحوی که منغمر در وحدت می گردد و از کثرت اعراض می نماید، بلکه از شهود کثرت رنج می برد و غیر از حق چیزیرا نمی بیند.

لسان سالک در این موطن: «مارأیتُ شیئاً اِلاَ وقد رأیتُ الله قبله و بعده ومعه وفیه» است. <sup>۲</sup>

- ۱. این مرتبه، انتهای سفر اول از اسفار اربعه است، چون سالک بعد از رفع حجب ظلمانیه و تورانیه که بین او وحق موجود است، بعالم وحدت و جمعیت می رسد، یعنی از مقام نفس ترقی نموده بسقام قلب و از مقام قلب بسقام روح و از مقام روح بمقصد کبری و بهجت اقصی می رسد. حجب ظلمانیه ادناس مر بوط بنفس و حجب نورانیه انوار مربوط بقلب است. سالک بعد از عبور از این منازل بمقام فساء در وجود می رسد و در اسماه حق میر می نماید، بعد از انغمار در وجود و صحوبعد از محورجوع بکترت می کند.
- ۲. رجوع شود به القرآن والمعتره، مرحوم عارف کامل آقامیرزا محمدعلی شاه آبادی و حواشی آقامیرزا هاشم بر شرح مفتاح «مصباح الانس»، چاپ منگی ، طهران، ص۵، ۲، ۷، ۸. مرحوم شاه آبادی تقریر و بیان بطون سیمه انسانی را از حواشی مرحوم استاد محقق خود آقامیرزا هاشم بر شرح مفتاح گرفته است و خود نیز گاهی تصرفاتی کرده است. در کتاب کافی از حضرت صادق علیه السلام بنا بنقل عارف محقق و محدث کامل، فیض کاشانی، روایت حارثه (یا «زیدبن حارثه» بنا بنقل عارف و کاشف و محقق متبحر مولانا جلال الدین رومی در کتاب منوی)، از این قرار است:

«که یکی هست ونیست کس جز او وحسمده لاالممه الاهمسو» در این سرً وجودی بواسطهٔ تجلی و ظهور وحدت، کثرت و حجب آن، مرتفع

"«ان رسول الله «ص» صلى بالمناس الصبح فنظر الى شاب في المسجد وهويخفق و يهوى برأسه، مصفراً لونه قد نصف جسمه و غارت عيناه في رأسه، فقال له رسول الله: كيف اصبحت يا فلان؟ قال: اصبحت يا رسول الله موتناً، فعجب رسول الله من قوله و قال: ان لكل يقين حقيقة فما حقيقة يقينك؟ فقال: ان يقينى يا رسول الله هوالذى احزننى و اسهر ليلى و اظمأ هو اجرى فعزفت نفسى عن الدنيا و مافيسها حتى كأنى انظر الى عرض ربى وقد نصب للحساب و حشر الخلائق لذلك و انا فيهم و كأنى انظر الى اهل الجنة يتنصون في الجنة و يتعارفون على الارائك متكثون. و كأنى انظر الى العار وهم فيها معذبون مصطر حون، و كانى الآن اسمع زفير النار يدور في مسامى. فقال رسول الله «ص، لا مسحابه: هذا عبد نويالله قلبه بالايمان. ثم قال له: الزم ما انت عليه. فقال فقال رسول الله «من يا رسول الله ان ارزق الشهادة معك، فعمى رسول الله «ص» فلم يلبث الى ان تنظر الى يعنى غزوات النبى «ص» فاستشهد بعد تسعة نفر و كان هوالمائر». نعرج في بعض غزوات النبى «ص» فاستشهد بعد تسعة نفر و كان هوالمائر».

| «کیف اصبحت»؟ ای رفیق باوفا   | گفت پیغمبر صباحی زید را        |
|------------------------------|--------------------------------|
| کونشان از باغ ایمان گر شکفت  | گفت عبداً مؤناً باز، اوش گفت   |
| شب لخفتم زعشق و سوزها        | گفت تشنه بودهام من روزها       |
| کـه ز اسـپر بگلرد نوک ســَان | تـا زروز و شـب جـدا گـشتم چنان |
| صدهزاران سال ویکساعت یکی است | کـه از آن مو جملهٔ ملت یکی است |

زید، عملت یقین خویش را حزن باطنی و شب نخوابی «حجباً للمحب کیف پنام» و اطاعت حق و اعراض از طبیعت و لوازم آن معرفی می کند، نتیجهٔ این اعمال رسیدن بمقام «کان» است.

| در خـرر فـهـم و عقول این دیـار | گفت از این ره کو ره آوردی ببار |
|--------------------------------|--------------------------------|
| من به بینم عرش را با عرشیان    | گفت خلقان چون به بینند آسمان   |
| لب گزیدش مصطفی یعنی که یس      | بازگویم یا که بربندم نفس       |

دربرخی ازکتب درایام گذشته(علی ماهوببالی)دیده ام که زیدبه حضرت رسول عرض کرداگر اجازه بفرماشی بگویم که دربین این جماعت(صحابه)چه کسی اهل جنان وچه کسی اهل ناراست. نیورانیت زیدبن حارثه از زیادی ایمان وشدت یقین، که منتهی باشراف برحقایق اشیاء و باطن عالم. وجود و انکشاف حجب و شهود حقایق بعین یقین حاصل شده است، لذا زید یا حارثه بری از وصعه سه شرح مقلمة فيصرى

مى گردد، و وحدت وجود، جميع مراتب را از مقام روحى و مثالى و حسى فرا مى گيرد و سالك بمقام وحدت تحقق پيدا مى نمايد، و متحقق در اين مرتبه مى شود. اينكه در كلمات شيخ كبير «قونوى» و شارح مفتاح، حمزه فنارى، و ملا عبدالرزاق كاشى و ساير عرفا مذكور است: «وللشر الالهى اى الوجود المضاف الى الحقيقة الانسانية، من حيث ظهوره العينى في مراتب الكون روحاً و مثالاً و حسابطن رابسع<sup>1</sup>» ، مرادشان همان است كه ما تقرير كرديم. در اين مقام و مشهد حكم وحدت بر وجود سالك غلبه دارد. وجود و ظهور، حكم توحيد وجودى را با جميع مراتب آن در حالتى خود متحقق باين مقام است شهود مى نمايد. لسان اين مرتبه سورة توحيد است.

خلاصه کلام و لب لباب مرام، آنکه سالک بعد از تخلّص از قیود انحرافات و تـــرَّی از احـکام تعلقات و تحقق بمقام فقر، و خلوّاز احکام غیریت و کثرت که

بمنزلهٔ غباری است که بررخ حق وحدت نشسته است، و خلوً از رؤ یت خلو و خلو از نفی این رو یت، از مشیمه و رحم جمعیت نفس «بحکم اجتماع روح و نفس» خارج می شود، در حالتی که دارای قلب حقیقی جامع احکام نفس و احکام سرً است. این قلب که متولد از اجتماع و امتزاج روح و نفس است، قابل تجلی حق است بوحدت صفاتی و اسمائی، حق در این قلب تجلی می کند، ولی تجلیات در این مقام تجلی باسماء ظاهره است، نه اسماء باطنه.

سالک در این مقام از اسمی باسم دیگر میر می کند و در نتیجهٔ استکمال در سیر، باسماء کلیه متحقق می شود. غایت این سیر تحقق سالک بمقام مظهریت جمعیت اسم ظاهر است، چون اسم کلی ظاهر مشتمل بر جمیع اسماء ظاهره است. در این مقام محکم ظاهر کلی، رؤ یت وحدت وجود است در عین کثرت.

چون سالک در این مقامات مورد مظهریت اسماء متعدد است، از تعاقب ظهور اسماء در قلب صافي سالك قهراً از احكام متنوعه و اوصاف متمايزة اسماء متجليه لون بخود می گیرد، و در مقام ظهور هر یک از اسماء و تجلی متمیز هر یک از صفات از احکام و آثار اسماء دیگر در احتجاب است، مگر آنکه بعد از تجلیات اسماء مختلفه ورسيدن بمقام تمكين بجمعيت اسم ظاهر وظهور وتجلى در قلب سالک بجمعیت اسم ظاهر از تلوین متأثر نمی شود و این تجلی شراشر وجود قوای ظاهره اورا فرا مي گيرد، نتيجة آن، رؤ يت وشهود حق است در جميم اسماء. سرٌ حکم توحيدِ وجودي، در مرتبهٔ طبيعت و قواي حسى و خيالي او ظاهر مي شود، وليكن اين رؤيت رؤيتٍ حال است نه مقام. كثرت شئون وجودي علمي باطني تسببی که ظاهر در حقایق کونیه و مرآت وحدت وجود است. بعد از این مرتبه، نوبت ظهور وتجلى وحدت وجودى است كه ظاهر ازعين كثرت نفس وصور عالم است و ظاهر مي شود. كمال حاصل از براي وجود واحد، بكثرت نفس بنحو نزول پس از بطن چهارم، اختصاص دارد بوجود مضاف انسان باعتبار ظهور عينى «نه عـلـمـى» در روح و مثال و حس . اين همان شهود وحدت وجود و ظهور حكم توحید وجودی است در جمیع مراتب وجود سالک، حتی مرتبه حس و ظاہر او در این مقام سالک متحقّق بجمیع احکام اسم ظاهر است، و نیز در این مقام سالک شرح مقلعة فيصرى

قـائـم بـه نـقـطه اعتدالی است بنحوی که نسبت جمیع اسماء ظاهر نسبت باو بنحو تـسـاوی اسـت. سالک در سیر بعد از این مقام بمرتبه یی می رسد که جمیع اسماء باطن نسبت باو مـاوی است.

بطن پنجم: بعد از اتسام دایره سیر اول، و ظهور وحدت در کثرت و در مرآت کثرت باعتبار نزول سرّ سالکِ راسخ و محقق، که منغمر در وحدت و تجلی اسماء ظاهر بود بمقام مظهریت اسماء باطن می رسد و کثرت باطنیه را در مرآت وحدت شهود می نماید.

سالک متحقق، در مقام وجودیکه مرتبهٔ ظهور و تعین آنست، مظهر اسماء و علم حق است و وحدت وجود بنظر او متجلي در كثرت علميه الهي است، و سالک در مقام شهود ظهور وحدت در کثرات علمیه، و استحضار این حقیقت، مظهر تجلى حق باسم باطن است؛ و اين حالتي كه حاصل از توجه سر بمقام روح است، مقام قلب در مرتبه سر نام دارد. این مقام، مرتبهٔ خفی از مراتب سبعهٔ نفس است که قرابل تجلی اسم باطن می باشد و نفس از وحدت وجودی عینی بمقام كثرت اسمائي نسبي علمي عروج مي نمايد. حق در مرآتٍ تجلي عارف در اين مقام و موطن، باسماء باطنی تجلی می کند، در نتیجه عارف در اسماء باطن یکی بعد از دیگری سیر می کند، تا آنکه مورد تجلی جمعیتِ اسم باطن واقع می شود و حالت تمكين از براي روح سالك حاصل مي گردد، و از خصوصيات اسماء باطن لون و رنگ نسی گیرد و کثرت را در وحدت، شهود می نماید و متحقق بمقام وسطى اعتبدالي مي گردد و اسماء باطنه را بنحوتساوي و در يک رتبه شهود می نماید، چون سیر او از مقاع اسمی باسم دیگر بانتهاء رسیده است. سالک محقق در این مقام، اسماء باطن را شهود می نماید و بعلوم غیبی و اسرار الهی واقف می شود، و بمظاهر اسماء «اعیان ثابته» و استعدادات آنها شهودی حاصل می نماید و بخواص اسماء اطلاع حاصل می نماید. وحدت وجود را متشأن در کثرات علمي ومختفي در صورغيبي مي بيند. اين مقام، مقام ومرتبة تبوت و ولايت و خلافت حق است. لسان اين مقام و مرتبه، آيات بينات آخر سورة حشر است، و در ادعیه وارده از ائمه اثناعشر هم لسان این مرتبه، زیاد است، و همه

آنها دلیل بر مقام ولایت کلیهٔ قائل آن می باشد:

«هوالله الـذى لاالـه الاهـو عالم الغيب و الشهادة هو الرحمان الرحيم. هوالله الـذى لا الـه الإهو الملك القدّوس السلام المهيمن العزيز الجبارالمتكبر سبحان الله عـمـا يـشـركون. هوالله الخالق البارىء المصوَّر، له الاسماء الحسنى و يسبَّح له ما في السماوات والارض و هوالعزيز الحكيم»<sup>1</sup>.

سالک، بعد از سیر در مرتبهٔ اسماء ظاهر، و تحصیل تمکین در این مقام و مرتبه، و تُلور بوجود حقانی، و تحقُّق بجمعیت اسم ظاهر، و انتهای سیر اول حُبَّی و کسب مقام ولایت و تحصیل وجود حقانی الهی، شروع بسفر ثانی می نماید، و چون عینَ ثابت او استعداد و اقتضاء مجلائیت و مظهریت تجلی باطنی و خصائص تجلی باطنی را دارد، حجاب وحدت وجود علمی را که ظاهر بر روح و سر ظاهری است، خرق نسموده، و از اجتساع و امتزاج و فعل و انفعالی که بین سر و روح حاصل می گردد، از مشیمهٔ روح قلبی که قابل تجلی وجودی اسماء باطن است

١. اینکه شارح مفتاح قونیوی، حمزه فناری در تفسیر کلام قونیوی گفته اند; «و من حیث بطونه [ای الروح] الاستمدادی فی قلب الانسان الفابل لتجلیه باسم الباطن بطن خامس، فان للسر الوجودی من حیث ظهوره التوحید الوجودی فی الکثرة العینیة نزولا، و من حیث بطونه و استعداده المأخوذ من مقام علمه و فیضه الاقدس الکثرة العلیة و الشئون الالهیة عروجا». مرادشان نیز همانست که شرح دادیم. مطالبی را که مرحوم استاد محقق آقامبرزا مهدی آشتیانی در حواشی بر منظومه سبزواری، قسمت مطالبی را که مرحوم استاد محقق آقامبرزا مهدی آشتیانی در حواشی بر منظومه سبزواری، قسمت مطالبی را که مرحوم استاد محقق آقامبرزا مهدی آشتیانی در حواشی بر منظومه سبزواری، قسمت مصله معلمات و منطق رابع به مراتب وجود آن نوشته و همچنین مطالبی را که در این زمینه مرحوم حکیم متأله آقامبرزا محمدعلی شاه آبادی «قده» در القرآن والعترة، در بیان بطون سبعه انسانیه برشته تحریر محکیم معتاله آقامبرزا محمدعلی شاه آبادی «قده» در القرآن والعترة، در بیان بطون سبع انسانیه برشته تحریر است. مرحوم آلین معنادی راحود و گفته است و منطق راحودی شاه آبادی «قده» در القرآن والعترة، در بیان بطون سبع انیه برشته تحریر محکیم معراده آلمبرزا محمدعلی شاه آبادی «قده» در القرآن والعترة، در بیان بطون سبع انسانیه برشته تحریر است. مرحوم محکیم معزور محکیم معزوره است، مأخوذ از حواشی استاد بزرگ و محقق آنها آقا میرزا هاشم رشتی بر مصباح الانس است. مرحوم آقامیرزا هاشم هم این مطالب را از شارح فرغانی اخذ نموده است و خود در حواشی بقرال العرفی مندود و گفته است: «و ما ذکرنا فی شرح البطون مأخوذ و مستفاد من کلام الشارح الفرغانی است. مرحوم و گفته است: «و ما ذکرنا فی شرح البطون مأخوذ و و مستفاد من کلام الشارح الفرغانی است. مرحوم و گفته است: «و ما ذکرنا فی شرح البطون مأخوذ و مستفاد من کلام الشارح الفرغانی الامده، فی تحقیق الخذ نموده است و خود در حواشی بال المون الفران الفرغانی است. مرحوم و گفته بر مان بر مان خود در یان مطلب کرده اند و ران می المان بولیزی معند و مانی را معلب کرده اند و نه میرزا معمد و می و نورنی و تحقیقی از خود در در یا میرزا موسم حین و نوانی و تحقیقی از خود در یان مطلب کرده الد و رامنان و تحقیقی از خود حود می میزواری و مطلب از شارح فرغانی است. رجوع شود بشرح آقامیرزا مومد می ماله، ماله مردا مومانی مرحوم استا مرانی مرح

شرح مقلامة قيصرى

متولد مى گردد. سالك همانطورى كه گفتيم، در اول تجلى اسماء باطن هراسم باطنى را حاجب نسبت باسم باطن ديگر شهود مى نمايد، تا اينكه مظهر تجلى حق به جمعيت اسم باطن مى گردد و اسماء باطن بنحو كليت و وحدت در او تجلى مى نمايند. سالك در اين مقام، متمكن در نقطة اعتدالى اسماء باطن قرار مى گيرد، بتحوى كه نسبت جميع اسماء باطن باو بنحو تساوى است. مقام و مرتبة مسرَّ ظاهر مرآت سرت باطن واقع مى شود، و باعتبار سير از اسماء باطن و تحقق بصطّ هريت جمعيت اسم باطن، عالم بر اسرار و مغيبات و حقايق و استعدادات اعيان و مقتضيات اسماء حق مى گردد، و بسر قضا و قدر واقف مى شود. اين بود تقرير ديگر در بيان كلام محققان از اهل الله. كه گفته اند: «ومن حيث بطونه الاستعدادي في قلب الانسان القابل لتجليه بطن خامس... الخ. موافقا لما مرحوافي زيرهم ومسفوراتهم «والله اعلم».

بطن ششم: عمارف كامل حمزه فسارى، حنفى «قده»، در شرح مفتاح گفته است'. «و من حيث جمعه الرحمانى بين الظهور والبطون في دائرة الصفات الالوهية، التى هي المفاتيح الثانية للبرزخية الثانية' بطن سادس وهولأهل النهايات، وهم الكمل والافراد».

سالک در این موطن نیز سیر در صفحات می کند، ومظهر تجلیات صفاتی مقام الوهیت است. این مقام، آخرین سیر معنوی اولوالعزم از رسل و انبیاء است. بعد از این مرتبه نوبت تجلی ذات است که اختصاص بحقیقت محمدیه«ص» و اولاد طاهرین او از ائمه اثناعشریه دارد، و دیگران از این مقام

 ۱۰ رجوع شود به شوح مفتاح، چاپ ط، ۱۳۲۳ ه ق ص۱، ۷، ۸، ۹، والقرآن والعترة تألیف آقای شاه آبادی، چاپ طهران ۱۳٦۰ هـ ق ص۱۵۱، تعلیقات آقامیرزا مهدی آشتیانی بر منظومهٔ منطق، چاپ طهران ۱۳۷۲ ص ۵۳، ۲۴، ۲۵، حواشی آقامیرزا هاشم اشکوری بر مفتاح، چاپ طهران ۱۳۲۳ ق، ص۷، ۸، ۹.

۲ . باید توجه کرد که شرح مقامات سالکان در بطون سبمه را سیدالدین فرغانی شارح تائیه، از همهٔ محققان بهتر بیان کرده است. رجوع شود بمقدمهٔ حقیر بر مشارق الدراری، (جلال الدین آشتیانی ۱۳٦۳ه ش.۵.

بهرمیی ندارند. تحقیق این عویصه «بطن ششم»، که از اسرار و فهم آن در نهایت غموض است، این است: سالک، سایر الی الله و ملکوته الاعلی و مسافری که غايبت نيظر او فناء در احديت وجود است، در مقام تحقق باسماء ظاهر و باطن و انغمار در مقام جمعیت این دو اسم، گاهی متحقق بوحدت وجودی است، و وحدت وجود را در کثرت عینی شهود می نماید، که از آن تعبیر باستحضار وحدت در کشرت عینی نموده اند، و گاهی متحقق بکثرت علمی است باعتبار شهود کشرات در عین وحدت وجود. در این مقام، مسافر بسوی حق قادر به جمع بین وحدت و کشرت نیست، چون احکام و لوازم ظاهر و باطن با یکدیگر تعارض دارند، و احکام هر یک مستلزم احتجاب احکام دیگر است، لذا سالک در این موطن مقيد بحكم يكبي از دو تجلى وحدت و كثرت مي باشد، وعدم تمكن سالک از جمع بین این دو حضرت، «حضرت ظاهر و باطن، وحدت و کثرت» نقص سالک، و خروج از این طور که وراء طور عقل است، از برای سالک محقق امکان دارد. سالک بعون و عَنایت حق تعالی ، ناچار است از این احتجاب خارج شود. چون در این موطن اسماء ظاهر و باطن، اجتماع و امتزاج دارند و این اجتماع و امتزاج علت حصول نتيجه است، مقتضى مظهرى از مظاهر و اعيانند، از اجتماع اسماء ظاهر وباطن وظهور وتجلى آنها درقلب مالك، قلبي كه جامع بين احکام کشرت و وحدت باشد، و هیچ یک از اسماء ظاهر و باطن مبدء احتجاب احکام یکدیگر در نظر شهودی سالک محقق نگردد، و قلب جامع بین حضرت ظاهر وباطن است سالک از استحضار وشهود این دومظهر تجلی حق به برزخيت، جامم بين اين دو حضرت و احكام اسماء ظاهر و باطن مي گردد.

حالت حاصل از امتزاج و اجتماع اسم ظاهر و باطن را مقام اخفی، و قلب جامع بین دو تجلی و مقام تحقق بحضرت وحدت و کثرت، و مظهر اسم: «لایشغله شأن عن شأن» لامیدهاند. چنین قلبی مظهر برزخیت ثانی و تعین ثانی و مقام واحدیت و مقام قاب قوسین است.

سـالـکـی کـه متحقق باسماء ظاهر و باطن گردیده باشد، در این موطن و مقام مظـهر و مرآت صفات الهی و اسماء حق، چه اسماء ظاهر و چه باطن است. برای شرح مقدّمة قيصرى

او مقام تسمكيين بعد از تلوين، وصحوبعد از محوحاصل شذه است، و سير در حقايق مى نسايد و بهر مرتبه يى كه اراده نمايد ظاهر مى شود. اين مقام، مرتبهٔ اولوالعزم از رسل و كُمّل از اولياء و افراد تابعين است. اين بود مراد صاحب مفتاح كه در اول اين بحث نقل كرديم: «ومن حيث جمعه الرحمانى بين الظهور والبطون في دائرة الصفات... الخ بطن سابع وهو لاهل النهايات...».

در این مقام و مرتبه، سرّ وجودی در حال کمون است، و در مقام جلاء و استجلاء و ظهور و بروز، متشرف بشرافتین و متخلع به خلعت الهی می گردد. اینست سرّ قول قطب الموحدین امیرالمؤمنین: «لم تره العیون بمشاهدة الا بصار ولکن تراه القلوب بحقایق الایمان». چون حقیقت ایمان استخضار است، استحضار یا در مقام قلب نفسانی است که مقام: «و ان لم تکن تراه فانه یراك » باشد؛ و یا در مقام روح است که مقام حضور حق و مرتبهٔ «فاعبد ر بك كأنك تراه» می باشد؛ و یا استحضار در مقام سرّ وجودی از ظهور است که از آن به مقام استحضار قلب، ظهور حق و شهود او و توحید وجودی، و مقام «لم اعبد ر با لم آره» تعبیر کرده اند<sup>1</sup>.

١. مرحوم آقاميرزا هاشم در حواشى بر مقتاح دربيان بطن ششم گفته است: «واذا تحقق السالک بمقام الشمكين المختص بهذه العربة اى التجلى الباطنى يستعد للدخول في حضرة الجمع و البرزخية بين المظاهر و الباطن بخصوصياتها، لان احكام كل من الظاهر و الباطن بخصوصياتها تكرت مستلزمة في مقام التقيد بحكم احدالتجلين [ى الظاهر و الباطن]، لاحتجاب احكام الاخر، و عرف انه في مقام التقيد بحكم احدالتجلين [ى الظاهر و الباطن]، فيجب عليه ازالته حتى لايحتجب كل عن الاخر، و يتمكن عن الجمع بين احكامهما و يغرق بينهما و بيرن احديثها، الاخر، و عرف انه في مقام التقيد بحكم احدالتجلين [ى الظاهر و الباطن]، فيجب عليه ازالته حتى لايحتجب كل عن الاخر، و يتمكن عن الجمع بين احكامهما و يغرق بينهما و بيرن احكامهما، فلا يحجبه شأن عن شان، فيتوجه هرح، ترجهم حقيقاً إلى حضرة جمع الجمع [احدية الوجود] مستمداً منها باستعداده في ذالك فيتدار كه العاية الازلية فبحكم البرزخية الثانية والتمين الرجود] مستمداً منها باستعداده في ذالك فيتدار كه العاية الازلية فبحكم البرزخية الثانية والتمين الحجود] مستمداً منها باستعداده في ذالك فيتدار كه العاية الازلية فبحكم البرزخية الثانية والتمين الحربي إن من الخامي و بين احكامهما، فلا يحجبه شأن عن شان، فيتوجه هرح، توصورة و برزخ للبرزخية الثانية والتمين الموجود] مستمداً منها باستعداده في ذالك فيتدار كه العاية الازلية فبحكم البرزخية الثانية والتمين الداسم الظاهر و الباطن يتولد قلب جامع بين الحضرتين، وهوصورة و برزخ للبرزخية الثانية والتمين المرتبة بالجمعية حتى يحصل له التمكين بعدالتلو ين والتلبس ياى لباس، و مظهر شاه، فاذاً يعلج العاتى، و مجلى و مرآت لامهات العذات الالوبية التي هي المغاتيع اليابي، و وعلهر شاه، فاذاً يعلج المرتبة بالجمعية حتى يحصل له التمكين بعدالتلو ين والتلبس ياى لباس، و مظهر شاه، فاذاً يعلج المرتبة المرتبة، والماس ين و ولمريقة والحقيقة؛ و من هن مرغ و الى الك في هذه المرتبة بالجمعية حتى و حاص الخاص من اهل الشريعة والطريقة والحقية؛ و من هم ارل والانبياء الاغملين من السابيتين، صلوات الله عليهم اجمعين، و الكمل و الافراد». المرتبة بالمرم و الانبياء الاغملين من السابقين، موات الله عليه المعمين، و الكمل و الافراد». ما مرغ اول الله ميم تر والمن من ما مل الشريعة، والكمل و مال مرالاتميان من السابيتين، صلوات الله عليه اجممي، و الكمل و

استحضار، گلهی باعتبار ظهور و بطون، و شهود اسماء ظاهر و باطن و مقام اخفای نفس است. تحقق و حصول این استحضارات، علت مشاهدهٔ رحمان و منشأ تحقق حقایق ایمان است. نهایت مراتب قلوب، قلب احدی جمعی نقی احمدی است که بیان خواهد شد.

بطن هفتم: شارج مغتاح، حمزه فنارى، تبعاً للشيخ الكبير «القونيوى»، و شارح فرغانى «قدس سرهما» در مقام بيان نهايت بطون و مراتب وجود انسان گفته است: «و من حيث حضرت احدية جمع الجمع للكل، متوحدة العين، بطن سابع ولا ينفتح شمة منه الا لصاحب الارث المحمدي فانه له خاصة»<sup>1</sup>.

بطون سایق بر این بطن، مقام و مرتبهٔ تجلیات و ظهورات اسمایی بود. این مقام مرتبهٔ تجلی ذاتی حق است، که احدی از آن نصیب ندارد و اختصاص بحقیقت محمدیه «ص» و اهل بیت او «ع» دارد.

تقریر این بطن و نحوهٔ تعین آن از مقام احدیت وجود، این است: سالک بعد از رسیدن بمقام مظهریت اسم ظاهر و باطن، و نیل به مظهریت اسماء کلیهٔ الهی، و مجلائیت نسبت ببرزخیت ثانیه و تعین ثانی و مقام واحدیت و مقام جمع وجود، هنوز مظهر تجلی ذات حق و مقام احدیت وجود و جمع الجمع و حقیقة الحقایق و برزخیت اولی نشده است؛ در حالتی که نیل باین مقام امکان دارد، مقام احدیت برزخ و واسطه بین غیب هویت «ذات و عنقاء مغرب و مقام غیب الفیوب» و مقام واحدیت و تعین ثانی است. مقام احدیت، مقام جمع الجمع ، و واحدیت، مقام برزخ و قاسطه بین غیب هویت «ذات و عنقاء مغرب و مقام غیب الفیوب» و مقام برزخ و مقام غیب الفیوب» و مقام احدیت، مقام جمع الجمع، و واحدیت، مقام واحدیت و تعین ثانی است. مقام احدیت، مقام جمع الجمع، و واحدیت، مقام بیم جمع است. از اجتماع اسماء ذاتیه در مقام احدی و اسماء کلیهٔ در مقام واحدی که اقتضاء ظهور و مظهری را دارند، حقیقتی متعین و ظاهر می شود که از آن تعبیر بعصورت برزخ اول و تعین اول می نمایند. بنابراین، مقام واحدیت و اسماء و

شرح مقلمة قيصرى

انسان کامل محمدی «ص» نموده اند.

خلاصة كلام آنكه حقيقت خاتميه بعد از بلوغ ببالا ترين مراتب فناه، ومحو تمام و مطلق، و ازالة احكام امكان و شرك معنوى: (خفى و اخفى) و ختم مدارج ولايت و سفر جمعى در جميع مراتب اسماء و صفات، و استيعاب معرفت تفصيلى و ملكة معارف بنحو تفصيل، و كسب جامعيت نسبت بجميع مراتب و مقامات، از تحقق امتزاج و اجتماع بين اسماء ذاتيه و مفاتيح غيب اولى ذاتى كامن در مقام احديت «ذاتيه»، و اسماء كلى اصلى در مقام واحديت، قلب نقى احدى احديت «داتيه»، و اسماء كلى اصلى در مقام واحديت، قلب نقى احدى احديد. مرآت تام اين دو مقام «حضرت احدى و واحدى» و مجلاى كامل اين فرديد. اول مقام اين سير، كه تحقق بمقام صورت تعين اول، كه از باب اتحاد ظاهر و مظهر عين مقام احديت است، انتهاى مراتب سير و كمالا تست. مراتب سير و كمالات، نهايت مقام قاب قوسين و ابتداى مقام اوادنى است<sup>1</sup>.

صاحب اين مقام، «حقيقت محمديه «ص.» از مراتب فتوح صاحب فتح مطلق كه جامع مراتب فتح است مى باشد، كما اينكه از مراتب، واجد مقام اكمليت و تمحض در تشكيك و از مقامات نائل بمقام اوادنى و از بطون، صاحب مقام بطن سابع و از لطايف، داراى لطيفة سابعه است. حقيقت محمديه «ص» باين اعتبار نهايت وجودى ندارد و حسنات او بشمار نمى آيد، و مراتب و درجاتش انتها ندارد و نسبت بحقايق موجودات تعين ندارد، و محكوم بحكمى تيست. «سياتى زيادة تحقيق لذلك في بيان مراتب الولاية والنبوة واقسامها والله يقول الحق و يهدى السبيل»<sup>7</sup>.

- ۱ . هفت بطنی که برای حقیقت انسان و همچنین حقیقت قرآن بیان شده است، ناظر بمراتب کلی وجود است. در مقمام سیر و اطلاق «سیعة ابطن» از باب تکثیر است، چون هر مرتبه یی از مراتب بطون نیز دارای مراتبی است.
- ۲ . رجوع شود بحواشی آنامیرزا هاشم بر شرح مفتاح، چاپ ط گ، ۱۳۲۳ه ق ص۸، ۹، ۱۰ . و حواشی آقامیرزا مهدی آشتیانی بر منظومه. و حواشی خطی و غیر مطبوع آقا محمدرضا قمشه ای بر فصوص الحکم. آنا محمدرضا (م - ۱۳۰۱ه ق) حواشی محققانه یی بر متدمه فصوص دارد، که ما در برخی از ->

ذکر مراتب بطون انسانی از مقام طبع تا سر و خفی و اخفی مدخلیت تام در فهم مطالب این فصل و اقسام کشف و مراتب آن دارد.

\*\*\*

تلخیص وتئمیم شارح فناری در مقام مراتب و بطون قرآتیه گوید:

باطنها الأول مرتبة حسّه ونفسه الشايقة الى اللذات وباطنها الثانى مايضاف الى تضسه من حيث عقله المنور. منور الشرع والايمان بالله وكتبه ورسله وبالأمرر الأُخروية، فيعبر مما يتعلق بالدنيا الى مايتعلق بالآخرة في نطقه وسماعه ونظره و فعله بفهم وعقل صحيح وإيمان قوى.

وباطنها الثالث مايضاف الى روحه الروحانية المجرّدة الثابت تعبُّنها وتميُّزها في عالم الأرواح واللوح المحفوظ.

وباطنها الرابع مايضاف منها الى الوجود العينى المضاف الى حقيقته الانسانية الـمـقـبّد بـها والـمطهر لأحكامها فى مراتب الكون، روحاً ومثالاً وحتـاً، المعنى عن هذا الباطن بقوله: كنت سـمعه و بصره ولسانه و يده باطنها الخامس مايضاف الى قلبه القابل للتجلّى الوجودى الباطنى،فيه المعنى بقوله: وسعنى قلب عبدى...

باطنها السادس منها مايضاف الى الوجود الرحماني الالهى الجمعي في مرتبة البرز خيةالثانية بحكم فياضيته التي في الرتبة الاولى متوحدةالعين والناس في فتح باب هذه الأبطن على درجات:

ولبعضهم انفتح باب الأوّل، وهوالذي أوتى في الدُّنيا حسنة وما له في الآخرة من خلاق.

ومنهم من انفتح له باب ثان وهو من عوام اهل الاسلام و الايمان. ومنهم من انفتح لـه يـاب ثـالـث وهو من خواص اهل الايمان و منهم من انفتح له باب رابع من البطون،

موارد متعرض آن حواشی شده ایم. آقا محمدرضا در تصوف بسیار محقق و دقیق النظر بوده است. شرح فصوص را در طهران تدریس می کرده است. آقا محمدرضا در احاطه بکلمات محی الدین نمونه یی از قدما بوده است، و بعد از قونیوی و کاشانی و اتراب و اتباع آنها شاید بی نظیر باشد، و در شرح و بسط و تحقیق در مراتب مسائل کشف و شهود از محققان عرفای اسلامی بشمار می رود، و در جامعیت بین مسائل کشف و شهود از محققان عرفای اسلامی بشمار می رود، و در جامعیت بین مسائل کشف مسائل می مرده است. آنا محمدرضا در احاطه بکلمات محی الدین نمونه یی از قدر می و در شرح و بسط و تحقیق در مراتب مسائل کشف و شهود از محققان عرفای اسلامی بشمار می رود، و در جامعیت بین مسائل کشفی و حکمت نظری مقدم بر شارحان کلمات محی الدین است.

شرح مقتعة فيصرى

وهولبعض الحواص من اهل بداية مقام الولاية والاحسان. ومنهم من انفتح له باب الخامس وهو من المتوسطين ولأهل النهايات ينفتح باب السادس وهو يختص بالكمَّـل والافراد والباب السابع يختصُّ بمقام الارث المحمدي وفي المثنوي:

حرف قرآن را مدان که ظاهرست زیر ظاهر، باطنی هم قاهرست زیر آن باطن یکی بطن دگر خسیره گردد اندر او فکر بشر زیر آن باطن یکی بطن سوم که در او گردد خردها جمله گم بطن چهارم از نُبی خود کس ندید جز خدای بی نظیر و بی ندید همچنین تا هفت بطن ای بوالکرم می شمر تو زین حدیث معتصم نگارنده این مراتب ومقامات رادر مقدمهٔ مثارق و تمهیدالقواعد منظم تر ذکر کردهام.

#### تنبيه

الفرق بين الألهام والوحى، ان الألهام قد يحصل من الحق تعالى بغير واسطة الملك يالوجه الخاص الذي له مع كل موجود؛ والوحي يحصل بواسطة الملك، لذلك لا تسمى الإحاديث القدسية بالوحي والقرآن، و ان كانت كلام الله تعالى.

وابضاً: قدمّر أن الوحى قد يحصل بشهود الملك وسماع كلامه، فهو من الكشف الشهودى المتضمن للكشف المعنوى، والألهام من المعنوى فقط. وايضاً: الوحى من خواص النبوة لتعلقه بالظاهر والألهام من خواص الولاية، وايضاً هو مشروط بالتبليغ دون الألهام.

والفرق بين الواردات الرحمانية والملكية والجنية والشيطانية، يتعلق بميزان السالك المكاشف، ومع ذلك نومى بشيء يسير منها، هو: ان كلما يكون سببا للخير، بحيث يكون مأمون القابلة في العاقبة ولا يكون سريع الانتقال الى غيره، ويحصل يعده توجَّه تام الى الحق ولذة عظيمة هرغبة في العبادة، فهو ملكى او رحمانى، و بالمكس شيطانى.

وما يقال: ان ما يظهر من اليمين اوالقدام اكثرة مَلكى، و من اليسار والخلف اكثره شيطانى؛ ليس من الضوابط؛ اذ الشيطان ياتي من الجهات كلها، كما ينطق به القرآن

الكريم: «ثم لآتينهم من بين ايديهم ومن خلفهم وعن ايمانهم وعن شمائلهم ولا تجد اكثرهم شاكرين».

والاول، اما ان يتعلق بالامور الدنيويد، مثل احضار الشيء الخارجي الغايب عن المكاشف في الحال، مثل احضار الفواكه الصيفية في الشتاء مثلاً، والاخبار عن قدوم زيد غداً، و امشال ذلك مما هو غير معتبر عند اهل الله، فهي جتى، وطى المكان والزمان و النفوذ من الجدران من غير الائثلام و الانشقاق ايضاً من خواصهم و خواص الملائكة التي اعلى مرتبة منهم، فان كان للكمل منها شيء، فمعاونة منهم و من مقامهم. وان لم يتعلق بها وتعلق بالآخرة و كان من قبيل الاطلاع بالضماير والخواطر، فهو ملكي؛ لأن الجن لايقدر على ذلك، وان كان بعيث يعطى المكاشف قوة التصرف في الملك والملكوت، كالاحياء والاماته و الاخراج لمن هو في البرازخ محبوس، و ادخال من يريد في الموالم الملكوتية من المريدين الطالبين، فهو رحماني؛ لان امثال هذه التصرفات من خواص المرتبة الالهية القائم فيها و يها الكمل والاقطاب.

وقد يقال لغير الشيطاني كلها وحماني. فاذا عرفت ما بيُّنا لكواعتبرت حالك و مقامك، علمت كمال استعدادك ومرتبة كشقك ونقصانهما «والله العكيم العليم».

نغس ناطقهٔ انسانی در اوایل وجود عاری از جمیع صور و معانی و معلومات است؛ ولی مستعد و آماده است از برای آنکه جمیع حقایق وجودی، حتی حقیقت واجب در آن تجلی نماید. مانع از تجلی حقایق در لوح نفس قدسی انسان (که از عالم ملکوت و سطوت است و بهمین جهت بالفطره متوجه به حقیقت وجود است.) حجب مادی و غوامق ظلمانی عالم طبع و ماده است؛ و نفس مادامی که حجب ظلمانی را از بین نبرد، منغمر در این عالم است، و با ملکوت وجود رابطه و مراوده ندارد. هرچه مانع شهود غیب و عائق بین نفس و لوح محفوظ بیشتر از بین نفس و لوچ محفوظ برداشته شود، تجلی حقایق در آن بیشتر و مهم نفس از ادراک حقایق و علوم زیادتر خواهد بود.

راه یافتن بلوح محفوظ و معدن حقایق، گاهی از طریق نظر و قوهٔ فکر و بکار افتادن متصرفه در تجرید صور علمی از غواشی مادی است، و ببراق عقل نظری بطرف حقایق صعود نموده و از معلومی بمعلومی دیگر سیر می کند. شرح مقللمة فيعسرى

و گاهی الطاف الهی شامل حال انسانی شده، و بوزیدن ریاح الطاف حق و جذبه و گشش غیبی الهی حقایق موجود در لوج محفوظ، یا أم الکتاب متجلی در قلب عارف سالک می شود. کشف حقایق، تارة درمقام نوم وعالم رؤیا و گاهی درحال یقظه، حجب بین انسان و عالم ملکوت است، که بواسطهٔ الطاف خفیهٔ الهیه مرتفع و حقایق از ماوراء پردهٔ غیب لمعان پیدا نموده ونفس بغرائب عالم ملکوت آگاه می شود. این حالت در پاره یی از اشخاص و یا کسانی که اوائل سیر آنها به طرف ملکوت است مثل برق خاطف تجلی نموده و خط شعاعی بین سالک وحق و یا عقول قدسیه قطع می شود، و دربرخی از افراد دوام پیدا می کند. بنابرآنچه ذکر شد، حصول علوم در باطن وجود انسان، گاهی از راه تعلیم و

بنابرانچه د کرشد، حصول علوم در باطن وجود اسان، کاهی ار راه معلیم و تعلم حاصل می شود. این اختصاص بکسانی دارد که بدون معلم بشری و معاونت خارجی، استعداد پرواز بعالم غیب را ندارند. در پاره یی از اشخاص که مستکفی بالذاتند، و نفس آنها در مقام خروج از قوه بفعل احتیاج بمعلم بشری ندارد، «سیر عارف در دهی تما تخت شاه»؛ حقایق و معارف «من حیث لایدری» القاء می شود.

هجوم معارف و حقايق ملكوتی بارتفاع حجب ظلمانی يا نورانی، گاهی متمقب بشوق و طلب است، و گاهی نفس بواسطه تمامیت ذات و استعداد تام بمختصر اعدادی مورد ظهور حقایق ملكوتی واقع می شود. حقایتی كه بدون معلم بشری حاصل شود، الهام و حدس نام دارد. حقایقی كه بنفس بنحوتهاجم وارد شود، و نفس غرق در آن حقایق گردد؛ گاهی بنحوی است كه نفس مطلع از میبی كه منشأ افاضه شده است نمی شود؛ باین معنی كه نفس ملكی از ملائكه را شهود نموده، و ملهم می شود بحقایقی كه آن ملك از جانب حق باو افاضه نمود، و است. مشل اینكه نفس بعقل فعال که ملهم عقول منفعله است حقایق را شهود بادراك حقایق موجود در عقل فعال كه ملهم عقول منفعله است حقایق را شهود نماید. اگر نفس بعلت و میبی كه منشأ افاضه شده است حقایق را شهود مامید. اگر نفس بعلت و میبی كه منشأ افاضه شده است اطلاع حاصل نماید، آن محاصل ننماید، آن را الهام و نفت در روع نامیدهاند، و اگر حقایق از طریق معلم حاصل ننماید، آن را الهام و نفت در روع نامیدهاند، و اگر حقایق از طریق معلم

بشری و تحصیل معدات خارجی کشف شود، آن را استبصار و اکتساب نام نهادهاند. <sup>۱</sup> اکتساب طریقهٔ اهل نظر و حکمای الهی است که از راه تهیه مقدمات و تقشیر معانی از مواد و جزئیات حقایق را ادراک می نمایند.

۱. آنچه متهاجم بر نفس است، حدس و الهام است. برخی گفته اند: فرق بین حدس و الهام آنستکه قر حدس توجه بسطلوب و ظفر بحد اوسط که ملازم با نتیجه است، دفنی و غیر تدریجی است. الهام ورود بسمبادی و علم و شهود مبادی و بلافاصله ملازم با تأدیه بمغلوب است. برخلاف قکر که بواسطه حرکت و فحص و تکرر در حرکت بحد اوسط انتقال پیدا می نماید. حقیقت الهام از وراه حجاب است. خدلاصة کلام، آنکه حدس انتقال دفنی یا از اقسام القائات وارد در قوة عاقله است، و الهام الشاء از عالم ملکوت و جبروت اعلی بر قلبی که مستوی اسم رحمان است می باشد. دیگر آنکه حدس گاهی مسبوق الوجود بتوجه و التفات است، و الهام مسبوق بتوجه نیست ۶ حدس بر خلاف الهام موجود در رتبه است. فروق دیگری هم بین این دو ذکر شده است. وقد طو بنا عنها کشماً للاختصار لقلة فائدتها و ثمراتها.

حلت اطلاع نبی بر ملک وحی، آنستگه روح نبوی بواسطه استداد ذاتی و عبودیت بنحوی صفا و جلاءِ پیافت است که بکلی غشاوت طبیعت از او زائل شده است، لذا از آن ثمییر بنفس قلسی و شدیدالقری نسوده اند. از حیث قوت وجودی در نهایت تمامیت است، و جهتی او را از جهت دیگر منصرف نسمی نساید. بواسطهٔ اعتدال تام وجودی و استقامت روحی، ضابط جمیع اطراف و جوانب حضرات است. حس باطنی، او را از شهود حسِ ظاهر باز نمی دارد.

نفس نبوی در مقام توجه بافق اعلی و تلقی حقایق و ممارف و انوار مطومات از مغزن علم و حکمت الهی و استنراق در بحر ملکوت، علاوه بر آنکه مقام صرافت روح او متأثر از ادراک ممارف می شود؛ تأثیر آن از مقام باطن نفس بقوای غیبی و حواس ظاهری نیز سرایت می نماید. صورت روح آنچه را که در مقام غیب نفس مشاهده نموده است، در حواس ظاهری متمثل می بیند. در سمع و بصر این تمثل تسمامتر و بیشتر است، لذا نبی در مقام اتصال بملکوت اعلی واتحاد یا اُم الکتاب و لوح محفوظ، شخصی محسوسی را می بیند، و یا کلام منظومی را می شنود و یا صحیفهٔ مکتوبی را مشاهده می گند کشف صوری متضمن کشف معنوی همین است.

شخصی که در مقام وحی شهودمیشود، بشهود بصری ملک وحی است. کلامی که می شنود، کلام حق است، که از عالم امر قضائی قولی نازل شده است. صورتی که مشاهده می کند، همان ذات حقیقی و وجود واقعی ملکوتی ملک حامل وحی است، که در عالم خلق باین صورت متمثل شده است. تمشیل ملک وحی، به بهترین صورت و زیباترین کسوت و جمال است، مثل تمثل جبر ثیل بصورت «دحیقین خلیفة الکلیی» که زیباترین اهل زمان خود بوده است. شرحمقلعةقيصرى

بعد از وضوح این مقدمه گفته می شود: فرق بین الهام و وحی این است که در وحی بر پیفمبر، فرشته یی که منشأ افاضهٔ علوم و حقایق بعون اللّه تعالی می شود، و بوسیلهٔ افاصهٔ صور علمی ، منشأ شرح صدر و سعهٔ روح و قلب نبی می گردد، مشهود و معلوم نبی است، و علم بواسطه دارد بحقیقت و رقیقت مفید صورت علمی عالم است. ولی در الهام این طور نیست؛ ملهم فقط رقیقهٔ ملک را که صورت مفاضه باشد ادراک می نماید. ظاهراً فرق بین این دو مقام، بشدت و ضعف و تمامیت نورانیت و عدم تمامیت نوریت می باشد.

فرق بـین وحی و الهام، بنا بر طریقهٔ محققان «عرفا» و تقریر مصنف علامه از چهار وجه است:

اول: آنکه الهام، گاهی بدون واسطهٔ موجودی از موجودات از ملک علام حصول می پیوندد. باین معنی که از وجه خاص که حق با اشیاء دارد حاصل می شود. ولی وحی از طریق ملائکه و شهود فرشتگان بر نفس نبوی«ص» افاضه می شود؛ به مین جهت، احادیث قدسیه را وحی نمی دانند، با آنکه باتفاق اهل معرفت احادیث قدسیه، کلام حق است.

درم; وحی از اقسام مکاشفات شهودی متضمن کشف معنوی است؛ چون گاهی ملک متـمثل می شود بصورتی از صور ومعانی، و حقایق را بر نبتی «ع» عرضه می دارد. ولی الهام کشف معنوی صرف است.

معروف است که پیغمبر، جبر ئیل را بصورت اصلی خود بیش از دو مرتبه ندید، یکی در لیلة المعراج در سدرة المنتههی، و بار دوم در کوه حراء. جبر ئیل در کوه حراء در مقام ظهور، افق مشرق و مغرب را گرفت، پیغصبر او را با ششصد بال دید. (۲۰۰ یا ۲۰۰۰بال کنایه از احاطه و جهات وجو بیه بین جبرئیل و خلایق است». البته آشنایان بمعارف می دانند، که ظهور جبرئیل در کوه حراء، همان تمثل حقیقت عقلی اوست در چشم پیغمبر، و یا حس مشترک آنحضرت مقام باطنی جبرئیل، همان تمثل حقیقت عقلی اوست در محمدیده (می» است باعتسار جنبه ولایت کلیه. جبرئیل شماعی از اهمه تابناک حقیقت محمدیده (می» است باعتسار جنبه ولایت کلیه. جبرئیل شعاعی از اشمه تابناک حقیقت معمدیده (می» و حقیقت ولویه (۲۵ است. لذا از القاب شامخ جناب ولایت دار علی بن ابطالب، معلم جبرئیل است.

احـمـد ار بـگشاید آن پر جلیل تـا أبـد مـدهوش گردد جبرنیل مد

سوم: وحی از خواص نبوت است؛ و الهام از خواص اهل ولایت. چهارم: هـمـانـطـوری کـه بیمان شد، وحی از برای نبی حاصل نمی شود، مگر بـااطـلاع از سببب و عـلـتـی که علیم مستفاد از وحی حاصل شده است. از شرایط وحی تبلیغ است؛ بر خلاف الهام.

هریک از وحی و الهام دارای مراتبی است، که بعد از تأمل در آنچه که ما در بیان و شرح مراتب وجود و بطون سبعه قرآنیهٔ حقیقت انسان که از آن تعبیر بهفت شهر عشق نموده اند، گفته ایم حقیقت مراتب وحی و الهام و اقسام و انواع کشف و مراتب سیبر سلاک و درجهٔ وجودی انبیاء و اولیاء «علیهم السلام»، دانسته می شود.

\$ Ø Ø

همانطوری که در مقدمه بیان شد، از برای هر علم معیار و میزانی وجود دارد، که بوسیلهٔ آن صحت و سقم و صواب و خطاء آن علم دانسته می شود. مثل اینکه علم نحو، میزان از برای صحت و سقم کلمات؛ و علم عروض میزان از برای اوزان و بحور شعر؛ و علم منطق میزان صحت در افکار است. احتیاج این علم که اشرف از جمیع علوم است بمیزان و معیار شدیدتر است؛ لذا از برای معرفتِ موازین و تحصیل ضوابط و اصول و قوانین، در کتب اهل فن مطالبی ذکر شده است، با آنکه علم توحید داخل تحت میزان و منضبط بقوانین مقنن و محصور در میزان معینی نمی باشد. معنای اینکه این علم داخل در میزان معینی نیست، آنستکه موازین آن علم مثل علوم دیگر محصور ومحدودنیست، و سعهٔ دایرهٔ قوانین آن اوسع از قوانین سایر علوم است.

علم توحید، باعتبار هر مرتبه و بلحاظ اسماء الهیه و مقام و موطن سلاک حق و احوال و اوقاتِ اهل جـذبه و سلوک، و باعتبار اوضاع و احوال عروج کنندگان، بعین جمع واحدیت وجود میزان و معیاری مناسب با مرتبه و اسم و رسم آنها دارد؛ که بواسطهٔ آن میزان، تمیز بین انواع و اقسام فتح، و انواع علوم شهودی و لَلنَّی، و اقسام الـقـائـات و واردات و تـجـلیاتی که حاکم بر مراتب وجودی اهل توحید، و احوال و مقاصدی که عارض بر اهل سلوک می گردد، حاصل می شَود. شرحمقلعةقيصرى

معیار و میزان،وفرق بین خواطر' و القائات و واردات در کتب اهل سلوک و ریاضت و متأدبین بآداب و شریعت اسلامی مسطور است. القائات را تقسیم بالقاء صحیح و فاسد نمودهاند. القائات صحیحه قابل وثوق و اعتماد است برخلاف القائات فاسد.

القاء صحیح را تقسیم بالقاء الهی و ربانی و القاء ملکی و روحانی کرده اند. آنچه مربوط بعلوم و معارف باشد، القاء ربانی و آنچه که مالک را بطاعت خداوند و بجا آوردن واجبات و مستحبات، و بالجمله آنچه که در صلاح سالک باشد، القاء ملکی است؛ و یکی از انواع الهام نیز بشمار می رود. القائات فاسد، منقسم بالقاء شیطانی و نفسانی می شود. القاء شیطانی موجب تمایل انسان بمعاصی می شود.<sup>۲</sup> القاء نفسانی موجب رغبت انسان باموریکه موجب النداذ و اسلام است؛ که آنچه انسان را بحق نزدیک می کند در شرع اسلام مطلوب و آنچه که انسان را دور از خدا می نماید منهی عنه است. اگر کسی وارد در اعمال اهل سلوک و متابعان از شرع اسلام شود، و آیات و روایاتی که ناظر بلطائف وجود نفس انسانی است، و آنچه را که سالک اگر بجا بیاورد از برای او انحطاط نفس انسانی است، درجار حیرت و بهت می شود. آیات و روایاتی که ناظر بلطائف وجود نفس انسانی است، در آنچه را که سالک اگر بجا بیاورد از برای او انحطاط سلوک و متابعان از شرع اسلام شود، و آیات و روایاتی که ناظر بلطائف وجود نفس انسانی است، در آنیم بادات را در نفس بحسب آنچه که شرع معین نموده می است، مطالعه نماید، دچار حیرت و بهت می شود. آیات و روایاتی که ناظر بلطائف وجود مین است، مطالعه نماید، دیار حیرت و بهت می شود. آیات و روایاتی که ناظر بلطائو به در ا مین است، مطالعه نماید، دیار حیرت و بهت می شود. آیات و روایاتی که ناظر به معین نموده

- ۱ . آنچه که بـر فـلـب سـالـک بـدون تعمل سالک و ترتیب مقدمات وارد شود، آن را خواطر و القانات و واردات نامیدهاند و بآن خطابات نیز اطلاق شده است.
- ۲. در قرآن کریم است: «الشیطان بعد کم الفقر و بأمرکم بالفحشاء». القاء شیطان را در این فبل از موارد وسوسه می نامند. واردات غیبیه را اهل سلوک خطابات خفیه نیز نامیدهاند. واردات و القائات الهی و رحمانی در صورتی بصورت خطابات خفیه بر قلب سالک متحلی می شوند، که مانع از ورود که از آن تسمبیر بعارض و حارضات نموده اند نداشته باشند. چون عارضات «غیر از خواطر» اموری هستند که از ظهور واردات جلوگیری می نمایند. از آنها تعبیر بواردات قبض «ضد بسط» نموداند. که موده آنچه که بر قلب سالک از عالم جلال وارد می شود، جلوگیری از انوارجمال، زیردادتی که موجب بسط روح و فرحی که از تجلی انوار جمال حاصل می شود، می نماید، و مانع از نفوذ خواطر رحمانی می شود.

افکار و آراء و لطایف وجود نفس، و اختلاف در قبول فیض از حق می باشد، حاکی از آنستکه پیغمبر اسلام محیطِ بر قلوبِ همه انسانها است.

معیار و میزان تمیز بین اقسام القائات و واردات شرع است. آنچه که در این مقام مورد امر الهی، اعم از وجوبی و استعبابی واقع شده باشد، رحمانی و الهی؛ و آنچه که منهی باشد، اعم از محرمات و مکروهات، القائات و واردات شیطانی است.

در مباحات، آنچه که اقرب بالتذاذ و حظ نفس باشد، یعنی موافق با حظوظ نفس و استکمال جنبۀ حیوانی باشد، ملحق بالقاثات شیطانی<sup>۱</sup>، و آنچه که منشأ مخالفت هواء نفس باشد، یعنی حظوظ نفسانی در آن مراعات نشده باشد، رحمانی و ربانی است، نشانۀ القاء الهی آنستکه بعد از القاء لذت عظیمی که انسان را مستغرق می نماید دست می دهد. گاهی لذت باندازه بی است که سالک را از طعام و غذا باز می دارد، و نفس مستغرق در حقایق می شود، و از جهات بدنی غفلت بیدا می کند.

القائات رحمانيه ملازم با شعف و لذت نيست. اگر هم لذت وشعفى بصاحب آن دست دهد، ناشى از علمى است كه از القاء حاصل شده است، نه آنكه نفس القاء ملازم بالذات باشد. اين القاء دو طرف دارد، يعنى قائم بدو طرف است يك طرف از خارج بطريق تمثل است، مثل تمثل «دحية بن خليفة الكلبى».

طرف دیگر، القاء از باطن ذات و قلب است؛ همانطوری که حق تعالی گفته است: «نزل الروح الامین علی قلبك ». در این قسم که بطریق تمثل نیست، و جبر ئیل نازل بقلب حضرت ختمی شده است، ملازم با ارتعاش بدن حضرت خواجهٔ کائنات و انقلاب حال آن حضرت بوده است. لذا معروف است حضرت

شرح مقلامة فيصرى

قبل از نزول جبر ثیل مرتعش می شد، و در مقام نزول جبر ثیل بر قلب ملکوئی آن حضرت «روحی فداه» سنگینی در وجود مبارک خود احساس می نمود. خلاصه این قسم از وحی، ملازم است با تأثر و انفعال باطنی که سرایت در بدن می نماید؛ ولی در تمثل شدت و انزعاج و انحراف و خروج از تعادل موجود نمی باشد.

برخی از القائات ملکی با حدیث نفس امتزاج پیدا می نماید؛ چون نفس بحدیث نقس سابق و افکار قبلی منغمر است، و این انغمار منشأ امتزاج و تغییر القاء عما هو علیه می شود. این قسم القاء را باید بکاملِ عارف موازینِ تحقیق، عرضه داشت. ما قسمتی از این موازین را در اوائل کتاب بیان کردیم.

\*\*\*

حقيقت مطلب انستكه در القائات و واردات، بايد سالكِ عارف تحت مراقبت شيخ كامل و مرشدِ متوجه بحق و اهل مكاشفه، برطبق موازين و قوانينی كه شريعت اسلام و حقيقت خاتميه و اثمة اطهار «عليهم السلام»، مقرر كرده اند، وارد مرحله ملوك و مير الى الله و ملكوته الاعلى شود. شخصى كه وارد سلوك مى شود، اگر از مردمان عادى و منغمر در كثرت باشد، و زر و زيور دنيا او را بخود مشغول كرده باشد، و ملكات زشتِ ناشى از گناهان صغيره و كبيره نفس او را احاطه كرده باشد، بايد بخود آيد و خود را بشناسد، و بداند كه اهل معصيت از مبعدين مى باشد. اول مرحلة سلوك، يعنى مقدمه رهائى از كثرات، بيدارى و توجه بخود است، كه اهل الله از آن تعبير بيقظه كرده اند.

شخص منتغمر در کثرات و ارجاس دنیائی، مثل نائم است؛ و غفلت از خود دارد. فطرت پاک و مجرد و روحانی او بواسطهٔ توجه بحظوظ نشأه دنیا و مقبل بخیالات زائله و نممتهای فانیه بحکم خواص تطو یرات و احکام تعو یقات، و غلبهٔ احکام کثرت و آثار نشأه حس و محسوس از اصل خود منحرف شده است. <sup>۱</sup> چنین

۱ . أهم اقسام بدایات توبه است، كه رجوع از مخالفت بموافقت و رجوع از ظاهر بباطن باشد. نفس بعد از فراغ از تو به بسمحاسبه و اتابه وارد مى شود، و بعد از طى منازل تفكر و تذكر و اعتصام و فرار، و ریاضت و سماع، و طق مقامات سیر و بدایات، و طي مقامات اسلام و ایمان و احسان،مستعداز براى دخول در ایواب؛ و بعد از طى مراتب ایواپ، داخل باب معاملات مى شود. جمیع این مراتب، منازلى مه هم

شخصى اگر بواسطۀ وعظ وعاظ و تذكرات داعيان الهى بخود آيد، و مظاهر روحانى و نفسانى خود را محبوس در زندان طبيعت ببيند، و آثار تحجب ظلمانى را مشاهده تمايد، و خطاب بمظاهر روحانى و نفسانى محبوس در زندان تلبس و آثار حجب ظلممانى وجودى خود نسمايد، و بگويد: «يا صاحبى محبب ظالممانى وجودى خود نسمايد، و بگويد: «يا صاحبى السجن أار باب متفرقون خير ام الله الواحد القهار». اين مرحله كه رو يت نعس محبوس در سجني طبيعت باشد، و آگاهى از امارت نفس در قيود تعلقات ناشى از نور ايمانى و جذبه ربوبى است، كه نفس را از باطن خود آگاه و بيدار مى نمايد نتيجة احساس نقصان و تضييع زمان در وجود خود مى نمايد و مى گويد: «يا بايد گذشته را جبران نمايد، تا قبل از آنكه پاكيزه شود، با ملكات زشت خود حق را ملاقات ننسمايد. اين احساس را اهل طريقت، يقظه و بيدارى نام نهاده اند. بهمان علتى كه ذكر شد، شرع اسلام و اتمة هدى موازينى از براى فرار از اين ورطه ذكر كردهاند.

حق تعالى در قرآن مجيد در همين ياب فرموده است: «قل انَّما اعظكم بواحدة ان تـقوموالله مثنى و فرادى، ثم تتفكروا ما بصاحبكم من جنة انَّما هو نذير لكم بين يدى عذاب شديد».

قیام بحق، مقصود اصلی وقیام واقعی قیام بحق است. بواسطهٔ همین قیام، حق تعالی شرح صدر بقائم بالله اعطا می فرماید، و ابواب عبادات باو مفتوح می گردد، و اسباب سعادات و برکات را بر قائم باز می نماید. این خصلت، مقدم بر جمیع خصائل و مقدمهٔ سایر منازل است. قیام بحق، نتیجه یقظه از خواب و چرتِ غفلت و توجه بفطرت اصلی است. انسان مغمور در غواشی ظلمت و غافل از حق و معرض از نور فطرت بمقتضیات طبیعت در خواب غفلت است، و واعظ حقیقی، حق است که بواسطهٔ انقذاف نور اسم هادی، او را بیدار می نماید. لذا

→ ♦ هـــتند كه سالك بايد آن منازل را طي نمايد. اللهم ارزقنا الخروج عن مقارّ احكام العادات و اللذات الهانية يحق محمدلاص» و آلهلاع». شرح مقذمة فيصرى

عـارف كـامـل، خواجه عبدالله انصارى «قده»<sup>، گ</sup>فته است: «وهي اول ما يستنير قلب العبد بالحيوة لرؤ ية نورالتنبيه».

یقظه و بپداری در اول؛ توجه بحق و توجه بانغمار نفس در خواص طبیعت در مه چیز است:

اول: ملاحظهٔ نعمتهائی که خداوند، اعم از نِعم ظاهر و باطنه بانسان عطا نموده است: «واسبغ علیکم نعمه ظاهرهٔ و باطنة».

دوم: مـطالعه و ملاحظهٔ جنایات و معاصبی، و افراط و تفریط هائی که انسان در مقام انغمار بجا آورده است و باید خود را مهیّا از برای تدارک نماید.

سوم: بیداری و انتباه ،ومعرفت نسبت بآنچه که مبب زیادتی حال و مرتبه متوجه بحق، از طاعات و خیرات در ایام عمر انسان و آنچه که سبب نقصان حال، و مرتبهٔ متوجه بخدا و تنزه از تضییع ایام به بطالت می باشد؛ تا در نتیجه ملاحظه این امور مادامی که وقت باقی است، مافات را تدارک نماید، و غفلت از تدارک نکند، و مغرور ببقاء عمر خود نشود، که منازل و مقامات خارج از حد، و عبور از آنها در نهایت دشواری و سختی است. لذا مرشد کامل علی «ع»، گفته است: در امر دنیا و ترتیب نظام معاش و جامعهٔ انسانیت، و عدم اهمال جهات مر بوط بخلق و اجتماع، چنان ساعی وجدی باش که خیال کن عمر تو دائمی است و تخواهی مرد. و اما در آخرت و تحصیل زاد و توشه و سیر مقامات و احوال، طوری باش مثل آنکه فردا خواهی مرد.

در كتاب و سنت واردهٔ از خواجهٔ عالم بخصوص از طریق حضرت صادق آل محمد دستورات و احكام زیادی راجع باین سه موضوع كه ذكر شد آمده است، ولولا الخروج عمن طور هذا الشرح، لاوردمت ما ورد عن الصادق«ع» علیه السلام فیهذه المقامات».

انسان بايد بعد از بيدارى از خواب غفلت و ملاحظة ايام گذشته، و از دست

۱ . رجوع شود بمنازل السائرین، شرح عارف محقق ملا عبدالرزاق کاشانی، چاپ طهران، ۱۳۱۵ ه.ق، ص۲۲، تا ۲۸. و مقدمه شرح مفتاح، چاپ منگی، طهران، ۱۳۲۳ ه.ق، ص۱۹، ۲۰.

دادن اوقات و اعراض حق، در صد چاره از ایام گذشته و رفع حجب و نقائصی که نفس را احاطه کرده است برآید. ملکات حاصلهٔ از معاصی و الوانی که نفس از انغمار در دنیا بخود گرفته است زائل و تدارک نمی شود، مگر بتو به که: «التائب من الذنب کمن لاذنب له». حق در سورهٔ حجرات فرموده است: «و من لم یتب و اولئك هم الظالمون». هیچ ظلمی بالاتر از ظلم بنفس نیست. کدورات روحی و گرد و غبار معصیت با آب تو به شسته و زائل می گردد.

حضرت صادق فرموده است: «التوبة حبل الله و مدد عنایته». بنده عابد حق، باید همیشه درمقام توبه ازگناهان ورجوع بائیان اوامرحق وترک معاصی باشد.<sup>۱</sup> حقیقت توبه و بازگشت از معصیت، رجوع از مخالفت حق بسوی موافقت اوست. مکلف مادامیکه حقیقت ذنوب را نفهمد و نداند، که گناه، مخالفت با حق، بلکه محاربه با حق است، ۲ رجوع از گناه در حق او صحیح نیست. توبه دارای احکامی است که بطور نفصیل در کتاب و سنت بیان شده است. توبه دارای ظواهر و بواطنی است که در کتب اخلاق، اهل الله متعرض آن شده اند.

•••

سبر انسان بسوی حق بباطن وجود، و رجوع بوحدت و برگشت ببدایات وجود است. «وقد مسلوا وقالوا ماالنهایات و قیل: هی الرجوع الی البدایات». ولی استمداد و استعانت از ظاهر و اسباب دنیوی نیز مدخلیت در رجوع انسان باصل خود دارد. هیئآت بدنیه بصقع نفس و باطن قلب، صعود می نماید. مراتب غیوب باطن به شش «۲» مرتبه می رسد: اول آن، غیب قوی <sup>†</sup> و دوم

- ١. توبه نسبت باشخاص مختلف است. توبه انبهاء توبه از اضطراب سرّ، و توبة اصفياء از اضطراب نفس، و توبة اولياء از تلوين خطرات، و توبة خواص از اشتغال بغير حق، و توبه عوام التّاس از ذنوب و معاصى است.
- ۲. لذا در حق ر باخواران در قرآن مجید وارد شده است: «کسانی که از این عمل دست برندارند، اعلان جنگ با خدا نمایندو جنگ با خدا منجر بشکست و علاک دانمی می شود و قتع در آن نیست».
  ۳. رجوم شود بشرح منازل السائرین، چاپ منگی، طهران، ص۲۱، ۲۲، ۲۲.
- ٤ . این موتبه را که مقام غیب قوای باطنی و مراتب غیب وجود نفس است، «غیب جن» هم نامیده اند؛

شرح مقذمة قيصرى

آن، غيب نعس و سوم، غيب قلب و چهارم، غيب عقل. پنجم، غيب روح و ششم، غيب الغيوب و غيب احديت وجود است.

بحسب ترقی و استکمال از برای نفس دو مرتبهٔ دیگر حاصل می شود: نفس قبـل از توجه بحق امارهٔ بالسوء است، بعد از استکمال،مبدل بنفس لوامه می شود و. بعد بمقام اطمینان می رسد که از آن به نفس مطمئنه تعبیر کرده اند.

قلب نيز داراى مقامى فوق مقامٍ عقل و دونِ مقام روح است، كه مقام سِر نام دارد. ايـن مـقـام در مـوقع ترقى قلب بـمقام روح، حاصل مى گردد. روح نيز داراى مـقامى است كه مرتبهٔ خفى نام دارد، و اين مقام، هنگام ترقي روح بـمقام وحدت و اعراض از كثرت حاصل مى شود.

همانطوریکه قبلاً بیان شد، نفس امارهٔ بالسوء بواسطهٔ توفیقات ربانی از خواب غفلت بیدار می شود، ومبدل بلوامه می گردد. اول مقام آن یقظه است، بعد از نیل بعقام یقظے، ازمسعاصی بطاعات وعبادات رجوع می نماید. علمای عرفانِ عملی، مقام بعد از توبه را در بدایات، محامبه نام نهاده اند. طریقه توبه و علاج آن در شرح معین شده است. انسان موقعی که اعمال خوب و بد از او سرزده است و توجه بحق دارد، پیش خود سیئات خود را با حسنات می منجد. اگر سیئآت غلبه داشته باشد، در صدد جبران بر می آید. تکثیر حسنات و تنقیص سیئات موجب و علت این دو محامبه است. برای جمیع این مراتب، یعنی بیداری از غفلت و توبه و مراتب آن، و یقظه و مراتب آن، و محامبه، موازینی از شرع بما باشد، و حالات و مقامات خود را بستد؛ در مقام ملوک گمراه نمی شود. احتیاج رسیده است که سالک اگر بآن موازین عمل نماید، و علم بآن موازین داشته باشد؛ و حالات و مقامات خود را بسنجد؛ در مقام ملوک گمراه نمی شود. احتیاج مقام شخص متوجه بحق می باشد. زیرا طی طریق آخرت و قطع منازل و مراحل، و مقام شخص متوجه بحق می باشد. زیرا طی طریق آخرت و قطع منازل و مراحل، و مقام شخص متوجه بحق می باشد. زیرا طی طریق آخرت و قطع منازل و مراحل، و رفع حجب ظلمانی در صعوبت و دشواری، ازه باندام کسانی که میتکفی

→ مجون جن بسمعنى غيب وباطن هم آمده است، و درقرآن بهمين معنا اشاره شده است: «وقد كنتم أجنة في بطون امهاتكم».

بالذات بوده اند انداخته است، تا چه رسد باشخاص عادی .

\*\*4

طی این مرحله بی همرهی خضر مکن ظلمات است بترس از خطر کمراهی در باب محاسبه<sup>۲</sup>، که قسم سوم از بدایات است در این آیه شریفه اشارتی رفته

۲. سسر خوف انبیاء و اولیاء از عبور از صراط واقمی و انجام تکالیف همین بوده است. چون مالک و مسافر بحق تا مقام وصول بافق المبین تکالیفی دارد، و تا وجود مجازی باقی است، مکلف باتیان عبادات و اهمال است، مگر آنکه وجود معازی خود را فانی و بنای هیکل مجازی و عمارت و همی وجود خویش را خراب کند؛ آنوقت است که بأسی بر او نیست: «او لیس علی الغراب خراج». منازل و مقاماتی را که علمای اخلاق و اهل سلوک و ریاضت شرعی؟ نه پیروان هواجس نفسانی و منحرقیمن از صراط مستقیم دین محمدی «ص»ازکتاب و ست گرفته اند، و در کتب خود بیان گرده اند کلیات مواطن و حازل مسافرین منعصر بجنت ذات و صفات و افعال است نه جزئیات ان.

٢. در اين باب مثل ساير ابواب و حنازل سلوک روايات زيادى از ساداتنا الطاهرين و انستنا المصومين، خزائن اسرار وحى و حملة اتواردين عليهم اقضل صلوات المصلين، وارد شده است. حضرت كاظم «موسى بين جمفر روحى فداه» گفته است; «ليس منا من لم يحاسب نفسه في كل يوم، فان عمل حسناً استزادالله و ان عمل سيئاً استخرالله منه...».

حصّرت بـاقرالـملوم«ع» فرموده است: «لايترنك الناص من نفسك، فان الامريصل اليك دونهم، ولا يقطع تهارك بكذا وكذا... قان معك من يحفظ عليك عملك قاحسن، فانى لم أرشيناً احسن دركاً ولا امرع طلباً من حسنة محدثة لذنب قديم...».

حضرت صادق علمه لسلام از رسول اكرم نقل نموده است: «اذا هممت بأمر، فندبر عاقبته فان يك رشداً فامضه، وان يك شياً فانته عنه، فهذه من محاسبة النفس بل هي رأسها».

رجوع شود بحقايق فيض، باب المحامية والداقة، چاپ جديده ، ١٣٧٨ هـق، ص ٢٠٣. باب محاميه و مراقبة، در اصطلاح اهل سلوک محصور در دوباب است: غزالى و فيض «عليه الرحمة» اين دوباب را با يكديگر خلط كرده اند. باب محاميه باب يا منزل سوم از ايواب بدايات است، وباب مراقبة ياب دوم از قسم معاملات است. مراقبة بمقضاى آية شريفة خطاب به خواجة لولاك : «فاريخپ انهم مرتقيون»، دوام ملاحظة مقصود كل يعنى حق اول است و از اضال قلب بشمار مى رود و محاميه بعد از غريمت بر عقد توبه است.

رجوع شود بمنازل السايرين، خواجة اتصارى، شرح عارفٍ محقّ كمال الدين عبدالرزاق بن ابي النائم احمد الكاشاني، چاپ ط، ١٣١٢ه ق، ص٢٢ و ٦٤. شرح مقذمة فيصرى

است: «یا ایهاالذین آمنوا انقوالله و لینظر نفس ما قدمت لغد». این آیه «والله اعلم» خطاب بکسانی است که ایمان بغیب از راه تقلید دارند. این اشخاص باید از خدا بترسند و از معاصی و گناهان اجتناب نمایند و از رذائل اخلاقی بپرهیزند و بخود آیند و بیدار شوند و به بینند که برای آخرت چه فرستادهاند؛ زاد و توشه آنها چه بوده است.

ممكن است آيه خطاب بكسانى باشد كه ايمان حقيقى آورده اند؛ محاسبه آنها نحو ديگر است. اين دسته از مردم كه بسيار عزيزالوجودند، بايد از خدا بشرسند. در مقام احتجاب از حق كه اعمال و صفات و اخلاق حجب بين خلق و حقند، و نظر نمايند كه چه چيز در فرداي قيامت و ملاقات حق، حجاب بين آنها و حق خواهد شد، از محضرات اعمال و صفات كه حجب بين عبد و حق است؛ چون مطلوب واقعى نزد عارف كامل و انبيائى كه مردم رابعين جمع دعوت كرده اند، وفع انيت و استهلاك و فناء در وجود حقيقى و افناء وجود مجازى است: «فاتقوا الله في البقيات والتلوينات».

محاسب، بعد از عزیمت بر عقد توبه، طریق محاسبه را می پیماید.

بعد از پاب محامبه، باب انابه است<sup>۱</sup>. رجوع بحق در موقع انابه جبهت اصلاح اعـمـال و جـبـران «مـافـات»، مـثـل رجـوع بـحق در مقام توبه است، در اعتذار از گذاهان و وفاء بعقد توبه و عهد به بازگشت و رجوع بحسنات و اعراض از سينآت.

توبه، عبارت از عهد، انابه، عبارت از وفاء بعهد است. شخص منیب، باید صحت حالش شاهد برصدق مقال او باشد. در قرآن کریم سورهٔ زمر وارده شده است: «وانیبوا الی ربکم». رجوع بحق و قبولی توبه و صحت انابه، شرایطی دارد

۱ . انابهٔ بسوی حق ورب الارباب، تنزه از هیئات سوه، و تجرد از ذنوب افعال و صغات است؛ قبل از انسداد باب مغفرت و وقوع در عذاب، چون بعد از موت باب توبه و انابه مسدود می شود. انابه، همان رجوع بحق بنعت تفرید از غیر حق است در حالتی که منهب باید خاشع و متضرع و مشتاق جسمال حق و دیدار رب الار باب باشد، استخفار نماید، از ایام گذشته، و حالاتی را که تحت انفاس مراقبت جمال و جلال حق نبوده است. هرکه معرفتش بخدا زیادتر است انابه و رجوع او بحق کاملتر و نافذتر می باشد.

که برخی از آن شرایط در کتب اهل سلوک و برخی در کتب فقه مسطور است. مثل قضای فوائت و ادای دیون و تضرع باطنی و ابتهال بحق و تصفیه باطن بکثرت عبادت، ندم باطنی و بکاه و قیام بمستحبات در لیالی؛ و غیر اینها از اموریکه در کتب اهل فن موجود است.

شرع مقدم، «بسما لامزید علیه» شرایط قبولی توبه و صحت انابه و کیفیت توسل بحق و رجوع بمبدء اعلی، و کیفیت استدراک مافات را بیان نموده است، و در جمیع این مراتب موازینی در شرع موجود است که سالک می تواند آن موازین را با اعمال و افعال و حالات و مقامات خود تطبیق نماید.

شخص مأيوس از اعمال گذشته و تايب، از گناهان، اعمالى را كه «تقرياً الى الله»بجاى آوردو اضطرار وافتقارخودرا شهودنمايد بوارق لطف حق شامل حال او مى شود، و در مقام انسلاخ از فعل خود و رؤ يت الطاف ملكوتى ، خود را محتاج بحق مى بيند، و حق او را بلوامع الطاف و عنايات و بوارق تجليات تاثيد مى نمايد و سنت حق از قديم الايام بر اين جارى است. بنابراين اكر كسى باندازه يك وجب باو نزديك شود، خداوند ذراعها باو نزديك مى شود. حضرت ابوطالب بحضرت ختمى مرتبت «عليهما السلام» عرض كرد: ما اطوع رَبِّك لك يا محمد؟ فقال عليه السلام: يا عم انت اطعته، اطاعك.

مرتـبـهٔ بـعـد از انـابـه و مـنـزل بعد از رجوع بحسنات، منزل تفكر است. نتيجهٔ تـفكر، <sup>۱</sup> رسيدن بـمعناي احكام شرع و كيفيت تخلص ازميزان طبيعت و منفعل شدن از مـواعظ و نصايح، و عبرت گرفتن از آيات آفاق و انفس و پي بردن بطريق نجات است.

انسان بواسطه تفکر، که اشرف عبادات و مقربات یحق تعالی است، منشأ بیداری قلب و بصر معنوی نفس ناطقه می گردد که حقایق را ادراک نماید. تفکر

۱ . از حضرت رسول وارد شده است: «تفکر ماعة خیر من عبادة سنة»؛ چون عبادت خالی از معرفت روح ندارد. از حضرت امیر وارد شده است: «تفکر، انسان را وادار بأعمال خیر می نماید. قلوب خود را با تفکر آگاه و بیدار نمائید. تفکر یکساعت بالا تر از عبادت شصت سال است. فکر، عمل قلب و اطاعت، عمل جوارح می باشد. شرح مقدّمة قيصرى

بر سه قسم است: قسم اول، تفکر در عین توحید<sup>۱</sup>. و قسم دوم، تفکر در لطایف صنع حق<sup>7</sup> و قسم سوم، تفکر <sup>7</sup> در معانی اعمال و احوال مدرکات فکر، و حقایقی را که فکر در مقام تعقل نفس ادراک می نماید؛ اگرچه ثمرهٔ آن شهود اخروی است. زیرا معرفت، بذر مشاهده است؛ ولی از آنجائیکه فکر و دلیل و صور علمی که حاکی از حقایق ملکوت و اسماء و صفات حق است غیر مطلوب واقعی و نفس الامری است، «و واسطه از برای ادراک واقعیات است، و فکر و قوهٔ عاقله با وسایط علمی و وسایط وجودی، حجب، و موانع ادراک و شهود حقاق وجود حقند». این علمی و وسایط وجودی، حجب، و موانع ادراک و شهود حقق وجود حقند». این ورطهٔ انکار و جحد می باشد. توحید حقیقی، همان افناء وجود معازی سالک و شهود حقیقت بدون واسطه است؛ چنانکه قطب العارفین علی علیه السلام فرمود: «الحقیقة کشف سبحات الجلال من دون اشارة».

جمیع مدرکات عقلی، حقایق متعینه بی هستند که شخص در مقام تعقل

- ٨ . فكر در لطايف صنع حق و نظام وجود ، موجب تقويت قوة عاقله و سبب فكرت صحيح و درك حقايق بقوة نظريه على ماهى عليها مى شود. تفكر صحيح در الطاف افعالي حق ، علت تهذيب باطن و اخلاق وتوجه بعبادات و موجب خروج كمالات موجود درنفس بنحوقوم و استعداد به فعليت و ظهور مى گردد.
- ۲ . تفکر در لطایف صنع، اختصاص باهل بدایات سلوک دارد، اما کسانی که این مراحل را پیموده اند، و جزء متوسطین می باشند و از بدایات خارج شده اند در لطایف تجلیات و واردات و احکام آن تفکر می نمایند.
- ٣. فكر در معانى اعمال و احوال، موجب سهولت طريق حقيقت مى گردد؛ چون فكر عميق در افعال، منجر مى شود باينكه صاحب فكر قائل بترحيد در افعال مى گردد. جميع افعال را مىنند به حق مى داند و اختيار و اراده و قدرت خود را ظل و تابع و عين ر بط نسبت بقدرت و اختيار حق مى بيند و يي مى داند و اختيار و اراده و قدرت خود را ظل و تابع و عين ر بط نسبت بقدرت و اختيار حق مى بيند و يي مى درد بكلام الهى. «لاحول ولا قوة الا بالله». بعد از شهود اين معانى، خود را بغدا مى سرد ند به مى بيند و يي مى برد بكلام الهى. «لاحول ولا قوة الا بالله». بعد از شهود اين معانى، خود را بغدا مى سيارد و الهل توكل مى شود بين توكل كامل و صحيح در مقام رؤيت عبد، فعل خود را مضمحل در خمل حق تحقق مى يابد. تفكر در معانى احوال، همان نظر در تجليات و وارداتى است كه حاصل از تابش انوار الحل و حمال الله، معنى سبب سهولت سلوك طريق به فنا و در حق جلال وارداني و معانى احوال، همان نظر در تجليات و وارداتى است كه حاصل از تابش انوار تحقق مى يابد. تفكر در معانى احوال، همان نظر در تجليات و وارداتى است كه حاصل از تابش انوار و حمال و حمال بر قل عارف است. بدون شك اين معنى سبب سهولت سلوك طريق به فنا و در حق واحد و حود حمل حق وارداتى الم الهى.

ادراک می نماید. توحید حقیقی با اثیات رسوم و تعینات سازش ندارد. توحید، همان فناء و استهلاک کل در حقیقت وجود است، «ولاغیر» کل شیء هالك الاوجهه.

ولى اينكه حقايق را با تعينات و اثبات رسوم نمى توان يافت، و علم به حقيقت توحيد حاصل نمى شود مگر بواسطه اضمحلال و تلاش حقايق امكانى. و بى خبرى از خود و فناء در احديت وجود نتيجة تفكر است، لذا سالكى كه باين مقام برسد، در صدد رفع اين حجاب بر مى آيد و بنور كشف و شهود متوسل مى شود و در طلب خود بدامن حق اول و حبل متين و محكمى كه انفصام ندارد چنگ مى زند و سراغ مقام جمعيت الهى و وجودى احدى مى رود: «واعتصموا بحبل الله جميماً ولا تفرقوا» .

نفس بعد از طی مراتب تفکر و ترفع از اعمال صالحه، بحد و مقام و مرتبهٔ تذکر و اتـعـاظ و اعـتـبـار بـجـهاتی که موجب عبرت نفس است می گردد و بمقام تذکر می رسد.

تذکر: بموجب آیه شریفهٔ در سورهٔ مؤمن: «و ما یتذکر الا من ینیب»؛ بعد از منزل انابه حاصل می شود. انابه، همانطوری که ذکر شد، بعد از منزل تو به است. تو به، مقتضی محاسبه و اشتغال برفع موانع است و انابه نتیجهٔ صفاء فطرت است، که سبب تذکر می باشد. تذکر، برای عقلِ خالص از غواشی و ملکاتِ لوازم طبیعت، ثابت می باشد. تفکر، طلب و بیک معنی استعداد و قوه است. و تذکر، وجود می باشد. کسی که مطلوبی را قاقد است و قلب او محتجب بصفات نفس

١. انسان مادامی که تقید بعکم عقل و فکر دارد، و تسلیم این معنی نشود که فکر حجاب، و صورت حاصلة از فکر، حجاب الله الاکبر است و نفهمد که صور و ادراکات عقلی و نفس قوة دراکه محتجب به تمین خلقی است، بفکر فرار از این قید و حجاب نمی افتد. وقتی که قوة مدرکه عاقله این را ادراک نمود، و بتوفیق حق و تجلی نور احدیت در قلب او چارة تخلص را دریافت، از طریق عقل به نیل عدم ادراک عقل حقیقت حق راوهدم امکان وصول از طریق بلوغ فکر بجناب ر بوبی دست خود را بسوی حبل الستین حق دراز می نماید، و بعروة الوثقی حق چنگ می زند. «واعتصموا بحبل الله جمیماً ولا تفرقوا». شرحمقذمة فيصرى

است، بتذکر قلب خود را بنور جمال نورانی می نماید «ما یذکر الا اولوالالباب». تذکر، روی دو پایه و اصل بنا شده است: اصل اول آن، انتفاع از موعظه و تأثر نفس از وعد و وعید و انفعال آن از وعد است. نتیجهٔ آن انفعال، رجاء موجب تحصیل اعمال حسنه است، کما اینکه نتیجهٔ خوف، انبعاث نفس سوی تقوی است.

اصل دوم، تذکر بینایی در اعمال و عبرت گرفتن از وقایعی است که منشأ طلب حق و فرار از باطل می باشد. عبرت، گاهی از حالات نیکان مثل حبیب نجار و مؤمن آل فرعون برای انسان حاصل می شود، و گاهی هم احوال گذشته گان از اشقیاء موجب عبرت می گردد، مثل احوال بَلْمَم باعور و فرعون و ابوجهل و سایر اشقیاء عالم، که سبب اجتناب از هلاک و عقاب و خلاص از شقاوت و و بال می گردد.

سالک، بعد از بلوغ بمقام تذکر و سیر در این منزل، بحول و قوه و قدرت خداوند متمسک می شود. این مقام را منزلِ اعتصام و علمای سلوک، باب اعتصام که باب هفتم از بدایات است، نام نهادهاند.

اعــَــصـام، انـقـطـاع از غـيـر حـق و اعـراض از كـشرت و تمسك بحق است: «واعـتـصـمـوا بـحـبل الله جميعاً ولا تفرقوا». اعتصام بحبل الله بمعنى محافظت و مراقـبـت بـر طاعات و اوامر و نواهى حق است<sup>،</sup> . اعتصام بحبل الله مقدمة اعتصام

١. این عقام اختصاص باهل بدایت در سلوک دارد، چون حفظ مراتب عبادات و ترک معاصی و اجتناب از محرمات مقدمة ترقی از کثرت و توجه کامل بوحدت است. مقام علم الیقین از بکار انداختن قوه فکر و تفکر صحیح در آیات آفاق و انفس حاصل می شود، ولی مقام عین الیقین و حق الیقین بدون اتیان اوامر الهی و امتال احکام ر بانی و اجتناب از معاصی و بجا آوردن مستحبات و ترک مکروهات حاصل نمی شود. صدور عبادات هم از عبد باید محض امتال امر حق و أهلیت حق از برای عبودیت باشد؛ نه «طلباً للحظ و حذراً من البطش». اهل جنت افعال خدا را برای طمع بهشت و خوف از آتش عبادت می کنند. لذا سیدالاحرار فرمود: «ما عبدتك خوفا من نارك ولا طمعاً لجنتك». لذا بالا ترین عذاب در تنظر آن حضرت فراق حق است. جدائی و دوری از حق را بالا ترین عذاب می داند، لذا فرموده است: «کیف أصبر علی فراقك».

بحق است، كه ترقى و تجاوز از موهومات و تخلص از كثرات و ماسوى الحق و متوغل در عيين وحدت است؛ چون وجود امكانى وجود موهوم و مجازى است؛ چنانكه قطب العرفا اميرمؤمنان عليه السلام فرمود: «الحقيقة محو الموهوم و صحو المعلوم».

درجهٔ اول اعتصام، همان مراقبت و تحفظ بر عبادات و اوامر الهی است. نفس بواسطهٔ مراقبت بر طاعات و خیرات و عبادات، استعداد خروج از ورطهٔ کشرت پیدا کرده، و مستعد می شود از برای توغل در عین وحدت و محو کثرت امکانی و موهومات وجودی، و انمحاء جمیع افعال خود در فعل وحدانی حق تعالی مجده. سالک در این مقام، اراده و قدرت و سایر شون خود را مضمحل در شون ربوبی مشاهده می نماید و بمقام رضا نائل می شود، این خود درجه دوم از اعتصام است که اختصاص بخاصه از اهل توحید دارد، لسان این مرتبه «ما رمیت اذرمیت ولکن الله رمی» است.

درجهٔ سوم از اعشصام، نیل سالک بمقام مرتبه یی است که حقیقت حق را بعین حق شهود می نماید. <sup>۱</sup>

«فحمن يكفر بالطاغوت و يؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقي لاانفصام لها».

مراد از عروة الوثقی، وحدت ذاتیه است که استحکام و وثاقت آن ذاتی است و منشأ جمیع مواثیق و مبدء کل مستحکمات است. جمیع حقایق وجودی بحسب ذات منفصم الحقیقة و باطل الذواتند، و نقطهٔ استحکام و وثاقتِ جمیع ماهیات که متکاثرات بـالذاتند حقیقت احدیت ذاتیه است که جامع جمیع کثرات و منشأ جمیع وحدات است. خطوط شعاعیه یی از این مقام که از آن به سر وحدت ساری در همهٔ حقایق است بموجودات و اعیان متصل است آنچه که قلب انسانی را از

 ١. لسان اين مرتبه «رضانا اهل البيت رضى الله» است در چشم سالک در اين مقام، جميع وسايط بين او و حق برداشته شده است. «و سيأتى زيادة توضيح لذلك في المباحث الآتية في بيان مراتب الولاية، انشاءالله تعالى». شرح مقدّ**مہ قی**صری

جست وحدت ذاتیـه و حق مطلق منصرف نماید<sup>۱</sup> طاغوت است، و توجه بآن یک نحوه شرکی محسوب می شود.

مشنوى مادكمان وحدت است 👘 غير وحدت هرچه بيني او،بت است

سالک بعد از اعتصام بحق و حول و قوهٔ او، از مکاید شیطانی بسوی حق فرار کرده و بآن حضرت پناه می برد و پناه بحق و توکل باو مانع از تسلط شیطان می گردد.

فرار بطرف حق، عبارت است از انقطاع بسوی او و استضائه از نور او و استمداد از حضرت او در محار به و جنگ با شیطان و ثلبیس او. بنظر دقیق تر، فرار بسوی حق همان فرار سالک از وجود و انیت خودو وجود جمیع اشیاء بسوی حق با قدم شوق و محبت و عشق است که منتهی شود بفناء در توحید و محو وجود مجازی سالک، بنتحوی که از او اثری نماند؛ چون غیر حق هرچه که در ابتدای سلوک بنظر سالک دارای وجود و ثبوت است، در مقام عبور از مقامات و مراتب و فناء در توحید لاشیء محض است. فرار بحق نسبت باشخاص مختلف است: فرار عامهٔ ناس، عبارت است از فرار از جهل بعلم و دانش. فرار خاصه، عبارت است از فرار

۸. مخفی نماند که نظر باشیاء بنحو امتقلال، و اعراض از حق نشرعاً و عقلاً و کشفاً» مذموم است، و مناقات با توکل دارد، چه آنکه حق تعالی مراتب وجودی و اسباب و علل امور دزیوی و اخروی را باطل خلق نکرده است. برخی گمان کرده اند: معنی توکل، ترک کمب و وسائل معاش و ترک تدبیرات قلبی و عقلی است. این معنی، خود شرک صریح و علت اصلی بطالت و تنهلی و احتیاج بخلق است، چه خرقه پیشدن و ترک دنیا کردن و امور معاش را باطل و ضایع نمودن، منشا اختلال نظام وجود و مدو هم بیچارگی ها است. در شرع اسلام که شارع آن بین معاش و معاد برابری و نظم خاصی قائل است، انسان را مکلف به تنظیم اجتماع و ترتیب نظام و عمارت این عالم نموده است، حتی در عیادات جهات نظام اجتماع را مراعات کرده است، بلکه جمیع عبادات را مؤثر در نظام عالم ماده قرار داده است، و چنان روابط تام هظاهر و بین و مرموز و غیر ظاهر» بین جهات خلقی و حتی قرار داده است، که انسان را متحیر می نماید. بسط این معنی از عمیده بین تعلقی و حتی ماده قرار داده است، در مان را متحیر می نماید و معاورت این عالم نموده است، ماده قرار داده است، و خوان روابط تام هظاهر و بین و مرموز و غیر ظاهر» بین جهات خلقی و حتی قرار داده است، که انسان را متحیر می نماید. بسط این معنی از عمیده این تعلقی و حتی خاصی از آنچه که انسان را متحیر می نماید. و طرین و امیر ظاهر» بین جهات خلقی و حتی ماده قرار داده است، دیمان روابط تام هظاهر و بین و مرموز و غیر ظاهر» بین جهات خلقی و حتی قرار داده است، که انسان را متحیر می نماید. بسط این معنی از عهده این تعلیقات و شرح خارج ماست، ارتباطی با توکل ندارد.

از خبر به شهود. چون اخبار کتاب و سنت که انسان را بغیب دعوت می کند، در نظر سالکی که از این عالم عبور کرده و بعالم دیگر متصل شده است، تبدیل به اعیان و شهود می گردد؛ لذا رسوم و ظواهر شریعت برای سالک و اصل تبدیل باصول و حقایق می گردد، و از اعراض و حظوظ نفس خلاصی یافته بمقام تجرید تام می رسد.<sup>۱</sup>

فرار خاص الخاص، فرار از مادون حق بحق است. یعنی از خلق به حق فرار می کند، چون سالک در این مقام شهود می کند که از خلق بحق گریخته است. مقام بالا تر آنستکه از این شهود «شهود فرار»، نیز که نوعی از انانیت است فرار کند. شهود و فرار از شهود خود نیز نوعی از احتجاب است. این احتجاب مرتفع نسمی گردد، مگر بتفرید و توحید محض و فناء سالک در حق؛ بدون بقای بقیهٔ از انانیت او. «لافعل ولا ارادة ولا حول ولاقوة ولا وجود الا للحق».

بعد از فرار از شیطان و ورود در کنف رحمان، سالک احتیاج بریاضت دارد؛ چون ریاضت موجب تلطیف سر است، و نفس باندازه لطافت و جلاء، استعداد از سماع و وعد و شنییدن درجات آخرت لذت می برد، و از شنیدن زجر و عذاب آخرت متأثر می گردد، و خود را مستعد از برای ورود ابواب کمال می سازد.

این بود خلاصهٔ شرح احوال و مقامات و منازل اهل بدایات، که مشتمل است بر علاج رفع موانع سلوک، مر بوط باصلاح قوای نفس ناطقه. سالک بعد از طی منازل بدایات، از اینکه در گذشته و ماضی فرصتهایی را از دست داده است محزون می گردد. ۲ تحزن اول منزل ابواب است، بعد از حزن بمافات از منجیات و عمل بسمهلکات، بمقام خوف نائل می شود. خوف از عقبات مهلکات، حاصل

- ۱. تجرید از حظرظ نفس، اختصاص باهل اعمال و ارباب افعال عبادی دارد، ولی تجرید نسبت بار باب احوال، تجرید از معارفی است که مشوب با رعونات نفس و تخلص از آفات وعونات نفسانی است، و این آفات منشأ هغوات از قبیل شطحیات است.
- ۲ . سالک در مقام ورود بسقام حزن،دارای چشمان گریان می شود؛ ولی بکاء از حزن، شأن مریدان است. بکاءِ عارفان و محبان از کثرت شوق است. لسان حال اول: «تولوا و اعینهم تفیض من الدموع حزناً»، و لسان حال عارفان: «الا ان اولیاء الله لاخوف عُلیهم ولاهم یحزبون» می باشد.

شرح مقلمة قيصرى

می شود، و از موبقات و موجبات عذاب اخروی بوحشت می افتد، و از اعمال سیئه و خواطری که مبده اعمال سوه می شود، حذر می کند و مداومت بر حذر را اشفاق و آن را باب الاشفاق نامیده اند، <sup>۱</sup> منشأ اشفاق احتمال سوه عاقبت و غلبهٔ ترس و خوف از حق است. لذا کسی که از خوف خدا نگران باشد، نسبت بحق تعالی حالت خشوعی پیدا می کند. <sup>۲</sup> حقیقت خشوع، خوف ممزوج با خضوع یا محبت است. خوف ممزوج با محبت، مقدمه ای از برای مقام طمأنینه است. این مقام را اهل الله اخبات نام نهاده اند. <sup>۳</sup> کسی که در طاعت حق خاشع باشد، بمقام اخبات می رسد، و آرامشی برای او حاصل می شود. بمقام زهد<sup>۴</sup> و اعراض از تجملات ظاهری می رسد. بمقام ورع می رسد و از خلق<sup>6</sup> منقطع می شود، با آنکه در بین خلق خدا زندگی می کند: «کن فی الناس ولا تکن معهم».

- ١ . «انا كنا قبل في اهلنا مشفقين»، الاشفاق، دوام الحذر مقروناً بالترحم.
- ۲ . «ألم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكرالله و ما انزل من الحق»، الخشيع، خمود النقس و همود الطباع لمتعاظم أو مفزع.
- ۳ . «و بشرالمخبتین»، مخبتین، کسانی هستند که در مقام معاینه و شهرد حق بچشم دل در انوار سلطنت کبریایی فانی شدهاند.
- ٤. آببقیة الله خیر لکم ان کنتم مؤمنین α. آنچه که از انسان از کمالات و سعادات اخرو یه و حقایق عقلیة وآنچه که از انسان از کمالات و سعادات اخرو یه و حقایت عقلیة وآنچه که از اعمال حسنه کسب نموده و اندوخته است، بهتر است از خیالات باطله و عقاید غیر حقه و موهومه و اعمال زشت و کردار ناپسند و افعالی که اختصاص بدنیا دارد و باقی نمی ماند، چون این قبیل از اموریا در آخرت و بالند و یا بقا ندارند و از مختصات دنیا اند. شاید مراد از بقیة الله معام می مندی به مراد کنده موندی است، بهتر است از خیالات باطله و عقاید غیر حقای موده و اندوخته است، بهتر است از خیالات باطله و عقاید غیر حقای مواند و موهومه و اعمال زشت و کردار ناپسند و افعالی که اختصاص بدنیا دارد و باقی نمی ماند، چون این قبیل از اموریا در آخرت و بالند و یا بقا ندارند و از مختصات دنیا اند. شاید مراد از بقیة الله مشاهده حق و قرب و وصال او باشد.
- ٥ . «واما ـ ثیابك فطهر» ورع، بحسب لغت خوددارى از محادم حق تعالى جلّ مجده امت، از صادق آل محمد «ص ـ ع» روایت شده است: محمد «ص ـ ع» روایت شده است: «با ورع تر از همه كسى است كه از محرمات اجتناب كند». شاید مراد از این آیه تطهیر از دنیا و آنچه كه در آن است باشد، چون نزد اهل حق دنیا و متطقات و مضافات آن نجس و واجب الاجتناب است. براى بحث تفصیلى این باب رجوع شود بكتب اهل سلوك از جمله «منازل السایرین، چاپ ط، ١٩٦٦هـ ق ص ٢٥ تا ١٠.
  - ۲ . «تبتل اليه تبتيلا» وقد مضى شرحه «اختصاراً».

خداوند امیدوار می شود. <sup>۱</sup> یعنی بمقام رجاء وارد می شود و رغبتِ <sup>۲</sup> تمام و تام بعبادات و اعمال و سنن و انس با حق پیدا می کند. جمیع این منازل و مقامات انفعالاتی که نفس را مستعد از برای قبول فیضان نور قلب می نماید، آن را مطیع از برای اجابت دواعی خود می نماید. احکام قلب در این مقام ظاهر شده و شروع بورود به ابواب معاملات می نماید.

ابـتـدای سـلوک قلب در ابواب معاملات، رعایت اعمال و افعال خود است تا ایـنـکـه سـکینه و آرامشی برای قلب حاصل شود. در کتاب الهی وارد شده است: «فما رعوها حق رعایتها».

رعايت، اصطلاحاً نگهدارى نفس از محرمات و آنچه كه مخالفت حق تعالى محسوب شود مى باشد. از حضرت صادق عليه السلام نقل شده است: «رواة الاحاديث كثيرة و رعاتها قليلة». بعد از رعايت اعمال و افعال، مراقبت حق تعالى است در سير بسوى او. مراقبت آدامة ملاحظة حق و مقصود حق و مقصود مطلق است: «لايرقبون في مؤمن إلاّ ولاذمةً». مراقبت، نيز مثل ساير منازل داراى سه مرتبه است، كه تفصيل مراتب موجب تطويل است، و غرض بيان اختصار مراتب مذكور در كتب اهل سلوك است.

عارف در سیر الی الله، در مقام ملاحظهٔ مقصود کل، باید التزام تام بادای واجبات و ترک محرمات نماید و بالجمله از مخالفات و مجاسرات خارج گردد: «و من یعظم حرمات الله فهو خیر له عند ر به». مراد از خروج نفس از محرمات که از آن «استخراج عن المخالفات» تعبیر کردهاند؛ آنستکه سالک باید عرصه را بر نفس در مقام مخالفت اوامر و نواهی حق تنگ بگیرد، و نفس سرکش را از

- ١ . «لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة لمن كان يرجوالله». مفهوم از آيه، آنستكه از خصايص اهل رجا پيروى از حضرت رسالت پناه است و اين از اكمل مقامات مى باشد.
- ۲ . رغبت بحق در حقیقت فوق رجاء است، چون رجاه طمعی است که احتیاج بتحقیق دارد. طمع ملازم با فقدان است. رغبت سلوک به تحقیق است: «و پدعوننا رغباً ورهباً» خواند ما را برای طلب مکاشفات.

شرحمقتعةقبصرى

مخالفت باز دارد، و او را از عاقبت سوء بترساند، و بعد از آن وارد بمقام اخلاص شود؛ ( و اعسال خود را از هرچه که عمل را مشوب می سازد معرا نماید. «الا له الدین الخالص». ۲

عمل انسان خالص نمی شود، مگر آنکه بوسیله علم و مخالفتِ عادات تهذیب شود. اعمال حقه و ادامهٔ موافقت حق، تام و کامل نمی شود مگر آنکه سالک استقامت<sup>۳</sup> در اعمال و اذکار از خود نشان دهد. استقامت توأم با مجاهدهٔ نفس است، در مقام اتیان بواجبات و ترک محرمات.

استقامت در ابواب معاملات، عبارتست از استواء قصد در سلوک بحق. اين غير از استقامت در سلوک في الله است، چون استقامت در سلوک في الله، عبارت از اتصاف عبد بصفات حق است.

استقامت در سلوک الی الله و اتیان اوامر و ترک نواهی حق، همان ثبات عبد است در سلوک بحق، که منجر بآن می شود که همهٔ امور و احوال را از خداوند ببیند و حق، نقطهٔ اتکاء او بشمار رود و وارد منزل توکل گردد: «و علی الله فتوکلوا ان کنتم مؤمنین».

توکل نسبت بعامهٔ نامی، اصعب منازل سلوک است؛ چون عموم مردم محتجب باسباب ظاهری هستند و حق نزد آنها ظهور ندارد، و محفوف باستار امکانی و وسایط می باشد، اما نزد خاصه، توکل از منازل و طرق سهل العبور است، چون خاصه اسباب و علل ظاهری را بچیزی قمی گیرند.

سالیک متوکل، امورخود را بحق تعالی تفویض می نماید؛ چون ثقة تام بحق

- ۰ . مخلصون کسانی هستند که خداوند را عبادت می نمایند، و در مقام عبودیت از نفوس خود غافلند، و آنچه که غیر از حق است در مقام عبادت از نظر آنها محو است، از حد عیودیت تجاوز نمی نمایند.
- ۲ . شاید یکی از معانی دین خالص این باشد: دینی مثوب با غیریت نیست، اختصاص بحق دارد. انسان مادامی که فانی در حق نیست، دین او هم مثل وجودش مشوب است. بعد از فنا و در حق انیتی از برای سالک نمی ماند تا چه رسد بدین خالص «والله اعلم بحقایق الامور».
- ۳ . قـال الله تمالی : «فاستقیمواالیه» ، استقامت عبارتست از مساوات احوال و اقوال و عدم مخالفت ظاهر نسبت بباطن و عدم مخالفت باطن ظاهر را .

دارد خود را تسلیم حق می نماید. تسلیم، دارای سه درجه است:

درجه اول: تسلیم مزاحماتِ عقل مدرک کلیات بحق تعالی از اوهام و خیالات مزاحم مدرکات عقل؛ چون از غیب وارداتی بر قلب سالک خطور می کند که عقل یا آن را قطع نظر از استمداد غیبی ادراک نمی کند، و یا وهم از قبول آن خودداری می کند و اذعان آن بر قوهٔ وهم مشکل است و مشقت دارد.

درجه دوم: تسلیم علم و عقل نسبت بمعارفی که از غیب وارد قلب می شود، و علم آن را مخالف حکم خود می بیند می باشد. علم در این مقام، تسلیم احوال و خواطر واردهٔ از غیب می شود، در همین مقام، قصد که میر آن بمقتضای علم است، تسلیم مکاشفات می شود، و رسوم ظاهری نیز تسلیم حقیقت می گردد<sup>۱</sup> و فانی در حقیقت می شود.

....

در منازل و ابواب معاملات، عقل بواسطهٔ نور شرع از احکام مشوب یا وهم که سالک را از نیل بمقصود مانع می شود، خلاصی یافته و باستعانت عقل نورانی و منور بنور شرع از برای تخلق بملکات فاضله مهیا می گردد؛ و وارد قسم اخلاق می شود تا بسقام کمال اطمینان نائل گردد؛ چون آنچه را که ملاحظه می کند مقتضای حکمت بالغهٔ حق است؛ و حق تعالی بر طبق علم عنائی خویش، نظام وجود را ایجاد نموده است. بر مکاره و مصیبات صبر می کند.صبره<sup>۴</sup> از منازل عالی

 ب چون در مقام تجلی نیر حقیقت، رسوم که رقایق و فروع و اشعات حقیقت اند، در حقیقت معو می شوند، و سالک رسوم را محوو فانی در حقیقت می بینند، که: «الحقیقة محو الموهوم و نور پشرق من صبح الازل».
 مرتبة سوم از تسلیم بعد از تسلیم رسم بحقیقت است، و آن عبارت از تسلیم ماسوی الحق به حق است. در این مقام، بیاب فناء در حق بر وی مالک گشوده می شود. رسوم و خلق و ماسوی را فانی در حق مشاهده می کند.
 ۲. صابرین در قرآن مجبو اخبار آل مصمت زیاد مورد مدح واقع شدهاند. رسید از تتابیم الد را ماند و از تتابیم

صبر است. اجر هر قربت اندازه و حدى دارد، غير از صبر: «و لنجزين الذين صبروا اجرهم بأحسن ماكانوا يعملون». و در آية ديگر وارد شده است: «اولا تك يؤتون أجرهم مركين بما صبروا» و أيضاً: شرح مقلمة فيصرى

و رفيع سلوك است، و منتهى بمقام رضا بمقدرات و آنچه كه بر وى واقع مى شود، از زشت و زيبا و خوب و بد مى گردد. از لوازم رضاي بقفا و قدر، شكر بر مجارى امور است. سالك در اين مقام، آنچه از نعم بر او وارد مى شود، داراى نفس شاكرى است؛ و آنچه كه بلا و موجب ناراحتى سالك است از خداوند حيا مى كند، كه غير آن را باو بدهد. باين مقام اعتياد حاصل نموده و مأنوس مى شود، تا بمقام صدق و صغا برمد، و چون غنا و فقر نزد او يكسان است، بمقام ايثار مى رسد. لازم اين مقام، آنستكه با خلق خداوند در امور سازش مى كند و داراى مىدر وسيمى مى گردد، كه باعتبار وقوف بقضاء و قدر و علم به سر تقدير بمقتضاى قول امام صادق عليه السلام: «مردم اگر باسرار قدر و قضا عالم باشند، هيچكس كسى را ملامت نمى كند»، و بمقام خلق با خلق نائل مى شود و آثار حكمت حق را در كافر و مؤمن شهود مى تمايد، و لسان حال او بدين مقال مترنم مى گردد.

پیر ما گفت خطا بر قلم صنع نرفت 🦳 آفرین بر نظر پاک خطا پوشش باد

سالک واصل باین مقام، با جمیع مردم متواضع است؛ و رأفت خاصی نسبت پهسه مردم پیدامی کند، ومحبت نسبت بجمیع مردم درخود شهودمی کندو بمقام فتوت می رسد. و بواسطهٔ ازالهٔ صفات نفسانی و اتصاف بصفات ربانی، صفای قلب مخصوصی را در خود می یابد، و حالت انبساط روحی باو دست می دهد؛ با مردم خوشرفتار می شود. در وجود او فظّت و غلاظت قلب وجود ندارد. بر مردم تفوق نمی گیرد. تتیجهٔ مورد علاقهٔ مؤمن و کافر واقع می شود. صفات نفسانی در وجود چنین شخصی پیدا نمی شود و منازل نفس را پشت سر می گذارد. خود را مهیا و آماده از برای صیر الی الله و نیل بمقام سر می نماید. نفسی که قبل از ورود این منازل مانع سیر او بود، بواسطه محوجهات خلقی و رذائل نفسانی، معین و یاورا و «اتما یوی المایرون أجرهم بنیر حساب». روایات زیادی علاوه بر آیات قرآنی راجع بصبر از اهل معت رسید است. که دارای اسانید عالیه می باشند. مرحو مارف محقق و محدث خبیر و فلسوف

کبیر در کتاب: «حقایق چاپ ط، ۱۳۷۸، ص۱۳۸، ۱۳۹، ۱۱۹۰، ۱۱، ۱۱، تا ۱۵۰». روایات مربوط بصبر را نقل کرده است.

از برای سیر بحق می شود. باب اصول بر او مفتوح می گردد.

چون مقام اصلی انسان، مراتب قلب است و قلب ببت انسان و مبیت هیکل توحید بشری است، قصد خروج از موطن قلب بمقامات الهی بمنزلهٔ قصد خروج از بیت است. لذا در قرآن کریم وارد است: «و من یخرج من بیته مهاجراً الی الله و رسوله ثم یدرکه الموت فقد وقع اجره علی الله...».

قصد صادق، اول اصول مقرره در کتب سلوک شمرده شده است. چون وصولِ بحق و دخول در مراتب و مقامات، قرب در مواطن و مقامات قلب است.<sup>۱</sup>

مقصد اصلی قصد، تنور بنور حق است، از برای نورانیت قلب و انجذاب آن بمحدن نور و عظمت؛ چون نهایت سیر انسان، فناء در حق و اتصال بمعدن نور است. مبده شروع سیر الی الله عزم است. عزم، تحقیق قصد است. قصد، نیت و عزم مبده شروع به فعل و تحقق بعزم است. عزم، دارای مراتبی است. مقام بعد از عزم، مقام اراده است. اراده، عبارت است از تعلق قلب بحضرت حق در حالتی که طالب قرب است. اراده از قوانین علم سلوک و بمنزلهٔ اصل و پایه یی است که قواعد این علم بر آن استوار است، و امر و دواعی حق و حقیقت که از سنوح مالات عبد در مقام سر است، قائم باراده عبد است، از نواطر حقانی که موجب و معالات عبد در مقام سر است، قائم باراده عبد است، از نواطر حقانی که موجب و باعث جذب بحق است. چون قلب، حضور شدیدی نسبت بحق در خود احساس و بیم مین مین است. آن انس با حضرت غیب است؛ چون حق از هر نزدیکی بعبد نمود نزدیکتر است: «و اذا سألك عبادی عتی فانی قریب». قرب، موجب خود نزدیکتر است: «و اذا سألك عبادی عتی فانی قریب». قرب، موجب نور جمعیت قلب سالک بحسب ظاهر و باطن است؛ و هیچ لذتی از جمعیت بالا تر نیست، و لازمه قرب تام، انس است؛ چون انس روح قرب و وصال است. بهد نیست، و لازمه قرب تام، است؛ چون انس روح قرب و معال سر خوب به خود بر ایت موجب به است؛ و هیچ لذتی از مین موجب به این موجب به است؛ و بین و یا مین می موجب مو موجب تفرد و من آلام است. اس است؛ چون است؛ و هیچ لذتی از موزی موجب الا تر موجب تفرقه و منشأ آلام است.

۰۱ . قلب در ارتبباط با حق و مظهریت آن نسبت برجود مطلق خصومیاتی دارد ، لذا وارد شده است: ۱۵ الایستای ارضی ولا سمائی یستنی قلب عبدی المؤنن». شرح مقدّمة قيصرى

قرب تام بحق، علت انس و انس سبب عدم غفلت است. و انس تام، منشأ حضور تام است و این خود مقام ذکر قلبی است. <sup>1</sup> و ذکر تام تحقق پیدا نمی نماید، مگر با اعراض از غیر مذکور و غفلت از ماسوی الله.<sup>۲</sup> این مقام، مقام فقر تام بحق است، و ملازم است با غنای تام و تمام؛ چون هر که حق را یافت از غیر استغنا دارد. سالک اگر باین مقام که مقام بی نیازی قلب است برسد؛ خداوند او را از جمیع زلات حفظ خواهد نمود. در این حال، صدور معصیت از سالک محال است.<sup>۳</sup> این مقام را مقام مراد نامیده اند. مسافر بحق، بعد از طی این مواطن وارد در اودیهٔ غیب عقل منور بنور قدسی می شود.

علت ایسنکه مقاماتی را که بعنوان اودیه و ابواب آن ذکر کرده و اهل سلوک بآن اودیه اطلاق کرده اند، این است: معظم سلوک اهل حقیقت در این منازل است. سعی و اجتهاد و مشقت بنحو اعلی و اتم از برای طی این منازل لازم است. شیطان و جمنود او در این منازل تصرف می نمایند. در این منازل، مهالک و

۱ . ذکر، دارای مراتبی است. مرتبهٔ اعلای ذکر، مقام اتحاد ذکر و ذاکر و مذکور است. به حسب نفس الامر و واقع، ذاکر و ذکر و مذکور واقعی حقّ است و منشأ جمیع اقسام ذکر، او است و رجوع جمیع اذکار نیز به اوست.

| اخـالـك انـى ذاكـر لـك شـاكر  | نقد كنت دهراً قبل أن يكشف الغطاء |
|-------------------------------|----------------------------------|
| وجندتنك مبذكبورا وذكبرا وذاكر | فلسا اضاء الصبح واتكشف التطاء    |

- ۲ . مـــرَّ ایـنـک از حضرت ختمی مرتبت وارد شده امت: «الفقر فخری»، شاید مراد همین فقر باشد که اعظم از جمیع بی نیازیهاست.
- ۳ . منشأ عصبت، شهود و رؤ یت برهان حق است، و آن حبارت از نوری است که قلب سالک را از لوث نواقص پاک می کند. شاید مراد از برهانی که مانع از ارتکاب مصیت پوسف شد، همین باشد: «ولقد هست به وهمّ بها لولا ان رأی برهان ر به».

سالک، چه بسا در این مقام مطلوب واقعی خود را بصورت نار مشاهده نماید. قوله تمالی «اذرأی تاراً» و قوله: «بورك من في النار و من حولها»، گاهی مقصود خود را بصورت اتوار شهود می کند. بواسطه تنزل بمقام اجنه و گاهی ترقی بجناب قدس نموده «انك بالواد المقدس طوی».

اول این وادی، بعنی اول منازل اودیه وادی احسان است. چون سالک در این مقام بمرنبهٔ «کأن» رسیده است. ما این مقام را بطور اشباع در مباحث قبلی شوح دادیم.

مخاوف بسیار است. شبهات عقلی در این منازل بحسب نظر و ادراک سالک دامن گیر مسافر بحق است. قطاع طریق که شیطان و جنود او باشند در این وادی پرخطر در کمین نشسته اند. الطاف الهی باید یار و مصاحب مسافری که این وادی را طی می کند باشد.

اول این منازل، منزل احسان است. احسان دارای سه درجه است:

درجهٔ اول: احسان در قصد است. سالک باید قصد خود را بحسب علم تهذیب کند، و عزم خود را از برای سیر بحق مستحکم نماید و حال خود را تصفیه نماید.

درجه دوم: احسان در احوال است که باید بحسب غیرت مراعات شود، و آثار احوال خود را از مردم مخفی کند. چون سالک وقتی که شروع بمکاشفه نمود، اگر نزد خلایق مشهور است، خود را عرضه بدارد از آفات دعوی منزه تخواهد ماند؛ چون احوال، گاهی صحیح و گاهی فاسد است. باید برای تصحیح احوال، خود را بشیخ و یا مرشد کامل عرضه بدارد.

درجه سوم: احسان در وقت است. عارف باید از شهود مفارقت نکند و خلطه و آمیـزش مـانـع از شـهـود بـا خـلـق برقرار نسازد، و از حق آنی منقطع نشود. ما بطور مبسوط در مقام ذکر بطون سبعهٔ قرآنیه این بحث را بیان کردیم.

يقين سالک در اين مورد بعيان نزديک است. منزل بعد از احسان علم است، و عملم تمام ملازم بما حکمت است. عارف در مقام نزين بعلم و حکمت (علم و حکمتی که موهو بی است) بمقام بصيرت و بينائی می رسد. چشيم قلب او روشن می شود و بمقام و منزل فراست می رسد. چون علم و حکمتِ تام و ايمانِ کامل، ملازم با فراست می باشد: «اتقوا فراسة المؤمن انه ينظر بنورالله».

سالكی كه متصف بعلم و حكمت و دارای چشم بصیرت است، و از اهل فراست بشمار می رود، در مقابل عظمت حق سّر تعظیم فرود می آورد؛ یعنی علم بعظمت حق دارد، و لازمهٔ این علم و شهود تذلُّل است. قهراً باب الهام بر روی وی گشوده می شود و مكون و آرامش در خود مشاهده می كند. و بواسطهٔ كمال یقین به منزل طمأنینه دارد می شود. و همت او قوی می شود و متصف بكمال یقین شبیه بعیان می گردد. اراده او قوی شده بمقام سرّ می رمد و بواسطهٔ تعاقب مواهب شرحمقلعة فيصرى

ربانیه، ارادهٔ او شدید شده تبدیل به حُب می گردد و محبوب حقیقی، او را جذب می نماید. بواسطهٔ حصول غیرت کامل، از خود و غیر خود فارغ می شود. شوق او بوصول محبوب حقیقی زیاد شده وارد منزل «قلق» <sup>۱</sup> می شود. عطش بر او مستولی می گردد و وجد و شعف بر او غالب می گردد و حالت دهشت و بعد از دهشت، هیمان خاصی بر او غلبه می کند، وارد منزل برق، و بعد ذوق بوصول بمقام روح و لمعان انوار ولایت می گردد.

قسم ولایات نیبز مانشد سایر ابواب و منازل دارای ده باب است، که اهل سلوک از آیات و روایات ترتیب داده اند.

١. در این آیه از قرآن: «و ما اعجلك عن قومك یا موسی». باین منزل اشاره شده است. حضرت موسی «ع» از شدت شوق خطاب بحق تعالی نمود: «رب ارنی انظر الیك. و عجلت الیك یارب الترضی». اهل ملوك استشهاد نموده اند به حالت حضرت موسی در مقام مشاهدهٔ حق و شدت اشتیاق به شهود حق مطلق، و عجلهٔ او از برای دیدار خداوند. و بالجمله، از این حالت تعبیر بقلق و عجلهٔ او را توجیه بحالت قلق نموده اند. و قلق را تفسیر به نحر یک شوق با اسقاط صبر کرده اند، باین معنی که ماحب شوق بواسطهٔ شدت اشتیاق در مقام توجه به محبوب خود، قادر به صبر نباشد و در حالت اضطراب شدید بسر برد، و قدرت قرار و ثبات نداشته باشد. این معنی سه درجه و مرتبه دارد:

در درجهٔ اول، مشتاق به محبوب از غیر معبوب فرار می کند، و با کسی مأنوس نمی شود و از غیر محبوب خود امتیحاش دارد. در این حال از شدت اضطراب قراری وجود ندارد و در حال بی قراری مطلق بسر می برد، و از خلق اعراض دارد، و چه بسا بکج خلقی هم مبتلا شود، و همهٔ خلایق را حجاب بین خود و معبوب خود می داند، از موت لذت تام می برد، چون موت را مبب لقاء حبیب خود می داند.

عجب آنستکه جمیع مقامات سلوک با حالات مولی علیه السلام تطبیق می شود، از آن حضرت وارد است: «واللّه لابِنِ ابیطالب آنس بالموت من الطفل بندی امه». درجه دوم از قلق، حالت اشتیاقی است که با عقل معارضه می کند، و قدرت آن از قوهٔ عقل بیشتر است، و چه بسا <sup>ا</sup>عقل را مقهور کند، ولی وجود آن را از صفحهٔ وجود بر نمی دارد.

مرتبهٔ سوم از قلق، ملازم با حالت طمس وفنا و معنى است، چون اين مرتبة از قلق، طالب شهود معض امت بر صاحب خود غلبه تام و تمام مى نمايد، و آن را به طرف شهود مى كشاند و رسوم و آثار آن را قلع و قمع مى نمايد. بعد از تجلى حق حكم و رسمى باقى نمى ماند: «والله غالب على امره و يبقى وجهه و يغنى الاغيار».

باب اول و بدایت منزل ولایت، باب اللحظ و ملاحظه است، که مشعر و مؤذن بتجلی حق است. سالک در این مقام، باعتبار ظاهر، خلق را ملاحظه می نصاید، ولی مرثی در واقع حق است. اما باستراق نظر از چشمهای اجانب و رقباء و اهل حجاب. چون اجانب و اغیار خیال می کنند که عارف در این نظر، عالم امکان را مورد لحاظ قرار داده است، در حالتی که موحد کامل در این مقام، حق را شهود می کند.

ام<u>ن ازديبارك</u> في الدجى الرّقبا اذحيث كنت من الظلام ضياء فانهم في الدّجى و اللاّحظ من نور وجبه الـحـبيب في الضياء

مشزل بعد از این منزل، وقت است. وقت اسم از برای ظرفِ کون می باشد. و عـالـم امکـانـی کـون، حـدوث شـیء و خـروج مـمـکن از غیب بشهادت است. اصطلاحاً: عبارتست از ظهور حالی از احوال معین و تجلیی از تجلیات خاصه حق.

متقدمان از صوفیه «رضوان الله علیهم»، گفته اند: «الوقت حق». شیخ عارف کامل «خواجه انصاری»، کلام آنها را تفسیر باستغراق رسم وقت در وجود حق تسموده است. وقت نیبز دارای سه معنی است که ما آن را در حواشی بر نصوص قونیوی بیان کرده ایم. شرح و بسط آن را دراین جا مقتضی نیست. <sup>۱</sup>

مرتبهٔ آخر وقت، که منشأ از بین بردن تلوین است، مقام صفا نام دارد. هرچه تلوین بیشتر از بین برود، وقت صافی تر می شود، تا برسد بمقام حدوثِ سرور. بعد از زوال خوف، انقطاع و ضحکِ روح بواسطه استشمام نسیم اتصال و وزش باد وصال، عارف بـمقام سرّ می رسد. عبد در این مقام، چنان مسرور و بشاش است که خود و مرتبه خود را نـمی شناصد. حضرت ختمی در این مقام فرموده است:

۱ . مراد آنها بـنا بتقریر شیخ المشایخ، حارف کامل، کمال الدین عبدالرزاق کاشی «رَحَمی اللّه تعالی عـنـه»، آنــتکه حق در مقام تجلی از برای مظهر تجلی، رسمی باقی نمی گذاردَ: «مَتَرُموسی صعقاً» اشاره بهـمین است.وقت، زمان تحقق غیر است که بعد از تجلی حق رسم او فانی در حق می گردد. وقت منشأ غلبۀ حکم حال وواردات غیبی بر حلم موجب تلوین سالک است. شرحمقةمةقيصرى

«رب زدنی فیك تحیرا» <sup>۱</sup> . منزل بعد از سر از منازل ولایت، مقام نفس است. منشأ حصول نفس، انجلام و ظهور غمام استسرار<sup>۲</sup> و انكشاف ظلمتِ استتار است. عارف بعد از عبور از این منزل بمقام غربت <sup>۳</sup> می رسد، چون حال سالک متبدل و منقلب می گردد. شاهد

- ١. تحیر در مقام فناء و هیمان در ذات حق، مطلوب واقعی عارف و از آرق منازل ولایت است چون ناشی از شهود حق است، برخلاف تحیر در مقام علم و عقل نظری، که ناشی از جهل است. (قل بفضل الله و رحمته فلفر حوا». در لذات دنیاوی بیشتر فرح اطلاق شده است، و سرور در لذات اخروی. سرور، در اصطلاح طایف، کثرهم الله تعالی، اسم است از برای استبشار جامع. ، واز فرح صافی ثر وضالصی تر است. این استبشار، شامل ظاهر و باطن عبد هر دو می شود، بدون آنگه در آن می شوب حزنی باشد. مبده ابتهاج و سرور، ظاهراً ابتهاجی است که در باطن وجود انسان موجود می شود، و سبب نضرت ظاهر می گردد. سرور در مقام مکاشف، موجب از اله سنوف از وجود می شود، و سبب نضرت ظاهر می گردد. سرور در مقام مکاشف، موجب از اله سنوف از وجود می شود، و سبب نضرت ظاهر می گردد. مرور در مقام مکاشف، موجب از اله سنوف از وجود می الک است: حزنی که ناشی از خوف انقطاع است، و خوفی که توأم با ظلمت جهل است، و حزنی که از لوازم تفرق خاطر در قصد و توجه بسوی حق است. این تفرق نسبت بسالک، مبب حزن و اندوه شدید ناشی از فوات جمعیت خاطر عارف است. درجه دوم از سرور، مرور کشف حجاب علم است. و فک رق تکلف ونفی صفار اختیار است. درجه موم از سرور، ابتهاج مسماع اجابت، که عملت تامه موه و آله وحقار مته درجه معرار قرار معمار است. و مع می آله وحشت است، و به مکلف و نفی صفار اختیار است. درجه مرم از سرور، ابتهاج مسماع اجابت، که عملت تامه موه و آله وحشت است، و باب مکاشه را
- می کوبد، و روح را به حالت تیسم وخنده می آورد. ۳ . انفراد بصفت کمالیه و اختصاص بکمالات نسبت یأقران و اکفاء از صفات غرباء است. غربت سه درجه دارد، درجهٔ اول، غربت از اوطان مألوفه است، که مسافرت نموده است جهت قطع علایق و سیساحت دیار از برای درک رجال فضیلت و ابدال این قسم از غربا، اگر در حالت سفر بمیرند، شهید مرده اند.

قسم دوم از غربت، غربت حال است که انفراد از اکفاء باشد، و هر صفتی نسبت بموصوف، حالی از احوال موصوف است. مراد از غربت در این مقام، همان غربت مذکور در حواشی قبل است، چون در حدیثی از احادیث اهل عصمت وارد شده است: «طلب الحق غربة». حضرت رسول در شأن اهل غربت فرموده است: «طوبی للغرباه».

درجه سوم از غربت، غربت همت است. این وصف اختصاص بعارف دارد، چون عارف در شهرد خود غریب است. مراد از عارف، کسی است که حجابِ علم را بتجلی شهودی برداشته است، و غربت او عببارتست از اختصاصش بامری که مردم آن را درک نمی نمایند و همت او بامری تعلق می گیرد که نه مردم از حال او مطلعند و نه وقوف به مقال او دارند. پس در شاهد خود غریب است، و مصحوب او که علم حقیقی است بعد از شهود مصاحب او می شود. و شأن همان است که مولی «ع»

را مشهود و طالب را مطلوب می بیند. در دو دنیا غریب است. در این مقام در صدد بر مي آيد كه مقام متوسطي را اخذ نمايد و از حد تفرق بگذرد. اين حالت را «الخرق» می نامند. این مقام اسم است از برای حال کسی که از حد تفرق خارج شده باشد و مقام متوسطي را اختیار نموده باشد. سالک بعد از سیر در این منزل، در مقام غیب واقم می شود، چون شهود حق او را از خود و از غیرخودواز احوال خودباز مى دارد، و چنان فانى در حق مى شود كه غير را نمى بيند، و بعد از عبور از اين منزل، بمنزل تمكين مي رسد، جون تمكن فوق طمأنينه است. سالك در مقام تحکن، به نهایت استفزاز و اضطراب و خفت و تلون می رسد، و در نهایت این مـنـزل، از تـلـون و اضـطراب رهائي مي يابد، و وقتي كه بمطلوب خود رسيد و مقام غيببت مرتضع شد، و از خفت و ثقل طلب راحت شد و تمكين بعد از تلو ين پيدا نصود و بمقام بقاء بعد ازفنا رسيد، و بعد از فناء تام در عين جمع بوجود حقاني بمقام بقاء بعد ازفناء رجوع نمود، و در نهایت استقامت بخلمت نور وجود خود آراست؛ احدى او را غير از حق كما هوحقه نمى شناسد. لذا از حضرت ختمى مرتبت بطريق مختلف وارد شنه است كه على عليه السلام را مخاطب قرار داده و گفته است: «کسی تو را نمی شنامد مگر من و کسی بمنزلت من بی نبرده است غیر از تو و من و تو را احدی نمی شناسد مگر خداوند و یروردگار عالم». اين حديث شريف، دلالت تام بر ولايت كلية حضرت على عليه السلام دارد، ولی کجا اعراب «بوال علی عقبیهم» از این قبیل کلمات پیروی کردند.

مرموده است: «صحوالسطوم مع معوالسوهوم». چون شهود حاصل از فناء در حق است، و در مقام صحو از سکر فناء، واجد علمی حقیقی می گردد، که عقل علجز از ادراک آن علم است. لذا اهل ظاهر با او مخالفت می کنند، لذا عقلاً و شرعاً کتمان این علم واجب است. از اموری که انسان وارد در مقامات را حیران می نماید، این است که در بین اهل ریاضت و اولیا و حق، کسی که اطوار و حالات او با جمیع مراتب سلوک تطبیق می شود، قطب عالم امکان، حضرت امیرمشینان علیه السلام است. در جمیع مراتب سلوک و ابواب و منازل اهل کشف، اثری از آن حضرت که با احوال او کاملاً تطبیق می شود دارد. شرح معدم فيصرى

قسم حقایق، نیز مشتمل بر منازلی است، سالک بعد از اختفاء عین خود بعد از طی ابواب و منازل ولایت، در نور وجود، و اتصاف بوجود حقانی و انغمار در عین توحید، وارد مکاشفه می شود؛ چون تمکن آخر مقام ولایت و نهایت مراتب ندانی و بدایت مقام تدلی است، که باصطلاح اهل عرفان نهایت سفر اول و اوائل سفر ثانی است. سالک بعد از بقاء بعد از فناء، دارای شرح صدر می شود و رسوم خلقی را در حقیقت حق شهود می نماید، و بواسطه مظهریت اسم هادی و تحقق باین اسم، و پی بردن باسرار و خواص این اسم، بواسطهٔ شهود حقایق و معارف و حکام و آفچه که مدخلیت در صلاح نظام وجود دارد؛ مستعد از برای تکمیل خلایق می گردد. کسی که مستعد از برای تکمیل خلائق است، و حقایق نظامات وجودی را در حضرت علمیه شهود نموده است، یا نبی است و یا ولی.

پیغمبر ما بعد از رسیدن بمقام اوادنی و شهود حقایق در آن مقام، بمقام خلق رجوع نـمود و آنچه را که در آن از امرار و حقایق مشاهده نمود، برای تکمیل نظام وجودی، بامت خود القاء نمود؛ ولی کامل نیز باید این مراتب را پیموده و حقایق را از حضرت عـلم اخذ نماید. فرقی که هست، آنستکه ولی، علم خود را از همان مـأخذِ رسولی که ثابع اوست، اخذمی نماید.ومی تواند ولیِ تابع رسولی، افضل و اعلم از رسول دیگر باشد؛ چون مأخذ علم او علم رسول افضل است.

حقیقت وحی و مکاشفه یکی است. <sup>۱</sup> اینکه وحی را اختصاص به نبی و مکاشفه را اختصاص بولی داده اند، از باب مراعات ادب است. نبی کامل هم مأخذ علم او حضرت علمیه است و ولی کامل هم مثل جناب ولایتمدار علی علیه السلام، حقایق را از حضرت واحدیت اخذ نموده است. از همان مشهدی که پیخمبر حقایق را شهود نموده است معارف خود را اخذ نموده است و حقیقت او و حضرت ختمی واحد است و از یکنورند. لذا ما در حواشی و تعلیقات بر نصوص،

۲. وحمی حقیقی، که کشف جمیع حقایق در مقام قاب قومین و أوادنی باشد، بدون واسطهٔ موجودی از موجودات به صورت وقوع می پیوندد، لذا این مقام برای امیرمؤمنان علیه السلام بالفروره ثابت است. اینکه بعضبی از متکلمان و حکما در وحی، وساطت ملکی از ملائکه را شرط دانسته اند، تمام نمی باشد.

مفصلاً بیان کرده ایم، که اگر حضرت ولایتمدار علی علیه السلام قبل از پیغمبر ظاهر شده بود، بسقام و مرتبهٔ ختمیت نائل گشته بود. ولی در این جا می گوئیم مأخذ علم و مشهد علم و معرفت ختم ولایت محمدیه عین همان مأخذ و مشرب حضرت ختمی مرتبت است ولی بوراثت و عین ثابت حضرت ختمی مقام که سمت سیادت براعیان دیگر ممکنات دارد به حسب استعداد مقتضی ختم نبوت و ولایت کلیه است در شخص حضرت ختمی مرتبت و عین ثابت حاتم ولایت مطلقه او تأخر دارد از عین ثابت حضرت ختمی مرتبت (منجر العرضی عن الذاتی» و بحسب وجود در جمیع مراتب متحدند.

مکاشف، کسی را گویند که بماوراء حجب اتصال پیدا نماید و بحسب باطن وجود خود، باطن وجود را که ماورای عوالم وجودی است شهود نماید؛ و سُر اصل حقیقت وجود در او سرایت نماید، و حقایق را در حضرت علمیه و عالم اعیان ثابته شهود نماید، یعنی حقایق اعیان را در عین حق بکشف تام ملاحظه نماید.

این کشف غیر از کشف علمی درمقام شر در حالت ندانی است، چون کشف علمی از خلف حجاب و از اقسام کشف صوری در عالم مثال است. این کشف در کثیری از موارد، مانع از سلوک نام و بلوغ بمقامات عالیه است. اغلب امم از این کشف بهره بی دارند. مکاشفه سه مرتبه دارد:

درجة اول: مكاشفه بى است كه دلالت بر تحقيق صحيح مى كند و ادامه دارد، يعنى قطّع نمى شود. تحقيق صحيح باصطلاح اهل سلوك، مطالعة تجليات اسماء الهيه است. اين مطالعه و كشف اگر ادامه يابد، مكاشف بدرجة كامل مى رسد، چون اگر وقتى دون وقتى بمكاشف عارض شود، و امرى حاجب بين او و مقام كشف گردد، باين معنى كه كشف مقطوع شود و وارد در مقام تلوين گردد و نفس خود را در حالت كشف باين صفت شهود نمايد، چه بسا از استدامه كشف محروم گردد.

قسم دوم: از اقسام کشف، مکاشفهٔ عین در مقام مکشوف و حقیقت است. چون مکاشفهٔ علمی، خود حجاب است. کشف اتم همان شهود صریح ذاتِ ۲۷۶ شرح مقتلمة قيصرى

مکشوف است، بدون واسطهٔ صورت علمی. چون علم صورت و ظهور معلوم است، لذا حکایت ناقص از معلوم می نماید. مکاشفات حالی یعنی مکاشفاتی که از ناحیهٔ مواجید حالیه و واردات و تنزلات و تجلیاتی که حجاب علم وا از بین می برند، اگرچه از این جهت که منشأ رفع حجب علمی هستند، اعلی و اتم از مکاشفات علمی می باشند، لیکن دائمی نیستند.

مواجید حالی، دارای لذاتی روحانی است، که منشأ آن بقاء بقیهٔ از رسوم مکاشف است، ولی مکاشفهٔ عینی، علت محومکاشف در مقام مکاشفه است بنحوی که مکاشف از کشف و لذت آن باعتبار فناء رسوم در غیبت تام است. مرتبهٔ فوق مکاشفه، مشاهده است که بیان خواهد شد.

در مكاشفه، حجاب بين مكاشف و واقع صريح، بطور كلى مرتفع نمى باشد؛ ولى مقـام مشاهده، مقام سقوط جميع حجب است. لذا مكاشفه را ولايةالنعت و مشـاهـده را ولايـة الـعـيـن نـامـيـدهانـد. مشاهده، لازم سقوط جميع حجب است. مكاشفه از مقدمات مشاهده است.

درمکاشفه، در درجهٔ نالث اگرچه حاق عین مکشوف است، ولی در مقام برگشت و رد ببقاء و مشاهدهٔ آثار خلقی و تعینات رسمی در حق، اگر سالک بمقام تمکین بعد از تلوین نرسد، چه بسا شهود خلق و رسوم آن منشأ حجاب او گردد و در مقام تلوین مستقر گردد.

معرفت، فوق علم است، و علم بمنزلهٔ بذر مشاهده و معرفت است. علم بلحاظِ غیبت معلوم و مشاهد بعد از فناء، و اضمحلال رسوم علم و صورت، حاکی از واقع است، و محرفت از بـوارق نورٍ وجود و لوایح حقیقتِ حق است که بر قلب سالک متجلی می شود.

مشاهده، مقدمهٔ معاینه است؛ چون مشاهده یی که منجر برفع جمیع حجب گردد، بسرتبهٔ معاینه می رسد، چون روح در مقام و مرتبهٔ خفی بنور حق متنور می گردد، و حق را بنور خود می بیند و بحیاة حق زنده می گردد، و بمقام قبض و جذب بحق می رسد، و فناء محض باو دست می دهد. حق تعالی بصورت بسط در او تبجلی می کند، و بخلق رجوع نموده، خلایق را هدایت بمین توحید می نماید.

گاهی مالک از غلبهٔ بسط، بمقام سکر و بی خودی می رسد، و از شدت طرب خود را نمی تواند نگهدارد. این مقام اختصاص بمُحبین دارد. سالک در این مقام، اگر مشمول عنایت حق واقع گردد و بمقام صحو برسد، خود را متصل بحق و حقیقت و منفصل از خلق می بیند. بعد از رسیدن باین مقام، خالی از نقص نیست؛ چون انیت سالک هنوز باقی است و بمقام فناء ذاتی و محق تام نرسیده است.

000

معنی اتصال بحق و انفصال از حق، که سالک قبل از ورود به نهایات بآن متصف می شود، برای او و بال است. عارف باید در شهود و کشف خود بمتضای کلام امیرمومنان: «الحقیقة محو الموهوم»، از این مزاحمت فارغ شود؛ چون وجود امکانی وجودی مجازی و وهمی است. از طرفی، تقارن حادث و قدیم محض از محالات است.

بسابراین، شهود اتصال و انفصال، ملازم با توهم اثبات غیر حق در دار وجود و استقلال وجود ظلی خیالی است. اتصال و انفصال بهر نحوی که تصور شود با توحید وجودی تنافی دارد، چون غیر وجود صرف محض، حقیقتی در عالم تحقق ندارد که باتصال و انفصال متصف شود.

بنظر تیز بین اهل وحدت و صاحبان بصیرت معنوی، که بتوحید حقیقی و شهود واقعی رسیده اند؛ هر چیزی که غیر حق تصور شود، نقش دؤمین چشم احول است. تعدد و تکشر و علت و معلول و ظهور و خفاء و آنچه ناقض اصل وحدت است، ناشی از عقل مشوب بوهم است. اقسام نهایات که بعد از طریق وصول بانتهاء سیر الی الله می باشد، عبارتست از معرفت و فناء و بقاء و تحقیق و تلبیس و وجود و تجرید و تفرید و جمع و توحید.<sup>۱</sup>

معرفت، همان احاطهٔ بعین و حقیقت هر چیزی است. یعنی معرفت وقتی

۱ . رجوع شود بشرح منازل السایرین، ملا عبدالرزاق کاشی، ابواب ولایات و حقایق ونهایات، چاپ سنگی، ط۲۱۵ه ق، ص۲۱، ۲۹۱. شرح مقدلعة قيصرى

تحقق پيدا مي نمايد كه سالك بذات و صفت شيء بحسب وجود عيني واقف گردد، یعنی حاق ذات شیء مشهود او شود نه صورت حاصله ی از شیء. معرفت سه مرتبه دارد:

مرتبهٔ اول معرفت: آگاهی بصفات و نعوت و آثار و لوازم شیء است نظیر معرفت بعلم و اراده و حیات و سایر صفات حق تعالی که در کتاب و سنت اسامی آنها مضبوط است.

مرتبة دوم معرفت: معرفت ذات حق تعالى است. اين قسم از معرفت، اختصاص بكساني دارد كه مظهر تجليات اسمائيه حقند و حضرت الهيه را شهود مي نمايند. با این اعتبار که حق تعالی سمع و بصر و ید... این مظهر است. سالک در مقام شهود حق از این جهت که بوجود حق می بیند و می شنود و صفات و حقایق اسماء را عین وجود جسعی حق می بیند، و صفات را در عرصهٔ وجود موضوف مشاهده می نماید و فرق بین ذات و صفت در این مرتبه نمی گذارد، و تغایر بین ذات و صفات را اعتباري مي بيند؛ چون صفات و ذات بحسب وجود واقعي متحدثد.

اين شهود، مشاهدة ذاتي، كه فناء در عين جمع باشد نيست؛ چون شهود ذاتي مشاهدهٔ ذات است بدون لحاظ کثرت اسمائی؛ و معرفت حق است بعین جمع.

مرتبة سوم از معرفت: شهود حق است بدون واسطه. چنانكه حضرت مولى الموالي گفته است: «يا من دل على ذاته بذاته». سالك در اين مقام از معرفت، چون شـاهد در این موطن و مشهد عین مشهود است، بطور کلی فانی در حق می گردد، و رسم و تعیینی در این مقام باقی نمی ماند. این مقام، مقام استدلال نیست؛ چون مقام احديت صرفة وجود است نه دليلي باقي مانده است و نه مدلولي در اين موطن، جون نور حقيقت تجلى كرده است. اسباب و علل در مقام اين تجلى مرتفع شله است.

لسان اين مرتبه خطاب بموسى «ع»: «اني اتاالله ولا اله الاانا» و «فاوحي الی عبده ما اوحی» نسبت بخاتم انبیاء است. ا مقام بعد از معرفت منزل قناء

۱ . اول اركمان اين معرفت شهود، قرب بمحورموم وتعينات است، باندازه محورموم، قرب حاصل

است: «کل من علیها فان و یبقی وجه ر بك ...».

فناء در این مقام، اضمحلال وجودات موهومی امکانی است. شرط اول، آنکه سالک بحسب علم بداند که غیر حق وجود واقعی ندارد. وجود واقعی حق است و موجودات فناء صرفند. این معنی ملازم انکار وجود غیر است؛ چون در این مشهد، عارف حق را عین هر چیزی شهود می نماید، و این ملازم است با این معنی که حق را بواسطهٔ حق، عین جمیع حقایق به بیند. نتیجهٔ سیر در این منزل، فناء در فذات احدیت است، و سالک بعد از ترقی از این منزل و عبور بمنزل بقاء بعد از فناء، متصف ببقاء بعد از فناء می شود. در نظر او اشیاء و حقایق امکانی متصف بفناء دائمی اند، و حق تعالی متصف ببقاء ازلی است و متحقق بمقام بقاء بعد از فناء می گردد، و علت تحقق او ببقاء بعد از فناء، حق تعالی است، و بعد از عبور از مقام بقاء بعد از فناء می شود و متصف بمقام وجود بخلع رسوم خلق ، و مدایت آنها بمقام توحید نائل می شود و متصف بمقام وجود بخلع رسوم خلقی، و مقام محرید عین وجود از درک علم، و تفرید اشاره بحق از حق در مقام عین که مقام ملاحظهٔ حق بدون خلق است، می گردد.

انسان باعتبار اسقاط اضافات و از بین برداشتن رسوم امکانی، عین حقیقت وجود است. و باعتبار تنزلات و اتصاف به تعینات در مقام قوس نزول، یعنی تنزل از مقام اطلاق و قبول تعینات روحی و مثالی و جسمی متلبس بلباس غیریت شده و از مقام صرافت وجود و اتحاد با شاه و سلطان وجود تنزل کرده و بتعینات امکانی متعین است. در مقام قوس صعود و فناء در توحید و رجوع فرع پاصل، باید

می شود و باندازهٔ بقای رسوم بعد بین سالک و حق تحقق دارد، و حجاب وجود سالک است: «تو خود حجاب خودی حافظ از میان برخیز».

اذا تغیبت بدا و ان بدا غیبنی.

يذلك مسرَّطال عنك وقيل اكتتامه ولاح صبباح كسنت اتبت ظلامه

رکن دوم معرفت، صعود از مقام علم است؛ چون علم وصورت علمی حجاب بین عالم و معلوست. رکن سوم، مطالعة جمع وجود است باعتبار فناءِ کل در مقام تجلی ذاتی. شرح مقذمة قيصرى

این تعینات را که عبارت از وجود عاریتی امکانی است خلع نماید و حق را خالصاً عن التعینات شهود نماید.

تفرید، عبارتست از تصدیق باینکه حق وجود صرف خالص ثابت و ظاهر بذاته و لذاته است و حقایق امکانی، عدم صرف و باطل محض اند. شاید یکی از معانی «لا تدرکه الابصار وهویدرك الابصار»، این باشد که درحقیقت، مُدْرک و مدْرک واقعی اوست؛ اذ لاابصار الاوجوده و هویدرك وجوده بلاوجود الادراك . یا من دل علی ذاته بذاته فهوالسمیع العلیم

عرفت الرب بـالرب بلاشك ولاريب فذاتى ذاته حقًّا بـلانقص ولاعيب ولا حيران بينهما، و نفسى مظهرالفيب و منذ عرفت نفسى بلا مزج ولاشوب وصلت وصل محبو بى بلاقرب ولا غيب

سالک بعد از طی منازل مذکور، بمقام جمع می رسد، و رسوم و تعینات در نظر او مستهلک در عین جمع می شود. افعال خود را فعل حق می بیند. مقام جمع، مقام سقوط تفرقه است، که رسوم امکانی را سالک در این مقام فانی مشاهده می کند، و گرد غیریت و اغیار از دامن پاک خود زائل می کند. تفرقه، مقام اعتبار فرق بین وجود و موجود و اسقاط آن شهود حق است، بدون غیر و سواء و خلق و تعین. عارف در این مرتبه، عین خود را در احدیت وجود شهود می نماید، و اشارات بین او و محبوب کل و معشوق حقیقی قطع می شود و وارد منزل توحید و آرامگاه ابدی عشاق حق می شود: «الا بذکرالله تطمئن القلوب». ذکر واقعی و اعلی درجات ذکر، اتحاد حقیقی ذکر و ذاکر و مذکور است.

توحید حقیقی و اعلی و اتم مراتب توحید، توحیدی است که اختصاص بمقام و مرتبهٔ حضرت وجود دارد؛ چون تحقق این توحید در مقامِ اسقاط اضافات و فناء، و محورسوم و تعینات خلقی است و غیری در آن مقام وجود ندارد.

کسانی که بمقام بقاء بعد از فناء در عین جمع و وجود رسیدهاند، و بعد از محو و اضـمـحلال در حق، بمقام صحو بعد از محو، و تمکین بعد از تلو ین و بقاء بعد از فناء نائل شدهاند، و در حالِ بقاء بخلق رجوع کردهاند، و بواسطهٔ تجلی در مقام بعد

از فناء و سير آن از حق بخلق به اشارد خلائق مأمور شده اند. اين معنى را بچشم دل ديده اند و بشهود حق شهود نموده اند، كه حضرت احديت وجود، نه اسم دارد و نه رسم، و نه تعين و نه صفت، و نه وصف، قهراً لسان حال و مقال آنها مترنم به: «و كمال التوحيد نفى الصفات عنه» شده است. اين مقام كه فناء در احديت و رجوع بخلق باشد، اختصاص بحقيقت محمديه «ص» و اولاد طاهرين، يعنى وارثاني علم و معارف او دارد. و وارثاني علم، همان اهل بيت او هستند كه فرمود: «انا مدينة العلم و على بابها».

و نیز فرمود: «انی تارك فیكم الثقلین كتاب الله و عترتی».

توحید صرف، همان استهلاک و اضمحلال<sup>۱</sup> جمیع رسوم و تعینات در احدیت وجود است، و حقیقت وجود در مقام احدیت بنحو کثرت در وحدت عین همهٔ حقایق است، و در مقام تجلی و ظهور خارجی بوحدته عین کثرات «ولاوجود ولاموجود الاالله یاهویا من هویا من لیس هوالا هو»است.

سالک بعد از فناء در توحید و استهلاک در مقام جمع الجمع رجوع بکثرت نموده، و بسقام فرق بعد از جسم نائل می شود، و حقایق را در دو موطن شهود می نساید؛ یکی مقام شهود الوحدت در کثرت، و دیگر در مقام شهود نفس کثرت در اصل وحدت، با اضمحلال کثرات در عین وحدت، و شهود حقیقت وجود در مقام اطلاق و تقیید. شهود مطلق از اطلاق و تقیید حق را عین مطلق و مقید شهود عی نماید، چون مقام ذات، محیط بر مطلق و مقید است و عاری از کافهٔ قیود حتی عاری از قید اطلاق است. نه اطلاق حق با تقیید تنافی دارد و نه تقیید مغایرت تام با اطلاق دارد. از حیطهٔ وجودی حق، هیچ موجودی خارج نمی باشد.

آلا تـرى ان مـقـدم هـذا الـقـوم و الـباب الاعظم لمدينة هذا العلم و ساقيهم من مـشـرب الكوثر، الذى خص به نبينا محمد«ص» على بن ابيطالب، صلى الله عليه

۱. رجوع شود بشرح منازل السایرین، ملا عبدالرزاق کاشی، چاپ ط، ۱۳۱۵ ه ق ص ۲۶۱ تا ۲۷۲. ما جمیع این مقامات و مراتب را بر طبق تقریر خواجه عبدالله انصاری و شرح عبدالرزاق بن ابی الغنائم کاشی بنحو اختصار بیان نموده ایم. شرح مقذعة فيصرى

و آله افضل الصلوات والتحيات، كيف ابتدء في الاشارة الى عين الحقيقة بقوله: «كشف سبحات الجلال من غير اشارة وهو محض تنزيه الذات عن التعدد الاسمائى، از براى تأكيد و تسجيل اين مطلب عالى فرمود: «صحو المعلوم ومحو دليل بر اين فرموده، آنجناب است در اين مقام: جذب الاحدية لصفة الترحيد. كلام ر ا بااين جمله، حضرت خاتم ولايت مطلقه ختم نمودند: نوريشرق من صبح الازل، فيلوح على هياكل التوحيد آثاره. اين جمله شاهد است بر معناى فرق در عين جمع. اين همان معناى احديت فرق است. خداوند ما را از اين مشرب كه ساقى آن حضرت مولى الموالى على بن ايبطالب است، سيراب نمايد بحقه و اهل بيته الطاهرين.

بـعد از وضوح این مقدمات و تبیین مراتب و مقامات کشف و منازل شهود، که مـدخلیت تام در فهم مطالب این فصل دارد، در شرح گفتهٔ مصنف علامه که گفته است: «الفرق بین الواردات الرحمانیة والملکیة والجـنیة... الخ» می گوئیم:

آنچه که بر قلب سالک از معانی و حقایق بدون تعمل عقلی و تنظیم مقدمات و ترتیب امور معلومه از برای رسیدن بامر مجهول متجلی شود، آن را وارد گو یند.

نظر باینکه واردات و خواطر از انواع کشف و تجلیاتی است که از اشراقات انوار جمال و جلال بر قلبی که مظهر لوامع توحید صفات و ذات است تابش می نماید، و مالک در مقام سلوک، بواسطهٔ صفاء ذات، مظهر ظهور واردات و خواطر واقع می شود، و گاهی منصبغ به لون احکام نفس بواسطهٔ سبقت خواطر نفسانی بر این واردات می گردد، و یا مشتبه بواردات شیطانی و جنّی می گردد، موازینی جهت فرق بین واردات «رحمانی و ملکی» و «شیطانی و جنی»، در کتب اهل سلوک مقرر نمودهاند.

همانطوری که بیان شد، فرق بین واردات الهی و ربّانی که مصنف فرق بین این دو را بیان نکرده اند، و فقط جهات و وجوه فرق بین «رحمانی و ملکی» و «شیطانی و جنبی» را بیان نموده اند، آنستکه آنچه که مربوط بطوم و معارف است، القاء و وارد ربانی است، و آنچه که مربوط بطاعات و عبادات و امور

مر بوط باعمال صالحه است، القاء و وارد ملکی است.

بعقیده مصنف، فرق بین واردات و القائات «رحمانی و ملکی»، و «جنی و شیطانی»، مر بوط بمیزان سالک مکاشف است؛ چون اگر منشأ القائات، ریاضات شرعی و اِتباع از سنن و آداب الهی باشد، و آنچه را که مرشد کامل از شرع گرفته باشد و مرید مشتاق را بر طبق موازین صحیح خالی از اشتباه رهبری نماید؟ آنچه که بر نفس سالک افاضه می شود، قهراً مر بوط بمعارف الهی و طاعات حق خواهد بود. زیراً اگر سیر سالک بر طبق موازین عاری از اغلاط باشد، القائات او متلبس باحکام نفس و ممتزج با القائات شیطانی نخواهد شد. لذا مصنف علامه، فرق بین اقسام واردات را مر بوط و منوط بمیزان سالک مکاشف قرار داده است. در مواردی که میزان صحیح و کاملی در دست نباشد، و قطع مصرت احکام سابق بر وارد نگردد؟ موازینی برای تشخیص تمایز بین اقسام واردات مین شده است، که بطریق «وازینی برای تشخیص تمایز بین اقسام واردات مین شده است، که بطریق «یان» کشف از صحت واردات می نماید.<sup>۱</sup>

آنچه که سبب خیر باشد و متضمن عاقبت شری نبوده باشد، و بنحوی انتقال بغیر پیدا ننماید، و بعد از حصول وارد و تجلی القاء، توجه تامه بحق نسبت بقلب سالک پیدا شود و لذت شدید در روح ظاهر شود، و رغبت تامی سالک در نفس خود نسبت بعبادات و طاعات شهود نماید، القاء ملکی یا رحمانی است<sup>۲</sup>.

۱ . آنچه که بر قلب سالک متجلی شود، از معانی غیبی از هر طریق و واسطه، آن را واقعه گو یند, اگر واردی بر قلب سالک ظاهر شود، ولی ثابت نماند و سریماً زائل شود آن را بارقه گویند.

۲. مصنف علامه «قده» بین واردات و القانات ملکی و القانات رحمانی فرق نگذاشته است، در حالنی که بین این دو فرق است، و اهل سلوک در کتب خود بین القانات ملکی و رحمانی فرق گذاشته اند. علاوه بر این، بین واردات و خواطر هم فرق نگذاشته است، در حالتی که شیخ اکبر بین این دو فرق قائل است. برخی هم واردات و خاطرات را از وادی واحد دانسته اند. واردات رحمانی و الهی، وارداتی را گو یند که تعلق بعلوم و معارف بگیرد، و وارداتی که موجب رغبت بطاعات و عبادات شود ملکی و روحانی است. «کأنه» ضم دوم، تعلق باعمال و عقل عملی دارد. و قسم اول لازم عقل نظری و یا کشف شهودی است. مطلب دیگری که «قیصری» باجمال از آن گذشته است، این است که وارد رتانی، ملازم بالذت و ابتهاج و سرور و شعف عظیمی است که شرحمقلامية قيصرى

اگر چنانچه عارف، در خود احساس لذت و اشتیاق ننماید و نسبت بطاعات و اتیان اعمال صالحه در خود رغبت تام احساس ننماید، و یا حالت کسالت نسبت بمبادت درخودشهودنماید،القاءشیطانی وازهواجس و وساوس شیطانی بشمارمی رود. برخی گفته اند: آنچه که از یمین نفس و قدام آن القاء می شود، <sup>۱</sup> بیشتر از

- سالک را بخود مشغول می نماید، و همین لذت و استغراقو سالکِ مکاشف در ابتهاج و لذت روحانی و عقلی، سبب اتصراف سالک از طعام و عدم میل او بشراب می شود، ولی واردات روحانیه این حال را ایجاد نمی نماید، و لذت آن همان القاء و وارد الهی است، که نوعی از وجود خالص و لذیذ باشد: لان الوجود و کمالا نه لاسیما الوجود الخالص عن القیود، فان له لذة لایقاس به اللذات السماو ید.
- ۱ . واردات منسقسم بأقسامی می شود: و ارد، اگر متنضی اشاره بقبول لطف و رحمت و انس باشد؛ آن را بسط نامیدهاند. بسط در مقابل قبض اطلاق می شود، و آن واردی است که مقتضی خوف است، کسا اینکه بسط ملازم با رجاء است.

بارق، یکی از اقسام واردات است و آن واردی است که بمجرد ورود زائل می شود. بارقه از خواص کسانی است که تازه وارد کشف می شوند. یکی از اقسام «وارد» احوال است. احوال، مواهبی است که از حق، بعد نازل می شود. این قسم از وارد یا میراث عمل صالع و افعال نبکو است، و یا نزول آن از حق، امتنان محض است، که از آن برحمت امتنانی نیز تعبیر کرده اند. واقعه، اعم از جمیع اقسام واردات است. ما در بیان احوال و مقامات و منازل اهل کشف، بطور اختصار اقسام واردات و خواطر را بیان نمودیم، و بطور اجمال در این مقام، چون حواله موجب تکدر و ملاک خاطر وارد است، بیان می نمائیم:

خاطر و خواطر، غیر از خطره است. زیرا خطره، اصطلاحاً داعیی که عبد را بعق بخواند بنحوی که عبد مالک رفع آن نباشد؛ ولی خاطر و خاطرات و خواطر واردی را گو یند که منشأ تحقق آن در قلب سالک، تحمل فکری نباشد، کما اینکه واردات هم همان خاطراتی است که بدون تعمل در قلب سالک متجلی می شود. با آن نیز خطابات الهیه یا ربانیه اطلاق نمودهاند. خاطراتی که خطابات الهیه باشد، بر چهار قسم است:

ربانی و ملکی و نفسانی و شیطانی. خاطر ربانی که بالا ترین واردات است، خطا در آن راه مدارد و منشأ لذت و بهجت فوق الماده است. جمال الدین عبدالرزاق در بیان این قسم از خواطر که خاطر ربانی باشد گفته است: «و یسمیه السهل السب ولا یخطی ابداً، و یعرف بالقوة و النسلط و عدم الاندفاع بالدفع». القاء ملکی، موجب تحریص عبد بادای واجبات و مندو بات و آنچه که صلاح عبد در آن است می گردد. این قسم از واردات را الهام نیز می نامند. آنچه که در او حظوظ نفس مراعات شود از القاثات نفسانی است. این قسم از القاثات را هواجس نامیدهاند و آنچه که در او متابعت شیطان و مخالفت حق باشد، آن را القاء شیطانی می نامند.

الـقائات ملکی؛ و آنچه که از طرف چپ و پشت سر وارد بر قلب سالک می گردد شیطانی است. مصنف این کلام را درست نمی داند، و عقیده دارد که شیطان از جمیع جهات وارد بر مکاشف می شود و کانّه احاطه بر انسان دارد، بر طبق آیهٔ شریفهٔ: «ثم لآتینّهم من بین ایدیهم و من خلفهم و عن ایمانهم و عن شمائلهم ولا تجد اکثرهم شاکرین».

این ضابطه تمام نیست، و قائل هم بکلیت این قاعده اعتراف ندارد چون اکثر از وارداتِ ملکی را از طرف راست و قدام، و اکثر واردات شیطانی را بر عکس واردات ملکی می داند. ضابطه باید کلی باشد. در مواردی که سالک تردید و شک بین القائات وارد بر او دارد، که آیا از شیطان است و یا وارد القاء ملکی است، بسایسد بسشیخ و مسرشدِ کامل، که جمیع ضوابط را در دست دارد مراجعه نماید.

کشف و تصرفات صوری و مربوط بامور دنیاوی، مثل احضار فواکه در غیر فصل، و اخبار از آینده بدون دسترمی بامور خارجی، مثل خبر دادن به مجیی، مسافر؛ و بالجمله آنچه که مربوط با موازین این نشأه است، از قبیل طی زمان و مسافات بعیده در زمان کوتاه، و عبور از دیوار بدون آنکه انثلامی بآن وارد آید، از خواص جن و ملائکه است. حظ عارف کامل هم در این قسم از تصرفات باعتبار سلطهٔ او بر ملائکه موکل اجسام و عالم مادی است. و این قسم از مکاشفات و تصرفات، نزد کُمل و اهل سلوک بآخرت، و کسانی که وجههٔ نظر آنها فناء در حق یا عقول مجرده و ملائکه کروبین است، اعتبار ندارد. اطلاع بضمایر و خواطر و واردات، از اقسام کشف ملکی است، چون اجنه اقتدار و احاطه بر ضمایر ندارند.

اگر کشف، علت سلطه و قدرت و قوت سالک بر ملک و ملکوت گردد، و روح سالک بواسطهٔ احاطهٔ بر ملک و ملکوت و قواطن جبروت منشأ خلاقیت گردد، و قدرت بر احیاء اموات و میراندن احیاء پیدا نماید، و از نهایتِ استکمال قادر بـر اخراج اموات محبوس در برازخ و عالم مثال و علت سیر اشخاص موجود در این عـالـم «عـالم ماده و خلق» بعوالم ملکوتی و کشف غطاء از باصرهٔ ساکتان و شرح مقلعة قيصرى

قواطن عـائـم ناسوتی و ارائة عوالم ملکوتی گردد، این کشف و تصرف رحمانی و الھی است<sup>۱</sup>

چون امشال این تصرفات بحسب قواعِد علم ملوک، از خواص مرتبة الهیه و فوق تصرفات ملکی است، و تا سالک، متحقق، با اسمی مناسب حکومت این قسم از تصرفات نگردد، مبدء کشف نمی شود، و سالک تا حُجب موجود بین او و اسماء الهمی را از بین برندارد، و وسایط را باعتبار اتصال بحضرت علمیه محو نتماید، مبدء این قبیل از احکام نمی شود. تحقق باسماء الهیه از خواص اقطاب و کاملان است. از مجموع آنچه که در شرح مطالب مصنف در اقسام واردات و القائات ذکر نمودیم، حالات و مقامات و استعدادات و مراتب کشف اهل سلوک و تمایز بین اقسام واردات و القائات معلوم و منکشف می گردد.

بحث وتحقيق

مصنف علامه در مقام بیان فرق بین القائات و واردات ملکی و جنی و تحقیق ضوابط و موازینِ فرق بین این دو، باین عبارت بمختار برخی از عرفا که گفته اند: آنچه که وارد از یمین نفس شود، ملکی و آنچه که از جانب یسار نفس القاء شود، جنی است. مناقشه نموده است: «و ما یقال ان ما یظهر من الیمین اوالقدام، اکثره ملکی و من الیسار و الخلف اکثره شیطانی، لیس من الضوابط؛ اذا الشیطان یأتی من الجهات کلها، کما ینطق به القرآن الکریم... الخ».

۱. کشیری از اولیاء، برای حصول اطمینان سلاک و مریدان، عوالم ملکوتی را بآنها ارائه داده اند، مثل آنکه حضرت میداالشهداء در لیله عاشورا مقامات اصحاب خود را بآنها ارائه داد و اصحاب او «سلام الله علیهم اجمعین» مقامات خود را مشاهده نمودند، اگر چه بعضی از اصحاب، خود اهل مکاشفه بودند و حق را بچشم دل می دیدند، ار باب مقاتل توشته اند، که حضرت علی بن الحسین «روحی و جسمی له الفداء»، قبل از خلع جلباب بدن بپدرش گفت: پدرجان از جانب من خیالت آموده باشد الآن جدم «رسول الله» را می بینم که منتظر است مرا میراب کند. این خود همان شهود جاوراه \* حجب استه قبل از رفع حجب و استار.

قلب انسان مثل قبه وبیتی است که دارای ابواب متعدد است، و از طریق ابوابِ احوالاتِ مختلف، عارض قلب و داخل در وجود لطیفهٔ انسانی می شوند. برخی از ابناءِ معرفت، قلب را بمنزلهٔ هدفی می دانند که مورد اصابت تیرهای مختلف واقع می شود. برخی دیگر، قلب را تشبیه بآئینه ای نموده اند که صور مختلف در آن منعکس شده است، و قلب، آن صور را یکی بعد از دیگری شهود می نماید.

بعضی دیگر، قلب را تشبیه بحوض آبی نمودهاند که مصب انهار مختلف می باشد. آثار مختلف چه از ناحیهٔ حواس ظاهر و چه از رقایق باطنی نفس، و احوال مختلفهٔ ناشی از قوای حیوانی و بهیمی و یا قوای رحمانی عارض بر قلب می گردد؛ و آنچه را بحواس ظاهری، انسان ادراک می کند در قلب اثری می گذارد؛ و آنچه که قوای باطنی از خیال و وهم و سایر قوی در خود شهود می نماید و یا قوای باطنی سبب ظهور ملکات سعی می شوند، در قلب اثر می گذارند.

قطب دائماً مشقلب ومتأثر از این قبیل واردات است. اخص آثار حاصل در قطب را خواطرواردات گویند'. مبدء افعال و آثار انسانی، خواطر است، چون نیت و عزم و اراده بعد از خطور منوی در ذهن انسان حاصل می شوند. و عزم و نیت، منشأ تحرک عضلات و اعضاء انسان از برای ایجاد و افعال خارجی می گردند.

خواطری که منشأ حصول رغبت و ایجاد افعال می شود یدو قسم تقسیم می گردد: چون خواطر از دو حال خارج نیستند، یا انسان را بخیر دعوت می نمایند، و یا منشأ حصول رغبت بشر می گردند.

شر، باصطلاح اهل فن، آن چیزی است که مأمون العاقبه نباشد. خیر، آنچیزی است که در آخرت نـافـع باشد. خواطر پسندیده و مأمون العاقبه را الهام، خواطر و

۱. شیخ اکبر در فتومات مکیه، اقسام واردات و خواطر را مشروحاً بیان کرده است. ما در شرح بر تصوص و در شرح بر تصوص، فرق بین خواطر و واردات را بطور ششیع بیان کرده ایم، و در این شرح بطور اختصار متعرض این بحث شده ایم. شرح مقتلعة قيصرى

وارداتی که منشأ عقاب اخروی و دوری از رحمت واسعهٔ حق می شوند وسوسه نامیده اند. هر یک از این دو دارای علت و سبب و منشأ و وجود خارجی می باشد. علت و سبب وجودی خاطر داعی بخیر را ملک؛ و منشأ تحصل داعی بشر را شیطان نامیده اند: «الشیطان یعد کم الفقر و یامر بالفحشاء». آن لطف خاص الهی را که باعث آمادگی انسان از برای قبول الهام ملک و دواعی باعث خیرات و برکات می شود، توفیق ر بانی و عنایات سبحانی؛ و آن چیزی که سبب تهیًا نفس از برای قبول وسائس شیطانی می شود، اغواء و خذلان و عاقبت بشری نامیده اند.

بـنـظـر تـحـقيق «موافقا للاصول والقواعد المقررة في الكتب»، مظهر شيطان، هـمـان خـلـق و مـلكه اى اسـت كه در نفس انسانى موجود است، و شأن آن وعد بـشـرور و امـر بـفـحـشاء و منكرات و ايجاد وسوسه و تغيير احكام عقل است؛ كما ايـنكه ملك، عبارت از خلقى است كه منشأ حسنات و افعال حسنه و مبدء اعمال خيـر اسـت، و از بـاب سـنـخـيـت بـين ظاهر و مظهر، هر يك از رحمان و شيطان مقتضى مظهر و مجلاى مناسبى از براى خود در وجود انسان مى باشد.

از حضرت خسمى مآب و رسالت پناه، بطرق صحيح وارد شده است: «في الـقلب لُمتان، <sup>١</sup> لمة من الملك ايعاد بالخير و تصديق بالحق، فمن وجد ذلك قليعلم انـه من الله فليحمدالله؛ و لُمَّـةٌ العدّ و ايعاد بالشـرّ و تكذيب بالحق و نهى عن الخير و من وجد ذلك ، فليتعوّذ من الشيطان ثم تلا: الشيطان يعدكم الفقر... الخ».

از حضرت رسول بيز روايت شده است: «قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمان يقلِّبه كيف يشاء».

شاید اینکه فرموده است. قلب مؤمن بین دو انگشت حق در تقلب و قلب و انـقـلاب است؛ کنایه باشد از سرعت تقلب قلب و قدرت آن بر تحریک و تنییر، و مـــخـر بـودن قـلـب بـتسخیر ملک و شیطان؛ چون ملک و شیطان در تسخیر قلوب

۱ . صاحب مجمع «قده»، لمه را بمعنی نزول و قرب از شیطان یا رحمان تفسیر کرده است. لسة، در لغت بمعنی: اللمة: الهمة تقع في القلب، نیز آمده است.

مسخر قدرت حقند. <sup>۱</sup> سر ذکر اسم رحمان در تقلب قلب، آنستکه اسم رحمان، جامع اسماء الهیه و منشأ افاضهٔ اصل وجود و کمالاتِ وجودی می باشد. مظهر این اسم در عالم مجردات، عقل اول، و در عالم برزخ عرش رحمان، و در عالم انفس قلب و دل انسانی است؛ با این فرق که عرش مشتمل بر احکام شهادت، و قلب انسانی مشتمل بر احکام عالم غیب و شهادت است. بهمین جهت قلب مؤمن عرش اعظم است.

...

قلب انسانی بحسب اصل فطرت و باعتبار استعداد اصلی؟ هم قابل و مستعد از برای قبول آشار ملائکه و جنود حق و رحمان است؛ و هم باعتبار قوای بهیمی و شهوی، استعداد از برای ظهور و تجلی شیاطین و مبعدین است. اتباع هوای نفسانی و میل بورود در وادی شهوات، مرجع ظهور شیاطین و جنود کفر و الحاد در قلب است؟ کما اینکه تمایل بامور انسانی و اعراض از قوای شهوانی، منشأ ظهور و تجلی حق باسم هادی و علتِ الهامات ملائکه و جنود حق در قلب اتسانی است. اگر چنانچه میل بدنیا و تبعیت از مقتضیات هوای نفسانی عارض انسان قردد، منشأ مجال وسوسه شیطان می شود. اگر نفس بواسطهٔ وعظِ وعاظ و تذکر قلبی متسایل بحق شود، شیطان و جنود او از قلب انسانی خارج، و جنود عقل و مرحمان، نفس او را احاطه می نمایند. دائماً بین جنود ملائکه و جنود شیطان در میدان قلب و معرکهٔ نفس جنگ و قتال و تطارد موجود است، تا آنکه یکی از این د و جنود بر دیگری غلبه تام پیدا نماید، و دیگری را از معرکهٔ نفس خارج، نماید.

اشخاص در مظهریت نسبت باین دوجند و عسکر مختلفند. قلبِ برخی از مردم، تا قیام موت محل تهاجم این دو لشکر است، و هیچیک از این دو بر دیگری غلبه نمی نمایند. قلب برخی، گاهی مظهر غلبهٔ شیطان و گاهی مظهر غلبهٔ رحمان است.

۱ . تعيير به اصبعينِ رحمان، اشاره است بظهير و تجلى اسماءِ جلاليه و جماليه در قلب انسان، و ظهير حق در قلب انسان باين دو اسم. «سيأتى زيادة تحقيق لهذا انشاءِ الله تعالى». شرحمقتمةقيصرى

برخی از مردم، مغلوب قوای شیطانی واقع می شوند و قلب آنها بکلی خالی از جنود عقـل و ملائکه و عساکر حق می گردد، و حق را بکلی فراموش می کنند و کـار آنهـا «نعوذ بالله من الشپاطین»، باستهزاء و تمسخر و تکذیب آیاتِ حق منجر می شود.<sup>۱</sup>

عده ای از مردم، بواسطهٔ بیداری و صفاء فطرت و طینت، بر شیطان و قوای ابلیس و جنود او غلبه می کنند، و آئینهٔ قلب خود را برای ظهور جنود حق و تجلی ملائکه جلاء می دهند، و بواسطهٔ صفاء قلب، حق تعالی باسماء لطفیه در قلب ،نها تجلی می کند، و لوح نفس آنها از ارجاس جنود شیطان پاک می گردد و بمحبت حق می پردازند. این قسم از بندگان خداوند در عین سعادت و عافیت روحی منقسم باقسامی می شوند:

عدة قلیلی از ناس چون مستكفی بالذاتند، و روح آنها آلوده نگردیده است از ابتدای ظهور در عالم ماده صرفاً توجه تام بحق دارند، و دائماً مجذوب جذبات حقند، كه: «جذبة من جذبات الحق توازی عمل الثقلین». این جماعت اولوالعزم از رسل و اثمة معصومین صلوات الله علیهم اجمعین، می باشند كه دارای ملكه و مقام عصمت و طهارت روح، و از ارجاس عالم طبیعت و قوای نفسانی و شیطانی مصونند.<sup>۲</sup>

...

۱ . این قبیل از اشخاص در عین صحت و سلامت، چشم و گوش دل آنها کور و کر است. هچشم باز و گوش باز و این عمی حیرتم از چشم بندی خدا»

گاهی خطرات خیر ناشی از ملائکه، بخطرات و واردات شرّی که منشأ آن مکاید ابلیس است مشتبه می گردد؛ چون کار شیطان نسبت به برخی از نفوس، عرضه داشتن شر است در جای خیر، مثل اینکه کسی را در مرحلهٔ اول بکار خیر و نیکو دعوت می کند، و همان کار نیکو را که ناشی از نیّت خیر است، آلوده به ریا و یا اغواء ناس و یا مشوب با عجب و مراء و جدال و مایر امور که نکوهیده اند می نماید. این قسم از خطرات که بحسب ظاهر رحمانی و عاقبت، منجر به اغواء شیطان و مکاند او و تؤام با واردات شیطانی می گردد، مصداق زیاد دارد، و بیشتر در علمای دین و مریدین آنها و اشخاصی که تمایل بامر بمعروف و نهی از منکر و آنها توأم با قصد قربت و تقرب بحق باشد، میدان و عامالی که باید تحقق زیاد است. در این موارد حق و باشد، میدان و عرصه از برای جولان شیطان زیاد است. در این موارد حق و باطل بیکدیگر نزدیکند، و اوحدی از ناس زیاد است. در این موارد حق و باطل بیکدیگر نزدیکند، و اوحدی از ناس میتوانند عملی را خالص «تقرُ باً الی الله» انجام دهند. در شرع، موازینی از برای میتوانند عملی را خالص (تقرُ با الی الله» انجام دهند. در شرع، موازینی از برای

متهرر قوای عقلی وجهت امکانی خلقی آن، ها متلاک درجهت حقی ووجوبی است، لذا از حضرت خواجهٔ کائنات رسیده است: «شیطانی اسلم میدی»

بدست او چوشیطان شد مسلمان 👘 بسزیسر پای او شد مسایبه پنهان

وجود مقدس نبوی«ص» و اهل بیت او علیهم السلام، بواسطهٔ صمت ذاتی که شرط بزرگ مقام نبوت و ولایت است، از وساوس و هواجس شیطانی برکنارند؛ نفس مقدس آنها از انحراف و بعد و افراط و تفریط مبرا است. و باعتدال تام و تمام و فوق التمام موصوف است و مستغرق در دریای انوار جمال حق و محیط بر ملک و ملکوت است. دلیل بر انحصار عصمت در امت اسلامیه در چهارده نفر نداریم.

آنچه که از کتاب «آیة نطهیر» و سنت در روایات وارده مستفاد می شود؛ حضرت رسول و حضرت امیـر و حضرت صدیقة کبری و امام حسن و حضرت حسین و از باب عدم قول بفصل تا امام دوازدهم معصوم بوده اند؛ ولی نفی عصمت غیر از ایشان را نمی توان نمود؛ کما اینکه برخی از ابناء تحقیق برای حضرت صدیقه صفری زیـنب کـبری «صلام الله تعالی علیها، مقام ولایت قائلند، کماهو الستفاد من بعض الروایات و یساعده بعض الاعتبارات و ماقال السجاد علیه السلام فی حقها «صلام الله تعالی علیها»: «انت بحمدالله تعالی عالمة غیر معلمة و فهمة غیر مفهمة». شرح مقدامة قيصرى

کسانی که اطلاع کافی از موازین سلوک ندارند، صعب و دشوار است. برخی گفته اند: الهام ملک و وسوسهٔ شیطان، وجوه و علامت متعدد دارد: علم و یقینی که از جانب یمین نفس و قلب حاصل می شود، ملکی و مقابل آن هوی و شهوتی که از جانب شمال نفس تحقق پیدا می نماید شیطانی است.

صور علمیه ای که عقل از مشاهدهٔ آیات آفاق و انفس و نظر در نظام و مراتب وجود در خود تحصیل می نماید، و شکوک و اوهام را از نفس ناطقهٔ خود دور می نماید، و بواسطه اعمال قوهٔ عاقله، عالم بحقایق و مراتب وجود می گردد، و ناچار این قسم از علوم در جهت یمین نفس ناطقه موجود می شود، رحمانی و ملکی است. اما اگر مدرکات و احکام عقل نظری، مشوب با اوهام و اشتباهات و غفلاتی که منشأ آن قوای واهمه و خیالی که شیطان القوی است بوده باشد، قهراً از جهتِ شمال نفس حاصل شده است، ناچار علت آن تلبیس ابلیس است.

علت حکم عقل خالص صرف و غیر مشوب آیات محکمات است که بمنزلهٔ ملائکه مقدسه می باشد، کما اینکه منشأ و همیات و مغالطات آیات متشابهه است که بمنزلهٔ شیاطین است.

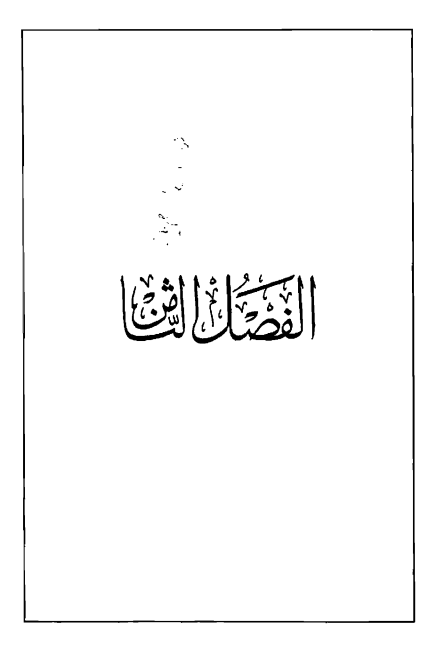
در شرع اسلام، موضوعاتی که منشأ هدایت و ارتقاء نفوس است، بنحو اعلی و اتم بیان شده است. قهراً هر طریقی که برخلاف آن باشد، موجب اضلال است. طریق و مواضع باطل هم در این شرع مقدس شناسانده شده است. سالک سبیل و طریق هدایت، مظهر ملائکه ملهم خیر و سالکان طریق ضلالت مظاهر شیاطین و منحرفین از طریق حقند.

تحصيل علوم و ادراكاتی كه متعلقات آنها موضوعات عاليه و شامخه است، نظير علم بحق و ملائكه و رسل و قيامت و بعث و قيام ساعت، ناشی از الهامات ملائكة رحمت است. چون علم صريح خالص، مطابق با واقع ناشی از اتصال نفس است بخزائن علوم تفصيلی حق. اعراض از حق و تحصيل ظنون و وهميات و مغالطاتی كه اهل باطن از برای محاربة با اهل حق تحصيل می نمايند، ناشی از ابالسه و شياطين و مطرودين از ملكوت اعلی و افق شامخ ناطقه و قوه كامله عقلبه اند. قوهٔ عقلية راسخ كه متصل بعقل فعال است، حقايقی را كه شهود

می نماید، و نفس بآن حقایق راه می یابد، قهراً وارد از جانب یمین نفس است، نه شمال نغس که دست خوش شیاطین و ابالسه است.

بنابر آنچه که ذکر شد، شیاطین بملکوت اعلی راهی ندارند و محل نفوذ و اقتدار آنها ملکوت اسفل است، که جهت شملل نفس بآن نزدیک است. بنابراین، کسانی که گفته اند; واردات رحمانی بطور غالب از جهت یمین نفس القاء می شوند، مرادشان همان است که بیان شد، چون آنچه که مر بوط بصرافت مقام نفس ناطقه و قوهٔ عقلی خالص است از محل اقتدار شیاطین خارج است، چون جهت یمین نفس اتصال بملکوت اعلی دارد و شیاطین ساکتان ملکوت اسفل و ادنی می باشند، و چون شیاطین بکسانی که ترفع عقلی تام نداوند، احاطه دارند در آیه شریفه وارد شده است که شیطان از جهات ششگانه بر آنها وارد می شود. بنابراین، مناقشه مصنف بر کسانی که گفته اند: القائات ملکی و رحسانی از جانب یمین نفس وارد می شود و القائات شیطانی از ناحیهٔ شمال نفس، وارد نمی باشد.

69**4** 



## الفصل الثامن

في انَّ العاَلمَ لهَوَصُورة الْحقيقة الإنسانية إ

قد مرّ أن الاسم الله، مشتسل على جميع الاسماء، وهومتجلى فيها بحسب الـمراتب الالهية، ومظاهرها، وهومقدّم بالدات و المرتبة على باقى الاسماء، فمظهره ايضاً مقدم على المظاهر كلها، وهومتجلى فيها بحسب مراتبه.

فلهذا الاسم الالهى بالنسبة الى غيره من الأسماء اعتباران: اعتبار ظهور ذاته في كل واحد من الأسماء؛ و اعتبار اشتماله عليها كلها من حيث المرتبة الالهية. فبالأول يكون مظاهرها كلها مظهر هذا الاسم الاعظم؛ لأن الظاهر و المظهر في الوجود شىء واحد لاكشرة فيه ولا تعدد، وفي المقل يمتاز كل واحد منهما عن الآخر، كما يقول اهل النظر، بان الوجود عين الماهية في الخارج و غيره في العقل؛ فيكون اشتماله عليها اشتمال الحقيقة الواحدة على افرادها المتنوعة.

وبالشانى، يكون مشتسلال عليها من حيث العرتبة الإلهية، اشتمال الكل المجموعي على الاجزاء التي هي عينه بالاعتبار الاول.

اسم شیء، آنچیزی است که بوسیلهٔ آن، شیء شناخته می شود. بنابراین، اسم، معرف مسمیٰ است. اسماء حق تعالی عبارتند از: صور نوعیه ای که باعتبار هویت و آثیار دلالت بیر صفات و ذات حق می نمایند، باعتبار وجود معرف وجه حق و باعتبار تعینات دلیل وحدت حق می باشند. الله، اسم است از برای ذات حق من حیث هی هی بنحو اطلاق، نه باعتبار

787

شرحمقلمة فيصرى

اتصاف حق بصفات كمال ونه باعتبار عدم اتصاف او باين صفات؛ بلكه وضع شده است از براى ذات مطلق «لابشرط» نسبت باتصاف. چون ذات حق تعين تدارد و مطلق ولابشرط نسبت باطلاق و تقييد است. همين عدم تعين حق باعتبار ذات و حقيقت، منشأ اجتماع او با جميع متعينات، و ظهور او در جميع حقايق است. فليكن هذا في ذكرك لعلّه ينفعك في كثير من المقامات والموارد.

این آن چیزی است که ما در نسخهٔ چاپ اول ذکر کردیم ولی باید توجه داشت که بحکم عقل و روایات وارد از اهل عصمت، مقام دات اسم ندارد و وضع اسم برای او محال است، چون این اسم را حق باید بوسیلهٔ حضرت ختمی مقام و وارثان علم او اظهار نماید واظهار این اسم ملازم است با تنزل از ذات و القاء بر مخاطب، لازم این تعیّن است و ذات تعین ندارد. اسم الله موضوع له ذاتست باعتیار اتصاف نبعوت و اسماء و این منطبق است بر مقام واحدیت .

حقيقت حق باعتبار مقام ذات و كنه حقيقت كه از آن تعبير بعنقاءِ مغْرب و هويت غيبية احديه نعوده اند، از فرط بطون و كمون، اسم و رسم ندارد، و قبول اشاره نمى نمايد، و محكوم بحكمى از احكام نيست، نه در عوالم ذكر حكيم كسى از او خبر دارد، و نه در عالم ملكوت و ملك رسمى از آن موجود است. آمال اهل عرفان و سلوك از آن مقام منيم منقطع است. قلوب اولياء از ساحت قدس او محجوب است. اولواالغزم از رسل، بآن حقيقت راهى ندارند. عباد و سلاك آن حقيقت را نمى توانند عبادت كنند؛ و كمل از اولياء از شاسائى آن حقيقت محرومند, لذا حضرت ختمى مرتبت گفته است: «ما عرفناك حقّ معرفتك».

چنیین حقیقتی نه باشیاء نظر لطفی دارد، و نه بحقایق بنظر قهر نگاه می کند. بدون توسط، با هیچ حقیقتی ارتباط ندارد، حتی ارتباط او با اسماء و صفات اعم از جلالیه و جمالیه بواسطه رابطه و واسطه ای است.

بطون و غیبی هم که باین حقیقت اطلاق می شود، بطون مقابل ظهوری که بحق در مقمام واحدیت اطلاق می شود غیر از باطنی که از اسماء الهیه و امهات اسماءاند و متأخر از مقام ذاتند و متنزل از این مرتبه، این مقام با خلق ارتباطی معتد الفصل الثّامن: في انّ العالم هوصورة الحقيقة الإنسانية

ندارد و با حقایق خارجی بالذات تباین دارد. اینکه در کلمات ار باب کشف و شهود، تباین حق با اشیاء دیده می شود، و از طرفی قائل به سنخیت بین خلق و حق شدهاند، تناقض در کلام آنها وجود ندارد؛ چون عدم سنخیت و ارتباط مر بوط بمقام ذات و سنخیت و ارتباط و اشتراک محمول بر مقام اسماء و صفات است: «بینهما فرقان عظیم».

بعد از آنکه معلوم شد این حقیقتِ غیبی بواسطهٔ همان جهات که ذکر شد، منقطع الارتباط از حقایق خارجیه است، و بواسطهٔ کمالی ذات و تمامیت حقیقت با هیچ تعینی سازش ندارد، حتی اسماء و صفات باعتبار تعینات و کثراتی که لازم ظهور آن ها است، محرم سرَّ این مقام نیستند. بهمین جهت، اسماء الهیه بحسب کشرات علمیه ای که لازم ظهور و تجلی اسماء است؛ نمی شود بدون واسطه ای از وسایط، مرتبط با حق باشند، و اخذ فیض از مقام غیب وجود نمایند. پس ظهور اسماء و صفات نیز از حقیقت غیبی حق احتیاج بواسطه و خلیفه ای دارد که سبب ظهور و تحصیل آن ها در مقام واحدیت شود. بواسطه ی همین رابطه و خلیفه بین اسماء و صفات و حقیقت غیبی، باب برکات منفتع می شود، و فیض ازلی شامل جمیع حقایق می گردد، و نوری که عبارت از وجود منبسط و فیض مقدس و یا فیض اقدس<sup>۱</sup> است، از صبح ازل طلوع نموده و بهیا کل ممکنات آثار آن می رسد<sup>۲</sup>.

بـنابراین، فیض اقدس که فیض مقدس تعین و ظهور همان فیض اقدس است، مـنشأ تعین و ظهور حق بصورت اسماء و صفات گردید، و از طلوع این حقیقت حق متعین بتعینات اسماء جلالیه و جمالیه می شود و در صور حقایق ظاهر می گردد.

فيبض اقدس دو نسبت دارد: نسبتي و ارتباطي بحقيقت غيب مطلق و وجود

- ۱ ، فیض مقدس متعین از فیض اقدس است. تعدد آنها اعتباری است فیض حق باعتبار آنکه منشأ تعین اسسا و وصفات است، فیض اقدس است و سوائیت در این مقام ظاهر نشده است، همین فیض باعتبار تجلی در اعیان ثابته و مبدئیت آن برای ظهیر اسماء و صفات فیض مقدس است.
- ۲. اشاره است به كلام قطب الاولياء على عليه السلام: «المحقيقة نوريشرق من صبح الازل، فيلوج على هياكل التوحيد آثاره».

شرح مقددمة فيصرى

صرف محض واجبی. باین اعتبار ظهور ندارد و متصف بتعینی از تعینات نسی شود، و وجهی نسبت باسماء و صفات و متمایزات در مقام واحدیت دارد. باین اعتبار، متجلی در اسماء و صفات است، و بکسوت اسماء و صفات در مقام واحدیت و جمع وجود در می آید. بعد از وضوح این مقدمه، در بیان و شرح کلام مصنف می پردازیم، تا وجوه خلط و اشتباه مصنف علامه در این مقام ظاهر شود.

مصنف دربیان اینکه انسان کامل، منشأ ظهور عالم است، و حقایق وجودی تعینات انسان است می گوید: اسم «الله»، که مقام جمع اسماء و صفات است، مشتمل است بر جسیع اسماء چون وضع شده است ازبرای ذاتِ جامع جمیع اسماء و صفات، ناچار مدلول و محکی عنه آن، منشأ انتزاع کافة اسماء و صفات می باشد.

این اسم باعتبار آنکه جامع جمیع اسماء است، در جمیع اسماء تجلی می کند. پس اسماء ظهور و صورت این اسم اعظمند، و این اسم باطن و غیب اسماء است. ناچار، اول حقیقتی که از تجلی فیض اقدس در عالم ر بوبی تعین پیدا می کند، اسم اعظم «الله» است، و از ظهور این اسم کلی سایر اسماء ظهور پیدا می نسمایند؛ و چون این اسم اول تعین حق است و از تجلی آن جمیع اسماء ظاهر می شوند، بالذات تقدم بر سایر اسماء دارد.

حقیقت انسان که مظهر تام جمیع اسماء و صفات حق است، ناچار مظهر این اسم اعظم و علت آنکه انسان و عین ثابت او مظهر اسم اللّه و اسم جامع است بیان خواهد شد. بهمین دلیل، حقیقت انسان که مظهر اسم اعظم است در جمیع اسماء تجلی می نماید، و از تجلی او جمیع مظاهر و اعیان تعین پیدا می نمایند.

از برای اسم اعظم دو اعتبار است: دارای مقام و مرتبه ای است که بالذات مقدم بر اسماء است، و دارای مقامی است که متظاهر در اسماء و اعیان اسما می باشد، باعتیار ظهور در اسماء و تجلی در صفات الهیه، جمیع مظاهر اسماء جزئیه مظهر این اسم جامع اعظم می باشند؛ چون از تجلی این اسم، اسماء دیگر ظاهر شده و بعد از ظهور ناشی از این اسم متجلی در اعیان خود شدهاند؛ و چون ظاهر و مظهر در وجود یک حقیقت است، و تعدد آنها اعتباری است، متحد و الفصل الثّامن: في انّ العالم هوصورةُ الحقيقة الإنسانية

متخالف بالاعتبارند، نتيجةً مظاهر اسماء جزئيه مظهر اين اسمند. پس اشتمال و در بر داشتن اين اسم، اسماء ديگر را نظير اشتمال حقيقت واحد است نسبت پافراد متنوعه و متعددهٔ خود: «مثل اشتمال انسان بر افراد و اشتمال حيوان بر انواع». پس اسم اعظم، باعتبار ظهور در اسماء و اعيان ساير اسماء، نظير اشتمال و ظهور يک حقيقت است در مظاهر متعدد، که تعدد بالعرض و اتحاد در اين مقام بالذاتست، نظير تغاير اعتبارى و اتحاد واقعى وجود با ماهيت بحسب اعتبار مفهوم و ذهن، و حمل اولى وجود و ماهيت با يکديگر متغايرند، و بحسب واقع و حمل شايع صناعى متحدند.

اما باعتبار ظهور ذات اسم اعظم در هریک از اسماء، و اشتمال آن بر اسماء از حیث مرتب الهیه و جامعیت ذات نسبت بصفات، اشتمال این اسم بر اسماء دیگر اشتمال کل مجموعی است بر اجزا؛ چون اجزا در این مقام عین کل و کل عین اجزاء است.

#### 000

اعیان ثابته، تعینات اسماء الهیهاند، وعالم منسوب است بعین ثابت انسان کامل، چون عین ثابت انسان کامل سیادت بر سایر اعیان ثابته ممکنات دارد. تعین در وجود خارجی، عین مبده تعین است، و تغایر آنها باعتبار تمیز در مقام عقل است، کما اینکه ماهیت عین وجود خارجی در عین و غیر وجود در مقام تعقل و ذهن است.

اعیان ثابته عین اسماءِ الهیه، و اسماءِ الهیه باعتباری تجلیات اسم «الله» و صور اسم اعظـمند، و بـاعتباری اجزاءِ آن می باشند، چون کل مشتمل بر اجزاء است. اعیـان ثـابـتـه «بـاعتبار اتحاد ظاهر و مظهر» باعتباری تجلیات و مظاهر و تعینات اسم الله و باعتباری اجزاء اسم الله و اسم اعظمند.

چون حقيقت انسانيه، متجلى در جميع اسماء و مظاهر اسماء است، باعتبارى اجزاء حقيقت انسانيه، و باعتبارى تجليات اين حقيقت مى باشند. قبلاً بيان شد كه حقيقت انسان، عين اسم اعظم است: «لا تحاد الظاهر والمظهر في الوجود و تغايرهما في العقل». شرح مقذمة قيصرى

بـایـد توجّه داشت که عین ثابت حضرت ختمی و اثمهٔ خاتمان ولایت کلیهٔ او مظهر اسم «الله» ذاتی اند نه «الله» صفتی و اسمی.

عين ثابت حقيقت محمديه «ص» در عالم اسماء و اعيان متجلى در صور اسماء و اعيان است، و عالم بمعناى ماسوى الله صور و مظاهر اسماء حقست، كه مبدء تجليات اسماء حقيقت كلية انساني كامل ختمى محمدى «ص» است؛ چون اسماء و اعيان، تجليات و ظهورات و اجزاء و ابعاض اين حقيقت كليه اند. «فالحقيقة المحمدية «ص»، هي التي تجلت في صورة العالم و هي باطن العالم و العالم ظهورها».

بنابر آنچه که ذکر شد، حقیقت محمدیه در مقام تعین ثانی، متجلی در جمیع ماهیات است. این حقیقت، چون مظهر تام حق است، بحسب نفس ذات تعین ندارد. اول تعین او ظهور بصورت عقل اول است، بعد از تجلی در عقل، ظهور در جمیع مراتب وجودی از عقول طولیه و عرضیه و مراتب برزخی تا آخر تنزلات وجود متجلی است. بنابراین، جمیع حقایق از جزئیات روح اعظم انسانی است. نظر باینکه حقیقت کلیه انسانیه، متجلی در جمیع حقایق است و حقایق از لوازم و فروع و شعب وجود انسانی است، گفته شده است: انسان عالم کبیر، و جمیع عوالم وجودی نسبت بانسان عالم صغیر است. و بهمین جهت، خلیفه حق در مراتب وجودی است. حقیقت محمدیه منشأ تجلی اعیان ثابته، و ظهور ماهیات امکانیه در حضرت واحدیت و تحقق خارجی حقایق در موطن خارج است.

....

مصنف علامه «قده»، انسان را مظهر اسم اعظم و اسم «الله» می داند و اول تعین و مفاض از حق را این اسم می داند، و مقام خلافت انسان کامل را باعتبار مظهریت نسبت بجمیع اسماء یعنی اسم اعظم می داند، و جماعت کثیری از اهل عرفان با او در این مطلب توافق دارند. در این شکی نیست که اول حقیقت مستفاض و مفاض از حضرت فیض اقدس مقام اسم اعظم است باعتبار مقام تعین آن باستجماع جمیع اسماء و صفات و ظهور آن در جمیع مظاهر و آیات، تعین اول مفاض از مقام لا تعین، جامع جمیع تعینات است. هیچیک از اسماء، بمقام مقاض از مقام لا تعین، جامع جمیع تعینات است. هیچیک از اسماء، بمقام الفصل الثّامن: في انّ العالم هوصورة الحقيقة الإنسانية

صرافت وجود ارتباط پيدا نمى كند مگر بتوسط اسم اعظم. حقيقت اسم عظم، نيز باعتبار آنكه خالى از تكثر نمى باشد، ممكن نيست مرتبط بحق باشد؛ و حق واحد صرف لامتعين بدون واسطه اى منشأ ظهور اين اسم گردد. آن واسطه، خليفة واقعى حق است، كه اسم الله از تعينات اين حقيقت كرده است. اين تكته بسيار غامض است كه مصنف علامه از بيان آن غفلت كرده است. اين حقيقت عبارت است از قيض اقدس كه ما تبعاً لبعض ابناء التحقيق از آن تعبير بحقيقت محمديه «ص» نموده ايم. «ولا يعلم حقيقة هذه التحقيقة الا الخلص من الاولياء الكاملين، و سنذكر شطرا من هذا المطلب العالى في طي شرح الفصول الآتية».

فاذا علمت هذا علمت ان حقايق العالم في العلم والعين كلها مظاهر للحقيقة الاتسانيه التى هي مظهر للاسم الله، فارواحها أيضاً كلها جزئيات الروح الاعظم الانسانى، سواء كان روحاً فلكياً اوعنصرياً اوحيوانياً، وصورها صورتلك الحقيقة و لوازمها،لوازمها.

لذلك، يسمى عالم المفصل بالانسان الكبير عند اهل الله لظهور الحقيقة الانسانية ولوازمها فيه، ولهذا الاشتمال وظهور الاسرار الالهية كلها فيها، دون غيرها استحقت الخلافة من بين الحقايق، وللّه درّ القائل.

سبحان من اظهر ناسوته مر سنسالاهوته الشَّساقب تسم بـدافي خـلـقـه ظـاهـراً في صـورة الآكـل و الـشـارب

بعد از آنکه اعیان ثابتهٔ ممکنات، از تجلی حقیقت انسان کامل در مقام علم و حضرت واحدیت ظهور پیدا نماید، قهراً منشأ ظهور و علت بروز و تحقق خارجی اعیان، حقیقت محمدیه خواهد بود، و اسم اعظم و الله، از باب اتحاد ظاهر و مظهر، از عین ثابت انسان کامل، متحلّی در جمیع موجودات می شود. پس عالم ار واح، اعم از ار واح طولیه و عرضیه، جزئیات و فروع و سوادن روح اعظم و حقیقت کلیهٔ خاتم انبیاء می باشند، و همچنین سایر عوالم وجودی، همین حکم را دارا می باشند. هم ار واح عوالم وجودی ظهور حقیقت انسان کاملند، و هم صور و شرح مقدّمهٔ قیصری

لوازم حقایق صور، لوازم حقیقت کلیهٔ انسانند. این حقیقت در مقام ذات تعین ندارد، و باعتبار ظهور در عوالم وجودی و حقایق طولی و عرضی عین هر حقیقتی است. باعتبار وساطت او بین حق و خلق، استحقاق مقام خلافت را دارد و متجلی در اعیبان ثابته و مظاهر کلیهٔ سایر انبیاء نیز می باشد، لذا از لسان او ابن فارض مصری گفته است:

«وكلهم عن سبق معناى داير بدائرتى او وارد من شريعتى وما منهم الاوقىد كان داعيا به قومه للحق عن تىبعيتى وقبل فضالى دون تكليف ظاهرى ختمت بشرع الموضحى كل شرعة ولمولاى، لم يوجد وجود ولم يكن شهود ولم يعهد عهود بذرتى وانسى واف كنت بن آدم صورة ولى فيه معنى شاهد بابوتى» آن زمان كرعالم وآدم نشان پيدانبود برزخ وغيب شهادت درميان من بوده ام گرچه درصورت نموداردوعالم گشته ام چون بمعنى بنگرى هردوجهان من بوده ام

اول ظهور حقیقت محمدیه در صورت عقل اول است؛ چون عین ثابت عقل اول از تبجیلی این حقیقت ظاهر شده است، پس عقل اول حسنه ای از حسنات اوست.

عقـل اول، صورت اجماليۀ مرتبه و مقام «عماء» است، كه پيغمبر در حديث مشـهـوركـه از وى اعـرابـى پرسيد: پروردگار ما قبل از خلق وآفرينش عالم كجا بـود؟ حـضـرت رسـول فـرمود: «كان في عماء، ما فوقه هواء ولا تحته هواء»، <sup>۱</sup> بآن اشاره نموده است.

وجه ایسنکه عقل اول صورت اجمالیه حقیقت عمائیه است؛ آنستکه مرتبه و مقـام «حضرت عمائیه» مقام واحدیت است. حق در این مقام، جمیع حقایق را بـنـحـو اعـلـی و اتـم واجـد است، و اول تــنزل حق بصورت امکانی و وجود خلقی

۱ . در شرح بىر فصول قبلى، حقيقت عمانيه را بطور مبسوط شرح داديم، و اقوال وارده در اين باب را ذكر كرديم، لغة از ذكر آن در اين جا خوددارى مى نمائيم. الفصل الثّامن: في انَّ العالم هوصورةُ الحقيقة الإنسانية

صورت عقل اول است، و عقل اول واسطة در فیض، نسبت بسایر موجودات است. پس کمالات موجودات را عقل اول بنحو اعلی و اتم واجد است، و این عقل اول چون ظهوری از ظهورات و حسنه ای از حسنات خاتم انبیاء است، حضرت فرموده است: «اول ما خلق الله نوری»؛ زیرا عقول، نور محضند و جهات ظلمانیه را فاقدند و حقیقت آنها باعتبار قرب بحق از کدورت امکانی هم ممرا است. در روایت دیگر است: «اول ما خلق الله العقل». این حقیقت بعد از آنکه بصورت عقل متجلی شده است، از مجلای عقل، فیض حق را بسایر موجودات رسانیده است، و هیچ موجودی از حیطه و سلطة وجودی انسانِ کاملِ ختمی محمدی «ص» خارج نمی باشد.

عضل اول، اوّلین تعین مشیّت مطلقیهٔ فعلیه است و مقام مشیت و وجود منبسط متجلی در ملائکهٔ مهیّمین و بعد متجلی در قلم اعلاست که واسطهٔ ترقیم خطوط و نقرش وجودیه است. برای بحث تفصیلی این باب رجوع شود به مقدمهٔ حقیر بر تمهیدالقواعد.

## 0 Q Q

همانطوری که قبلاً بیان شد، اول تعیَّنی که از وجود لامتعین جدا شد، و منشأ ظهور کشرت علمی گردید و اسماء و صفاتی که ظهور در اعیان ثابته در مقام واحدیت نمودند، و از تجلی اسماء که باطن اعیانند، موجود شد، اسم اعظم و اسم الله است.

بیان نمودیم، که اسماء و صفات باعتبار کثرات علمی، صلاحیت از برای رابطیت بین وحدت صرف و مراتب کثرات ندارند؛ حتی اسم اعظم هم باین اعتبار که استجماع آن نسبت به اسماء باشد، مثل نسبت کل باجزاء می باشد، یعنی باعتبار ظهور در اسماء و صفات، صالح از برای آنکه فیض وجود از حق بلاواسطه بگیرد نیست، اما اعتبار اسم اعظم بملاحظهٔ اندکاک آن در هو یت صرفه که باین اعتبار لامتعین است، اسم اعظم همان فیض اقدس است که معرا از شوائب کثرت و ظهور است.

واسطهٔ بین حق و حضرت علمیهٔ حقیقت قدسیه ای است که اصل ظهورات و

شرح مقتلمة قيصرى

مبدء تعینات است، باعتبار وجه مرتبط با حق و هو یت صرفه ظهور ندارد؛ و به اعتبار ارتباط با اسماء و علیت آن از برای ظهور جمیع اسما، حتی اسم اعظم در جمیع اسماء متجلی است و مبدء ظهور تعین جمیع اسماء می باشد.

فاول ظهورها في صورة العقل الاول، الذى هو صورة اجمالية للمرتبة العمائية، المشار اليها في الحديث الصحيح 'عند سثوال الاعرابى: «اين كان ربنا قبل ان يخلق الخلق» قال عليه السلام: «كان في عماء، مافوقه هواء ولا تحته هواء». لذلك قال عليه السلام: «اول ما خلق الله نورى» وارادالعقل كما ايده بقوله: «اول ما خلق الله العقل»، ثمّ في صورة باقى العقول والنفوس الناطقة الفلكية و غيرها، و في صورة الطبيعة و الهيولى الكلية والصورة الجسمية البسيطة والمركبة باجمعها.

تصور این مطلب که چگونه می شود یک حقیقت، ظهور در مراتب مختلف و متباین پیدا نماید، و در حقایق متعدد تجلی نماید؛ منوط بفهمیدن وحدتِ حقیقت اطلاقی وجود و وحدت حقیقی مظهر تام حقیقت وجود است. کسانی که قائل باصالت ماهیت در مقام جعل و تحققند و یا اینکه وجودات را حقایق متباینه می دانند و از وحدت شخصی وجود غفلت دارند، در فهم این مسئله و سایر مسائل دقیق و عمیق عرفانی در وادی حیرت قدم می زنند. لذا جمیع متکلمان و جل حکمای اسلامی از درک این قبیل از مسائل عاجزند. انکار مسئله وحدت وجود، و مظهریت انسان نسبت بجمیع اسماء حسنی، و کثیری از مسائل مهیم عرفانی، ناشی از عدم غور در معارف الهی و انس با مسائل جدلی کلامی و فلسفی محض عاری از چاشنی عرفان و ذوق است.

چون مقـام ولايـت مـطلقة ختم ولايت مطلقة محمديه مقام مشيت است مؤلف گفته است:

و يُؤيد ما ذكرنا قول اميرالمؤمنين ولى الله في الارضين قطب الموحدين على بن ابيطالب عليه السلام في خطبة كان يخطبها للناس: «انا نقطة باء بسم الله، انا جنب اللّه الذى فرطتم فيه، وانا القلم، وانا اللوح المحفوظ، وانا العرش، وانا الكرسى، وانا

۱. سائل این حدیث، عقیل بن رزین است، که ما در فصول قبلی آن را بیان نمودیم.

## الفصل التّامن: في انّ العالم هوصورةُ الحقيقة الإنسانية

السماوات السبع والارضون»، الى ان صحافي اثناء الخطبة وارتفع عنه حكم تجلى الوحدة ورجع الى عالم البشرية، وتجلى له الحق بحكم الكثرة فشرع معتذراً، فاقر بعبوديشه و ضعفه و انقهاره تحت احكام الاسماء الالهية و لذلك قيل: الاتسان الكامل، لابتان يسرى في جميع الموجودات؛ كسريان الحق فيها وذلك في السفر الشالث الذى من الحق الى الخلق بالحق وعند هذا السفريتم كماله وبه يحصل له

۱ . مراد از سفر، سفر ثالث اسفار اربعهٔ سلاک عملی که ما آن را شرح خواهیم داد نمی باشد؛ بلکه مراد از سفر ثالث، سفر سومی است که عرفا سفر اول آن را تنزل عین ثابت انسانی از مقام احدیت و واحدیت وجود، بصورت قلم اعلی و از قلم اعلی متنزلا الی الهیرلی الاولی، و سفر دوم را سفر از کثرت و قوس صعودی دانسته اند. بعد از آنکه باعتبار قوس صعود، حقیقت انسان بمقام احدیت رمید، برای استگمال خلق از حق بخلق سفر می نماید؛ برخلاف اسفار ار بعة سلاک عملی که سفر اول آن سیر از خلق بحق است، اگرچه سفر سقم آن با سفر سوم مصطلع در مقام، نتیجهٔ یکی می شود. ما بطور تفصیل در اواخر شرح خود بر این فصل، در ضمن «کشف و تحقیق» آن را بیان خواهیم نمود.

كسال الدين عبدالرزاق كاشانى، دربيان مصطلحات طائفه «صوفيه» گفته است: «نهاية السفر الاول هو رفع حجب الكثرة عن وجه الوحدة»، در حالتى كه نهايت سفر ناشى از تنزل از مقام احديت مقام ماده و رحم و مرتبة استيداع است.

«نسهاية السفر الثاني، هورفع حجاب الوحدة عن وجه الكثرة العلمية الباطنية». نهاية السفر الثالث، «هـوزوال الـتـقـهد بـالمضدين البـاطن والظاهر بالحصول في احدية عين الجمع». نهاية السفر الرابع «عـنـدالـرجوع من الحق الى الخلق في مقام الاستقامة، وهو احدية الجمع و الفرق. الشهود، اندراج الـحـق في الخلق و اضمحلال الخلق في الحق حتى يرى عين الوحدة في صورالكثرة و صورالكثرة في عين الوحدة».

رجوع شود باصطلاحات صوفیهٔ کمال الدین کاشی، حاشیهٔ منازل السائرین خواجهٔ انصاری، چاپ ط، ۱۳۱۳ه ق، ص۱۲۹. کلماتی که از حضرت امیر در این زمینه بطور تفصیل وارد شده است، در سه خطبه است که خطبهٔ بیان و خطبهٔ تطنجیه و خطبهٔ افتخار باشد. این خطبه را شمس الدین محمد، معروف بشاپور کاشانی بنظم قارمی درآورده است، نسخه یی از این نظم را نگارنده در ایام اقامت پشهر قزو ین «از برای استفاده از محضر حکیم ر بانی و فقیه بزرگوان، آقای حاج مید ابوالحسن قرز پیتی که در احاطه بکلمات حکمای اسلامی، خصوصاً ملاصدرا نظر را نگارنده در ایام اقامت استاد اعظم مدخله، دیده ام. مولانا حافظ رجب «انارالله برهانه»، این خطبه را هسانطوری که ذکر نمودیم در کتاب خود آورده است. برخی از محدثین، شیخ رجب را بواسطهٔ نقل این خطبه رمی بغلق نموده اند. اشخاصی که از مقام ولایت و نموهٔ احاطهٔ وجود ولی، بر کانات بی خبرند، این قبل از مطالب را غلوآمیز می دانند، در حالتی که غلوامر دیگری است. در مین اثبات این شطبه رمی مالا ولایت، باید ولی را عبد مربوب دانست و از برای استالا و بودی قائل نبود، و همهٔ کمالات او را معالب را غلوآمیز می دانند، در حالتی که غلوامر دیگری است. در مین اثبات این شدن برای مقال شرح مقذمة فيصرى

حق اليقين من المراتب الثلاث، ومن ههنا يتبين ان الآخرية هي عين الاولية، ويظهر سرّ هوالاول والاخر والظاهر و الباطن و هوبكل شيء عليم.

قال الشيخ«رض» في فتوحاته في بيان المقام القطبي: ان الكامل الذي ارادالله تعالى ان يكون قطب العالم وخليفة الله فيه، اذا وصل الى العناصر عثلاً متنزلا في السفر الشالث، ينبغي ان يشاهد جميع مايريد ان يدخل في الوجود من الافراد الانسانية الى يوم القيامة؛ وبذلك الشهود ايضاً لايستحق المقام حتى يعلم مراتبهم ايضاً.

فسبحان من دبّر كل شيء بحكمته واتقن كل ما صنع برحمنه

در بیمان سیر انسانِ کامل در جمیع عوالم و تجلی در جمیع مظاهر؛ نصوص و ظواهر و اشارات و گنایات لطیفی در کتاب و سنت وارده از حضرت رسول و مأثورات صادر از مقام عصمت و طهارت اثمهٔ اثناعشر فراوان است، که از حیث صحت سند قابل خدشه نمی باشد.

این خطیه را که مصنف علامه «قده» نقل نموده است، اعاظم از عرفا در

آز حق دانست. ما، فوق مراتيبي كه در اين خطبه و امشال آن ذكر شده است، در مطاوى شرح تبعاً للاعلام و المحققين، براى مقام ولايت ثابت كرده ايم و كسى كه ما را رمى بر غلونمايد، ما او را تحميق مى كنيم: «چه داند آنكه اشتر مى چراند». اطلاع از كيفيت سريان ولايت على عليه السلام، در عوالم وجودى، از غامض ترين مسائل عرفان و فن ر بوبى است. كثيرى از روات عامه از پيغمبر از اين قبيل مضامين در شأن على «ع» زياد روايت كرده اند. خطيب خوارزم و صاحب مناقب و بيهقى، اين روايت را در شأن على «ع» زياد روايت كرده اند. خطيب خوارزم و صاحب مناقب و بيهقى، اين فرمود: يا على لولا ان يقول فيك طوائف من امتى ما قالت النصارى في المسيح، لقلت اليوم فيك مقالا لا تمر على ملأ من المسلمين الا اخذوا من تراب وجلك و فضل طهورك يستشقون به، لكن حسبك ان تكون منى و ترثنى يليزيك. انت منى بسترانها رون من موسى. رجوع شود به مجلى ابن ابى جمهور احسانى، چاپ ط، ١٣٢٩ه.ق، ص٢٤٦١ ٢٠ ٢٢.

قوله عليه السلام: ترثنى وإرثك؛ ترثنى اشاره بآن است كه خاتم الآولياء على عليه السلام بحسب باطن ولايت وارث مقام حال و مقام و علوم خاتم الأنبياء است و يحسب باطن ولايت متعدند و خاتم الاتسبياء باعشهار مرتبة نبوت از باطن خاتم الاولياء اخذ معارف مى نسايد لذا فرمود: أرثك. لذا خاتم الانسبياء از باطن ولايت متأثرست و باعتبار آنكه خاتم الاولياء وارث مقام خاتم انبياء است از حسنات او بشمار مى رود و قد نعمً على ما فلناه الشيخ الااكبر در فعن شين.

## الفصل الثّامن: في انّ العالم هوصورة الحقيقة الإنسانية

کتب و مسفورات خود ذکر کرده اند. این خطبه از حیث مند قابل خدشه است، ولی مدلول آن اگر این خطبه از حضرت مولی هم نباشد، در کمال صحت و اتقان است، و متعاضد است به روایات دیگری که دارای مضامین بلندتر و کامل تر از مدلول این روایت می باشد. علاوه بر این روایات، عقل صریح حکم می کند بر اینکه انسان کامل بواسطهٔ استعداد تام، قدرت سیر در مراتب ملکوت و ظهور در شرار عبالم وجود را دارا می باشد. مأخذ مختارِ عرفای اسلامی همین روایات است.

نباید توقع داشت کسانی که عمر خود را صرفِ تحقیق مسائل کلامی و فقهی و مبـانـی اصولی کردهاند، و حول این قبیل از مسائل عالیه نگشتهاند، این قسم از مبانی را تصدیق کنند؛ چون فهم این قبیل از روایات در نهایت غموض است.

لذا در بین قدمای از روات اخبار اهل بیت علیهم السلام، و اقدمین از حاملان اخبار شیعه «رضوان الله علیهم»، کسانی هستند که بواسطهٔ نقل پاره یی از احادیث در شأن ائمه «ع» که دارای مضمون بلندی بوده است، مرمی بغلو شده اند. قمیون از قدمای محدثان امامیه، جماعت زیادی را رمی بغلو کرده اند، و بعدها متأخرین از اهل رجال و اعاظم از اهل درایه و حدیث، آنها را از تقات شمرده اند و رمی بعضی از قمیون را بغلو، ناشی از قصور دانسته اند. در بین متأخرین از علمای امامیه «کشرالله تعالی امثالهم»، محدث متبحر و فقیه عالیقدر، آخوند ملامحمد باقر مجلسی اصفهانی «اعلی الله مقامه و شکرائله سعیه و ضاعف اجره» و اتباع او از کسانی هستند که روایات زیادی را بواسطهٔ اشتمال بر این قبیل از مضامین دور از اعتبار می دانند.<sup>۱</sup>

انكار اين قبيل از روايات باعتبارٍ مضمون و مدلول، انكارٍ فضائل اهل بيت

۱ . در اینک مرحوم مجلسی «رضی الله عنه»، از اعاظم علمای امامیه در فن شریف حدیث و روایت و فقه است، شکی نیست. این مرد بزرگ تمام اوقات عمر خود را صرف مطالعه و تحقیق کرده است، باین پرکاری کمتر کسی را در بین ار باب علوم می توان سراغ کرد، ولی برخلاف پدرش مجلسی اول در علوم عفلی چندان وارد نیست، و ذوق درک عقلیات را ندارد. کار را بجائی رمانده است که قول به تجرد نفوس را انکار کرده است و از این هم بالا تر رفته و قول به تجرد ماسی الله کقر می داند. شرحمقذمة فيصرى

عصمت و طهارت و انکار مقامات معنوی آنها است. اعراض از همهٔ این روایات، بـمـقـیـده نگارنده ظلم باهل بیت عصمت علیهم الــلام است. ای کاش خدشه در سند برخی از این روایات می نمودند و مدلول آن را انکار نمی نمودند.

این روایتی که شارع علامهٔ قیصری «ره» در این فصل ذکر نموده است، قسستی از خطبهٔ مولی علی (ع) «روحی و جسمی له الفداء» است، که حافظ رجب برسی (حلی) در کتاب مشارق ذکر نموده است. برخی از محققان، نیز باین روایات استدلال کرده اند، از جسله عارف محقق فیض کاشانی در کتب خود قسستی از خطبهٔ بیان و تطنجیه را از کتاب شیخ رجب برسی «قده» نقل کرده است.

صاحب آمـل الامـل در شأن شيخ رجب گفته است: «الشيخ رجب، الحافظ الـبـرسـى، كـان فاضلاً محدثاً، شاعراً، اديباً، منشأ كه كتاب مشارق الانوار، و في كتابه افراط ربّما ينسب الى الغلو».

مرحوم مجلسی گفته است: «لااعتقد علی ما یتفرد بنقله، لاشتمال کتابه علی ما یوهم الخبط و الخلط والارتفاع».

از اين قبيل مضاعين در كلمات ائمه زياد بچشم مى خورد. در توقيع شريف از شيخ كبير ابوجعفر محمدبن عثمان بن سعيد، «دعاى هر روز شهر رجب المرجب»: اللهم انى اسئلك بجميع معانى مايدعوبه ولاة امرك ، المأموتون على ميرك ، المستبشرون بامرك ، الواصفون لقدرتك ، المعلنون لعظمتك ، اسئلك بما نطق فيهم من مشيتك ، فجعلتهم معادن لكلماتك واركاناً لتوحيدك وآياتك ... لافرق بينك و بينهم الاانهم عبادك ... فبهم ملأت سمائك وارضك حتى ظهر ان لااله الا

جملة: «فبهم ملأت سمائك... الخ»، دلالت صريح دارد بر اينكه اثمة اطهار

١. در ذيل همين دعاى ماثير از حضرت حجت مهدى موعود «روحى فداه»، ابن عبارت موجود است: «يا باطناً في ظهيره ويا ظاهراً في بطونه و مكنونه». اين عبارت در ذيل دعاى وارد از حضرت حجت موجود است: «لافرق بينك و بينهم... الا اقهم عبادك بدؤها منك وبودها اليك...فبهم ملأت سمائك و ارضك حتى ظهر أن لااله الا انت». الفصل الثَّامن: في انَّ العالم هوصورةُ الحقيقة الإنسانية

بواسطهٔ واجد بودنِ مقام وساطت در فیض جمیع مراتب وجودی را واجدند، و معیت وجودی یا جسیع حقایق دارند، و مراتب سماوات ارواح و اراضی اشباح، مملو از ظهور وجودی و تجلی نوری ائمه علیهم السلام است. از حضرت صادق بنا بنقل کافی روایت شده است: «نحن صنایع الله و الناس بعد صنایع لنا». ما در بیان خلافت و ولایت اثمه از این قبیل روایات را نقل خواهیم نمود.

مصنف در مقام بیان این معنی، که قطب عالم وجود و حقیقت انسان کامل، باید در جمیع مراتب وجودی سیر نماید، و متجلی در جمیع حقایق گردد، گفته است: «و یؤید ما ذکرناه قول امیرالمؤمنین... الخ». و چون اعیان و مظاهر جمیع مراتب وجودی به تبع ظهور و تجلی انسان کامل، در جمیع مظاهر اسماء حسنی و صفات علیا ظهور پیدا می نماید، و هر علتی تمام حقیقت معلول خود است، با شیء زاید. حقیقت انسان باین اعتبار با جمیع حقایق وجود دارد، و از حیطهٔ وجود او هیچ حقیقتی خارج نعی باشد؛ همانطور یکه از حضرت ولی عصر نازل شده است: «فبهم ملأت سمائك و ارضك».

حقيقت انساني كامل محمدى «ص» ويا علوى عليه السلام، اگر چه باعتبار وجود جمعى، متجلى در جميع حقايقند؛ ولى باعتبار وجود عنصرى كه آخر تمنزلات وجودى بعد از سير مراتب مادى و طى منازل مثالى و عقلى، بحكم رجوع هر فرعى باصل خود با حقيقت اصلى خود متحد مى شوند؛ در مقام اتحاد و اتصال باصل خود، جميع مراتب وجودى را مطويات به يمين خود مى بيند، و از اين عالم فارغ مى گردد، و باعتبار وجود جمعى خود خويش را سارى در جميع حقايق مى بيند و عوالم وجودى را مملو از وجود خويش را سارى در جميع حقايق مى بيند و عوالم محدى را مملو از وجود خود مشاهده مى نمايد. عوالم عقول و ارواح، از عقل اول تا ساير عقول طولى و عرضى و نفوس ملكوتى و عوالم مثالى و مراتب مثال صعودى و نزولى و حقايق مادى و اجسام دنياوى را در تحت سيطره و قدرت خويش شهرد مى نمايد.

اولیای محمدیین، مشل علی بن ابیطالب، باعتبار فناء در احدیت و عالم مفاتیح غیب مانند حقیقت محمدیه تجلی در جمیع مراتب وجود دارد. لذا از آنحضرت وارد شده است: «انا عندی مفاتیح الغیب لایعلمها بعد رسول الله الا شرحمقةماقبصرى

انا، اناذوالقرنين المذكور في الصحف الاولى ، انا صاحب خاتم مليمان». چون حقيقت علوى، كه بالذات اتحاد با حقيقت محمديه دارد و بحكم احاديث وارده از طرق عامه و خاصه كه بعداً ذكر خواهد شد، بحسب اصل خلقت و تقدير يك نورند؛ متحلى در جميع مظاهرند از مظاهر سعدا و اشقيا . بعد از آنكه خود را متجلى در همهٔ حقايق و مظهريت خود را نسبت بجميع اسماء حق معرفى مى نمايد، و بعد از ذكر اين قبيل از مقامات عرشى: «انا حي لااموت، و انا ميت لم امت، انا علم الله المخزون». قبلاً بيان كرديم كه اسم الله از تجليات حقيقت محمديه و انا صاحب النشر الاول والآخر، انا صاحب المناقب، انا صاحب الكواكب، انا عذاب الله الوص، انا مهلك الجابرة... الخ». مقام خود را معرفى مى نمايد.

سر صدور این کلمات از امام همام، آنستکه چون انسانِ کامل، مظهر جمیع اسماء است، هم با اسماء لطفیه و جمالیه در حقایق تجلی می نماید، و هم با اسماء جلالیه. پس ظهور آن حضرت بصورت اسماء جلالیهٔ مبدءِ عذاب، و مبدئیت او از برای هلاکِ جبابره، حاکی از سعهٔ ولایت اوست؛ چون انبیاء و اولیاء غیر محمدیین«ع»، متجلی در جمیع مظاهر نیستند.

ر وایستی که مصنف در شأن حضرت علی نقل کرده است، در کتب قدمای از اهل معرفت از عامه موجود است. چند روایت باین مضمون است، که روات آن سلمان فارسی و ابوذر و جندب و اصبغ بن تباته مجاشعی می باشند.

خلاصة كلام، آنكه اگر حق در كسى بدات و صفات افعال خود تجلى نسايد، عبد خود را شهود مى نمايد، در حالتى كه جميع مراتب وجودى اعضاء و شعب و فروع وجود او هستند. اين عبد مستهلك در عين توحيد مى شود و قدم بر فرق ملك و ملكوت مى گذارد. باعتبار واجديت اين مقام، حضرت على مرتضى در خطبه اى كه در منبر كوفه ايراد فرموده اند، گفته اند: من نقطة باء بسم الله ام، انا جنب الله الذى فرطتم فيه، چون حق من را نشناختيد، و باغواء اهل دنيا و اجلاف عرب، كه حب رياست آنها را در خود غوطه ور نموده بود، و بتحريك منافقانى كه در نفوس آنها شعله هايي آتش حسد مشتعل شده بود، حق من را الفصل الثَّامن: في انَّ المالم هومورةُ الحقيقة الإنسانية

غصب نموديد، قلم اعلاى الهى منم؛ چون واسطة در تسطير كلمات الهيه و لوج محفوظى كه در صحيفة وجود او همة حقايق الهى از رطب و يابس منقوش است منم. بمقتضاى روايات زيادى كتاب مبين كه: «لارطب ولا يابس الا في كتاب مبين»، وجود مقدس حضرت علوى است، عرش الهى كه مقام علم ربوبى و حضرت واحديت است، وجود حضرت امير عليه السلام است؛ چون مقام واحديت از تجلى وجودى او ظاهر شده است؛ و باعتبار آنكه مقام كرسى و سدرة المنتهى و جنتُ المأوى و سماوات سبع و مراتب عالم مثال و برزخ، و ارض كه عالم اجسام باشد، از تجليات نيّر اعظم، مقام ولايت ظهور پيدا نموده است، و از رقايق وجودى اوست. و هر رقيقه اى با اصل و حقيقت متحد است. فرموده است كرسى و مماوات سبع و ارضون منم.

بهمين معنى محمول است، آنچه از حضرت سيدالساجدين زين العابدين عليه السلام وارد شده است: «انا ابن مكة و مناء و انا ابن زمزم وصفا... ». بنابر آنچه که مصنف می گوید، حضرت بعد از بیان خطبهٔ خود که در حال محوو فناء در توحيد آن را بيبان مي فرمود، بحال صحو و بقاي بعد از فناء رجوع نمود، و حكم تجلی حق بصفت وحدت از اوقطم شد، و حق بصفت کثرت در او متجلی شد، و بحالت بشريت برگشت، ويا آنكه جهت خلقي بر او غالب آمد و بعبوديت خود اقرار نسود، وضعف وانقبها رخود وا در تحت اسماء الهيه ابراز نمود. بهمين جهت، اهل عرفان گفته اند، که ولی کامل باید در جمیع مراتب وجودی سیر سمايد، و جميع حقايق را بعين شهود حق مشاهده كند. اين سير ناشي از سير در اسماء وصفات حق است. سالک بعد از سیر کامل در جمیع اسماء حق، از حق بخلق رجوع می نماید، و بعد از میرِ تام در خلق، شروع بدعوت خلق بعین توحید مى نىمايد. سير ولى كامل از حق بخلق، بتوسط حق در سفر سوم سلاك و اولياء است. بعد از این سفر، نوبت بسفر رابع که میر از خلق بخلق، بحق است، می رسد. مالک بعد از سیر در این سفر، و رسیدن به سفر چهارم، بکمالات لایق خود مي رسد و بسمقام و مرتبة حق اليقين نائل مي شود، و حقيقت معناي: «هو الاول والآخر والظاهر والباطن» را شهود مي كند؛ و سرّ اين معنى را كه اوليت

شرحمقتمة فيصرى

عين آخريت است، وحق درعين ظهور، باطن و در عين بطون، ظاهر است بمشاهدة تام در مي يابد، و به نحوة سريان حق در اشياء و علم حق بشراشر وجود، که ناشی از احاطة قیومیه اوست، واقف می گردد، و بواسطهٔ سیر کامل در اسماء، جميع حقايقي كه داخل در دايرة وجود مي گردد، علم تام حاصل مي نمايد. بعد از حصول علم تام بمراتب وجودي، و وقوف بر استدعاى اعيان ثابته، و استعدادات ماهيات و نحوهٔ تجلى اسماء حق در اعيان، بمقام كمال تام وصلاحيت ازبراي ارشاد و دعوت مردم می رسد، و آن وقت است که قطب عالم امکان و ولی کامِل تام و تمام می گردد.

## بحث وتحصيل

اعلم: في كلام هذا العارف المحقق والصوفي المتبحر، مواضع انظار لابأس بذكر بعضها، لما فيها من الفائدة: يكي اينكه، جرا اين عالم محقق تصريح نكرده است که حضرت امیر مؤمنان و شاه مردان خلیفهٔ پیغمبر، و وارث علم اوست؟ و کسی که بتصریح قیصری، سفر ثالث از اسفار اربعه سلاک یقین را طی کند و شروع بمسفر چهارم نسماید، قهراً از حق بعد از آنکه وجودش وجود حقانی گردید رجوع بخلق نموده، و در مراتب اسماء و صفات حق یکی بعد از دیگری سیر نمود، تما آنکه متحقق باسم جامع الهی و مظهر تام اسم الله و اسم اعظم گردید بر جمیع مایکون و ماهو کان احاطه پیدا می نماید، و علمش علم حضوری و احاطه اش بر حمّایق احاطهٔ قیومی، ظل احاطهٔ قیومیهٔ حق می گردد. به آنچه که مدخلیت در نظام وجود، و تنظیم جامعة بشریت و اجتماع انسانی دارد، واقف و آگاه است. همان صلاحیتی را که رسول مشرع از برای تشریع دارد، و آن عبارت است از علم بمصالح و منافع مدينة انساني ، قطب و خليفة بعد از او هم بايد داشته باشد. مخزن علم او هسمان مخزن علمي است كه رسول از آن اخذ مي نمايد، با اين فرق كه رسول، این منصب را با لذات واجد است، و ولی، تابع به تبع او، و این مسلم است که هر نبی مشرع، و هر ولی کامل، باید چهار سفر از اسفار ار بعه را طی نسماید. در مباحث بعدی فرق بین سیر خاتم و غیر خاتم، و همچنین اوصیای خاتم الفصل الثامن: في ان العالم هوصورة الحقيقة الإنسانية

و اوصیای غیر خاتم را بیان خواهیم نمود. خلاصه این مناقشه بر کلام این عارف محقق «قدس اللّه روحه و رضی الله عنه»، وارد است که چرا در فصول آخر این کتاب، این معنی را بطور کامل بیان نکرده است. شاید سر اینکه سر پوشیده حضرت علی مرتضی را ولی کامل و قطبی که خداوند او را قطب کامل و خلیفهٔ رسول اللّه قرار داده است، با این قید که سفر سوم از اسفار ار بعه را طی کرده، و شروع بمقام سیر در سفر چهارم نموده است معرفی نمود، و بکلام شیخ اکبر استناد نموده، ترس از محیط بوده است، در حالتی که عارف باید در اظهار حقایق آزاد باشد.

مناقشهٔ دیگری هم بر این عارف کامل وارد است، که در فصول بعد ذکر خواهیم کرد. در آن فصل از خاتم ولایت مطلقهٔ محمدیه که مهدی موعود در آخر زمان باشد، صریحاً اسم نبرده است، و آن را ارجاع داده است بمواضعی که شیخ اکبر متحرض آن شده است، در حالتی که این مطلب از امقات مسائل عرفانی است. اینکه برخی از عرفا، مولی را خلیفهٔ باطن و خلفای دیگر «ابو بکر و عمر و عثمان»، را شایستهٔ خلافت ظاهری دانسته اند، کلامی نارواست؛ چون کسی که بتصریح آنها باب مدینهٔ علیم پیغمبر است، در سیاست و حفظ رسوم ظاهری و تنظیم اجتماع بشری، که رکن اعظم الهی است، مقدم بر دیگران است.

اشكال ديگرى كه بر مصنف وارد است، اين است كه اين كلمات از مولى السوالى در اواخر عمر، ايام خلافت ظاهرى آن حضرت صادر شده است، و ولي مطلق بايد در زمان تصدى مقام خلافت، آنهم اواخر عمر، آنهم ولى مطلق و خاتم ولايت مطلقة محمديه «ص»، چهارم سفر مذكور را تمام كرده باشد، و در مقام ارشاد خلق رجوع بكثرت نموده، بنحوى كه صاحب تمكين بعد از تلوين و صحو بعد از محو، و واجد مقامات بعد از اين دو مقام گرديده باشد. ولي مطلق، خاتم ولايت، جامع كثرت و وحدت و در حد اعلاى اعتدال قرار گرفته، و مظهريت او نسبت باسماء جلالى و جمالى در نهايت استواء و اعتدال است. اين معنى كه حضرت بعد از بيان اين كلمات، بمقام صحونائل شد و اقرار به عبوديت نمود؟ كلامى خارج از اسلوب و قواعد كشف، و مبانى عقلى است. از ولى كامل و شرح مقلعة قيصرى

مرشد كل، آن هم جناب ولايتمدار على بن ابيطالب كلماتى شبيه بشطحيات صادر نسمى شود. گفتن اين قبيل از كلمات، و اظهار اين قبيل از بيانات، در شأن مولى، خالى از امائة ادب نيست: «سندكر حق هذا المقام في المباحث الآتية انشاءالله تعالى، مستمداً من قدس روح مولى الكل و مهتدى الثقلين».

لذا كسائى كه اين خطبه را از حضرت نقل كرده اند، گفته اند: حضرت بعد از اخبار از مغيبات و وقايع آينده فرموده است: «يقولون نصّ على، على نفسه بالر بوبية الافاشهدوا شهادة اسئلكم عند الحاجة اليها، ان علياً نور مخلوق و عبد مرزوق؛ و من قال غير هذا، فعليه لعنة الله و لعنة اللآعنين». كنايه از اينكه اظهار اين كلمات، منافات با مقام عبوديت ندارد؛ بلكه از انغمار در عبوديت اين قبيل از مقامات براى او كه مرشد كل است، حاصل نشده بوده و كلماتى شبيه به شطحيات از او صادر نشده است؛ بلكه او نيز مانند پيغمبر صاحب احديت جمع و مقام او مقام و مرتبه اوادنى است؛ و اين كلمات را در حال بيدارى و صحو گفته است. فاذا عرفت هذا، فاعرف قدرها الافذره في سنبله؛ لان لكل مقام ومرتبه اهلاً، وفي الكلام الذى لاياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه: «قل كل ميسر لما خلق لاجله» وفيه ايضا: «قل كل يعمل عل شاكلته».

| ترا دراین سخن،انکار کارما نرسد | بحسن خلق ووفاكس بيارما نرسد          |
|--------------------------------|--------------------------------------|
| یکی بسگہ، صاحب عیار ما نرسد    | هـزار نـقـد بـبـازار كـائـنات، آرنـد |
| بدل پذیری نسقش نسگار ما نسرسد  | هزار نقش برآمد زکلک صنع و یکی        |

الفصل الثّامن: في انّ العالم هوصورةُ الحقيقة الإنسانية

در بیان اسفار ار بعه بطریقهٔ محققان از عرفا و کُمُّل از أولیام

ما در ضمن بیان مراتب کشف و ذکر طریقة سلوک بحق، و سیر اِلی اللّه، بقطع حجب ظلمانی و نیرانی و محوآثار امکانی، در حیطة سطوات جلال و جمال حق؛ اسفار اربعه را درضمنِ ذکر اقسام بدایات و ابواب و معاملات و اخلاق و اصول و اودیه و احوال و ولایات و حقایق و نهایات و منازل این مراتب و مقامات بیان کردیم.

از آنجا که شارح محقق مقاصد فصوص، عارف «قیصری»، متعرض اسفار ار بعه شده است، ماهم ناچاریم از تحقیق اسفار ار بعه؛ چون فهیم این فصل، بلکه مراتب ولایت کلیه، مبنی بر ذکر و تحقیق این چهار سفر است: هر نبی مشرعی باید حشماً این چهار سفر را به پیماید، و هر ولي کاملی، نیز باید با تنهای سفر چهارم برسد. انبیاء مشرع غیر از خاتم، چون مظهر تام جمیع اسماء الهیه نیستند، نحوة سیر آنها در چهار سفر سلاک عملی، غیر از سیر خاتم انبیاء است. این مسئله را هم تحقیق خواهیم کرد. در طی شرح و تحقیقات بر فصول اخیر این کتاب اقسام ولایت را هم ذکر خواهیم کرد؛ زیرا کلمات قرم در این باب نیز مختلف است، و کلمات آنها در مواردی خالی از اضطراب نیست.

انسان مادی که انغمار در دنیا دارد، و در فکر اصلاح خویش و ترتیب و تنظیم زاد و راحله از برای سیر بحق نیفتد، قهراً متوقف است. و نهایت و غایت وجودی او انغسار در ماده و حشر بصور حیوانات است؛ چنین شخصی منسلخ از ماده و لوازم آن نیست، و اهل دنیاست ایدالآ<u>یدین</u>، گرفتار اعمال و نتایج افعال خود خواهد بود، و ارتقایی بعالم نور برای او حاصل نخواهد شد. «فیجمد دائماً علی عتبة بابه و شرح مقذمة فيصرى

مقامه غير مهاجر الى ر به».

کسی که خود را متوقف در این نشأه ننماید، و از بیت حجاب و عتبهٔ باب خود مسافرت و هجرت نماید، آیات جبروت و ملکوت حق را شهود می نماید. تعبهائی که در طریق بحق متحمل شده است، سبب صفاء نفس و لطافت روح او گردیده و قهراً اجر او با خدای اوست: «و من یخرج من بیته مهاجرا الی الله و رسوله فقد وقع اجره علی الله». سالک در سفر خود بجائی نمی رسد، مگر آنکه در طریق سلوک و نحوهٔ سفر خود آداب و رسومی را که خداوند توسط انبیاء و اولیاء برای سیر بطرف او مقرر کرده است، عمل نماید؛ چون سیر بحق تعب فراوان و خطرات بسیاری دارد، که بدون استمداد او از مقام ولایت و مشکوة نوبت بجائی نمی رسد، و کار مسافر بهلاک می انجامد. صفای قلب و تهذیب بدون نیت خالص حاصل نمی شود. آنچه که سبب اتصال عبد بحق و فنای در او و بقاء باو بسته است،<sup>۱</sup> ولی قلبش بیدار و منذ کر است. انسان بقوای ظاهری بحق نزدیک نمی شود و ذکر باطنی انسان را بحق می رساند و صاحب تقوی طاهری بحق نزدیک نمی شود و ذکر باطنی انسان را بحق می رساند و صاحب تقوی و نیت خالص و تعمی شود و ذکر باطنی انسان را بحق می رساند و صاحب تقوی و نیت خالص و نمی شود و ذکر باطنی انسان را بحق می رساند و صاحب تقوی طاهری بحق نزدیک نمی شود و ذکر باطنی انسان را بحق می رساند و صاحب تقوی و نیت خالص و نوی منگوی و نیت خالص و نیه کر است. انسان بقوای ظاهری بحق نزدیک نمی شود و ذکر باطنی انسان را بحق می رساند و صاحب تقوی و نیت خالص و نمی می و نیت خالص و نیک می انه را بحق می رساند و ماحب تقوی و نیت خالص و نمی می می و نی می می از ریا بحنت ذات می رسد: «لن ینال الله لحومها ولادمائها ولکن یناله التقوی منکم».

ولنعطف العنان الى بيان الاسفار الاربعة، المعتبرة عند اهل الشهود:

اصل سفر، عبارتست از حركت از موقف و موطن متوجهاً الى المقصد. سفر معتوى كه اهل الله براى رسيدن بموطن اصلى و مقر معنوى، و اهل شهود از براى درك مراتب السهى و سيبر في الله آن را بقدم معرفت و شهود مى پيمايند، و بسر منزل وجوب مى رسند، منحصر در چهار سفر است! سفر اول، سفر از خلق بعق است. سالك در اين سفر، بايد حجب امكانيه را اعم از

۱ . اذکار ظاهری علت تحقق قلب عارف بمقام ذکر می گردد. در طی فصول قبل این معنی را شرح داده ایم، و البه اشار مولانا جلال الدین الرومی:

من گروهی می شناسم ز اولیا 🦳 که دهانشان بسنه باشد از دما

الفصل الثَّامن: في انَّ العالم هوصورةُ الحقيقة الإنسانية

حجب ظلمانيه «جسمانيات» وحجب روحانيه و نورانيه «مراتب عالم برزخ و عقول طوليه و عرضيه»، كه بين خود و مقصد اصلى است از بين بردارد، تا بمقام وحدت صرفه برسد. انسان مادامی که محتجب بکثرات است، از شهود وحدت محروم است، و مشهود دائماً كثرت است. هر چیزی را بوصف كثرت شهود می تسماید. سالک مجاهد در این سفر، بعد از بیداری از خواب غفلت، خود را محتجب بكثرات و موانع شهود مي بيند. ترقى انسان از اين مقام، كه مرتبة انغمار در مقام نفس باشد، احتیاج بریاضات علمی و عملی دارد، که در مباحث قبل بیان شد. بعد از طبی مقامات نفس و استخلاص از انغمار در کثرت تام، بمقام قلب می رسد، و از ترقی از مقامِ قلب بمقام روح و از مقام روح بمقام سرّ نائل مي گردد. مراتب و مقامات بعد از قلب تامقامسير، همان حجب نورانيه بين سالیک و مقصد است، چون حجب ظلمانی بعد از ترقی از مقام نفس بمقام قلب مرتفع مي گردد. انوار مقام قلب نيز از حجب نورانيه بشمار مي رود. اين كه بين مقام قلب و روح و سیر قائل بمقامات شدیم، علت آن این است که در این دو مقام، مراتب حجب متكثر است. از مصدر عصمت صادر شده است، كه بين عبد و ربّ هفتاد هزار حجاب است، که در این سه قسم تحقق دارد. ترقی از مقام روح بسمقيام سر، هسمان اعراض از خلق وفناء در توحيد و حق است. مقام سر و خفي و اخفی، همانطوری که قبلاً شرح دادیم، از مراتب فناء در ذات است. مقام روح، مرتبة تحول نفس بصورت عقل بالفعل و اتحاد با خزائن علم حق و واحديت، مقام خلاقيت نسبت بصور تفصيلي مي باشد.

سالک بعد از فنای در وجود حق و انغمار در وحدت، وجودش وجود حقانی می گردد و حالت محو در واحدیت وجود باو دست می دهد، و از کثرت بکلی غافل می شود. بعد از آنکه عنایت الهی شامل حال او شد، بمقام صحوبعد از محو می رسد، و سفرُ اول او تمام می شود، شروع بسفر ثانی می نماید.

سفر ثانی سفراز حق بعق امت. از این سفر به سفر من الحق الی الحق بالحق، تـعبیر کردهاند. چون وجود سالک بواسطهٔ محو در توحید، وجود حقانی شده است؛ و جهمات خلـقـی او در مـقـابـل جهـات حـقی محوو نابود گردیده است، و بمقام شرح مقذمة قيصرى

ولايت نـائـل آمده است. در اين سفر، سالک از مرتبة ذات شروع بسير در اسماء و صفات حق می نـمايد، و علم باسماء و خواص اسماء پيدا می کند، و بمظاهر اسماء يعنی اعيان ثابته واقف می شود، و بمستدعيات آنها پی می برد. و همچنين اقتضای هر اسمی را نسبت بمظهر خود مشاهده می نمايد، و باسرار قضا و قدر واقف می شود. ولايت او ولايت تامة الهيه می گردد. ذات و صفات و افعال خود را فانی در حق و افعال و صفات حق می نمايد. بچشم حق می بيند، و بسمع حق می شنود. سرَّه فناء در ذات و خفی يا اختفاء، فناء در صفات و اخفی يا اختفاء: فنای در افعال حق است و يا آنکه اختفاء، فناء در ضات است.

بعبارت دیگر، سالک بعد از طی منازل نفس و قلب و روح و سرفانی در ذات حق می شود و فناء در ذات و نیل بمقام سر انتهای سفر اول و اول سفر دوم است خضاء فناء در الوهیت و اختفاء یا اخضی فناء از فناء که به «فناء عن الفنائین»

- ۱ . عارف بعد از تسلیم رسم خود بحق، باب فناء در حق بر او گشوده می شود، و فناء حقایق را در حق شهود می نماید. بعد از تجلی حق در این مقام، نور حاصل از تجلی، جمیع حجب موجود بین خود را از بین می برد و نقش اغیار را از صفحه قلب مالک حک می نماید و شهود رؤ پت، مزاحم حال عبد نیست. «الخلوص فردانیة الحق بذاته و صفاته و افعاله، و شهوده بذاته صورة الکل». لذا در هر صورت تعین پیدا می نماید، و بواسطة معه وجودی، تقیید به حالت مخصوص و اسم خاص ندارد.
  - لى حبيب قد تسمى باسم كل من يسى 🦳 فانا عن ذاك اكنى في صريح اومعمى لست اعنى برياب و بهند و بسلمى 👘 غيره فاعتبروه فهوالاسم والمسمى

عملت تجملی سالک کامل، و ولی مرشد در جمیع اقطار ملک و ملکوت، ظهور حق است در عین او بوحدت اطملاقی انبساطی نافی کثرات، و متعین بصورت هر کثرتی از عقل و نفس و روح و مثال و جسم مادی، و سر وحدت او در هر ذره بی موجود است، چون هر موجودی باعتبار سرَّ وجودی حگایت از حق می کند.

| والبورد جناه لنملح خدك يودد | الروض تضرته بحسنك تشهد         |
|-----------------------------|--------------------------------|
| والبورق مبن طبرب البيك تعزد | والروح يرقص والغدير مصفق       |
| و منماع من يهوى هواك مسرمد  | كـل غىلاابىك فـي مــــاع دائـم |

قال على عليه السلام: «يشهد له اعلام الرجود على اقرار قلب ذى الجحرد».

الفصل الثامن: في ان العالم هوصورة الحقيقة الإنسانية

تحبیر شده است. با این ترتیب دائرهٔ ولایت چنین سالکی تمام شده و سفر دوم او بپایان رسیده است وفناء او قطع شده و بحال صحورسیده، لذا شروع به سفر سوم می نماید.

مغر موم، مفرعن الحق الى الخلق بالحق است. سير سائك در اين موقف در مواتب افعال است؛ چون سالك بعد از تنزل و رجوع از مقام ذات بكثرت؛ اولين سير او در كثرت اسمائى و صفائى است. و بعد از سير در اسماء، مشغول سير در افعال و مظاهر خارجى اسماء مى گردد. اين مغر با سغر اول متقابل است؛ چون در سغر اول سالك از كشرت بوحدت رجوع مى نمود و كثرات مراتبى داشتند، هرچه از عالم ماده دورتر مى شد بوحدت نزديكتر مى شد؛ زيرا عالم مثال بوحدت نزديكتر و از كشرت دورتر است، نسبت بعالم ماده و غلبه حكم وحدت در عقول، بيشتر از عالم مشال است، و وحدت در حضرت علميه تمامتر از وحدت خلقى است، تا برسد بوحدت صرفة مطلقه كه وراء عبادان قريه يى وجود ندارد.

ولی در سفر از حق بخلق و همچنین در مفر از حق بحق، متوجه بکثرت می شود. با این فرق که مقام وحدت را از دست نمی دهد و حافظ بین مراتب می شود. بنابراین، سالک در سیر اسماء و صفات و اعیان ثابته، هم رجوع بکثرت نموده است؛ چون قبل از سیر، منغمر در وحدت بود و بعد از سیر در اعیان، سیر در افعال می نماید. کثرت افعال تمامتر از کثرت اسماء است.

محو سالک در مقام سیر در افعال، زائل می شود و بمقام صحو و هوشیاری و بیداری تام می رسد، و ببقاء حق باقی است نه با بقاء او و سیر در عوالم جبروت و ملکوت و ناسوت می نسماید. سالک در حالتی سیر در کثرت می نماید، که بخواص و آثار و احکام جمیع حقایق پی برده و جمیع عوالم را بشهود حق شهود می نسماید. بوجود حقانی میر در مراتب آفاق و انفس نموده و فارغ از این سیر می شود. چون بسر قدر و لوازم اعیان و خواص اسماء عالم شده است حظی از مقام نبوت را واجد است. مادامی که شروع در سفر چهارم ننموده باشد، تابع نبی مطلق است.

سفر چهارم، سفر از خلق بخلق بالحق است. سالک در این سیر، خلایق و آثار و لوازم

شرح مقتلمة قيصرى

آن را شهود می نماید. به تفصیل بمنافع و مضار اجتماع بشری و احوال خلایق پی می برد و برجوع خلایق بحق و کیفیت آن، علم تفصیلی حاصل می نماید. و خلق را بمقام جمع دعوت می نماید. چنین شخصی صلاحیت از برای تشکیل مدینهٔ فاضلهٔ استوار بر حق و حقیقت دارد، و شأن اوست که در جمیع شئون اجتماع بشری مداخله نماید.

هر پیغمبر اولواالعزم و مُشرِّع باید اسفار ار بعه را بقدم شهود و براق معرفت طی نسماید، ولیکن مراتب و مقامات انبیاء در این امر اختلاف دارد؛ چون انبیاء دیگر، مظهر اسم اعظم نیستند. <sup>(</sup> برخی از انبیاء، مظهر یک اسم کلّی یا چند اسمند،

٨. مثل أينكه حضرت موسى متمحض در مظهريت اسم جلال است، وباو عالم جلال و قهر و قبض اعطا شده است. يهمين جهت، مبتلا بشدائد قوم خود شد و قوم او نيز مبتلا يجنگ و قتال با يكديگر شدند و سالها سرگردان در بيابانها بودند، و جماعتى از آنها بصورت قرده و خناز پر مسخ شدند. حضرت عيسى ، اختصاص بعالميت اسماه جماليه دارد، لذا هميشه بشاش و متبسم بود. نصارى را از قتال منع تصود. نبى ختمى ، داراى جميع مراتب و شئون نبوت و ولايت است و بواسطه مظهريت او نسبت پاسم اعظم و جامعيت نسبت بجميع اسماء در حد اعلاى اعتدال است. پكى از اعاظم علماى اماميه «سيد اعاظم القتها والعرفا، رئيس الملة (الف) مراد امام خمينى «الام الله ظله السامى» است. ١٣٦٣ه. ش والدين و قرة عيون الموحدين، قدوة الاولياء و زبدة افاخم، الاصفياء، ادام الله ظله الظليل على روس المسلمين»، در رساله مصباح الهدايه في النبوة والولاية»» بعد از ذكر اسفار از بحه بطريقۀ آقا محمدرضاى اصفهانى ، باين نحوه، اسفار از بعه را تقرير فرموده است: «و ميض و عندى ان السفر الادل من الخلق الى المقى، باين نحوه، اسفار از بعم را تقرير فرموده است: «و ميض و عندى ان السفر الاول من الخلق الى المنى، موريه المار ار بعه را تقرير فرموده است: «و ميض و عندى ان السفر الاول من الخلق الى المن، باين نحوه، اسفار از بعم جنبة يلى الميت: يو ميض و عندى ان السفر الاول من الخلق الى المن، باين نحوه، الفار ار بعه را تقرير فرموده الميت بنية يلى الحقى . و بعبارة اخرى، يانكشاف وجه الحق لديه و اخيرة هذا السفر، رؤ ية جميع الخلق ظهور الحق و آياته و بعبارة اخرى، يانكشاف وجه الحق لديه و اخيرة هذا السفر، رؤ ية جميع الخلق ظهور الحق و آياته و بعبارة اخرى، يانكشاف وجه الحق لديه و اخيرة هذا السفر، رؤ ية جميع الخلق ظهور الحق و آياته

و بعبارة اخرى، بانكشاف وجه الحق لديه و اغيرة هذا السفر، رؤ ية جميع الخلق ظهور الحق و اياته فيستسهى السفر الاول، و يأخذ في السفر الثاني وهو من الحق المقيد الى الحق المطلق، فيضمحل الهو يات الوجودية عنده و يستهلك النعينات الخلقية بالكلية لديه، و يقوم قيامته الكبرى بظهور الوحدة المسامة و يتسجلى الحق له بمقام وحدانيته، وعند ذلك لايرى الاشياء اصلاً و يفنى عن ذاته و صفاته و افعاله، و في هُذين السفرين، لو بقى من الانانية، يظهر له شيطانه الذى بين جنبيه بالر بو بية، و يصدر منه الشطح والشطحيات كلها من نقصان السالك والسلوك و بقاء الانية، و لذلك لابتد للسالك من معلم يرشده الى طريق السلوك ، عارفاً كيفياته، غير معوج عن طريق الرياضات الشرعية، فان طرق السلوك ----- الفصل الثَّامن: في انَّ العالم هومورةُ الحقيقة الإنسانية

مثلاً متحقق بمظهریت اسم رحمان در سفر اول، اسم رحمان را ظاهر در وجود می بیند، و حاکم بر عالم مشاهده می نماید و سفر ثانی او باستهلاک اشیاء در اسم رحمان تمام می شود، و سیر در جمیع اسماء، اسمی بعد از اسم و صفتی بعد از صفت دیگر ندارد، و بوجود رحمانی و بصورت رحمت واسعه بعالم خلق رجوع می نماید. لذا دورهٔ نبوت او محدود است. همین حکم در مظاهر سایر اسماء نیز جاری است. اما سالکی که مظهر تمام اسماء است، و دورهٔ نبوت او محدود اسم جامع و اسم اعظم برسد، و در این مقام که متحقق بمظهریت اسم الله باشد، اسم جامع و اسم اعظم برسد، و در این مقام که متحقق بمظهریت اسم الله باشد، می را یجمیع شؤن خود شهود می نماید و در انتهای سفر ثانی جمیع حقایق را در اسم جامع الهی مستهلک و منعحی می بیند، و در مقام رجوع بخلق بوجود جامع معلی رجوع می نماید. دارای نبوت ازلیه و خلافت ظاهریه و باطنیه می گردد. ولی مطلق، تابع این مقام هم متحقق باسم الله و دارای وجود جامع الهی می گردد. ولی مطلق، تابع این مقام هم متحقق باسم الله و دارای وجود جامع الهی می باشد، و دارای ولایت مطلقهٔ ازلیه است. چنین ولی، افضل از الوالعزم از رسل و انبیاء است.

9 <del>0</del> 0

للباطنى غير محصورة وبعدد انفاس الخلايق. ثم أن شملته العناية، وهي العناية الالهية مقام تقدير الامتعدادات، كما قال الشيخ العربى: «والقابل لا يكبون الا من فيضه الاقدس» ارجعته الى نف فيأخذ في السفر الثالث وهو من الحق الى الخلق الحقى بالحق، اي من حضرة الاحدية الجمعية الى حضرة الاعيان الثابته، و عند ذلك ينكشف له حقايق الاشياء و كمالاتها و كيفية تدرجها الى المقام الاول و وصولها الى وطنها الاصلى، ولم يكن في هذا السفر نبياً مشرعا، فانه لم يرجع الى المقام الاول اليابة، ثم يأحذ في السلوك في السفر الرابع وهو من الخلق الذى هو الحق اي من حضرة الاعيان الثابته، أم يأحذ في السلوك في الرابع وهو من الخلق الذى هو الحق اي من حضرة الاعيان الثابة الى الخلق، ال الخارجية بالحق اي بوجوده الحقاني مشاهداً جمال الحق في النظاء العينية، ثم يأحذ في السلوك في بالحق اي بوجوده الحقاني مشاهداً جمال الحق في الكل، عارفاً بمقاماتها التى لها في النشاة الكلية، عالما طريقة سلوكها الى الحضرة الاعيان الثابتة الى الخلق، اي الاعيان الخارجية عالما طريقة ملوكها الى الحضرة الاعيان الثابتة وما فوقها، و كيفية و صولها الى موطنها الاصلى، و في هذا السفر يشرع و يجمل الاحكام الطاهرة الثابية والماطنة القلبية، و ينبئى عن الله و صفاته مالما طريقة ماركها الى الحضرة الاعيان الثابتة وما فوقها، و كيفية و صولها الى موطنها الاصلى، و و اسمائه والسمارف الحقم على قدر استعداد المستعدين». لا يخفى كه اين تقرير عين تقرير آنا محمدرضا است بانضام تبديل لفظ خلق در سفر اول بحق مقيد، چون سالك در اوائل شهود حق را بنحو اطلاق مشاهدة مي نمايد. شرح مقلدة فيصرى

جميع اين اسفارى كه براى خاتم انبياء حاصل شده است، و جميع مقاماتى را كه آن حضرت واجد بوده است، در حقيقت كلية خاتم ولايت مطلقة محمديه «ص» يعنى على بن ابيطالب (ع) و اولاد طاهرين و معصومين او عليهم السلام والصلوة موجود است.

نظر باینکه حقیقت کلیهٔ نبو یه باعتبار حقیقت ولایت حقه، مقام جمع الجمع دارای جمیع مراتب و محیط بجمیع مظاهر است، مجال از برای تشریع احدی باقی نگذاشته است. این مقام از برای حقیقت محمدیه «ص»، بنحو اصالت و از برای خلفاء معصومین او بنحو تبعیت و وراثت، ثابت است، بلکه روحانیت اثمه و رسول الله، بحسب باطن ولایت یکی است؛ و تعدد آنها اعتباری است: باین معنی که اگر قبل از پیغمبر، علی بن ابیطالب یا یکی از اولیاء محمدیین از ائمهٔ طاهرین ظهور پیدا می نمود و تأخر زمانی قداشتند، صاحب رسالت و ولایت مطلقهٔ محیط بر جمیع حقایق بودند. لذا از حضرت ولایتمدار علی بن ابیطالب وارد شده است: «کنت مع الانبیاء سِراً و مع محمد جهراً»، و الیه أشار من قال، و نعم ما قبل و علی قائله الف التحیة و السلام:

تا صورت پیوند جهان بود علی بود تا نقش زمین بود و زمان بود علی بود از لحمک لحمی بشنوتا که بیابی آن یار که او نفس نبی بود علی بود سر دو جهان جمله زیدا و زینهان شمس الحق تبریز که بنمود علی بود هر لحظه به شکلی بت عیار درآمد دل برد ونهان شد «الی ان قال»

تا عاقبت آن شکل عرب وار بر آمد

ما در طى شرح فصول بعد، «فصل تاسع و فصل ثانى عشر» حقيقت ولايت مطلقة اثمه اطهار و اقوال در اين مسئله را بيان خواهيم نمود. و لنصرف العنان الى شرح التشبيبه الذى ذكره المصنف في التطابق بين النسختين: احديهما، نسخة التامة الانسانية، والاخرى، نسخة العالم الكبير. الفصل الثّامن: في إنَّ العالم هوصورة الحقيقة الإنسانية

كثف وتعصيل

در مسفورات اهل عرفان و کلمات اهل وجدان و حال، این مطلب، مسطور است که انسان کامل، باید سیر در جمیع مظاهر خلقی نماید، و جمیع حقایق را بعد از شهود در حضرت علمیه بوجود جمعی قرآنی بوجود فرقی و تفصیلی نیز باید مشاهده نماید. سالک بعد از ترفع از اجسام در قوس صعود، در مواطنی که موطن برزخ و عقل باشد، حقایق را مشاهده می نماید. هر یک از مراتب برزخ و عقل نیز دارای مراتبی است: چه آنکه عالم برزخ و عقل دارای مراتب و طبقات متعددی خارج از احصاء و حدّ می باشد، سکتان این عوالم همگی مسبّع و مهلّل حقند و عصیان و تخلف و عدم انبعاث از اوامر و عدم ارتداع و انزجار از نواهی در عالم وجود آنها راهی ندارد. لذا پیغمبر فرموده است: «من در مقام سیر عوالم ملکوتی،

انسان کامل در سیر صعودی بمقام قاب قوسین و اوادنی می رسد. برای مرتبه دوم رجوع بکشرت نموده و بنځو تفصیل حقایق عوالم وجودی را شهود می نماید. ولی فرق است بین قوس نزول که تنزُّل از مقام تمیّن اول باشد. بعد از طی مراتب تا تحقق بصورت نطفه و ترقی از این مقام و طی مراتب وجودی و سیر در عوالم طولی و عرضی، تا نیل بمقام فناء در احدیت وجود، و سیر در ذات و رجوع بعفات عوالم، و واجد شدن وجود جامع، محیط بر وحدت و کثرت و اتصاف بوجوب و امکان و سایر صفاتی که اختصاص بانسان کامل دارد. انسان کامل است که در جمیع مراتب صعود و نزول متصور بعور موجودات می شود. مراتب استجلاء از تجلی انسان و تقلبات او در مقام قوس نزول و صعود «متکرراً» بعور تعینات مصول خارجی پیدا می نماید. چون نهایت استجلاء از تحقو تعینات مصول خارجی پیدا می نماید. چون نهایت استجلاء از تعقون به مور تعلی است که در مصول خارجی پیدا می نماید. چون نهایت استجلاء از تحقق انسان بمقام منهم ریت کافه اسماء و صفات و رؤ یت حق، و یوا بعور کل شی و حصول پیدا معرول خارجی پیدا می نماید. چون نهایت استجلاء از تحقق انسان بمقام منهم ریت کافه اسماء و صفات و رؤ یت حق، و یوا بعور کل شی و حمول پیدا شرح مقذمة قيصرى

خلق و امر و حدوث و قدم، وجوب و امکان است، بنحو تام شهود می نماید. البته این شهود در این تجلی ذاتی و جامعیت انسان نسبت بمراتب وجودی، مراتب احدیت وجود و واحدیت و مراتب خلقی، الی عالم الهیولی، ناشی از شهود حق، ذات خود را در مقام احدیت است، و معلول حب حق بذات و اسماء و صفات خود است، که از این حب و عشق بتمامیت ذات، صورت کلی او که انسان کامل است لباس وجود پوشیده است<sup>۱</sup>.

نظری کرد که بیند بجهان قامت خویش 🛛 خسیسه در مزرعهٔ آب و گل آدم زد

واذا تحققت هذه الاصول التي ذكرناها لك و بلغت مغزاها بعد تلطيف سرّك ، و صِرْت من اهل الملكوت والتجريد، و دخلت في زمرة الاصفيا، فاستمع لما يتلى عليك من الايات البينات، المأخوذة من الكتاب الالهى والسنة النبوية والولوية «ص.ع».

انسان از همان مرحلهٔ اول ظهور و ابتدای تعینی که از تجلی حق بخود می گیرد، در حالتی که از هیچ تعینی خبر و اثر در آن مقام و مرتبه نیست، در صور موجودات طوراً بـعد طور تقلباتی دارد، ولا ینقطع از صورتی بصورت دیگر منتقل می شود؟.

در مقام تعین حق بصورت عین ثابتِ انسانِ کامل، و صورت اسم اعظم والله، غیر حقیقت حق؛ شیئیت وجودی برای احدی ثابت نیست. لذا این انتقال، انتقال معنوی و خارج کنندهٔ عین ثابت از مقام تقرر ماهوی و ثبوت علمی، بمقام تحقق و

١. مراتب استجلاء با مراتب استيداعى كه شيخ كبير«رض» در تفسير ذكر كرده است، فرق دارد. شيخ در تسيخ بعن المراتب استيداعى كه شيخ كبير«رض» در تفسير ذكر كرده است، فرق دارد. شيخ در تفسير كُفته است: «ان الانسان لايزال مباشراً في مراتب الاستيداع من حين افراز الارادة، له من عرصة المعلم باعتبار نسبة ظاهريته، لانسبة ثبوته و تسليمها اياه الى القدرة، ثم تعبنه في القلم الاعلى، عرصة المعلم المحلم، النفسى، ثم من مرتبة الطبيعة، ثم في العرش الى آلدرش الى تحد من حين افراز الارادة، له من حد من حين افراز الارادة، له من عرصة المعلم باعتبار نسبة ظاهريته، لانسبة ثبوته و تسليمها اياه الى القدرة، ثم تعبنه في القلم الاعلى، ثم عرصة المعلم الى المحم الى آلدرة المعلم، المعنى من حين استقراره. بصفة من حد من النفسى، ثم من مرتبة الطبيعة، ثم في العرش الى آخره الى حين استقراره. بصفة مع مورة الجمع اي في الرحم، لانها ينتهى في المولدات والرحم مرتبة الاستقراره.

۲ . مبدء این تنقلات، تعین انسان بنعین علمی در مقام واحدیت است؛ چون اول تعین حق بصورت عین ثابت انسان کامل محمدی(ص» است. الفصل الثّامن: في انّ العالم هوصورةُ الحقيقة الإنسانية

ثمبوت خارجی است. حاصل سیر انسان در مراتب وجودی، تلبَّس او بأحوال حقایق مرتبه ای بعد از مرتبهٔ دیگر، و لون گرفتن او از حقایق موجود در طریق انستقال است. مراد ما از تقلب و انتقال، تلبس انسان بحسب صورتِ علمیٰ موجود در حضرت علمیه است که باعتبار وحدت اطلاقی، در مظاهر وجودی، وجودی بعد از وجود و صورتی بعد از صورت منشأ این انتقال می باشد و علت آن، حب ذاتیِ اصلی احدی بحسب ظهور و تجلی، متصف بکترات می گردد.

این انتقالات و تقلبات، عبارت از عروج انسان و سلوک اوست از حضرتِ غیب الهی ، و امکان و مقام علمی الهی در طریق تحصیل کمالاتی که عین ثابت او اهلیتِ نیل بآن کمالات را واجد است. و استعداد کلی او مقتضی مظهریت تامه و تطور در حقایق و مظاهر ممکنات یکی بعد از دیگری می باشد.

**.** 

حقایق وجودی در حضرت علمیه و مرتبهٔ واحدیت و عالم اعیان ثابته، تعین از برای نفس خود ندارند و متصف به ثبوتند، نه وجود؛ چون مقام ثبوت مفهومی با مرتبهٔ تحقق خارجی و تلبس أعیان بوجود خاص مخصوص خود فرق دارد و این مطلب، همانطوری که قبلاً بیان شد، ملازم با ثبوت ماهیت منفک از وجود نممی باشد. موجودات بوجود علمی نه خود را می شناسند و نه غیر را شهود می نمایند.

سیر و انتقال از نشأه ای بعالم دیگر، عبارت است از تلبس احوال متعاقبه، این تلبس باحکام و احوال، همانطوری که به وجود و تجلی ثانی نسبت داده می شود، باسساء الهیه و حقایق و ارواح و طبیعت و اجرام نسبت داده می شود. هر حقیقت کلیه ای باعتبار تلبس و در برداشتن رقائق و احکام جزئیه نازله، که لازم هر حقیقت کلیه است؛ دارای سیر و التقالات معنوی است: نظیر تلبس حقیقت جمعی احدی انسان کلی.

سیبر و انتقال، گاهی از حالات و شئون تجلی وجودی نفس رحمانی و امر وجودی و الهی، و مقام بروز تجلی است. این معنی در مراتب استیداعی و مقام استقرارِ حقیقت ساریهٔ انسان در مستقر¤رحم» است، که اول مراتب مظاهرِ وجود معمد شرحمقةمةقيصرى

جمعی انسان است: «فمستقر و مستودع و نقر فی الارحام». سیر، ترارة در حقیقت جامع علمی الهی اعتبار می شود، که از آن بسیر الهی تعبیر کرده اند. این سیر در حقایق مراتب کلی بوصف تنازل تحقق دارد. سیر الهی، اگر در مراتب استیداع واقع شود؛ آن را «معراج ترکیب» می نامند؛ و اگر در عروج انسلاخی باعتبار ترکیب ثانی که اختصاص باهل عرفان و فتح دارد، و بعد از فتح حاصل می شود واقع گردد، آن را «معراج تحلیل» امیده اند؛ و اگر این سیر بعد از نزول از مقام عین ثابت، که قوس نزول باشد و بعد وجود بعد از نزول اصلی، دو بارهٔ صعود تماید و متنول از مقام صعود، سیر به حقایق و عوالم و جزئیات نماید، بعد از سیر در اسماء و صفات و غایت سیر دوم، تکمیل و عوالم و جزئیات نماید، بعد از میر در اسماء و صفات و غایت سیر دوم، تکمیل معراج «عود» نامیده اند. فانا عرفت هذا فلنرجع و نقول علی میز را اهل عرفان، معراج «عود» نامیده اند. فانا عرفت هذا فلنرجع و نقول علی میز را اهل عرفان، معراج «عود» نامیده اند. فانا عرفت هذا فلنرجع و نقول علی سبیل التأکید و التسجیل، و بیان بعض مایلزم ذکره.

تشقلات و تطورات، که حرکت نام دارد؛ چون لازمهٔ سیر حرکت است، <sup>۱</sup> اقسامی دارد.

قسم اول: عروج انسان و سلوک او از حضرت غیب الهی و مقام احدی جمعی انسان کامل محمدی «ص» است و مرتبهٔ عمائیه به تعین علمی ارادی و مشیت و عنایت تابع محبت، و عشق ذاتی که از آن تعبیر به مقام اقتضای عین ئابت کلی انسان کامل نموده اند. نتیجهٔ این سیر، حرکت انسان است از مقام عین ثابتِ وجود علمی بعد از انضباغ از امر الهی، بحرکت عشقی غیبی بوجود عین.

حقيقت انسان، از مقام تعين احدى تنزل نموده، و بمقام علمي قدرى رسيده،

۱ . موضوع له الفاظ روح معانى است، نه قشر. و قالب. مطلق سير ملازم با حركت است، و حركت مراتبي دارد كه يك قسم آن حصول وجود تدريجى مادى است. روح آن انتقال و تحرك غيبى است، كه ناشى از عشق الهى مى باشد. الفصل الثامن في ان العالم هوصورة الحقيقة الإنسانية

و از آنجا متنزل بمقام قليم اعلى گرديده است. لذا از او وارد شده است: «اول ما خلق نورى» كه از نور تعبير بقلم و عقل نموده است. و اينكه حضرت مولى الـموالى فرموده است: «انا القلم»، مرادش از قلم، همان تعين بصورت وجودى نورى است، كه واسطة در تسطير ارقام ممكنات است، و از اين مقام تنزل نموده، و بعد از انصباغ بحكيم اين مقام و محل، بصورت لوح ظاهر شده است؛ چون على عليه السلام در مواطن نورى عين حقيقت محمديه «ص» است، گفته است: «انا اللوح».

این حقیقت که حقیقت کلی مقامِ ولایت خاتم انبیاء است، از مقامِ لوحی تنزل نموده، و بعد از انصباغ بحکم مراتب وجودی پس از تنزلات و تقلبات خارجی، متعین بصورت مادهٔ موجود در رحم گردیده است. از این مقام، نیز بحسب ترقیات و استکمالاتِ لازم و ذاتی مادهٔ جوهر جسمانی، دائم التنقل والحرکات است، تا آنکه نشأهٔ او کامل و تام الاستواء گردد.

انسان بعد از این انتقالات، و انضباغ باحکام مراتب انتقالات مذکور، شروع بعروج و صعود دیگری می نماید، و بعد از بسط بساط فیض وجود، به تبع ظهور و تعیین مختلف حقیقت کلیهٔ خود منسلخ از الوان و رنگها و انصباغاتی که در حرکات و تنقلات اول کسب نموده بود می گردد. بواسطهٔ ترکیب معنوی که در وجود نازل و طبیعی او حاصل شده است، بحکم مظهریت آسماء مختلف، حرکات و انتقالات ناشی از جذبات حق در او محقق می شود.

در این عروج، بر خلاف حرکات و تنزلات سابق، از احکام کونیه منسلخ می شود. این معراج را معراج تحلیل و قوس صعودی نامیده اند؛ زیرا بطرف عوالم صعودی عروج و سیر می نماید. احکام و تعلقاتی که ناشی از قصور و حدود وجودی و تعیینات ناشی از محدودیت وجود است در مرتبه ای می گذارد؛ چون استکمال عبارت از ریختن حدود و رفض تعینات و ترک نقایص و اخذ کمالات وجودی است؛ چون کامل باید کمالات ناقص را داشته باشد، با قطع نظر از نقص وجودی که لازم مرتبهٔ ناقص است.

خلاصهٔ کلام، آنکه در سیر دوم آنچه را که لازمه تنزل بود، از انصباغ باحکام

شرحمقتمةقيصرى

مراتب متنزلهٔ وجود در همان مرتبه ای که کسب کرده، بهمان مرتبه رد می نماید. وجوب رد امانات باهل آن در نظام وجود، لازم المراعات است: «ان الله یأمرکم ان تؤدوا الامانات الی اهلها».

مسرً این مطلب، آنستکه ارتباط ذاتی بین انسان وحق کامل من جمیع الجهات، علت اِعراض روح و باطن سالک است، که در مقام صعود بهر مرتبه ای که می رسد، اعراض از این مرتبه و مقام نموده و بمنامبت ضعف حکم مناسبتی که از عروج و استکمال حاصل می شود، آن مرتبه را ترک کند و بمرتبة اعلی صعود نماید. چون سالک در مقام صعود، احکام ارتباط بین او وحق، غالب بر احکام ارتباط سالک با کثرات است، لذا ترک مراتب نازلهٔ ناشی از غلبهٔ ارتباط حکم جمعی احدی حق است، تا آنکه حقیقت کلی انسان بحضرت الهیه متصل گردد، و از جهات خلقی و امکانی فارغ می آید، و از آن مقام شامخ بلاواسطه کسب فیض نماید که: «ابیت عند ربی یطعمنی و یسقینی».

اعراض از کـثرات و عروج بحق و صعود بذروهٔ اعلای وجود، سالک را از غیر حق در جمیع شئون مستغنی می سازد، لذا فرمود: «الصوم لی و انا اجزی به».

بنابر آنچه که ذکر شده، اول تعین، وجود حقیقت انسان کامل است که از ظهور و تعین او عوالم وجودی حاصل می شود، و بأولیت حق، اول الموجودات و التعینات است، و بعد از تنزل از مقام احدی، و تعین بصورت عین ثابت کلی در مقام واحدیت و حضرت «عمائیه» می باشد، که متنزلاً، جمیع مراتب وجودی را تا ماده و هیولاي اولی و ظهور بصورت نطفه طی می نماید. و بعد از شروع در میر دوّم و طی مراتب وجودی و استکمالات و ترقیات، که از آن بمعراج تحلیل «یعنی تحلیل احکام صوری از برای حصول جمع معنوی بین حقایق ناشی از احدیت وجود اصلی انسانی» تعبیر نموده اند؛ متصل باصل وجود می شود، و متصف بآخریت تابع آخریت وجود، مبده المبادی می گردد. و بهمین مناسبت، س «هوالاول والاخر والظاهر والباطن» هویدا می گردد.

اينكه مصنف علامه گفت: «الانسان الكامل، لابدان يسرى في جميع الموجودات كسريان الحق فيها»، و تمسك نمود بكلام خاتم الاولياء على بن الفصل الثّامن: في انّ العالم هوصورةُ الحقيقة الإنسانية

ابیطالب، مرادش این بود که ذکر کردیم. یعنی سیر انسان از مقام احدی و انصباغ بحکم کثرات، متنزلا الی الهیولی الاولی، و بعد سیر در ماده نموده تا باول مرتبه و مقام حقیقت وجود و اصل گردد، و بعد از وصول بحق، شروع بسیر در اسماء نموده و از سیر در اسماء، سیر در اعیان نموده، و بعد از سیر در اعیان ثابته، سیر در جمیع حقایق وجود در سغر ثالث بنماید. مرادش از سغر ثالث، همین است که ما دو سفر و سیر آن را بیان کردیم، و سیر سوم را بیان خواهیم نمود.

پس مظهر اسم اول و آخر هر دو انسان کامل ختمی است و سرَّ «هوالاول والآخر»، در این حقیقت نهفته است، کمااینکه سرَّ «هوالظاهر والباطن» در آن پنهان و مستور است، و ادراک حقیقت انسانِ کامل، ملازم با شهود اولیت و آخریت حقست.

آنچه اول شد برون از جیب غیب بود نور پاک او بی هیچ ریب بعد از آن، آن نور مطلق زد علم گشت پیدا کرسی لوح و قلم یک قلم از نور پاکش عالم است یک رقم ذریت است و آدم است نور او چون اصل موجودات بود ذات او چون معطی هر ذات بود واجب آمد دعوت هر دو جهانش دعسوت ذرات پسدا و نهسانسش

اما اینکه مصنف علامه «قده» در آخر این فصل «فصل ثامن» فرمود: «و ذلك في السفر الثالث الذى من الحق الى الخلق بالحق». اين سفر، جامع سفر چهارم، مصطلح بين متأخرين است، كما ذكرتاه تفصيلا.

مسوم، سیر من الله است. چون سالک بعد از انتهای سفر دوم، بغایت مقتضی عیـن ثابت خود رسیده است. و در این مقام، غیر از سو الهی، از همهٔ جهات فارغ است. این همان سِری است که در اول تـوجه آن را واجـد بود، و منشأ عروج استیداعی او گردید، و چوں عین ثابت او مقتضی کمالات دیگری است، و در او امکان رجوع بخلق نه بنحو انصباغ باحکام خلایق، بلکه بطریق بروز و ظهور و تجلی در مقام صحو بعد از محو، و تمکین بعد از تلوین، و تمحض در تشکیک، بخلق رجوع می نماید و از ذات و صفات و افعال حق، خیر می دهد۔ سیر سالکان شرجمقذمة فيصرى

در ایـن قـــــم اخیر، مختلف است. برخی، مبعوث بتکمیل خود و برخی مبعوث به تکمیل غیر می شوند. ولی صاحب مقام تمحض و تشکیک، ناچار خلایق را بمقام علم واحدیت وجود دعوت می نماید.

چنین موجود و حقیقتی در مقام عود ثانی، متلون بالوان حکم سابق نمی گردد؛ اگر چه بواسطهٔ عبور در مراتب وجودی و سیر در خلایق، بترکیب معنوی مناسب تحلیل وجود متلبس می شود. ولی این تلبس، از نوع تعشُقات، مانع انصباغات باحکام مراتب نمی باشد؛ چون احکام قبل که تنزل از مرتبه ای بمرتبه ای باشد، حاجب و مانع مسافر از شهود وحدت بود. این سیر که سیر سوم است، سیر از حق بخلق است، ولی سیر بالحق، چون وجود سیر کننده، وجودی حقانی است، و حق را در کشرات شهود می نماید، و هیچ یک از خلق و حق مانع از شهود دیگری نیستند، سالک چون بمقام تمکین بعد از تلوین رسیده است، دیگر از کثرات رنگ نمی گیرد، و منصبغ باحکام آنها نمی شود، و احکام کثرت حاجب بین او و خق نیست که: «نعوذ بالله من الحور بعد الکور».<sup>۱</sup>

تنبية

كما علمت ان للحقيقة الانسانية ظهورات في المالم تقصيلاً، فاعلم: ان لها ايضاً ظهورات في العالم الانساني اجمالا، فأول مظاهرها فيه الصورة الروحية المجردة، المطابقة بالصورة العقلية، ثم الصورة القلبية المطابقة بالصورة التي للنفس الكلية، ثم بالصورة التي للنفس الحيوانية، المطابقة بالطبيعة الكلية وبالنفس الحيوانية ما المنطبعة الفلكية و غيرها، ثم الصورة الدخانية، اللطيفة المسمّاة بالروح الحيوانية عند الأطباء، المطابقة للهيولي الكلية، ثم الصورة الدموية المطابقة لصورة التي المحار، ثم الصورة الاعضائية المطابقة لاجسام العالم الكبير.

١. حور، عبارت از نقصان بعد از زیادت است؛ لانه رجوع من حال الی حال. در حدیث نبوی است: «نموذ بالله من الحور بعد الكور», معنای حور، نقصان و كور، زیاده است. بمعنی صلاح امور، بعد ار فساد آن هم آمده است. مأخوذ است از: «نقص العمامة بعد لفها»، و مأخوذ است از: «كورالعمامة اذا انشقض لفها» از زجاج نقل شده است: «نعوذ بالله من الرجوع عن الجماعة بعد الكور»، يعنی بعد از آنكه در جماعت بوديم، يقال: حار عمامة راسه، اذا لفها وقار اذا نقصها. لسان العرب. الفصل الثّامن: في انّ العالم هوصورةُ الحقيقة الإنسانية

وبهذه التنزلات في المظاهر الانسانية، حصل النطابق بين النسخنين. وذكر الشيخ«ره» تفصيل هذا الكلام في كتابه المسمى بالتدبيرات الالهية في المملكة الانسانية، فمن اراد تحقيق ذلك فليطلب هناك .

حقیقت کلیهٔ انسان، که مظهر تام اسم اعظم است، باعتبار آنکه مربی جمیع مظاهر است، و هر موجودی از ظهور اسمی از اسماءِ جامع اسم اعظم، ظهور پیدا نسموده است. عالم وجود، مظاهر تفصیلی و فرقانی عین ثابت اوست که متحد با اسم اعظم می باشد. از جملهٔ مظاهر خارجی اسم اعظم، حقیقت انسانِ موجود در این عالم است باعتبار وجود در عالم ماده و طبیعت.

اما اينكه عالم انساني، مظهر اجمالي حقيقت انسانيه است؛ آنستكه حقيقت انسان از ماده جسمانى و از تسزلات وجود تحقق پيدا نموده است، و بين او و حقيقت كليۀ او كه انسان كلى باشد، وسائطى از وجود برزخى و عقلى تحقق دارد، و وجود، بعد از سير در عوالم عقول و برازخ، متنزل بوجود مادى شده است؛ و وجود مادى بعد از استكمالات جوهرى و استيفاء مراتب معدنى و نباتى و حيواني، بمقام انسانى مى رسد. و آنچه كه در عوالم سافل بوجود تفصيلى موجود است، بنحو اجمال و وجود جمعي قرآنى واجد است. بملاحظۀ وجود مادى و دنيوى، جامع مراتب وجود معدنى و قواى نباتى، از تغذيه و تنميه و ساير جهات آن مى باشد، و باعتبار وجود حيوانى، آنچه كه يك حيوان كامل تام الاعضاء، مى باشد، و باعتبار وجود حيوانى، آنچه كه يك حيوان كامل تام الاعضاء مى باشد، عقل بالاماده داراست واجد است. علاوه بر وجود نفس ناطقۀ الهيه

پس انسان، جميع معانى متفرقة موجود در جماد و نبات و حيوان را واجد است؛ ولى بيک وجود جمعى, علاوه بر جهات مر بوط بدايرة وجود انسان، که آن را از حيوان متميز مى سازد، و يک وجود، منشأ انتزاع جميع معانى موجود در انواع مجرده و ماديه است: باعتبار مقام تعقل کليّات، عقل تام بالفعل است در مقابل عالم عقول مجردة تامه. از عقل انسان، تعبير بعقل لاحق مى نمايند؛ باعتبار تجرد برزخى، موجودى است مثالي تام و تمام که از مادة جسمانى مجرد است. بنابر اصالت وجود و اعتباريت ماهيت، مى شود يک وجود واحد، منشأ انتزاع شرح مقدّمة قيصرى

معانی متعدد موجود در یک حقیقت عریض و طویل بوده باشد. بنابراین آنچه که از معانی متفرق در عوالم وجودی، از عالم عقل و مثال و ماده، و مراتب و شئون آنهـا لـحـاظ شـود، در وجود انسانی جمع است. و همین معنی، ملاک تطابق بین نسخهٔ عالم وجود، و نسخهٔ عالم اجمال انسانی است؛ بلکه انسان باعتبار سر ّوجود و مقام خفی و اخفی، جامع مراتب الهیه و ربوبیه است.

من كل شيء كنهه و لطيفه 💫 مستودع في هذه المجموعة

حقیقت انسان باعتبار وجود جمعی عقلی، و بلحاظ تعقل کلیات، مرآتی است که حقایق اشیاء در آن شهود می شود؛ و باعتبار بدن و قوای جسمانی، حقایقی را که در عالم ناسوت موجود است در بر دارد. از جهت همین تطابق، و جامعیتِ وجود انسان است که بطون مراتب وجود انسان، بعدد مراتب بطون قرآن تفصیلی و صفحات و مراتب عالم وجود است. بهمان ترتیبی که ذکر نمودیم.

هر موجودی از موجودات عالم انسان، در خواص وجودی جهت مشتر که ای را واجد است. ولی در نحوهٔ تطابق مشرب اعلام اختلاف دارد. عموم حکما و علمای رسوم قائلتد، که انسان نسخهٔ مختصری از مجموع عالم وجود است، محققان از اهل کشف قائلند که انسان بحسب صورت، مرتبهٔ آخر عالم وجودو بحسب مرتبهٔ، مقدم بر جميع حقايق است: «لان الله خلقه علی صورته. و خلق العالم علی صورة الانسان، کما قال «ص»: اول ما خلق الله نوری».

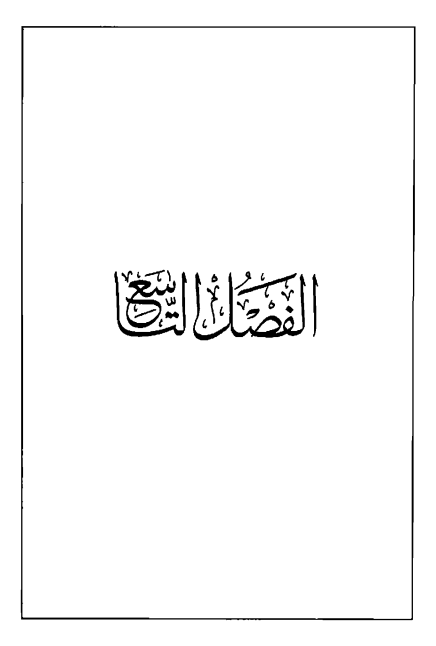
صاحبان ذوق از اهل كمال، وتابعان مشرب خاتم ولايت محمديه «ص»، قائلند كه غايت ايجاد كمال، جلاء و استجلاء آست؛ و بايد حق، خويش را با كمال ظهور بحسب ذات و اسماء و صفات در مظهر اكمل و مرآت اتم و مقاه احدي جمعي جامع كمالات انسان كامل مكمل محمدى شهود نمايد. اين حقيقت، داراى مقام غيب و صورت تفصيلى فرقانى، «مجموع عالم از عقل اول تا احدي احمدى است، كه مقصود بالذات و اصل كامل آفرينش است؛ و عالم وجود، مقام ظهور تفصيلى اوست. الفصل الثَّامن: في انَّ العالم هوصورةُ الحقيقة الإنسانية

بنابراین، بر هریک از مشارب، تطابق بین دو عالم یعنی دو نسخه که عبارت از عالم وجود و عالم انسان کامل باشد، فرق دارد، کما لایخفی. علت اینکه حق، انسان را بصورت خود خلق نموده است، و تجلی در صورت انسان کرده است، آنستکه حقیقت انسان، جامع ترین حقایق و بحسب حیطه و احاطه وجودی، تمامترین موجوداتست. صورت انسان، نسخه متحصلهٔ از حضرت الهیه است، که بر جمیع اسماء و صفات مشتمل است؛ بعلاوهٔ اشتمال آن بر مرتبهٔ امکان، که مشتمل بر جمیع ممکنات است. ما در مطاوی شرح بر این کتاب، مطالبی در تطبیق حقیقت انسان با حقایق موجود در عالم، بیان نمودیم. شیخ اکبر در کتاب: «التدبیرات الالهیه»، و شارح فرغانی در شرح بر تائیه، و شیخ جندی در رساله ای مستقل در این مسئله، کلماتی در تطابق جزئیات حقیقت انسان با مظهر تفصیلی خود «عالم وجود» امکانی، و حمزه فناری در شرح بر مفتاح بیان کرده اند، که ذکر آن مطالب در این شرح موجب تطویل است.<sup>۱</sup>

از همه این اعاظم، شیخ کبیر معقق قونیوی در اواخر مفتاح الغیب و شارح فناری در این شرح در مقام تطابق بین این دو نسخه مطالبی بی نظیر دارد و این ترکه در تمهیدالقواعد خلاصه ثی از آن را بیان کرده است.

باید توجه داشت که مطالب مفتاح الغیب قونوی، حاوی عالی ترین مسائل در این مبحث است که از جهاتی در عالم عرفان نظیر ندارد.

١. رجوع شود به مصباح الانس، شرح بر مغتاح قونيوى، «چاپ تهران، ١٣٢٣ه. ق، ص١٢١، ٢١١، ٣٦٩ ه. ٣١٦ . ٣١٩ ٣١٦ . كلمات شارح فرغانى در اين باب نفيس تر از كلمات ماير اعلام اين فن است. مرحوم استاد مشابخنا العظام، آقاميرزا هاشم در حواشى خود برمصباح، مراتب وجود انسان و قرآن را بر طبق بيانات شارح فرغانى تقرير وتحرير نموده است. وقد ذكرنا هذه المسئلة في مطاوى هذا الشرح تفصيلاً.



## الفصل التاسع

في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية «صلوات الله عليه» و انها فظب الأقطاب

لما تقرّر ان لكل اسم من الأسماء الإلهيّة صورة في العلم، مسمّاة بالماهية والعين الشابتة، وان لكل منها صورة خارجية، مسماة بالمظاهر والموجودات العينية، و ان تلك الأسماء ارباب تلك المظاهر، وهي مربوبها، و علمتَ ان الحقيقة المحمدية صورة الاسم الجامع الالهى، وهو ربها، ومنه الفيض والاستمداد على جميع الاسماء، فاعلم: ان تلك الحقيقة هي التي ترب صور العالم كلها بالرب الظاهر فيها الذي هو رب الارباب، لأنها هي الظاهرة في تلك المظاهر كما مرّ.

فبصورتها الخارَجية، المنامبة لصور العالم التي هي مظهر الاسم الظاهر، ترب صورالعالم، وبباطنها ترب باطن العالم، لأنه صاحب الاسم الاعظم، وله الربوبية المطلقة؛ لذلك قال«ص»: «خصصت بفاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة» وهي تصديره بقوله تعالى: «الحمدلله رب العالمين»، فجمع عوالم الاجسام والارواح كلها.

این فصل از فصول نفیسهٔ این کتاب و مشتمل بر مباحث عالیه در بیان معنای خلافت و ولایت حقیقت محمدیه و اوصیاء مصومین و اولیاء محمدیین «علیهم السلام» است.

در این فصل، اثبات می شود ولایت خاتم انبیاء و جهت قطبیت و ظهور و ۱۸۵ شرح مقدّمية قيصرى

تـجـلـى او در مـظـاهـر جميع انبياء و اولياء عليهم السلام، حقيقت محمديه صورت اسم اعظم است، كه جـهتِ جامع جميع اسماء است. در اين فصل چند معنى بايد بيان شود:

اول: معتای خلافت حقیقت محمدیه «ص».

دوم: نحوهٔ قطبیت او نسبت باقطاب محمدیین و سایر اقطاب قبل از ظهور خاتم الانسیاء، و نحوهٔ تجلی آن حقیقت در مظاهر سایر انبیاء و اولیاء مبعوثین قبل از زمان او.

سوم: نحوة اعتبار اسماء و صفات در حق، و كيفيت ظهور آنها در اعيان ثابته در مقام علم حق و حضرت واحديت، و كيفيت تجلى اسماء در حقايق خارجى، و نحوة مربى بودن اسماء نسبت باعيان ثابته؛ و بيان اتحاد عين ثابت محمدى (ص» با اسم اعظم؛ و چگونگى تر بيت و ربوبيت آن حضرت نسبت بمظاهر تفصيلي خلقى؛ و كيفيت استمداد اسماء و مظاهر اسماء از حقيقت محمديه «ص»؛ و نحوة ظهور اسم ظاهر و تجلى اسم باطن در اجسام و ارواح و ظواهر و بواطن.

در مباحث قبلی بیان کردیم، که حقیقت حق و وجود مطلق و لابشرط عاری از قید اطلاق و لابشرطیت است. ارتباطی با اشیاء و حقایق اسماء و صفات و اسم اعظم از آن جهتی که مشوب با تکثر علمی است تدارد. در نتیجه تجلی حق بفیض اقدس، که باطن اسم اعظم است، بلحاظ بطون و جهت وحدت این اسم، اسماء و صفات به تبع تجلی فیض و ظهور اسم اعظم بجهت وحدت و صرافت ظاهر شد؛ و چون اسماء حق باعتبار اضافه بممکنات منشأ وجود و ثبوت و تحقق صورتی در حضرت علمند، ناچار اعیان ثابته و ماهیات امکانیه در مقام علم، به تبع وجود اسماء و صفات ظاهر شدهاند. حق باعتبار شهود ذات، علم بجمیع حقایق دارد، و متعلق علم در مقام احدیت، ذات است باعتبار جامعیت جمیع حقایق، و کشرات مقام واحدیت که مقام ظهور ذات است، بصور اسماء متعلقات علم حق که اعیان خارجیه باشند، در این مقام از یکدیگر ناچار تمیز دارند. ولی تمیز علمی و ثبوت مفهومی اسماء حق، که منشأ و واسطه تجلی او در اعیان است، قهراً

اضافهٔ بحقایق خارجی دارد. متعلق اضافه باید حقایقی باشد، که از تجلی اسماء وجود خارجی پیدا می نمایند. از آنجائیکه حق تعالی فاعل علمی است، و بر طبق علم، حقایق را وجود می دهد، باید جهت ارتباط حقایق با اسما ی حق متمایز باشد. بنابراین، صورت تجلی حق و آقچه که ظاهر وجود حق است، بدون واسطه یا به واسطهٔ فیض اقدس، اسماء الهیه است. احدیت، مقام بطون و اسماء، مقام ظهور حق در حضرت علمیه اند، و اسماء، بواسطهٔ آنکه ظهور ذاتی آنها است، دارای صورت و مظهرند. صورت و مظهر اسماء، اعیان ثابته اند باعتبار وجود علمی، و اسماء، متجلی در اعیانند بواسطهٔ صور علمی و اعیان ثابته.

اسماء بوجه كثرت، مرتبط بحق نيستند؛ لذا اسم الله، كه جهت وحدت و جامع اسماء است؛ و باين اعتبار عين فيض اقدس است، جهت رابط بين حق و اسماء متكثره و صفات متعدده است. بين حق و بين اسماء متكثره، حجاب نورى مقهور الذات و مندكة الانيت والوجود، موجود است، كه باعتبار بطون، عين غيبِ وجود و باعتبارٍ ظهور، فيض اقدس، منزه و مبرا از شوائب كثراتست.

پس اسماء در مقام ظهور علمی و کشف در حضرت واحدیت، محتاج بواسطهٔ و خلیفهٔ غیب الهی احدی می باشند، که مبدء کشف اسرار کنوز و جواهر اسماء حق گردند. منشأ فتح برکات و منشأ انشقاق عیون خیرات و تجلی فیوضات از معدن فیض و تجلی توری حق از صبح ازل، چنین حقیقتی است که از آن ابناء تحقیق، تعبیر بخلیفه الهی نمودهاند، و قبوّت و ولایت او ازلی است.

اسم در اصطلاح طايفه، حقيقت وجود را گويند باعتبار ملاحظة آن با صفتی از صفات، و تحلي از تجليات انوار جمال يا جلال، مثل عليم و قدير وسميم. فرق بيـن اسم وصفت، اعتبارى است. اين اسماه، رابط بين حق و خلقند. خلق صور اسماه، بلكه صور اعيان موجود در علمند و صور علمى صورت اسماء حقّند.

اسما و حق موجب و مقتضی مظهرند، و حق از جلباب اسم در خلق تجلی می کند، مشلِ تبجلی او باسم رحمان یا رحیم و رزّاق و قهّار و سمیع و بصیر، و هکذا با سایر اسماء، ظهیر اسماء و تجلی صفات در اعیان متوقف است و تا در خارج، موجود مستحق رحمت نباشد، رحم و مرحومی محقق نگردد. شرح مقاتمة فيصرى

پس عيـن ثـابتِ ممكن، صررت اسم حق است، و وجود ممكن، عبارتست از تعين و <u>نميز و</u>جود حقيقي حق در مرتبه اى از مراتب ظهور، «مثل ظهور موجود عقلى و روحى و مثالى و مادى»؛ جهت تلبس او بآثار و احكام عين ثابت امكانى. پس ايـجـاد هـمـان تجلى حق در عين ثابت غير مجعول، ممكن است كه مرآت وجود و آئيـنـۀ ظهور حق باشد؛ لان الماهيات والاعيان الثابتة غير مجعولة <sup>(</sup> بلامجعولية ذاته

١. برخي از اعيان محققان كفته اند: «اعلم ان الاثر لا يكون للوجود اصلا، من حيث كونه وجوداً فقط، بل لابد من انضمام أمر آخر خضى، فيه يكون هوالمؤثر، و عليه يتوقف الاثر، ولما كان امراً يكون محصوراً بيين مرتبة و وجود و تعذر اضافة الاثر الى الوجود، كما مرَّعين اضافته إلى المرثبة، وعرتبة الوجود المطلق الالوهية، و اليها و الى نسبها المعبر عنها بالاسماء يستدالا ثار، والمراتب كلها امور معقولة غير موجودة في اعياندا، فلا الرالالباطن اخيف نسبته إلى ظاهر، لغموض سرَّه، وصعوبة ادراكه بدون الظاهر، فمرجعه في الحقيقة إلى باطن من ظاهر وفيه، فاعرف». أكَّر وجود مطقاً اختصاص بمقام حق داشت بباشد، و اعبان و ماهیات باقطم نظر از تجلی علمی و عینی حق مطلق، اباطیل و اعدام باشند بوجه من الوجوه آثار مستند بحقيقتي غير از اصل وجود نمي باشد. چه از اقدامين از حكما و متألهان از اهل حق رسيده است: «لامؤثر في الوجود الاالله».ونيز بهمنيار در تحصيل گفته است: «ليس لما بالقوة مدخلية في افاضة الوجود اصلا». تعين و محدود شدن وجود، ناشى از تنزل وجود از اسماء اطلاق بارض تقييد است. غير از حقيقت وجود، جيزى متصور نمى باشد كه با انضمام وجود مبدء اثر گردد. ماهیت و عین ثابت، امر عدمی است که از حد وجود انتزاع می شود، و وجود، بعد از تنزل معروض جتین امر موهومی می گردد. بنابر اعتباریت و وهسیت چنین مفهومی، مبدثیت آن از برای اثر تشاقض صدريع است، مكر بالمجاز والاعتبان چون اعيان ثابته با قطع نظر از وجود، حقيقتي ندارند، بلکه ماهیت با وجود هم بوی وجود را استشمام ننموده است، و مفهومی دهنی و اعتباری است. حق آن است که آثار مستند باصل وجود حق است، ولی این وجود باعتبار تنزلات و قبول حدود، آثار مختلفی دارد، که آن آثار در شئون عامه مشترک و ببضی از جهات مختلفند، و یک اصل واحد، جامع بين آثار است، وظهير و وبود و آثار وبود وظهير ماهيت خاص حق اول است. «الحق ظاهر ماغاب قط والممكن غائب ما ظهر قط والنام في هذه المسألة على عكس الصواب». در جشم ظاهر بین، آثار مستند بخلق است، ولی در نظر کسانی که اهل شهودند، حقیقت وجود با آنکه در خفاء محض است، مبدء آثار است، و وجود منبسط، فعل اطلاقی اوست که در ملابس اعیان مستور است.

| ممکن زقنگای عدم ناکشیده رخت            |
|----------------------------------------|
| در حیبرتیم که این همه نقش غریب چیست    |
| هـريـک نهـغته، ليك زمرآت آن دگر        |
| بساده نسهسان وجسام نسهسان، آمسله يديسه |
|                                        |

المقدسة الاحدية، عين ثابت امكاني، سبب انبساط حق و ظهور وجود مطلق است. <sup>۱</sup>

۱. اصیان ثابتهٔ باصطلاح عرفا و اهل الله، همان ماهیات کلیه اند. اعیان ثابته مجمول نیستند. برخی در نفی مجمولیت اعیان گفته اند: اعیان ثابته که صور علمیهٔ حقند از آن جهت غیر مجمولند، که صورت علمیه از برای حقایق خارجیه اند، و اتصاف بوجود خارجی ندارند. لذا رائحهٔ وجود را استشمام ننموده اند. مجمول باید وجود خارجی داشته باشد، همانطوریکه صور علمی اعم از کلی عقلی و جزئی خیالی از آنجهت که وجود علمی دارند، مجمول نیستند. جمل، تعلق بوجود خارجی می گیرد نه به وجود علمی.

عبدالرحمن جامى در نقد النصوص، باين مطلب ايرادى وارد نموده است. ايراد او اين است: «وههنا بحث حاصله: أن الماهيات الممكنة، كما أنها محتاجة إلى الفاعل في وجودها الخارجي، كذلك محتاجة إليه في وجودها العلمى، سواء كان ذلك الفاعل مختاراً أوموسياً، فالمجمولية بمعنى الاحتياج الى الفاعل من لوازم الماهية الممكنة مطلقا، قاينما وجدت كانت مصفة بهذ الاحتياج إلى الفاعل، سواء كان اتصافها بينا او غير بين، و إن فسرالمجمولية بانها الاحتياج إلى الفاعل في الوجود الخارجي، كان الكلام محيحا والتقيد تكلفا».

در اینککه آنچه از عدم خارج می شود. چه در ذهن تحقق داشته باشد. چه درخارج چون اولویت باقسامها باطل است احتیاج بعلت دارد. و ملاک مجمولیت استناد بغیر است. یاین جهت، صور علمیه هم قیبام بعالم دارند. و ملاک مجمولیت آنها احتیاج بعلت است، باعتبار حصول در ذهن؛ ولی بنظر دقیقیِ حکمی، صور ذهنی و موجودات علمی، از جهتی موجود خارجی اند و وجود خارجی دارند. ذهنی پودن و خارجی بودن، باعتبار مقایسه مفهوم با مصداق است. باین جهت، همه حقایق غیر از حقیقیِ حق، مجمول است. چیزی که هست عرفا در باب اعیان ثابته گفته اند:

چون اعیان از لوازم وجود حقند، و حق بحب تفس ذات غیر مجعول است، و اعیان هم صور اسماه و صفاتند، که باعتباری عین ذات حقند، غبر مجعولند. و حقایقی که مرتسم در حضرت علمی باشند، تنظیر وجود ذهنی و صور علمی، از برای ما نیست، و ارتسام حقایق در علم حق مستازم معذوراتی است. مراد آنها از عالم اسماء و صفات و اعیان ثابته و نعوذ تقرر آنها در حضرت علمیه، امری است که بعد تحقیق خواهیم نمود. لذا اهل عرفان گفته اند: اعیان ثابته غیر مجعولند بلا مجعولیت ذات مقدمه حق؛ اگر حقیقتی غیر مجعول باشد، و لازمی داشت باشد که از لوازم وجود خارجی موجود بوجود عجزا از ملزوم نیاشد؛ بلکه بحسب واقع متحد با ملزوم باشد، و در واقع و نفس الامر ملزوم و لازمی در بین نیاشد، و باعتبار تحلیل عقلی ۶ ذهن لازم و ملزوم لحاظ کند، چنین لازمی عین وجود دات این نمو است، و مجعول هم نمی باشد. امر در عین ثابت و اسماء و صفات و لازم بودن آنها از برای ملزوم است، و مجعول هم نمی باشد. امر در عین ثابت و اسماء و صفات و لازم بودن آنها از برای دات این نمو است، و مجعول هم نمی باشد. امر در عین ثابت و اسماء و صفات و لازم بودن آنها از برای دات این نمو است، و مجعول هم نمی باشد. معر معول بر مقابق و در ذات حق قائل باشد. دات این در دات مولد قائلانی بعدم مجعولیت، گفته است: عراد آنها از عدم مجعولیت آنستکه مد مر شرح مقتعة قيصرى

اسماءِ الهيه رابط بين اعيان ثابته و حقيقتِ حقند، و واسطهٔ ارتباط بين حق و اسماءِ ربـوبـى حضرت اسم اعظـم است، كه هر اسمى را بمظهر خود متصل

ماهمات في انفسها با قطع نظر از وجود، فقط ذاتيات خود از قييل جنس و فصل را واجدند. چنين حقيقتى در مقام ذات، يعنى مقام ثبوت ذاتيات از تجليات ذات، احتياج بجاعل ندارد. «ثبوت الشىء لنفسه ضرورى و سلب الشىء عن نفسه محال». دربيان و تقرير مطلب گفته است: «فانك اذا إ لاحظت ماهية السواد مثلا، ولم تلاحظ معها مفهوما سواها، لم يعقل هناك جعل؛ اذ لامغايرة بين الماهية و نفسها حتى يتصور توسط جعل بينهما، فيكون احدهما تلك الاخرى».

وى تصريح كرده است كه بين ذات و ماهيات و جاعل، و آنچه كه مربوط بامور خارج از ذات ماهيت است، ارتباطى وجود ندارد؛ در حالتى كه مجمول از لوازم غير منفك جاعل است. بعد از بيان و شرح اين مطلب كه فقل آن ملازم با تكرار است گفته است: «و كذا لايتمبور تأثير الفاعل في الوجود، بسمنى ان جعل الوجود وجوداً، بل تأثيره في الماهيات باعتبار الوجود، بسمنى ان يجعلها متصفة بالوجود، بسمنى انه يعمل اتصافها موجوداً متحققاً في الغارج، فان الصباغ اذا صبغ ثوبا، قانه لايجعل الشوب ثوباً ولا الصبغ صبغا، بل يجعل الثوب متصفا بالميخ في الخارج، و ان لم يجعل اتصافه به موجوداً في الخارج، فليست الماهيات في انفسها مجعولة ولا وجودتها ايضاً في انفسها مجمولة، بل الماهية في كونها موجودة مجعولة». اين بود كلام محقق جامى در نقد الصوص، چاپ بمبئى، ٢٠٦١ه ق، ص١٣. وفي كلام هذا العارف، موضع انظار كمالا يخفى على الناقد المير، و كلما ذكره في هذا الفصل هوس محض لاطائل تجته.

ایل عارف مشهور از قرار ظاهر کلامش، دولیت واقعی و نفس الامری بین وجود و ماهیت قائل است. و از این نکته دقیق غفلت کرده است که وجود با ماهیت در خارج و ذهن و جمیع مراتب، غیر از مقام مفهوم و حمل اولی اتحاد دارد. عقل است که یک شیء خارجی را منحل بدو جهت وجودی و جهت ماهری می نماید؟ ولی در واقع تغایر بین وجود و ماهیت نیست. لذا قیاس او وجود و ماهیت را به ثوب و رنگ، قیاس مضحکی است که: ندیضحك به التكلی و یبکی منه المریس». رنگ بوجود خارجی زائد بر لیاس است، و بدو وجود موجودند. صباغ لیاس را لیاس نمی کند، و رنگ را هم رنگ تحمی کند ؟ بلکه لیاس را در مجاورت رنگ قرار می دهد و لیاس را لیاس نمی کند، و رنگ را هم رنگ انسان را انسان نمی کند و قیام را هم قیام نمی تعاید. بلکه انسان را بجعل مرکب قائم می گرداند. یک جعل بوجود انسان تعلق گرفته است، و جعل دیگر، بتیام. در جعل مرکب دو جعل لازم است، یک جعل وجود و ماهیت جعل بسیط است. و آحدی قائل بتعد خارجی و واقعی وجود و ماهیت نیست. در خارج یک حقیقت موجود است، جمعی آن حقیقت را ماهیت می دادند، و برخی آن را وجود می دانند. پر آنچه که از علت و جامل صادر می شود یا وجود است یا ماهیت می گرداند. نیسست. در خارج یک حقیقت موجود است، و معمی آن حقیقت را ماهیت می داند، و برخی آن را وجود می دانند. پس آنچه که از علت و جامل صادر می شود یا وجود است یا ماهیت ، انصاف ماهیت موجود می دانند. و ماهیت جعل بسیط است. و آحدی قائل بتعد دخارجی و واقعی وجود و ماهیت نیست. در خارج یک حقیقت موجود است، جمعی آن حقیقت را ماهیت می دانند، و برخی آن را می نمایند، و مفاد الساهیت موجود آن بعد از صدور ماهیت یا وجود از یک حقیقت خارجی انتزاع می نمایند، و مفاد الساهیت موجود، ثبوت الماهیت است نه ثبوت چیزی از برای چیز دیگر. این

می سازد. پس اسم اعظم، متجلی در جمیع اسماء است. اولین مظهر از مظاهر اسم اعظم، مقام رحمانیت و رحیمیت ذاتی است. این دو اسم، از اسماء جمالیهٔ ذات مقدس حقند، که شامل جمیع اسماء می باشند. در مباحث قبلی بیان کردیم که اسم رحمان صورت حقیقت وجود منبسط و اول مظهر او عقل اول است.

محارف، بـیـن عوارض و اتصاف تحلیلی مقلی با عروض خارجی خلط کرده است، و اژ تحقیقاتی که قوم مثل شیخ و خواجه و دیگران، در این باب کرده اند، بکلی غفلت کرده است. خیال کرده است، ماهیـت یک حقیقتی است و وجود یک حقیقتی، کار جاعل الصاق احدهما بدیگری است و هذا بمعزل عن التحقیق.

بسابراین، باید صادر از حق ماهیت باشد، و جعل بنفس تقرر و ذات ماهیت تعلق بگیرد. بنابر این، جاعل، ماهیت را بعد از آنکه باعتبار نفس ذات مجمول قرار داد، قهراً موجودیت مصدری از آن انتزاع می شود، و در اتصاف احتیاج بجاعل ندارد، و در ثبوت و تقرر ماهوی هم مستغنی از جعل است؛ چون ماهیت بعد از افاضه از حق قهراً منشأ انتزاع جنس و فصل است، و از حاق ذات خارجی آن وجود انتزاع می شود. اگر کسی بگوید: نفس تقرر ماهیت، ارتباط بجاعل ندارد و آنچه که خارج از ذات ماهیت است از وجود و وحدت و کثرت و علیت و معلولیت، در مقام مقایسه با ذات ماهیت خارج از حاق ماهیت است. این خود اشکالی است بر اصالت ماهیت، چون باید بین جاعل و مجمول ارتباط باشد.

اما اینکه گفت: وجود هم در وجود بودن احتیاج بعلت ندارد، اشتباه بزرگی کرد؛ چون مفهوم وجود صادر از علت نیست، آنچه از علت صادر می شود، نحوهٔ تحقق خارجی وجود است، و از جاعل صادر می شود حقیقتی که عین ربط بجاعل است، و از خود استقلال ندارد، و اضافهٔ بطت ذاتی آن است. و چون وجود نامحدود و صرف خارجیت ندارد، و فقط حق است که صرف الوجود است، از حد وجود و نفاد هستی ماهیت انتزاع می شود. و عقل ماهیتی و وجودی و اتصافی لحاظ می کند که در خارج و قاقمیت ندارد، و در خارج بیش از یک وجود چیز دیگر نیست، که بالذات مصداق وجود بالعرض معداق ماهیت است، و جعل وجود با ماهیتی و وجودی و اتصافی لحاظ می کند که در خارج معداق ماهیت است، و جعل وجود با ماهیت و وجودی و اتصافی لحاظ می کند که در خارج معداق ماهیت است، و جعل وجود با ماهیت جعل بسیط است نه ترکیبی، کما اینکه شواجه در شرح اشارات بآن تصریح کرده است. و چون حق تعالی وجود محض است، تجلیات او هم باید سنخ وجود باشد، زیرا ذات ماهیت امری است که فی نفسها نه موجود است و نه معدوم. چنین حقیقتی از علت معادر نمی شود، آنچه صادر می شود، باید نفس خارجیت باشد، نه امری که مساوی النبه نیبت ایرجود و عدم باشد. اذا ماهیات صلاحیت از برای خارجیت ندارد. «الاعیان الابته ماست رائحة تعین و ظهر حقد، وجودات خاصه علیه اند که نوی خارجیت باشد، نه امری که مساوی النبه نوبت نگارنده یر مناعر مقدر، دانه ماولل کتاب محقق قیمری، فرمودند، که اعیان ثابته باعتبار آنکه نگارنده یر مناعر ملاصدرا، چاپ مشهد، ۲۵۲۳ ه ق، می ۲۰۰ تا ۲۰۰. شرحمقتمةقيصرى

به مين جهت، رحمتِ حق سبقت بر غضب او دارد. بعد از ظهور اسماء جماليه، نوبت بظهور و حکومت اسماء جلاليه مي رسد.

اسم اعظم خلیفه و واسطهٔ در ظهور و اظهار و افاضهٔ خروج مکنونات، مستکن در عالم غیب محض، و منشأ اتصاف حق باسماء جمال و جلال است؛ چون جمیع انیات در باطن وجود غیب حق استهلاک دارند، و با قطع نظر از واسطه و خلیفه، اظهار و ابراز «ما کمن» حکمی ندارند و در غیب محض مستورند.

اسم اعظم و خليفة رحمانى، كه باعتبار وجود عين حقيقت محمديه «ص» است، در جميع مظاهر و مرائى اسماء و صفات سريان دارد. سريان او سريان مجهول الكنه والحقيقة است؛ نظير سريان نفس در مظاهر غيب و شهادت وجود خود؛ و چون در مقام ذات تمين ندارد، سبب تعين و ظهور اسماء و مظاهر اسماء است. بنابراين، اسم اعظم نسبت باسماء و مظاهر اسماء لابشرط و عارى از جميع قيود است، حتى از قيد اطلاق. و اسماء ديگر، اعم از كلى و جزئى، بشرط شىء نسبت بايين اسم اعظمند. نفس ناطقة انسانى، بهترين وسيله از براى كشف حقايق غيبى است، نفس در مقام ذات و مراتب سرَّ و خفى و اخفى، لابشرط است و نسبت به مراتب تعينات خود، از قبيل عاقله و واهمه و متخيله و ساير مجالى و مظاهرِ ظاهرى و باطنى خود، بشرط شىء است.

....

اولین تکثّری که از تجلی احدی حق در عالم واقع شده است، تکثر و تمایز در مقام واحدیت و حضرت علم و عالم اعیان ثابته است، که از آن تعبیر بکثرت اسمائی نمودهاند. خلیفهٔ حق که اسم اعظم و حقیقت محمدیه باشد، در این موطن متلبس بکثرت اسمائی و صفاتی گردیده است.

این کثرت، مبدء جمیع کثرات و منشأ جمیع فعلیات و مفتاح باب خیرات و برکات است. مبدء جمیع تعینات خلقی، همین مرتبهٔ از وجود است که از آن تعبیر بمقام «رؤیة المجمل مفصلا» نموده اند. افق هر اسمی که نزدیکتر بمقام فیض اقدس و تجلی ارفیع اعلاست، وحدت آن اتم، از شوائب کثرات ارفع است. هر اسمی که افق آن دورتر بمقام منیع این فیض است، کثرت در آن تمامتر و

جهات ظهور در آن خفی تر است، اسم اعظم «اسم الله» الهی، با آنکه جامع جمیع متکثرات و مبدأ کافة تعینات است؛ چون باعتبار وجه غیبی نزدیکتر بفیض اقدس است، بلکه باعتباری عین فیفی اقدس است؛ از این جهت منزه از کثرت است، اگرچه از این جهت هم رایحهٔ کشرت از آن استشمام می شود. واحد حقیقی، همان حق مطلق و وجود صرف عاری از جمیع تعینات است.

## بديعة ملكوتيه

این که گفتیم اسم اعظم الهی، جامع جمیع اسماء حق است، حتی اسم رحمان که صورت وجود و تجلی حق بفیض مقدس است، سدنهٔ این اسم اعظم است؛ متافات ندارد با آنچه که در مسفورات اهل الله ذکر شده است که: هر اسمی از اسماء الهیه، جامع اسماء متعدد است. و هیچ اسمی در مقام ذات و جوهر حقیقت ناقص نیست، و احاطه بر اسماء و مظاهر مختلف دارد؛ بلکه هر اسمی از اسماء، جامع جمیع اسماء و مشتمل بر جمیع حقایق است. هر اسمی یوجهی متحد با ذات حق، و ذات حق متحد با کافهٔ اسماء و صفات کمالیه است. عینیت صفات با ذات و اتحاد ذات با جمیع صفات مقتضی این معنی است. بت ابراین، هر اسمی باعتبار اتحاد با ذات حق در مقام احدیت وجود، مشتمل بر جمیع اسماء و صفات است.

تحقیق کلام آنکه، اینکه گفته می شود: برخی از اسماءِ حق از اسماءِ جمال، و بعضی از اسماء، اسماء جلالیه اند؛ باعتبار ظهور اسمی و خفاء اسم دیگر در باطن این اسم می باشد. اسم رحیم، مثلاً صفت رحمت و احکام آن ظاهر و سخط در باطن وجود آن مستور است. پس اسم جمال، ظهور جمال و رحمت و لطف و بطون جلال است. اسم جلال ظهور چق بصفت قهر و غلبه است، و باطن آن رحمت و شفقت است. ظاهر در باطن مخفی و بطون در ظهور مخفی است همچنین اسم اول و آخر.

اما اسم اعظم که رب اسماء است، در نهایت اعتدال و استقامت است و هیچ یک از صفات در مقام ظهور بر دیگری غلبه ندارد. علت این اعتدال، جامعیت اسم

اعظم و احاطهٔ او بر اسماء کلیه و جزئیه است، و باعبتار احاطه و سریان در جمیع مظاهر، مقوم و محیط بر جمیع اسماء و مظاهر است؛ و خاصیت هر حقیقت کلی و جامع، دارا بودن جمیع مرابت بطون و ظهور آن مراتب که متقوم باو محاط نسبت بآن هستند،می باشد.

از باب مشال افراد حزئى منتشرة خارجى انسان بصفات متعدد ومتضاد وجود دارند، واجتماع آنها بايكديگرامكان ندارد؛ ولى حقيقت كلى انسان كه شامل همه افراد و متضمن جميع خصوصيات است، چون متصف بوجود سعى احاطى است، سريان و ظهور در جميع متضادات دارد. سعة وجود او، مقتضى جامعيت نسبت بمتقابلات است. در حكمت متعاليه بيان شده است كه نفس در مقام واجديت معانى و خزينه بودن آن نسبت بصور مختلف متعدد، چه در كليات «صور معقولة در غيب وجود نفس»، و چه در جزئيات «صور موجود در خزينة خيال»، جامع معانى و خزينه بودن آن نسبت بصور مختلف متعدد، چه در كليات «صور معقولة در غيب وجود نفس»، و چه در جزئيات «صور موجود در خزينة خيال»، جامع متضادات و مشتمل جميع متخالفات است. لذا حق اول در عين ظهور، باطن و در عين بطون، ظاهر و در عين اوليت، آخر و در عين آخريت، اول است. «هوالله الذى لااله الاهو، عالم الغيب والشهادة، هو الرحمان الرحيم، هوالله الذى لااله الا هو الملك القدوس، السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر، سبحان الله عما الذى والمون. هوالخالق البارىء المصور له الاسماء الحسنى، يسبح له ما في يشركون. هوالخالق البارىء المصور له الاسماء الحسنى، يسبح له ما في يشركون. والارض و هوالعزيز الحكيم».

چون دین اسلام و شریعت حقیقت محمدیه «ص»، مبتنی بر مقام جمع و تفصیل است و حقیقت محمدیه «ص»، مظهر اسم اعظم و جامع مقام جمع و تفصیل و مظهر مقام جمیع اسماء و تفصیل صفات است، در این آیه «هوالله الذی لااله الاهو عالم الغیب و الشهادة» اشاره به جمع و تفصیل شده است.

چون علم، مبدء تفصيل است وعالميت حق همان تميز حقايق و اعيان ماهيات و در عين جمع، يعنى صور ماهيات در عالم غيب است. «هوالرحمان الرحيم» باعتبار افاضة وجود بر ماهيات ممكنات و مظاهر وجود در بدايت وجود، و افاضة كمالات وجود باعتبار نهايت.

حق در این مقام، توحید ذاتی را باعتبار جمع تکرار نموده است؟ چون کثرات معتبره ناشی از تفاصیل صفات، منافات با وحدت ذاتیه ندارد. «الملك القدوس» باعتبار غنای مطلق ذات او و احتیاج حقایق بآن ذات غنی مطلق، و مدبّر کل و ایجاد کُننده نظام تام و تمامی که اکمل از آن متصور نیست، و تجرد از ماده و شوائب امکان در جمیع صفات بنحوی که در آتصاف بکمالات حالت منتظره ندارد، و هیچ صفتی در او بالقوه نیست می باشد. «السلام المؤمن المهیمن العزیز سکینه بر قلوب مؤمنین؟ و حافظ اهل ایمان در حالت امن و آرامش از هر امری که باعث تزازل قلب و نقص در ایمان شود. در حد اعلای قوت و قدرت است بنحوی که احدی بر او غلبه نسمی کند، و بر همه غالب است و مسلط و قاهر بر جمیع حقایق؟ و باعتبار علوً مقام، احدی بمقام کریائی او راه ندارد، و هیچ موجودی توانائی معیت با او در وجود و تقارن با او در مرتبهٔ ذات ندارد. و میچ موجودی

حقیقت او خالق کل، وتقدیر کننده مظاهر اسماء وصفات خود، و معطی اعیان ثابته و قوابل امکانیه، وظاهر کنندهٔ حقایق از مقام ذات به مقام علم و از مقام علم و تسمیز مفهومی بمقام تفصیل و تمیز و تعدد وجودی و قدر خارجی، و جاعل حقایق در اعیان بصورت تفاصیل و مظاهر اسماء و صفات است.

اسماء حسنی و صفات علیای خود را بصورت مخلوقات ظاهر نموده، وحقایق مکنون در غیب وجود خود را بصورت موجودات و مخلوقات ابداعیه و مظاهر محسوسه در آورده است، که بلسان اسماء و صفات او را تسبیح و تقدیس نمایند.

در این آیات، تصریحات و اشارات و لطایف دقیقی حاکي از اتحاد و یگانگی صفات کلیه، از جلالیه و جمالیه و اسماء ذاتیه و صفاتیه و افعالیه با ذات مقدسهٔ احدیه موجود است.

صفات و اسماء متجلى در مقام واحديت و حضرت علميه، همان تجليات و رقايتى وجود حقند و از قبيل أعراض حالَّهٔ در ذات حق نيستند، و از ظهور حق بكسوات اسماء و اعيان ثابته متجلى شدهاند، و حقيقتِ اسماء و صفات باعتبار باطنِ ذات، عين حقيقت غيبى واجب الوجودند.

توهم نشود، كه اسماء در مقام واحديت بحسب وجود خارجى حقايق، زائد و عارض بر اصل وجود حقند: «و ذَر الذين يُلحدون في آسمائه» و في التنزيل: «ادعواالله و أو ادعوا الرحمان ايا ماتدعوا فله الاسماء الحسنى». مسلك اهل توحيد در اين مسئله، همان مختار محققان از حكما است كه گفته اند: «بسيط الحقيقة كل الاشياء». عرفا از اين عبارت تعبير نموده ند: كه وجود باعتبار احديت جمعيه، كل الاشياء است. وحدت الهيه، همان وحدت احديت جمعيه است، كه ابناء توحيد از آن بوحدت حقيقى تعبير نموده اند. «ان الذات الاحدية جمعها، تجلى بالفيض الاقدس».

و از این احدیت جمع و بسیط الحقیقة کل الاشیاء، حضرت صادق(ع) به: انه تعالی شیءٌ بحقیقة الشیئیة و مراد از شیء شیئیت وجودی است.

فيض اقدس، همان خليفة الهى است كه مبدء ظهور «ما كمن» في غيب الذات است، كه روح خلافت حقيقت محمديه، و رب و مبدء و اصل خلافت و ولايت و قطبيت در جميع عوالم وجودى است. بعد از تدبر تام در معانى آنچه كه در اين باب ذكر كرديم، مى پردازيم بشرح كلمات مصنف علامه در اين فصل «فصل تاسع»:

0 U U

ا علت اینکه حقیقت محمدیه «ص»، قطب الاقطاب است: آنستکه از برای اسماء الهیه صورت و ظاهر و رقیقه ای در حضرت علمیه موجود است، که از تجلی حق بفیض اقدس ظاهر شده است. هر اسمی، اعم از اسماء جمالیه و جلالیه، بهسمان بیانی که ذکر شد، دارای رقیقت و ظاهری است، که در آن تجلی و ظهور نسوده است. این اسم با ظاهر و مظهر خود وجوداً اتحاد دارند، ولی اتحاد حقیقت و اصل با رقیقت و فرع، از صورت و رقیقهٔ اسماء الهیه، تعبیر باعیان ثابته نموده اند.

اسسماء، صورتی نیز در خارج دارند، که از صور خارجی تعبیر بمظاهر خارجی اسساء نسمودهاند. و در لسان بعضی از اهل تحقیق، از مظاهر خارجی، بصورت و مظهر عین ثابت موجود در حضرت واحدیت تعبیر شده است. باین معنی که اعیان ثابته، مظهر اسماء الهیه، و اعیان خارجی مظهر عین ثابت موجود در مقام علم اند؟

كما ،ينكه صفات و اسماء الهيه، مظهر حضرت احديت وجودند. اسماء الهيمه، مربى و اربابٍ مظاهر خارجيه اند. <sup>(</sup> و رابط بين حق و خلق، اسبماء الهيه اند، و حقايق خارجي مربوب و مظهر اسماء حق و اشعه و لمعات و فروع و افياء و ظهورات و تجليات جمال مطلقند.

اما صَفَاتَ حَمسُ لازم احكَّام مذكور، عبارت است از تلوين مقابل ثبات، وعبوديت مقابل سيادت، اعدام و اهلاك مقابل اصلاح وإبقاء، و ايجاد بمملوكيت مقابل نسبت مالكيت، حقيقت ترببت معناى كلى و وسيع است كه شامل معظم تدبير وجودى مى شود.

حقايق و رب عالم خلق و امر است.

حقیقت محمدیه «ص»، همانطوری که قبلاً بیان شد، صورت اسم جامع الهی و مر بوب اسم اعظم است، و چون هر صورت و مظهری با ظاهر و اصل متحد است، عین ثابت محمدی «ص» با اسم اعظم در وجود خارجی اتحاد دارد؛ بَلکه بنظر تحقیق، حقیقت محمدیه «ص»، عین فیض اقدس و اسم اعظم است باعتبار جهت وحدت. باین اعتبار حقیقت خاتمیه، در حضرت واحدیت متجلی در جمیع اسماء، و باعتبار وجود خارجی متجلی در جمیع مظاهر است، و فیض و استمداد ار وجود پاک او بجمیع موجودات می رسد، و مربی جمیع صور و مظاهر عالم وجود اسماء . و چون حقایق عالم دارای جهات ظهر و وجهات بطونند، باعتبار مظهریت، اسم ظاهر، بلکه باعتبار ظهر ذات مربی و مبد و فوضات، و بحسب باطن حقیقت و ذات مربی باطن ذات حقایق است. و خاصیت اتحاد با اسم اعظم که جامع و ماسم عاسم اسم علی در جمیع حقایق و ماسوی الله می باشد.

بـنـابـرایـن، حـقـیقت محمدیه بر بوبیت مطلقه، مر بّی عوالیم وجود از عنصری و مثالی و مراتب روحی و عقلی است.

اشيا بحسب بطون ذات، مظهر اسم باطن، و باعتبار ظهور، مظهر اسم ظاهرند، و حاكم بر اسماء ظاهريه و باطنيه اسم اعظم و اسم جامع الهى است. چون افتتاح وجود بتوسط اسم اعظم و باطن حقيقت احمدى است. حضرت فرموده است: «خصصّت بفاتحة الكتاب و خواتيم سورة البقرة». و چون اسم الله، مبدء انفتاح ظاهر و باطن وجود است، و انسان كامل بتوسط اين اسم متجلى در جميع اسماء و مظاهر اسماء است از حضرت جمع وجود واحديت هستى وارد شده است: «الحمدلله رب العالمين». پس مربى جميع عوالم از اجسام و ارواح، همين حقيقت كليه الهيه است.

004

سر اختصاص رسول امی عربی بفاتحة الکتاب، مظهریت او نسبت بجمیع اسماء حسنی و صفات علیاء است. مثل سایر انبیاء اختصاص بمظهریت و ظهور اسمی دون اسمی ندارد. بیان این مطلب و سر اختصاص او بمظهریت تامه و اختصاص تمام او بفاتحة الکتاب، از غوامض معارف است. فهم تام و کامل آن ٦٩٨

اخـتصاص بمحققان از اهل توحيد دارد، غير اين طايفه «رضى الله عنهم»، در اين مطلب از مكان بعيد ندا مي كنند. «فهم لعمري ينادون من مكان بعيد».

اسد طرق و صراطات نيل بكمال، صراط و طريقة حقيقت محمد «ص» عليه السلام، و المه تابعان و وارثان مقام و علوم او احوال او يند، كه جامع بين تنزيه و تشبيه و فرق و جمعند. حقيقت اين طريقة مستقيمه در سورة فاتحة الكتاب مسطور است، از بيان حقايق موجود. سرً اينكه حقيقت محمديه «ص»، اختصاص بمظهريت اسم الله دارد، و از وجود او امداد بموجودات مى رسد، از تفسير اين سوره معلوم مى شود.

در «بسم الله الرحمن الرحيم»، اسرارى نهفته است. اسم هرشىء معرف آن شىء است. اسماء حق تعالى، صفات متعدده متقابله اند كه ذات بآنها اتصاف دارد و منشأ تقييد وجود مطلق صرف مى باشند و باعتبارى جميع حقايق، اسماء الهيه اند؛ چون ظاهر و منلهر در وجود خارجى اتحاد دارند. نحوة اتحادى كه مجهولة الكنه والحقيقة است. جميع حقايق وجودى و اسماء الهى و يا مظاهر، باعتبار هو يات و خصايص دلالت بر ذات و صفات حق مى نمايند. «الله» اسم ذات متصف بصفات و اسماء است، و باعتبار اصل هو يت، جامع جميع اسماء است. بهمين جهت، بآن اسم اعظم اطلاق نموده اند، و حقيقت محمديه باعتبارى اصل وجود و حقيقت عين اين اسم است، و عين ثابت او صورت و تعين اين اسم مطاوى هذا الشر.

رحمان اسم حق است، باعتبار آنكه مفيض اصل وجود است در بدايت وجود و ايجاد. لذا جمعى آنرا صورت اسم الله و جامع جميع اسماء دانسته اند. و فرق آن ب اسم الله و اعظم مشل فرق بين وجود منبسط و عقل اول است، كه باطلاق و تقييد، و اجمال و تفصيل با يكديگر فرق دارند. فافهم هذا فانه مفتاح مفاتيح المعرفة في مسالة مظهرية الاسماء كما حققناه آنفا و سنحققة ايضاً.

اطلاق اسم «رحیم» بحق تعالی، باعتبار آنستکه مفیض کمالات و شئونات معشوی بـر حـقیقت انسان است. باعتبار نهایت اصلِ وجود در همه ساری است.

خصوصیاتی نیز علاوه بر اصل وجود در مقام قوس صعود و نهایت وجودی، در حقیقت انسان لحاظ شده است، که از این جهت مظهر اسم رحیم است. باین معنی در بعضی از روایات واردهٔ از اهل بیت عصمت «و اثمتنا المعصومین ارواحنا لهم الفداء» تصریح شده است. منشأ اعتبار این اسم «رحیم»، صورت انسان کامل جامع بین رحمت عامه و خاصه ای که حکایت از مظهریت ذات وجود مطلق می نماید می باشد. لذا صورت انسانِ کامل ختمی، اسم اعظم و خلیفهٔ تام و تمام حق است. لذا وارد شده است: «معرفتی بالنورانیة معرفة الله». خلیفهٔ تام و تمام حق است. لذا وارد شده است: «معرفتی بالنورانیة معرفة الله». کاملِ حقایق اسلامی است. لذا بعلی علیه السلام «میزان الاعمال» اطلاق شده است؛ و جامع کمالات جمیع انبیاء است. لذا حضرت رسول او را بهمین عنوان معرفی کرده است، و خود را با او در مواطن اصلی وجود متحد دانسته است و گفته است:

اگر کسی بخواهد کمالات مخصوص هر نبیی را به بیند، «فلینظر الی علی بن ابیطالب». بلحاظ همین جامعیت پیغمبر گفته است: «اوتیت جوامع الکلم». چون اختصاص بمظهریت ذات حق دارد و سایر کمل از انبیاء از تجلیات اسمائی حقند.

و نیز واردشده است: «بعثت لا تمم مکارم الاخلاق». سیر دراحوال آنحضرت درزمان حسیسات ظساهسری، منعسرف اخلاق وملکنات تمام وفوق المتسمام و محیرالعقول اوست.

مقام و مرتبة الوهيت محتجب در صورت رحمت انتشاريه و سارية در حقايق اكوان است؛ چون رحمت وجودى حق همه را فرا گرفته است، و ظهور اين رحمت در صورت حقيقى انسان است. لذا از امام محقق سابق جعفر بن محمد (عليمهماالسلام) مأثور است كه صور انسانيه بزرگترين حجت خدا اللت. و اين كتابى است كه حق بدست خود آن را نوشته است. اشاره باينكه بين انسان كامل و حق در خلقت واسطه اى وجود ندارد.

«وغير ذلك من الاخبار التي وردت عنهم «عليهم السلام» بلسان الاشارة». ۷۰۰

در حدیث آمده است که خداوند آدم را بصورت خود خلق کرده است. '

«الحمدللة رب العالمين»، يكى از آيات قاتحة الكتاب است كه اختصاص به نبى ما دارد. حمد اختصاص بحمد قولى كه عبارت از «الحمدلله» است. ندارد؛ چون الفاظ از براى روح معانى وضع شدهاند نه جسد و قالب. بهر نحوى و طريقى. كه حامد كمالات محمود را ابراز و اظهار نمايد، حمد تحقق پيدا كرده است. لذا جميع موجودات، حق را تسبيح و تحميد مى نمايند. در كلام الهى باين معنى در مواضع متعدد اشاره شده است. در كلمات نبو يه و ولو به، نصوص و ظواهر و اشارات و لطايف زيادى بر اين معنى كه حقايق وجوديه و موجودات، اعم از ناطق و صامت حق را حمد مى نمايند، موجود است.

موجودات باعتبار خصوصیات وجودی و وجدان کمالاتی که از حق بآنها افاضه شده است؛ و باعتبار وجود قوهٔ کمالات و انتقال از نقص بکمال و وصول بغایات وجودی خود، حق را از شریک و صفات نقص و عجز تنزیه می کنند. چه آنکه هر مقیدی حاکی از مطلق، و هر ناقصی که طالب کمال است، حکایت از کامل مطلق می نماید. حقایق ممکنه، چون مجلای فیض و ظهور حقند، و از خود چیزی ندارند، نحوهٔ وجود آنها همان اظهار کمالات حق سرمد است. مدء افاضهٔ جمیع نعم، از ظاهری و باطنی مثل صحت و رزق و معرفت و علم، حق اول تعالی مجده می باشد. مبدء کل و حافظ کمالات امکانیه اوست. باعتبار آنکه مذیر نظام وجودی است، رب و پروردگار عالم است. رجوع همهٔ اشیاء بسوی اوست، و کمالات اشیاء در حقیقت از اوست.

۱. این حدیث و برخی دیگر از احلایث که از حبث مضمون متقاربند، در کتب عامه نقل شده است. برخی در سند و جمعی در مضمون آن خدشه کردهاند، ولی از طرق خاصه و علمای امایه مضاینی قریب باین مضمون وارد شده است، که مؤید روایات مرویهٔ از طرق عامه است. معنای این احادیث در نهایت تسمامیت و صحت است، و شکی نیست که حقیقت محمدیه علیهم السلام، واسطهٔ در خلقت می باشند. این معنی متواتر است و شکی در افضلیت او از جمیع کائنات نیست. ما در مقام بیان ادلهٔ نقلیه و عقلیه بر اتحاد روحی و توری حضرت ختمی با ائمهٔ طاهرین، باعتبار باطن مقام ولایت و این مطلب را مشروحاً بیان خواهیم نمود. شرح مقدّمه فيصرى

حقايق وجودى در قيامت كبرى، مضمحل در حيطة جمال و جلال حق مى شوند؛ و همة تعينات امكانى در حال فناء و حق در آن روز بصفت «قهار» تجلى مى كند. تجلى حق باسم قهار منشأ زوال تعينات مى گردد، و همة حقايق در وجود حقيقى مستهلك مى شوند. ملاك مالكيت او در روز جزا همين است. پس حمد باعتبار جميع مراتب اختصاص باو دارد، و برگشت همة حقايق باوست، وجود امكانى، وجودى عاريتى و مجازى است كه از حق ظاهر و بحق منتهى مى شود. لذا بعد از آنكه حق را مستحق حمد واقعى دانست؛ زيرا مبدء همة ظاهرى و باطنى، عام و خاص اوست دو اسمى كه دلالت بر كمالات ظاهرى و باطنى، عام و خاص اوست دو اسمى كه دلالت بر كمالات اولى و ثانوى مى تمايد، بعد از جمله «الحمدلله رب العالمين» ذكر نمود، كه «الرحمان الرحيم» باشد، و چون تعينات امكانى در آخرت بواصطة تجلى حق باسم قهار محو در ظهور و تجلى ذاتى حقند، فرمود: مالك يوم الدين؟ با آنكه مالك ملك در ظهور و تجلى ذاتى حقند، فرمود: مالك يوم الدين؟ با آنكه مالك ملك ملكوت است، در جميع اوقات و ازمنه. اتم مراتب حمد، حمد حق است، ذات ملكوت است، در جميع اوقات و ازمنه. اتم مراتب حمد، حمد حق است، ذات مقام واحديت است، در خميع اوقات و ازمنه. المي مراتب حمد، حمد حق است، ذات معمام ور دامي ملك مالك و منها مرات مرات مور الهما مو مراتب مده مي معد ملكوت است، در جميع اوقات و ازمنه. اتم مراتب حمد، حمد حق است، دات مقام واحديت است، در جميع اوقات و ازمنه. اتم مراتب حمد، حمد حق است، دات معام واحديت است، در جميع اوقات و ازمنه. اتم مراتب حمد، حمد حق است، دات معام واحديت است، در جميع اوقات و ازمنه. اتم مراتب حمد، حمد حق است، دات

مرتبة دوم حمد، حمد حنى است ذات خود را در مقام ظهور در ملابس و تعينات اسماء و صفات و مرتبة حضرت علميه و مقام اعيان ثابته. بعد از اين مقام، مرتببة ظهور حق است بصورت عقل اول، و ظهور در جميع مراتب تا عاكم هيولي كلى. در جميع اين مراتب، چون حق متجلى است، حامد حقيقى خود اوست. (وهو الحامد والمحمود في البداية والنهاية و ما بينهما في مقام الجمع على السنة التفاصيل». مجلاى ظهور و اظهار جميع مراتب حمد، از واحديت و عالم ارواح و نفوس و برازخ، حقيقت انسان كامل است. بواسطة حمد حق در مقام احديت وجود، و ظهور ذات از براى ذات و محمود و معبود كل، حمد حق از مجلاى وجود او سريان در جميع مراتب مى نمايد. ياين اعتبان بعد از حمد در مقام احديت وجود، يعنى حمد حق ذات خود را بظهور در ملابس اسماء بنحو كثرت در وحدت وجود، يعنى حمد حق ذات خود را بظهور در ملابس اسماء بنحو كثرت در وحدت او سريان در جميع مراتب مى نمايد. ياين اعتبان بعد از حمد در مقام احديت وجود، يعنى حمد حق ذات خود را بظهور در ملابس اسماء بنحو كثرت در وحدت الاحدت

مظاهر حمد. `

از آنجا كه حق تعالى بوسيلة كلام خود در عبادش تجلى بملايس صفات نسوده است، بندگان خاص، عظمت و بهاء و جلالت و كمال قدرت حق و تمام جلال او را شهود نسوده اند؛ و حق را بحسب قول و فعل مخاطب قرار دادند؛ و عبادت را خاص او دانستند؛ و از حول و قوة او استمداد نمودند. حركات و مكنات آنها عبادت حق است. بطور دائم حق را عبادت مى نمايند، و او را بلسان محبت بواسطة مشاهده جمال و جلال او مى خوانند، خصوصاً حضرت ختمى حق را بوجه مطلق عبادت نمود، و بوجه مطلق او را مخاطب نمود. و لايخفى ان في هذا و ما قبله دلائل على اختصاصه «صلوات الله عليه» بسورة فاتحة الكتاب.

شخص متوجه بحق در مقام عبادت و توجه باین معنی که ماسوی الله فعل حقند، و خود او و افعال او در مقام ادراک توحید فعلی، حاضر نزد مالک الملک است و یکی از افعال او حمد حق است بحقیقت «الحمدلله رب العالمین الرحمان الرحیم مالك یوم الدین» پی برده است. حضور در این مقام، مفاد قول حضرت رسول است که فرموده است: «فاعبد ربك کأنك تراه و ان لم تکن تراه فانه يراك ».

١. در مسفورات اهل عرفان، اين عبارت در اين مقام زياد ديده مى شود: «والحمد عبارة عن اظهار كمال المحمود و ابانة اتصافه بنعوت الجمال والجلال باحدى الالمنة الخسة...». المنة خمسه، عبارت است از لسان ذات و لسان الاحدية و الواحدية و لسان الاسماء الالهية و اعبان الثابتة». لسان اعبان، لسان قابلى و كونى است، و باقى النسه، لسان فاعلى و الهى است. حمد در لسان اعيان ثابته، ناشى از مقام مشيت كليه است. فهذا الحمد على المولود منها الذى هوالرقيقة وهومقام المشية الكلية الالهية، والالسن الخمسة تحمد المولود جزاءاً عن اظهاره، مع انه نفس ايجاده تعالى حمده و حمدها انفسها كما ان المولود بجميع تعيناته تحمد الحفرات جزاءاً لا يجادها الالها، مع ان نفس أوجود المعسب كما ان المولود بجميع تعيناته تحمد الحفرات جزاءاً لا يجادها إياها، مع ان نفس أوجود ومددلها، كما ان المولود بجميع تعيناته تحمد الحفرات جزاءاً لا يجادها إياها، مع ان نفس أوجود والوحدة المحضة والكثرة المحضرات يحمد بعضها بعضاً باعتبار الحقيقة والرقيقة والوحدة والوحدة والوحدة و بالمكس؛ فالحق خلق و الخلق حق؛ فالحق محمود و الحق حامد و معمود و الكل خلق، والخلق حامد و تفصيلاً حقيقة و الخلق حق؛ فالكل حق؛ فالحق محمود و الحق حامد والمحمد والمحمود جمعاً و محمود و بالمكس؛ فالحق خلق و الخلق حق؛ فالحق محمود و الحق حامد فهو الحامد والمحمود جمعاً و معمود و بالمكس؛ فالحق خلق و الخلق حق؛ فالحق محمود و الحق حامد فو الحامد والمحمود جمعاً و معمود و بالمكس؛ فالحق خلق و الخلق حق؛ فالحق محمود و الحق حامد فهو الحامد والمحمود جمعاً و معمولاً مراتب الحسد، حمد الحق ذاته في مقام احديته، و بعده حمد ذاته في مقام مره. و الفضل مراتب الحمد، حمد الحق ذاته في مقام محيته، و بعده حمد ذاته في مقام مره. شرحمقذمة فيصرى

بـعـد از تـرفي از اين مرتبه وخروج از تقيدِ عالم كثرت، و توجه بعالم وحدت و ظهور؛ حق را ظاهر و حاضر می بیند. در مرتبهٔ اول خود و فعل خود را حاضر نزد حق می دید، ناچار قلب او متوجه حضور معبود می شود و می گوید: «ایاك نعبد»، بعد از ترقي از اين مقام و تحقق باين مرتبه كه قلب او عبادت حق را بحق و عون حق مشاهده نماید، و ظهور جمیع اقسام حمد را ناشی از مشیت رحمانیه و رحیمیه حق بداند در مقام عبادت می گوید: خدایا «ایاك نعبد» چون بحول و قوهٔ حق، حق را عبادت مبي كند. بعد از ترقى از اين مرتبه، و شهود اين معنى كه عبادت او براي حق است، بعون و حول و قوة حق، بمقام و مرتبة حضور قلب در مقام استعانت مى رسد. لسان اين مقام، «كنت سمعه و بصره، و انه يسمع و يبصر و يبطش به» است. لذا در بیان اظهار تحقق باین مقام می گوید: «و ایاك نستعین». جمیع افعال و آثار خود، اعم از عبادت و غير عبادت را مستند بمشيت و اراده حق می نساید، و حالت فناء در افعال باو دست می دهد. بعد از توغل و انعمار در این مرتبهٔ توجه باین معنی که مشیت و اراده فعلی حق ناشی از اسماء و صفات است، و اقتضای ظهور اسماء و اعیان منشأ انبعاث مشیت گردیده است؛ واقع در صراط ذات و اسماء و صفات حق می شود. حق در او باسماء خود یکی بعد از دیگری تجلى مي نمايد، وباخلاق حق متخلق مي شود. اين مقام، مقام هدايت است كه حق عبد را بصراط ذات و افعال خود ايصال مي تمايد. ( بعد از سير در اين مقام و تحقق باحديت اسماء، بمقام ومرتبة استقامت مي رسد. اين استقامت، استقامت در طريق و استقامت در اسماء وصفات حق است, فناء در اسماء موجب شهود ذات حق مي شود آ.

عابد بعد از تشرف باین کرامت، بمقام عشق بذات که ملازم با فناء در ذات است می رسد. لسان این مرتبه، قول نبی اُمی عربی است که فرمود: «رب زدنی

- ۱. از حضرت رسول وارد شده است: «تخلقوا باخلاق الله». و نيز از آن سرور إنس و جان رسيده است: «بعث لا تمم مكارم الاخلاق».
- ۲ . مشروحاً این مقامات را در بیان و شرح مراتبِ وجود انسان، در طی شروح قبلی بیان کردیم. برای شرح مفصل تر از این، بشرح کتاب منازل السائرین ملا عبدالرزاق رجوع شود. فان فیه ما یشقی العلبل.

فیك تحیرا»: این مقام، مقام ضالین است. عبدِ عابد حق، بعد از عبور از این مرتبه كه طریق آن اصعب طرق است، بمقام بقاء بعد از فناء می رسد. لسان آن: «الذین انعمت علیهم» است. قائل بعد از صحو بعد از محو، گو یا باین مقام می رسد.

معنی آیه، بنابر آنچه که ذکر شد، چنین است: خدایا ما را براه راست هدایت کن. راه کسانی که بآنها نعمت عطا کردی، نه راه کسانی که مورد غضب تو واقع شده اند، و نه راه کسانی که ضال و فناء در ذات شدند، بنحوی که حالت بقاء بعد از فناء پیدا نکردند. بنابراین، معنی آیهٔ شریفه چنین می شود: خدایا ما را بطریق هدایت ثابت گردان و ما را در استقامت در سیر اسماء و طریق وحدت، یعنی طریق کسانی که آنها بنعمت خاصهٔ رحیمیه که معرفت و محبت و هدایت و حقانیت اولیائی که حق را اول و آخر و ظاهر و باطن شهود نمودند، مقام تمکین و استقامت بخش؟ نه طریق کسانی که در ظواهر متوقف شدند؛ و محبت ب نوحانی و نعمتهای قلبی مانند یهود محروم شدند<sup>۱</sup>.

«ولاالمضالین» نه کسانی که در بواطن و حجب نورانیه واقف گردیدند، و از رحمت رحمانیه باحتجاب در رحمت رحیمیه محروم گردیدند. از ظهور حق در ذرات وجود غافل ماندند. از طریق مستقیم منحرف شدند و از شهود جمال حق در کشرات و تجلی نور مطلق در حقایق ملک و ملکوت محروم گردیدند. چون دعوت نصاری بـبواطن و اعراض از ظواهر است، و جماعتی از اهل نظر از اسلامیین با آنها موافقت کردهاند، دعوت اولیاء محمدیین«ع» بظاهر و باطن هر دو می باشد.

۱. چون دعوت مبلغان شريعت يهود بظواهر و جنت اجمام و حود و غلمان است، لذا حق بآنها بقضب كرد، زيرا غضب، مستازم طرد و بُعد و وقوف در ظواهر و حجب ظلمانيه و طرد از رحمت خاصة حق است. هم اكنون هم انذمار در ماديات خاصيت بار زيهود عنود است «خذلهم الله تعالى».

جمع بين محبت ذات و حسن صفات نموده اند. بين جنت ذات و صفات و افعال جمع كرده اند. حق هم همين است. اعتقاد بزرگان اماميه و تابعان اولياء محمديين، جمع بين مراتب وجود است. «جزائهم عند ربهم», جزاء عند الرب، همان شهود ذات و حشر در جنت ذات است. «جنات عدن لهم اجرهم و نورهم»، اشاره بجنت افعال و يا صفات مي باشد. «آينما تولوا فثم وجه الله للذين احسنوا الحسني»، مؤيد تام آنچه كه ذكر شد مي باشد. تابعان حقيقت محمديه «ص»، حق را در همه چيز شهود مي نمايند. «وقد افصح عن هذا قطب الاقطاب، و من عنده أم الكتاب، مقدم القوم و ساقيهم في الكوثر، على بن ابيطالب «ع» مارأيت شيئا الا ورأيت الله قبله و بعده و معه وفيه».

حضرت، حق واحد بوحدت حقیقی وا در عین عدم مجانست با خلق با همه چیز و در همه چیز و قبل و بعد از هر چیز شهود نموده است.

دلی کز معرفت نور و صفا دید بیمر چیزی که دید اول خدا دید

شاهد بر آنچه که ذکر شد، این است که «ضالین» معطوف بر «منضوبین» نیست, لازمهٔ عطف تکرار است نسبت بکثیری از اشرار، و عدم استیفای ذکر طایفه ای از اخیار. تعبیر بکلمهٔ «لا»، شاهد مختار ما است. در صورت عطف، احتیاج بحرف نفی نیست. اگر گفته شود: «انی لا اذهب الی دار عدوی ولا حبیبی»، این جمله دلالت می کند بر اینکه رفتن در دار عدو، و دوست در یک رتبهٔ از مصلحت نمی باشد. هذا ما یستفاد من الآیة، ولا یخفی ما فیه من الشواهد علی اختصاص النبی بفاتحة الکتاب.

وهذه الربوبية انما هي من جهة حقيتها، لا من جهة بشريتها، فانها من تلك الجهة عبد مربوب محتاج الى ربها، كما تبّه مبحانه بهذه الجهة بقوله: «إنّما انا بشر مثلكم يوحى إلى» وبقوله «وانه لما قام عبدالله يدعوه» فسماه عبدالله؛ تنبيها على انه مظهر لهذا الاسم، دون اسم آخر، ونبه بالجهة الاولى بقوله: «ومارميت اذرميت ولكن الله رملي»، فاسند رميه إلى الله، ولايتصور هذه الربوبية إلاّ باعطاء كل ذى حق حقه، و افاضة جميع ما يحتاج البه العالم. وهذا المعنى لايمكن إلاّ يالقدرة منها منه منها المان منه منه اله العالم.

الشامة والصفات الالهية جميعها، فله كل الاسماء يتصرف بها في هذا العالم حسب استعداداتهم.

ولمّا كَانت هذه العقيقة مشتملة على الجهتين، الالهية والعبودية، لايصح ذلك اصالة بل تبعية، وهي الخلافة، فلها الاحياء والاماتة والتُطف والقهر والرضا والسخط، وجميع الصفات، ليتصرف في العالم وفي نفسها وبشريتها ايضا، لانها منيه، وبكاؤه عليه السلام وضبحره وضيق صدره لاينافي ماذكر، فانّه بعض مقتضيات ذاته وصفاته: «ولا يعزب عن علمه مثقال ذرة في السماء ولا في الارض» من حيث مرتبته، وان كان يقول: «انتم اعلم بامور دنياكم» من حيث بشريته.

والحاصل ان ربوبيته للعالم يالصفات الالهية التي له من حيث مرتبته وعجزه و مسكنته، وجميع مايلزمه من النقايص الامكانية، من حيث بشريته الحاصلة من التقيد و التشنزل الى العالم السفلي، ليحيط بظاهره خواص العالم الظاهر، وبباطنه خواص المالم الباطن، فيصير مجمع البحرين ومظهرالعالمين، فننز له ايضاً كماله، كما ان عروجه الى مقامه الاصلى، كما له، فالنقائص ايضاً كمالات باعتبار آخر، يعرفها من تنور قلبه وباطنه بالنور الالهى.

حقیقت محمدیه باعتبار باطن وجود، مربی باطن حقایق امکانی است. و باعتیبار ظاهر وجود مجلای ظهور حق در اشیاء باسم ظاهر است. لذا آن حقیقت کلیه، رب جمیع مظاهر است و در حق او صادق است که گفته شود: «هوالظاهر و الباطن و هو بکل شیء علیم». تجلی حق در حقایق امکانیه از طریقهٔ عین ثابت محمدی و اولیاء و تابعان اوست؛ لذا از ائمه ما علیهم السلام وارد شده است: «بنا عرف الله و بنا عبدالله».

کسی که صاحب و معنی اعظم است، بلکه باعتبار اتحاد ظاہر و مظهر عین اسم اعظم است مجلای فیض وجود و طریقهٔ تجلی حق است و از عین ثابت او استمداد بجمیع موجودات می رسد.

آدم از اقــــال تــو مــوجــود شــد 💫 چون تـو خلف داشت که مسجود شد.

بهمین معنی در آیات شریفهٔ قرآنیه اشاره شده است: «هوالذی ارسل رسوله بـالـهـدی و دیـن الحق لیظهره علی الدین کله». جمیع عوالم اجسام و ارواح پدیدهٔ ظهور و تجلیات اوست. و الیه اشار علیه السلام: «اول ما خلق الله نوری»، باعتبار شرح مقلعة قيصرى ا

نقرر علمی در حضرت علیه، وامطهٔ ظهور عقل اول است. پس عقل اول تجلی اوست، و از مجلای عقل اول که حسنه ای از حسنات اوست امداد، بمراتب موجودات می رسد، و بلکه همین حقیقت است که گاهی بصورت عقل ظاهر ای وجود جمعی احدی است، از جهت باطن وجود، مجلای فیض حق بموجودات است؛ و باعتبار سیر در عوالم و تنزلات متعددی که از این سفر برای او حاصل شده است، در عالم ماده باعتبار وجود جزئي حادث محدود، که مرتبه ای از مراتب وجود او محسوب می شود، عبد مربوب و مخلوق است. لذا علی علیه السلام، در خطبه ای که ذکر شد، بعد از بیان مقامات خویش، و تقریر مراتب وجودی خود از قلم و لوح و عوالم و سماوات فرمود: من عبد مربوب و بنده مخلوق و مرز وقم. اگرچه جنبهٔ مربوبیت و مخلوقیت و حدوث و احتیاج او بجهات مادی نیز متجلی از باطن حقیقت اوست.

بس حقيقت محمديه، باعتبار وطن مألوف اصلى خود كه عالم ربوبى باشد واسط فيض است و باعتبار جنبة خلقى و وجود حادث مادى، عبد مربوب و مرزوق است. و از اين جهت تشابه با موجودات عالم اجسام دارد. لذا گفته است «انا بشر مثلكم يوحى الى». وانه لما قام عبدالله يدعوه فسماه عبدالله. چون باين اعتبار، آنحضرت مظهر اين اسم است، و تحقق بمقام عبوديت دارد، و حق را بجميع السنه عبادت مى نمايد، و منشأ اتصال فرع وجود آن حقيقت كه عائم ماده باشد، باصل حقيقت او كه مقام اوادنى است. همان جنبه مظهريت او نسبت باين آسم است. اين قسم از تعبيرات در كتاب و سنت مربوط بمراتب مادى و ظهورات آنحقيقت بوجود انسانى، و تحقق او در عوالم خلق زياد است.

نصوص و ظواهر و اشارات و کنایات زیادی در کتاب و سنت راجع بهر دو جنبهٔ آن حضرت موجود است.

باعتبار جهت ربوبیت و تجلی ارفع اعلای آن حضرت در مظاهر است، که حق او را مخاطب باین خطاب قرار داده است: «ما رمیت اذرمیت ولکن الله رمی». باین اعتبار، حق بصورت انسانِ کامل و از عینِ ثابت محمدی تجلی در ۷۰۸

حقايق نموده است. لذا رمى او عين رمى حق است، و بيعت با او عين بيعت با حقيقت خالق مطلق است: «ان الذين يبايعونك، انَّما يبايعون الله يدالله فوق ايديهم».

جهت ربوبيت حضرت ختمى ، از آنجهت است كه بحسب باطن وجود، چون در اعلى مرتبة از اعتدال واقع شده است، و حقيقت او همان اسم اعظيم جامع جميع اسماء است؛ هر ذى حقى را بحق خود مى رساند و هر موجودى را بحسب اقتضاى عين ثابت او موجود مى نمايد؛ و هر موجودى را بكمالات لايقة خود مى رساند. هم واسطة در آفرينش حقايق است؛ و هم صاحب مقام شفاعت تامه است؛ و هم از ذات و صفات حق خبر مى دهد؛ و بواسطة راهنمائى آنچه را كه مدخليت در استكمال خلايق داود، از عبادات و اصول شرايم، و آنچه كه مدخليت در نظام وجود دارد بمردم اعلان كرده است.

پس همه موجودات از فیض وجود او بهرهمند شدهاند، واسطه در بدو و حشر همهٔ خلایق است. جمیع این احکام برای خاتم ولایت محمدیه، علی علیه السلام، و اولاد او ثابت است. لذا حضرت امیر بحارث همدانی فرمود: «هر که بمیرد من را می بیند».

یسا حسار هسمدان من یست یرنی 👘 مسن مسؤمسن او مسنسافسق قسیسلا

مـنـشـأ تـصـرفـات هر نبى و ولي كامل، همان تحقق او باسم اعظم است. لذا داراى قـدرت و قـوه تـام است. همه تصرفات او ناشى از مقام ولايت كليه اوست، كه متصرف در ماكان و ما يكون و ماهو كائن است.

چون حقیقت محمدیه، دارای دو جهت است; یعنی وجود او مرکب از جهت خلقی، و لوازم خلقی از حدوث و احتیاج و نقایص لازم ماده است و نیز جهت ربوبی و قدم و وجوب و مقام واجد جهات امری و ربوبی است. و بعبارة اخری، مزدوج الحقیقه و محکوم بحکم احکام ماده و لوازم ماده می باشد، باعتبار باطن وجود که مظهر تجلی حق باسماء جلالیه و جمالیه است، و هر مظهری اگر چه قدرت و کمالات وجودی او غیر متناهی باشد، بحسب عین ثابت و ماهیت

امکانیه از خود کمالی را بالذات واجد نیست، و آنچه از مظهر بروز نماید، بحسب حقیقت، احکام وجود ظاهر در متجلی او مظهر است. کمالات وجودی او عین کمالات وجودی حق است. پس مناصب مذکور بالذات از برای او ثابت نیست. عبد مر بوب و مرز وق است. و در بیت معنوی و وطن اصلی خود که مقام فناء در حق باشد، خلیفه و واسطه و مجلا و نایب وجود احدی حق است، و حق از مشکوة ولایت کلیهٔ او تجلی در خلایق نموده است. پس خلیفه، موجودی را گو یند، که واسطه تجلی و ظهور مستخلف عنه باشد، و کمالات و حقایق لازم وجود مستخلف عنه را ظاهر سازد. بعد از مقام وجود احدی صرف، مقام خلافت کلیهٔ محمدیه می باشد که بالا ترین مقامات در عالم وجود است.

این حقیقت، دارای احکام مختلف است: باعتبار وجود سِعی احاطی کلی در صقع ربوبی عند ملیک مقتدر. احکامی دارد؛ و باعتبار وجود مادی حادثِ داثر و فانی نیز احکامی دارد. اگرچه باعتبار همین وجودِ ضیق مادی هم لوازمی ممتاز از سایر ناس دارد؛ و همهٔ حقبایق مربوط بملک و ملکوت از ناصیهٔ او هویدا و ظاهر است.

احکام ظاهر وجود جسمانی او عبارت است از بکاء از فراق حق، وضجر او از مردمان قدّار و شقی، و اصحاب منافق، و ضیق صدر و فشار روحی او از اعمال مردم منغمر در دنیا و منحرف، خصوصاً بعضی از اصحاب او که نقشهٔ ر بودن خلافت او را در مغز ناپاک خود می پروراندند، و تخلف از احکام او می نمودند؛ مشل اینکه بعضی صحابهٔ او از حضور در جیش اسامه تخلف نمودند، و حضرت برای آنکه علی را بحق موهوب خدائی او برساند، خواست اشرار را از مدیته خارج نماید؛ ولی آنها از این نقشه مطلع بودند، و مدینه را خالی نگذاشتند. حضرت حالات آنها را مشاهده می نمود و بر ناراحتی های او افزوده می شد، چون حکم او حکم خدا بود، و تسخیرت از حکم او تخلف از حکم خدا می باشد. حضرت از

۱ . جساعتی از عدم فرق بین جهاتی که دکر شد علمای طریقت را رمی بغلو کرده اند. منشأ این اشتباه غفلت از سر مقام و حقیقت ولایت کلیه است.

اينكه اوامر خدا را انجام نمى دهند و عصيان مى نمايند، رنج مى برد. اين قبيل از احكام مر بوط به جهات بشرى و خلقى اومت، ولى باعتبار جبت خلافت تامه حق، و مظهريت صفات و اسماء الهى، و تحقق باسم الله، آماته و احياء وقهر و لطف و رضا و سخط، و جميع صفاتى كه بالاصالة از براى حق اول ثابت است؛ از براى حقيقت مقام خلافت تامه حقيقت محمديه، به تبع وجود حق ثابت است. ماعتبار جنبة يلى الربى در حق او صادق است: «ولا يعزب عن علمه مثقال ذرة فى الارض ولا في السماء». چون متحقق بمقام واحديت و حضرت علميه و عائم اسماء و صفات است، و عالم «بما كان و مايكون و ماهو كائن» مى باشد. لذا آنها باشياء و آنچه وجود خارجى پيدا مى نمايد از «ما كان و ما يكون و ماهو كائن» تصريح شده است. ولى باعتبار جنبة بشريت و محكوم بودن به برخى از احكام ماده، باصحاب فرموده است: «انتم اعلم بأمور دنيا كم».

خلاصهٔ کلام آنکه اتصاف اوَ بکمالات ربوبی، و تصرف او در عالم امکانی، و ظهور و تجلی او در شراشر عالم وجود، خاصیت مرتبهٔ خلافتِ کلیهٔ او، و عجز و مسکنت و سایر احکام ماده اژ قبیل احتیاج بغذا و احساس گرسنگی و تشنگی و خواب ارتباط بجهات بشریت او دارد.

در مبحث قبل، نحوهٔ سیر و عروج انسان را در مقام تنزل از مقام حضرت اعیان ثابته و اسماء و صفات، و انصباغ آن حقیقت کلیه را در قوس نزول باحکام ممکنات، و استقرار در رحم؟ شرح دادیم. در این سیر، امراری است: یکی از آن اسرار، حصول کمالاتی است که از این سفر و سیر و معراج، که سبب عروج و صعود باعتبار قوس صعودی، و رسیدن بمقام وطن اصلی آن حقیقت کلیه می شود، برای آن وجود تام و فوق التام حاصل می شود. چون این سیر و تنزل، علت تحقّق قوس دوّم وجود است که بعلاوهٔ ظهور سایر ممکنات از عالم غیب بعالم شهود و خارج است. و هم آن حقیقت کلیه، از مراتب تنزلات، احاطه بمقام ظاهر وجود

۱. ما برخی از آن روایات را در مطاوی شرح فصل آخر این کتاب نقل خواهیم نمود.

پیدا می نماید، اگر آن حقیقت، متنزل در این نشآه نشود، احاطهٔ تام بجمیع مراتب وجود پیدا نسمی کند. باین معنی که دارای وجودی وسیع و کامل مکمل نسمی گردد، که دارای نشئات مختلف باشد بعد از تنزل از آن مقام، و تحقق در عالم ماده، دارای مراتب و نشئات مختلف می شود، که برخی از عالم ماده و بعضی از عالم مشال و برخی از عالم عقل؛ و مرتبهٔ اخیر آن فناء در احدیت و واحدیت و بقاء بحق است بوجودی حقانی. پس وجود کاملِ تام، وجودی را گویند که جامع جمیع این نشئات باشد.

حقيقت محمديه باعتبار ظاهر وجود، جامع جميع مرابت وجود اجسام است. چون مادة جسمانى بعد از استيفاء مراتب معدن و نبات و حيوان، وارد مراتب انسانى مى شود، و از برزخ عبور نموده بعقل مى رسد، و از عالم عقل عبور نموده تا مقام فناء في الله را بقدم معرفت و شهود مى پيمايد. اين سفر و سير از ماده بعالم ربوبى، غير از سير از عالم ربوبى بعالم خلق است. و سير از عالم ربوبى بعالم خلق هم دو معنى دارد: كما ذكرناه مفصلاً، باعتبار باطن وجود و احاطة او بمراتب وجود از احديت و واحديت، و عالم ارواح و مثال مجمع بحر وجوب و مكان، و جامع عالم امر و خلق است. «الا له الخلق والامر». پس جهاتى كه مربوط بجهت بشريت است، و خالى از نقايص نمى باشد، باين اعتبار كمال از براى آن حضرت است: يا من علابد نوالبشرية في التشبيه. «ولا يخفى ان تنزله عليه السلام في صور الاجسام و المواد، كمال له عند من تنور قلبه بنور الايمان، و علم اسرار النزول و الصعود في الوجود، و عرف ان حقايق المكنات و حكاية ما كان و ما يكون نقطة واحدة و هذه النقطة تتصاعد و تتنازل دائما».

\*\*\*

یک نقطه دان حکایت ما کان وما یکون ' این نقطه گه صعودنماید گهی نزول از حلاف آمده عادت بطلب کام که من کسب جمعیت از آن زلف پریشان کردم

ايـن بـود خـلاصـة آنـچه كه مى توان در شرح كلام مصنف علامه بيان كرد. و نـحـن نـذكـر هـذا الكـلام بـعـبـارة و طريقة اخرى. ثم نشرع في بيان خلافة اثمتنا مدينه

الـطـاهرين«ع» بتاءاً على طريقة اهل العرفان، بعون الله تعالى و مستمدا من قدس ارواحهم الطاهرين.

## **66**

چون حضرت خسمی مرتبت مظهر تجلی ذاتی است؛ و انبیاء دیگر، مظاهر تجلیات اسمائی حقند، و حقیقت ذات، مبدء و تعین و ظهور جمیع اسما و صفات حق است؛ مراتب وجودی جمیع انبیاء و اوصیاء قبل ازاو از شئون و مراتب و فروع ذات آنحضرت «علیه السلام» می باشند<sup>۱</sup>.

و چون عین ثابت او صورت اسم اعظم، مبدء و منتهای جمیع بر کانست، و همهٔ خیرات از وجود او سرچشمه می گیرد، مراتب عقول و نفوس و برزخ و عالم اجسام، طفیل وجود او هستند.

مشارق با مغارب شد برابر زنىرىش شىد ولايىت مىايە گىىتىر

اولین تعینی که از هستی جدا شد و وجود صرف بواسطهٔ آن تعین تکثر پیدا نسود، مقام خلافت تامهٔ آنحضرت است که اسم اعظم باشد. اسم اعظم باطن صورت حقیقت محمدیه است، و از باب اتحاد ظاهر و مظهر، کثرات علمی در مقام حضرت علمیه، حدود و شئون و مظاهر آن حقیقت کلیه اند که از غیب وجود ظاهر شدند. حصولی قوابل که اعیان مسکننات است، به تبع عین ثابت محمدی «ص» در مقام تقدیر جلوه نمودند. واسطهٔ این ظهور را ما مقام خلافت محمدیه «ص» اصطلاح قرار داده ایم. مبدء حقیقت خلافت و ولایت انبیاء، که از

| حبد فيبمرب عبشه تناطق تعم    | فباذ فبغسل رمبول الله ليس له |
|------------------------------|------------------------------|
| فبانبما الصلت من نوره لهم    | و کل آی اتی الرسل الکرام بها |
| يظهرن انوارها للناس في الظلم | فانه شمس فضل هم كواكيها      |

.١

فضل پیغمبر، دارای حد و اندازهٔ نیست تا بتوان آن را بیان کرد. رسل و انبیاء چون اتصال باو داشتند، دارای آیات باهرات بودند. او«ص» خورشید معرقت و فضیلت است، و انبیاء دیگر کواکبی هستند که از او نور می گیرند.

عالم غيب مطلق است؛ اسم اعظم وباطن حقيقت محمديه است، كه اصل ومبدء و علتِ ظهور جميع مراتب ولايت و خلافت است. اولين تعين خلقي كه بنور و ظهور این خلافت کلیه بوجود خارجی تعین پیدا کرد، عقل اول است که یکی از تجليات اين حقيقت است. اين عقل، اشرف خلايق و واسطة در رسانيدن فيض بحقايق است. از وجود عقل، خطوط شعاعية غير متناهيه اي بموجودات اتصال معنوی دارد این نور، و اضافات و نسب آن که حقایق ممکنه باشند، نور حسّی و ظاهري نيبست، اگرچه نور حسي هم يکي از جلوات و شئون اوست. اين عقل مجرد که از انوار محمد است، خليفة حق و واسطة إنباء غيبي است. از حضرت نـقـل شـده اسـت: «اول ما خلق الله العقل، و اول ما خلق الله نوري». از يكمي از ائمه معصومين رسيده است: «اول ما خلق الله نور نبينا «ص»». از اين جهت هم آنخضرت واسطهٔ در خلقت است، و از وجود او امداد بخلایق می رسد. از باطن آن حضرت انبياء و اولواالعزم از رسل موجود شده اند، و آن حقيقت بمقتضاى اسم «دهر» در هر زمانی بطرز حاص جلوه در عین انبیاء «علیهم السلام» نموده است. وقد افصح عن هذا المعنى بقوله: «آدم و من دونه تحت لوائي». در حق او وارد شده است: «لولاك لما خلقت الأفلاك ». صفات آن حضرت درحد اعلاى از اعتدال است.

هـــــت راه او صـراط مــــــتـقــِـم گفته حق او را، علی خلق عظیم از جــمــال اوسـت عــالـم را صفا گشــته از خوانش دو عـالـم بـانـوا

آن حقيقت كليه، باعتبار آنكه مظهر جميع اسماء حق است، و اختصاص بمظهريت تجلى ذاتى دارد حق از مظهر او در خلايق ظاهر شده است، و چون مقام غيب مطلق مشهود احدى واقع نسى شود، هر كه حق را شهود نمايد بصورت حقيقت محمديه شهود خواهد نمود، كه بهترين صورتها است. لذا يغمير فرمود: «رأيت ربى في احسن صورة»، كه صورت باطن ذات خود آن حضرت باشد. لذا حق او را مخاطب به: «مارميت اذ رميت» فرمود:

آنحضرت مظهر ذات و صفات و افعال حق است و حق مرآت احوال است لذا

در مرآت حق صورت جامع خود را بلاواسطه شهود نموده است. مارمیت اذر میت احسمید بود دیسدن او دیسدن خسالیق برد من چرا بیالا گینم رو در عیوق چون ژروی این زمین تا بد شروق دو مگوی ودو مخوان ودو مدان بنده را درخواجهٔ خود محو دان جمیع انبیاء، نایب و خلیفهٔ حقند؛ ولی خلافت آنها بدون واسطهٔ خلافت کلیهٔ محمدیه به صورت وقوع نیوندد؛ که هر جزئی تابع حقیقت کلیه است. کلی

در اصطلاح ما، کملی سِعی احاطی انیساطی مطلق مجهول الکنه است، نه کلی مفهومی دور از نور وجود و شئون هستی.

چون خــدا انـدر نــِـايـد در عــِـان نــنايـب حـقــنـد ايـن يــغــمبـران

بنابر اين، مقام بطوني حضرت ختمى مقام تجلى در انبياء عليهم السلام و مقام ظهور آن تحقق بوجود شخصى موجود در عالم اجسام و ماده است. فهم اين مطلب كه از عو يصات تصوف است، احتياج بقريحة ثانو يه دارد. ما كيفيت اين معنى را در بيان حقيقت نزول و صعود و نزول بعد از صعود انساني كامل در اوائل اين فصل بيان نحوديم. و من لم يعرف هذا المشهد لم يكن محمدى «ص» المشرب؛ و لم يعرف: «سرَّ من رآنى فقد راى الله»، ولا سِرَ قوله صلى الله عليه وآله و سلم: «ما من نبى إلاً و بعث معه على باطناً و معى ظاهراً».

بدون شک، بر طبق ادلهٔ عقلیه و نقلیه، حضرت ختمی بحسب تعین خلق، عین عقل اول است. اگرچه بحسب طول و عرض و مراتب وجود، و باعتبار مقام قرب بحق در قوس نزول و در مقام تعین بصورت اسم اعظم اکمل رتبهٔ و اعظم مقاماً، و بالا تر از عقل اول است. کما عرفت بیانه قبلاً. حقیقت محمد«ص»، باین اعتبار که مقام اتحاد با عقل اول در قوس صعود و

۱ . این روایت را کثیری از علمای عامه، مثل ملا عبدالرزق کاشانی و قونیوی و شارح مفتاح و جمعی از محدثین عامه نقل کرده اند.

نزول وجود باشد؛ مظهر خاص اسم «رحمان» است. چون اسم رحمان عین صورت وجود است؛ و اسم رحمان باعتبار آنکه متحد با صورت وجود است، شامل جمیع اشیاء است. لذا برخی فرق بین وجود منبسط و عقل اول را باجمال و تفصیل و لابشرطی و بشرط شیئی دانسته اند. بهمین جهت، در فصل دوم این کتاب بیان کردیم، که انسان کامل مظهر این اسم باعتبار تصرف در وجود از جیت غیب و شهود و ظاهر و باطن است. رحمت صوری و ظاهری هدایت خلق بطریق مستقیم توحید و جهات مر بوط بیقاء، از قبیل مآکل و مشارب و مشابه این روحانیت ذاتیه است. مناوی وجود و لوازم آن و معارف و حقایق مر بوط بجهات اجسام مثالی است. انسان، اولین مظهر روحانی و عرش نخستین مظهر جسمانی اجسام مثالی است. انسان، اولین مظهر روحانی و عرش نخستین مظهر جسمانی روحانیت ذاتیه است. مناوی حقود و لوازم آن و معارف و حقایق مر بوط بجهات اجسام مثالی است. انسان، اولین مظهر روحانی و عرش نخستین مظهر جسمانی روحانیت ذاتیه است. انسان، اولین مظهر روحانی و عرش نخستین مظهر جسمانی روحانیت دانیه است. انسان کامل، یاعتبار وجود عقلی و روحی، مظهر اسم آفاق و انفس باشد. انسان کامل، یاعتبار وجود عقلی و روحی، مظهر اسم رحمان، و باعتبار نفس و روچ متصاعد، مستکمل بعلم و عمل مظهر اسم رحیم آست. وجود منبسط، متجلی در مظاهر رحمان و رحیم باعتبار میدئیت آن از برای رحمان، و باعتبار نفس و روچ متصاعد، مستکمل بعلم و عمل مظهر اسم رحیم است. وجود تحت حیطه و حکیم اسم رحیمان است.

رحمت امتنانيه، رحمت رحمانيه، همه اشياء را قرار گرفته است و مؤمن و كافر و فاجر و فاسق از آن بهرهمندند و شمول آن مبتنى بر عمل خير نيست لذا از آن برحمت امتنانيه نيز تعبير شده است كه مطمع نظر ابليس است. رحمان اسم حق تعالى است باعتبار جمعيت اسمائيه، كه مبدء انبعاث وجود بر حقايق جميع مراتب امكانى است، و رحيم اسم خاص است جهت فيضان كمالات معنوى بر اهل ايمان. توحيد جميع مظاهر كليۀ آفاقيه باسماء ثلا ثۀ در بسمله «الله، الرحمن، الرحيم» بر مى گردد. در روايت است كه منشأ ظهير جميع موجودات «بسم الله الرحمن الرحيم» است.

حقیقت محمدیه باعتبار جهت نبوت مظهر رحمان است، و باعتبار جهت ولایت کلیه مظهر اسم رحیم است. باعتبار وحدت و جهتِ جامعیت، مقام ولایت و نبوت مظهر اسم الله است. مشرب وحی عقل است، و مبدء الهام نفس کلی ۷۱٦

است. مبدء اصلی وحی و الهام و علت ظهور ولایت و نبوت اسم الله است. اشرف و اکمل مظاهر در وجود مظهر اسم الله است.

مظـهـر كـامل اسم اعظم در آنبيا، حقيقت خانميه و در اواياء، حقيقت و لو يه حضرت على مرتضى و شاه اولياء و اثمة بعد از او است.

نسبی ختمی مرتبت، باعتبار جامعیتِ وجودی، و تجلی در مظاهر موجودات، و سریان در خقایق امکانی و مقـام برزخیت وجودی، و جمع بین مقام وجود و امکان؛ مظـهر اسم الله است. اولی باعتبار تصرف در وجود اماته و احیاء و قلبِ حقایق، مظهر اسم رحمان است.

على عليه السلام، باعتبار وجود جمعى كمالى، وفناء در حق وبقاء باه، مظهر اسم «الله» است. باعتبار تصرف ذر حقايق و مراتب وجودى، مظهر اسم رحمان است. باعتبار مقام ولايت مطلقه، و قرب بحق، مظهر اسم رحيم است. اين حكم در ساير اولياء محمديين سارى است. «لانهم اصحاب الجمع والوحدة باعتبار اتحاد مرتبة ولايتهم، و اتحاد مقام حقيتهم مع مقام الولاية الكلية المحمدية، عليهم السلام، فكلهم مجمع العوالم الآفاقية والا نفسية، فتدبر هذه الدقايق فانها سر الاسرار؛ ولنشر الى ماورد عنهم في هذا المقام، فان كلامهم مسك و بها فليتنافس المتنافسون».

محدث كامل و عظيم الشأن، ثقة الاسلام شيخنا الكلينى، «قدس الله سره»، در كتاب كافى باسناد خود از حضرت كاظم «عليه السلام» نقل نموده است: «لن يبعث الله رسولا إلاّ بنبوة محمد «ص» و وصية على «ع». و فيه عن الباقر عليه السلام: «ان في السماء سبعين صفّاً من الملائكة لواجتمع الهل الارض كلهم يحصون عدد كل صف منهم ما احصوهم، و انهم ليدينون بولايتنا». و عن الباقر «ع»: «نحن شجرة النبوة و بيت الرحمة و مفاتيح الحكمة ومعدن العلم ومختلف الملائكة وموضع سِرَ الله ونحن وديعة الله في عباده ونحن حرم الله الاكبر، الى ان قال عليه السلام: لولا نحن، ماعبد الله» شرحمقتعةقيصري

در كتاب منهج التحقيق عن ابن خالو يه عن النبي: «ياعلى لولا نحن، ماخلق الله آدم ولا الجنة ولا النار».

از مطاوی شرح و من این کتاب بمنصه تحقیق رسید، که وجود شخص کامل، مظهر تمام اسماء و صفات حق که مخصوص بتجلی ذاتی باشد، در دار وجود امکان دارد؛ بلکه وجود او واجب است، و علم عنائی حق مقتضی ایصال هر ممکنی بکمالات لایق ممکنات است. نیل حقایق امکانی بکمالات لایق خود، بدون واسطهٔ کسی که متحقق باسم اعظم باشد، امکان ندارد؛ و هیچ یک از مظاهر اسماء حق بدون ظهور و تجلی اسم اعظم خارجیت پیدا نمی کنند. حقیقت حق جامع جمیع صفات کمالیه است، و اعیان ثابته مظاهر صفات و اسماء حقند، و اسم الله اسم جامع است، و از حیث تحقق در مقام علمیه احاطه بر اسماء دارد. هر مقیدی متقوم بمطلق است. این بود خلاصهٔ استدلال بر وجوب تحقق اسم اعظم در مقام اسماء.

اسم اعظم مثل سایر اسماء احتیاج بمظهر دارد. باید مظهر آن از حیث معه وجودی محیط بر جمیع مظاهر باشد. اول تجلی این اسم اعظم در حقایق ممکنات، علت ظهور عقل اول گردید، پس عقل اول، یکی از مظاهر وجودی شخص متحقق بمقام اسم اعظم و صورت اسم الله است. بقیه موجودات نیز از مظاهر وجود مظهر اسم اعظمند. پس حقیقت کلیه، مظهر اسم اعظم متجلی در جمیع اشیاء است. در مباحث قبلی بیان کردیم، که مظهر اسم اعظم متجلی در حق باید انسان باشد، سایر موجودات چون در حد اعتدال حقیقی نیستند، صلاحیت مظهریت تام و تمام حق را با اسماء و صفات کلی و جزئی تدارند. بنابراین، اول تعین در عالم اعیان تعین انسان کامل است، و تعین و ظهور سایر موجودات به تبع اسم اعظم است. در نحوه تعین علمی و وجود خارجی، جمیع حقایق تابع و فرع حقیقت انسان کاملند.

استیفای جمیع مراتب وجودی، بصورت حقایق خارجیه از موطن علم متنزل گردد، و منتصبغ باحکام جمیع موجودات گردیده، و انتهای سیر خود را که استقرار در رحم باشد، به پیماید، و بحکم لزوم رجوع حقایق ببدایتِ وجود، از مقام نطفه ترقی و استکمال نموده، باصل اول خود که مقام تعین اول باشد متصل می گردد.

بیان خواهیم نمود، که بین موجودات این نزول و صعود پس از نزول دیگری که لازمهٔ مقام خاتمیت است، در صلاحیت انسان است، و سایر موجودات قدرت صعود و نزول و انصباغ باحکام اشیاء، و استیفای کمالات حقایق، و رفض نقایص اشیاء را در مقام صعود ندارند. این مقام مختص انسان است. در بین افراد انسان، کسی که واجد جمیع این شرایط است، حقیقت محمدیه است. لذا شرع او ناسخ جمیع شرایع و حقیقت او واسطهٔ ایجاد و افاضه و منشأ تشکیل سلاسل طول و عرض مبدء و معاد است. چون حقیقت وجود و تعین او حقیقتی سعی و احاطی و مقیقت حقایق وجودی و شرایع الهی و سایر شرایع ر بانی است. حقیقت کلی او متصل بوجود سایر انبیاء است؛ ولی اتصال اصل بفرع و حقیقت برقیقت و کل متصل بوجود سایر انبیاء است؛ ولی اتصال اصل بفرع و حقیقت برقیقت و کل متصل بوجود سایر انبیاء است؛ ولی اتصال اصل بفرع و حقیقت برقیقت و کل متصل بوجود سایر انبیاء است؛ ولی اتصال اصل بفرع و حقیقت برقیقت و کل متصل بوجود سایر انبیاء است؛ ولایت محمدیه ازلی و ابدی است.

نـــبــوت را ظــهــور از آدم آمــد کـمــالـش در وجـود خــاتــم آمـد بـود نـور نـبـی خــورشـيــد اعظم گـه از مـومــی پديـد و گـه ز آدم

تجلی او بحسب ظهور، بوجود مادی که لازمهٔ خاتمیت و استیفای جمیع مراتب وجودی است، منافات با مبدئیت و علمیت و ربوبیت او نسبت بانبیاء سلف تدارد، و حقیقت جامع بین حقایق وجودی، باید بحسب ربتهٔ مادی، متأخر و باعتبار ابتدای وجودی مقدم بر کل باشد.

وانی و ان کنت ابن آدم صورهٔ ولی فیه معنی شاهد بابوتی من بـظـاهـر گـرچه ز آدم زاده ام لیـك مـعـنـی جـد جـد افتـاده ام شرح مقتلعة قيصرى

و لذا قال عليه السلام:

«كنت نبياً و آدم بين الماء و الطين». و قال ايضاً: «آدم و من دونه تحت لوائی». و عنه عليه السلام: «لوكان موسى حياً لما وسعه الا اتباعى».

بودم آن روزمن ازطایفهٔ درد کشان 🦳 که نه ازتاک نشان بودنه از تاک نشان

احاطة قيومى و ربوبى حقيقت محمدى «ص» نسبت باشياء و بمظاهر اسماء و سريان هو يت او در مظاهر جميع انبياء و اولياء، و خاتميت او نسبت برسل قبل از خود؛ از خواص مرتبه و ولايت كلية اوست. پس نبوت و ولايت او خاتم نبوت و ولايت جميع انبياء و اولياء «عليهم السلام» است. چون مرتبة جامع جميع صفات كمال، مشل در عالم وجود و ايجاد ندارد، و بحسب نشأتين اختصاص بشخص اطلاقى او دارد: «صرف الشىء لايتثنى ولا يتكرر».

بنابراین، نشأه صوری مقام محمدی باعتبار ظاهر و باطن و غیب و شهادت وجود، خاتم جمیع مراتب و نشآت نبوات و ولایات است. ولایت مطلقه مثل نبوت مطلقه و عامه و کملی باوختم می شود. اما ولایت خاصه و امامت در اصطلاح اصحابنا الامامیه و اشیاخنا الاثنا عشریه، «کثرالله تعالی امثالهم»، که تابع ولایت مطلقه باشد، بدوام وجود حق ادامه دارد. این ولایت بالاصاله نیست، بلکه تبعی و فرعی است و با وراثت منتقل باولیای کاملین محمدیین می شود. این معنی یکی از اطلاقات ولایت است، که بتفصیل متعرض آن خواهیم شد. چون ولایت، جنبه الهی است و نبوت، جهت خلقی است ولایت منقطع نمی شود و نبوت منقطع می شود.

پس بـهر عصری ولیـی لازم است 🦳 آزمـایـش تـا قـیامت دائـم است

امام مفترض الطاعه بالوراثه قابل فيض ولايت از حقيقت محمديه مى باشد. و قد افصح عن هذا المعنى على عليه السلام بقوله: «ما لنا من خير فمنك يا رسول الله» و قال ايضاً: «انا عبد من عبيد محمد» فانه عليه السلام خاتم الانبياء ولا نبى بعده، فهو القدوة للكل.

خاتمیت، مرتبهٔ ولایت علی بن ابیطالب را فوق مقام جمیع انبیاء و اولیاء دانسته، و بر این مطلب باحادیث واردهٔ از حضرت رسول استدلال نموده است. ما در مطاوی این شرح از کتاب فتوحات، قسمتهای زیادی را نقل نمودیم. این اشعار از محیی الدین است:

> اقـــــم بــاللّـه و آیــاتــه شبهــادة الـحق لابـالـمـراء ان عـلـى بــن ابــيـطـالـب خيـرالورى من بعد خيرالورى

ما باخباریکه از طرق عامه باسانید صحیحه رسیده است، وضمناً در کتب اخبار خاصه نیز وارد شده است، در اثبات ولایت کلیهٔ علی بن ابیطالب استدلال می نسمائیم. نظر بآنکه علت افضلیت پیغمبر از سایر انبیاء علیهم السلام، بطریقهٔ اهل توحید سعهٔ ولایت اوست، و ملاک هدایت او جمیع خلایق را بهدایت تکوینی و اخراج حقایق از حاق عدم بوجود، و هدایت تشریعی از قبیل جعل اسکام و ارائهٔ طریق، و بیان مکارم اخلاق و عبادات و سیاسات و حدود، و آنچه که مدخلیت در نظام اجتماع دارد می باشد. و چون بر طبق متواترات از احادیث، این مقام برای حضرت اوست؛ قهراً دارای خلافت و عبادات و سیاسات و در نظام بیاب مدینهٔ معرفت امیر ثابت است، و آنجناب مأخذ علم امت بعد از پیغمبر و واجب است؛ و از آنجا که صاحب مقام ولایت کلیه، مثل شخص پیغمبر دارای ریاست ظاهری و باطنی هر دو است؛ کسی که آن مقام را واجد است، ناچار باید دارای هر دو مقام باشد؛ و اطاعت از او بر هرمؤمنی فرض است و احتیاجی بنص دارای هر دو مقام باشد؛ و اطاعت از او بر هرمؤمنی فرض است و احتیاجی بنص ریاست ندارد، و خطیفهٔ واقعی است، و جمیع فضائل و مناقبی که پیغمبر از در خلافت ندارد، و خلیفهٔ واقعی است، و جمیع فضائل و مناقبی که پیغمبر از برای او و در شأن او بیان کرده است، مثل خبر مروی در کتب عامه: «انت منی

بمنزلة هارون من موسى»، خبر مروى در صحاح اهل سنت و جماعت در مقام بـيـان حضرت رسول شأن على را بابوبكر: «كَفيَّ و كف على في العدل سواء»، و روايـت مـوجـود در صحاح عامه: «انا و على من نور واحد»، و از اين قبيل مأثورات كـه نـقـل خواهد شد؛ قهراً ارشاد بمقام جمعى ولايت او و افضليت او از كافۀ خلق است. و چون عـلـى هـمـۀ فضائل رسول الله را واجد است، همانطوريكه حضرت شرح مقتعة قيصرى

رسول دارای مقام و منصب هدایتِ ظاهری و باطنی، تکوینی و تشریعی است؛ همان مقام را حضرت على مرتضى باعتبار وحدت ملاك واجد است. وشانه خالى كردن از بار مقام ولايت الهيه او، كه بحسب واقع حامل ولايت و امانت الهيه است، و اصل آن ولايت از براي حق تعالى ثابت است، و ولايت او عين ولايت حق است، نه ولايت خلقي؛ خروج از حيطة اوامر ونواهي حق است، و اعراض از طريقة قويمه او اعراض از طريقة توحيد است. جون اطاعت حق بدون وساطت «من له الاسم الاعظم»، همانطوري كه درباب كيفيت مظهريت حضرت رسول وخليفة اوعلى عليه السلام، نسبت باسم الله و اسم اعظم استدلال نموديم، مستنع است. يس اعراض از على، اعراض از حق است. «لذا عامه و خاصه روايت كردهاند: «على مع الحق والحق مع على». پيغمبر فرمود: «يا على دمك دمي، و حربك حربي، و لحمك لحمي، و الإيمان مخالط لحمك ودمك». پس امتِ صدراسلام و کسانی که عالماً عامداً و عارفاً بحقه علیه السلام، یشت بر او کردند و مقام و منصب او را غصب کردند، از رسول و حق اعراض نمودند و طريقة ارتداد را اختيار كردند. لذا قال الصادق عليه السلام: «ارتد الناس بعد رسول ... الخ». الكسي كه از شنيدن اين روايت در وادى حيرت و تعجب فرو مى رود، از حقيقت ولايت ونبوت وكيفيت جامعيت على عليه السلام نسبت بمقامات و مراتب وجود، و جامعیت آن حضرت نسبت بمراتب و مقامات ظاهری و باطنی رسول اکرم اسلام غفلت دارد. «والله يقول الحق و هويهدي السبيل».

حقیقت اطلاقی وجود محض باعتبار غیب ذات، تجلی و ظهور ندارد. تعینات اسمائی، و صفاتی حق، مرآت انعکاس ذات حق است؛ و رقایقی از غیب وجود متعین بتعینات صفاتی و اسمائی می گردد. این رقایق دارای جهت مقام جمعی هستند، که مقام اسم الله باشد. مقام تفصیلِ رقایق، ظهور تفصیلی اسماء است،

۱ . مراد از ارتداد اعراض از حق و عدول از طریقه مستقیمهٔ انسانیت است، نه ارتداد مصطلح فقها که موجب کفر و احکام وضعیه از قبیل نجاست و غیر آن می گردد.

چون در عـلـم و كـمـال و احـاطهٔ وجودى و واجديت مقام جمع الجمعى، على عـلـيه السلام، نزديکترين اشخاص و اصحاب باوست، صاحب مقام ولايت كلى بعد از نبى ختمى، على بن ابيطالب عليهما السلام است.

بر این معنی، قطب العارفین و قدوةالسالکین شیخ اعظم، محیی الدین عربی اندلسی، در فشوحات مکیه تصریح نموده است، و شیخ کامل و عارف و اصل، صدرالدین قونوی، و شارح مفتاح، عارف محقق حمزه فناری، و ملاعبدالرزاق کاشانی، و مصنف این کتاب، بواسطهٔ اخباری که در این معنی از پیغمبر از طریق علمای عامه و محدثین سنت و جماعت وارد شده است، از محیی الدین تبعیت کردهاند. شیخ اکبر در فتوحات گفته است: <sup>۱</sup>

«السباب السادس في معرفة بدء الخلق الروحانى<sup>7</sup>، و من هو اول موجود فيه و مم وجد و فيم وجد<sup>7</sup>، بدء الخلق الهساء، و اول موجود فيه الحقيقة المحمدية «ص»، و صح له التأله؛ لانه خليفة الله في العالم و العالم مسخر له». بعد از بيان تحقيقاتى در اين مقام، كه مقام تسخير عالم و مسخر بودن جميع مراتب وجودى از براى انسان كامل محمدى باشد، گفته است<sup>7</sup>: «كان الله ولا شىء معه و هوالآن على ما هو عليه... فلما اراد وجود العالم و بدأه على حدّ ما علمه، انفعل عن تلك الارادة المقدسة حقيقة، تسمى الهباء فلم يكن اقرب اليه قبولاً في ذلك الهساء الا حقيقة محمد«ص»، المسماة بالعقل، فكان مبتدء العالم باسره، و اول ظاهر في الوجود، و اقرب الناس اليه على بن ابيطالب «رضى الله عنه» امام العالم

- ۱ . فسوحات مکیه چاپ بیولاق، قاهره «مصر»، ۱۲۲۹ هـ ق، جزءِ اول فتوحات، صفحهٔ ۱۳۰، ۱۳۱. ۱۳۲ ـ شرح مفتاح قونوي، تأليف حمزه فناري حنفي چاپ ط، ۱۳۲۱ق ص۱۷۵.
- ۲ . حقیقت «هباء» همان وجود منبط است. در این فصل شیخ درصدد اثبات اولیت پیغمبر در مقام حقیقت است، و این منافات ندارد با این معنی که اولین تعینی که عارض بر وجود می شود اسم اعظم باشد، که با حقیقت خاتمیه اتحاد دارد.
- ۳. در این فصل شیخ اکبر اثبات نموده است که حقایق ملک و ملخوت مسخر خاتم ولایت محمدیه علی علیهما السلام است.
- ٤. این معنی را بتفصیل شیخ در عنقا و مغرب بیان نموده است. رجوع شودجهمین کتاب نسخهٔ خطی آستان قدس.

شرح مقتلمة قيصرى

وسر الانبياء اجمعين «عليهم السلام».

از این عبارت دو معنای مهم را شیخ اکبر افاده فرموده است: یکی اینکه علی علیه السلام بعد از پیغمبر ختمی، اشرف و افضل خلائق است؛ و دیگر آنکه علی علیه السلام سر و باطن انبیاء است؛ و انبیاء ظهور وجود او می باشند؛ و حقیقت کلیهٔ ولایت او متجلی در مظاهر خلایق است؛ و عوالم وجودی مسخر ارادهٔ حضرت ولایتمدار علی علیه السلام می باشد.

محدثين عامه از پيغمبر روايت كردهاند كه على را مخاطب قرار داده و گفته است: «انت حامل لوائى يوم القيامة». در احاديث صحيحه وارد شده است: «ان الله تـعـالى يوم القيامة يعطى محمداً«ص» لواء الحمد، يحمل بين يديه ظله مسيرة خمسماة عام، يستظل بظلاله جميع الخلايق و كلهم يلوذون به».

حقيقت اين لواء كه خلايق در قيامت در زير آن استظلال مي نمايند، همان رحمت عامة امتنانيه حقيقت خاتميه است، كه از مشكات ولايت مطلقه على عليه السلام، شامل حال خلائق مي شود؛ چون جميع فيوضاتي كه از يبغبمر بخلائق مي رسد واسطة ايصال آن على است و حقيقت خاتميه از مشكاة كلية على متجلى در خلائق است. لذا وارد شده است: «انا مدينة العلم وعلى بابها». اين روايت را كلية محدثين اسلامي از ييغمبر نقل كرده اند. ييغمبر، على عليه السلام را حامل این لواء معرفی کرده است. لواء حمد، که حامل آن علی علیه السلام است جـامیم جمیع محامد است. حضرت آدم و انبیاء بعد از او در زیر این لواء قرار دارند، چون مرتبة كلية لواء معنوى آن حضرت، جامع جميع مراتب كمال است. مرتبه ای اعظم و اکسل از این مقام و مرتبه نیست. باعتبار قوهٔ احاطه و کثرت امتداد، مبدء استکمال و استفاده هرصاحب کمالی است. هرچه از کمالات وجودي در عوالم موجود است، رقيقه و فرع حقيقت كلية ولايتٍ على عليه السلام است. هیچ یک از اصحاب پیغمبر، استعداد حمل این لواء را ندارد، مگر علی بن ابیطالب، علیه السلام. لذا حضرت رسول «ع» با جملهٔ دال بر حصر، آن حضرت را حامل لواء محامد و مكارم وجود خود قرار داده است: «يا على انت حامل لوائي». محيى الدين و الملة، ابن عربي، در مواضع مختلف از فتوحات بعد از مقام

الفصل التاسع: في بيان خلافة الحفيمه المستملية...

بصورت اعیان ثابته. واسطهٔ ظهور اسماء، اسم اعظم است، که باطن حقیقت محمدیه می باشد، پس منشأ تعینات اسمائی نیز اسم اعظم است.

اين خلافت كه خلافت اسم اعظم نام دارد، روح حقيقت محمديه است، كه مبده جميع خلافتها مى باشد اثر اول اين خليفة الهى، ظهور تفصيلي تعينات اسماء و صفات و اعيان ثابته است؛ و چون اسماء الهيه مبدء ظهورات تفصيليه خلقيه اند، و رابط بين انبياء و حق، اسماء حق است؛ خليفة واقعى حق در مقام جمع وجود، اسم اعظم و حقيقت محمديه است. اولين ظهور خلقى اين اسم اعظم عقل اول است. در قرآن كريم اشارات لطيفى راجع باين اصل مهم موجود است. از جملة آيات باهراتٍ موجود در سورة «قدر»: «انا انزلناء في ليلة القدر» أست.

حقيقت حق با آنكه داراى تعين نيست، بواسطهٔ انمكاس در مراشي اسماء و صفات، متلون بالوان اسماء مى گردد؛ و بواسطهٔ احكام متعدد اسماء، متكثر مى شود. از ظهور حق در مراشى اسماء و صفات و اعيان علمى، اسماء لطفيه و قهريه تحقق پيدا مى نمايد؛ و حق باعتبار ظهور در هر اسمى حكمى دارد. اسماء و صفات متكثرهٔ در مقام واحديت، با اينكه مظهر حقيقت غيب وجودند و بحكم صفات متكثرهٔ در مقام واحديت، با اينكه مظهر حقيقت غيب وجودند و بحكم و مظهر وجود حقند. معذلك تحجب تورى مانع از مشاهدهٔ جمال مطلق مى باشند. ذات حق محتحب باسماء و صفات است. ما در بيان كيفيت ظهور جوهر و عرض در مقام خلق و ايجاد، اين مطلب را مشروحاً بيان نموديم. سالك اگر حجب اسمائى و استار صفاتى را از بين بر ندارد، و حق را بدون واسطه شهود نمايد، ذات محتجب باسماء و صفات است. ما در بيان كيفيت ظهور جوهر و عرض در مقام خلق و ايجاد، اين مطلب را مشروحاً بيان نموديم. سالك اگر حجب ذات محتجب باسماء و صفات است. ما در بيان كيفيت ظهور جوهر و عرض در مقام خلق و ايجاد، اين مطلب را مشروحاً بيان نموديم. سالك اگر حجب داخب طلمانى عوامه تهواند بود. «ان لله سبعين الف حجاب من نور و ظلمة». حجب ظلمانى عوالم اجسام و حجب نورانى مراتب عالم عقول و ارواح و اسماء و صفات الهيه مى باشد.

۱ . مصنف، معام و مرتبهٔ خلافت را در مقام خلق، اینها ی از ذات و صفات حق می داند؛ بعد از این مرتبه، ترقی نموده و اصل کلی ولایت را یک حقیقت متجلی در جمیع مظاهر انبیا و واولیا و دانسته، و برهان بر وجوب بقاء ولی در جمیع اطوار وجودی اقامه نموده است. شرح مقذمة قيصرى

و لـمّا كانت هذه الخلافة واجبة من الله تعالى في العالم، بحكم: «ما كان لبشر أن يكـلّـمـه الله إلاّ وحياً او من وراء حجاب»، وجب ظهور الخليفة في كل زمان من الازمنـة، ليحصل لهم إلاّستيناس، ويتصف بالكمال اللآيق به كل من الناس، كما قال سبحانه: «ولو جعلناه ملكاً لجعلناه رجلاً وللبسنا عليهم مايلبسون».

و ظهور تلك الحقيقة بكمالاتها اولاً لم يكن ممكناً، فظهرت تلك الحقيقة بصور خاصة كل منها بمرتبة لايقة باهل ذلك الزمان والوقت، حسب ما يقتضيه اسم الدهر في ذلك الحين من ظهور الكمال، وهي صور الأنبياء(ع) فان اعتبرت تعيناتهم و تشخصاتهم بغلبة احكام الكثرة والخلقية عليك، حكمت بالامتياز بينهم والغيرية، و بكونهم غير تلك الحقيقة المحمدية الجامعة للأسماء، لظهور كل منهم ببعض الاسماء والصفات، وان اعتبرت حقيقتهم وكونهم راجعين الى الحضرة الواحدية بغلبة احكام الوحدة عليك، حكمت باتحادهم و وحدة ما جاؤوا به من الدين الالهي، كما قال تعالى : «لانفرق بين احد من رسله».

فالقطب الذى عليه مدار أحكام العالم وهومركز دائرة الوجود من الأزل الى الأبد واحد باعتبار حكم الوحدة، وهو الحقيقة المحمديه صلى الله عليه وآله وسلم، وباعتبار حكم الكثرة متعدد.

و قبل انقطاع النبوة، قد يكون القايم بالمرتبة القطبية نبياً ظاهراً، كابراهيم ملوات الله عليه، و قد يكون ولياً خفياً ' كالخضر في زمان موسى «عليهما السلام» قبل تحققه بالمقام القطبية، و عند انقطاع النبوة، اعنى نبوة النشريع باتمام دايرتها و ظهرر الولاية من الباطن، انتقلت القطبية الى الأولياء مطلقاً، فلا يزال في هذه المرتبة واحد هنهم قائم في هذا المقام، لينحفَّظ به هذاالترتيب و النظام. قال سبحانه: «و لكل قوم هاد. وان من امة الا خلا فيها نذير». كما قال في النبى: «ان انت الا نذير». إلى ان يختتم بظهور خاتم الاولياء وهو الخاتم للولاية المطلقة، فاذا كملت هذه الدايرة وجب قيام الساعة باقتضاء الاسم الباطن، و المتولد من الطاهر الذى هو الحد الفاصل بينهما، ظهرر كمالاته و احكامه، فيصير كل ما كان صورة معنى و كل ما كان معنى صورة، اى يظهر ماهو مستور في الباطن من هيئات النفس

۲. خضر کمتایه از بسط و الیاس کمتایه از قبض است. اما اینکه خضر، شخص انسانی باقی از زمان موسی «٤» تا این عصر و یا موجودی روحانی متمثل بصورت خضر و مرشد اولیاء باشد، برای نگارنده محقق نیست. بلکه گاهی معنای او متمثل بر مکاشف بصورت غالبه می گردد و بعد مضمحل می شود. این معنی، روح این شخص و یا روح القدس باشد، معلوم نیست والله اعلم بحقایق الامور.

على صورها الحقيقية ويستتر الصور الذي [الصور التي] احتجبت المعاني الحقيقة قسها، فيحصل صورة الجنة والنار والحشر والنشرعلي ما اخبر عنه الانبياء والأولياء «صلوات الله عليهم اجمعين».

مصنف علامة در این فصل، سر وجود و ظهور انبیاء و اولیاء را از چند راه بیان نموده و ما کلمات او را در این فصل، بما لامزید علیه مع زیادة تحقیقات و تدقیات شرح دادیم؛ و بکلماتِ اعلام فنِ عرفان و روایات و نصوص واردهٔ از مبدء عصمت و طهارت استشهاد نمودیم. این فصل همان بسط و شرح نصوص و آیات و روایات واردهٔ از مصدر عصمت و طهارت و اهل کتاب و تنزیل است.

اصل و تسمام و كمال، مبدء جميع مراتب خلافت الهيه، صورت اسم اعظم و عين ثابت و مظهر تام و تمام حقيقت محمديه «ص» است، كه بحسب اصل ذات و حقيقت واحد است. وليكن داراى فروع و رقائق متعدد است، كه باقتضاى هر زمانى از عين ثابت يكى از انبياء و اولياء در عالم شهادت تجلى مى كند. شرايع الهيم و حقيقت ولايت در ظهور، تابيع استعدادات مجالى و مظاهر موجود در هر زمان است. در جاى خود مقرر گرديده است، كه موجود متصف بوحدت اطلاقى، از نهايت سعه و تماميت و جامعيت، ابا از قبول و ظهور با مجالى و مظاهر متكثره ندارد. قهراً انبياء و اولياء و گمل قبل از حقيقت شخصي محمدى، تابع وجود كلي سِعى اويند، فهو الكل في وحدته لايشغله شأن عن شأن.

اول ظهور او در مقام خلق، ظهور بصورت عقل اول است، که واسطهٔ فیض وجود و ظهور کسالات وجودی نسبت بسایر موجودات است از جمله انبیاء علیهم السلام.

حقیقت معمدیه، باعتبار تعین و صورت، ممتاز از سایر انبیاء است. آدم و نوح و موسی و ابراهیم و عیسی، غیر از حقیقت محمدند، اما باعتبار حقیقت و واقعیت و اتحاد حقیقی، ظاهر و مظهر همهٔ انبیاء مجالی ظهور او یند. مرکز دائرهٔ وجود حقیقت خاتمیه است، قبل از انقطاع نبوت در مجالی انبیاء و برخی از اولیاء ظهور و سیبر می نمایند. آدم ابوالبشر که مبدء نقاط مطالع آفتاب نبوت است، و بحسب نشأهٔ عنصری، پدر انبیاء است، ولی بحسب معنی و باطن، فرزند حقیقت خاتمیه و شرح مقلامة قيصرى

حسنه ای از حسنات ختمی مرتبت است.

گفتنا بصورت، ارچه ز اولاد آدمم ليكن، بمرتبه بهمه حال برترم خورشيد آسمانِ ظهورم عجب مدار ذرات كاينات، اگر گشت مظهرم اوصاف لايزال زمن گشت آشكار م منگر بمن، كه آينهٔ ذات انورم في الجمله مظهر همه اسمامت ذات من بل اسم اعظمم بحقيقت چوبنگرم

اگر کسی در شرایع انبیاء سابق نیک بنگرد، و مزایای ادیان آنها را مطالعه کند، و نحوهٔ ظهور و تحقق آنها را باسماء و صفات حق، و درجات نبوت و کیفیت تأثیر آنها را در معارف بشری شهود نماید، خواهد فهمید که حقیقت محمدیه در چه درجهٔ از ترفع و مکانت است. لذا از آن حضرت وارد است: «لقد تمتّی اثناعشر نبیاً انهم کانوا من امتی، و منهم موسی بن عمران».

خورشيد مقام ولايت و نبوت ، باعتبار اقتضاى هر عصرى بصورت شريعت و نبيى ظاهر مى گردد. ابتداى طلوع آن ، ظهور در آدم ابوالبشر است ، و بتدريج استكمال يافته ، از نبيى به نبى ديگر منتقل مى شود ، تا بمقام كمال ختمى مى رسد . اين مقام مرتبة استواء و اعتدال واقعى ولايت است ، كه به نهايت اوج خود رسيده است . صراط مستقيم حقيقى ، صراط عدل محمدى است . اين همان مقام جمع الجمع حقيقى و مرتبة احديت وجود است ، كه اختصاص بحقيقت مبرا از تفريط و افراط خواجة كائنات و سرور موجودات دارد . حضرت از براى رسيدن باين مقام ، مخاطب بخطاب : «فاستقم كما امرت» گرديد قبله و وجهة آن اعتدال و وسطيت است . چون مظهر اسم اعظم است كه جامع عدل بين اسماء است . فاذا تقرر هذا الكلام ، فلنعطف العنان الى شرح ما في المتن فنقول مستيناً بالله و مستمداً من ملكوته الاعلى :

چون خلافت بین ظاهر وجود «حق» و مظهر وجود «خلق» بحکم ادلهٔ قبل واجب است، و حقیقت محمدیه و صورت اعظم او، جامع بین نشأتین و صاحب مقام محمود و واجد مقام برزخیت کلیه است، باعتبار اتحاد واقعی او با اسم ۷۲۸

اعظم، خليفه و واسطة بين مقام اسماء و حقيقت حق است باعتبار وجود خلقى و ظهور در عالم ارواح، اول ما صدر و صادر نخسين اولين ظهور او است باعتبار وجود حادث در عالم ماده، و ظهور در نشأة عنصرى، بهدايت تشريعى خلق را دعوت مى نمايد، انبياء و اولياى سلف، مظهر تجليات آن نير اعظمند، و شريعت آنها متخذ از شريعت اوست مرَّ آنكه انبياء سابقين و اولواالعزم از رسل، با آنكه شريعت خود را از باطن او اخذ نموده اند، واجد مقام جامعيت او نظير اولياء محمديين و ائمة طاهرين نيستند، آنستكه آنها مخصوص بتجلى اسمائي حقند، و دائرة ولايت آنها نسبت بولايت پيغمبر ما محاط است، و زمان مقتضى ظهور و تجلى تام قبل از ايام بعنت او نبوده است، لذا شريعت آنها از فروع و اغصان و اظله و اشعة ولايت كلية محمديه است.

علت آنکه واسطهٔ در این بدایت و صاحب این منصب، ملکی از ملائکه و عقلی از عقول مجرده نیست: آنستکه ملائکه و عقول، صلاحیت مظهریت تام حق را ندارند، و عین ثابت آنها اقتضای سیر در عوالم طول و عرض وجود را فاقد است، و قرب آنهها بحق از برای کشف حقایق بنحو تفصیل باندازهٔ انسان نمی باشد، علاوه هر این، هادی خلائق باعتبار وجود عنصری، باید مأنوس با مردم و از جنس آنها باشد، تا بتواند خَلق را بنحو کامل دعوت نماید.

افزون بىرايىن، هىمە نىفوس استعداد و اتصال بعالم ملائكە وعقول مجردە را نىدارند، و تىمثل ملائكە بىشكل انسان در نفوس غير كاملە امكان ندارد، و ناقصان و مىنىغىمران در عالىم مادە و بى خىبران از عالم ر بوبى، شأنيتاتصال بىلائكە را نىدارنىد، و گرنيە بىايد با وجود تېتى هم حقايق را مانند اولياء بتوانند در الواح عاليه مشاهده نمايند، كما ذكرناه سابقاً و قد قرر في مقره و عليه كافة اهل التحقيق.

فـرشــتــه گـرچه دارد قرب درگاه نـگـنـجــد در مـقــام لــی مع اللّه

اگر قائلی بگوید: چرا حقیقت محمدیه در ابتدای آفرینش ظهور ننمود، تا احتیاج بانبیاء و دعات متعدد نباشد. مصنف در جواب گفته است: ظهور این حقیقت با تسمام کسال قبل از ظهور شخصی خاتم انبیاء امکان نداشته است. شرح مقتلعة قيصرى

شرايع الهيه بر طبق استعدادات اعيان ثابته و حقايق خارجيه است، شريعت مانند طفلى در صراط استكمال واقع شد، تا كمال آن بوجود ختمى ختم شد. ترقى از لوازم حصولي كمال تدريجى است، و احتياج بزمان دارد، وليكن مجالى حقيقت كلية ولايت حضرت ختمى در هر عصرى بمقتضاى آن عصر و مناسب با زمان و اقتضاى اسم دهر كه از اسماى الهية حاكم بر عالم زمان است موجود است، و حقيقت محمديه سارى و متجلى در جميع انبياء است، و احاطه و سريان از نواص مقام ولايت كلية اوست. حقيقت ولايت او در مقام ظهور در مجالى انبياء از خواص مقام ولايت كلية اوست. كمايانكه ظهور بوجود شخصى مقتضى ظاهر وجود اوست. ظهور و تجلى او در عقل اول از خواص مظهريت او نسبت باسم اول مطلق است، و تجلى و ظهور او از مشكاة تام خاتم ولايت مطلقه محمديه باعتبارى و است. «هوالاول والآخر و الظاهر والباطن جمعاً و تفصيلاً».

اگر حقیقت نبوت و ولایت را که انباء مطلق غیبی باشد، باعتبار ظهور و تعین حقیقت محمدیه در مقام واحدیت و جامعیت او نسبت بانبیاء و واجدیت او حمیم موجودات را بنحو کثرت در وحدت لحاظ کنیم، حقیقت محمدیه باین اعتبار که مقام صرافت او باشد، جامع جمیع نبوات و ولایات و مبدء کافۀ خیرات و حسنات و منشأ ظهور جمیع شؤن و مراتب انبیاء است. چون باین اعتبار که مقام ظهور در اسماء تفصیلی و مظاهر آن اسما را در بر دارد، و مظاهر جمیع اسماء و صفات همه و اولیاء بوجود جمعی قرآنی در حضرت ذات او اجتماع دارند؛ باین اعتبار شرایع و احکام و صاحبان شرایع، بحکم لزوم اجتماع اجزاء و جزئیات در کل، و وجود احکام و صاحبان شرایع، بحکم لزوم اجتماع اجزاء و جزئیات در کل، و وجود مصرف الشیء لایتکرر، و بسیط الحقیقة کل الاشیاء الوجودیة». و این منافات با تعدد و تسیز و تغایر باعتبار وجود فرقانی و تفصیلی آن حقیقت ندارد، و باعتبار سریان در حقایق از ظهورات و تجلیات متعدد حقیقت محمدیه جمیع مظاهر وجود تعدد و تسیز و تغایر باعتبار وجود فرقانی و تفصیلی آن حقیقت ندارد، و باعتبار سریان در حقایق از ظهورات و تجلیات متعدد حقیقت محمدیه جمیع مظاهر وجود اتر جمله انبیاء و اولیاء بوجود خاص خود موجودند، و لیکن آن حقیقت مربی حقیق اد رایا در حقایق از ظهورات و تجلیات متعدد حقیقت محمدیه جمیع مظاهر وجود از جمله انبیاء و اولیاء بوجود خاص خود موجودند، و لیکن آن حقیقت مربی حقایق

و مـتجلى در جميع اين مظاهر است. و على الاول يحمل قوله تعالى: «لانفرق بين احد من رسله» و على الثانى يحمل قوله: «تلك الرسل فضلنا بعضهم...».

بنابراین، قطبی که مدار حقیقت عالم و محور احکام و مرکز وجود است؛ یک حقیقت وسیع اطلاقی است، که باعتبار ذات واحدست، و باعتبار ظهور در کثرات متعدد است. بنحو وحدت در کثرت و کثرت در وحدت، مرکز و محوردائرۀ وجود، حقیقت محمدیه و شمس الشموس عالم خلقت است؛ که ظهور در اقمار متعدد و انبیاء و اولیاء نموده است، و هیچ عصری از اعصار، خالی از وجود مظهر او نیست. بر همین معنی محمول است ر وایاتی که از طرق اهل سنت در اتحاد روحی پیغمبر و علی علیه السلام، و اولاد طاهرین آنها بما رسیده است.

احمدبن حنبل در کتاب مسند خود<sup>۱</sup> نقل کرده است که پیغمبر فرمود: «کنت انا و عملی بن ابیطالب نوراً بین یدی اللّه قبل ان یخلق آدم». احمدبن حنبل در همین کتاب، حدیث دیگری باین مضمون نقل کرده است.۲

١ . رجوع شود بدلائل الصدق علامة محقق شيخ محمد حمن مظفر، «تد»» چاپ نجف، ١٣٧٢هـ ق، جزء دوم، ص٢٢٧، ٢٢٨، ٢٢٩. شرح نهج البلاغه، ص ٤٥٠، جزء ثاني. فصول المهمة نورالدين مالكي.

حدیث نور، در روایات عامه راجع باتحاد نوری اهل بیت عصمت و طهارت «محمد و علی و فاطعه و حسن و حسین علیهم السلام»، از طریق متعددی نقل شده است. از طرق اصحا بنا الامامیه و اشیا خشاالا ثنباعشریه، روایات متعددی نیز در این موضوع نقل شده است. ما در باب ولایت، فقط با حادیث معتبیر موجود در کتب عامه استدلال می کنیم؛ آنهم روایاتی که الآن در کتب مطبع در ممالک اسلامی وجود دارد.

- ۲ . این قبیل از روایات، و روایات دیگری که بمضمون این روایات بر می گردد، مثل: «انا و علی من شجر واحد والناس من اشجار شتی»، و یا این روایت که پیغمبر بابو بکر گفته است: «یا ابابکر کفی و کف علی في العدل سواه، ناظر باتحاد ولایت او و علی است، به این اعتبار علی علیه السلام اول ما خطق الله است. بحسب اصل کلی ولایت در جمیع نشئات متحدند، و باعتبار وجود فرقی مختلف می باشند، و در مقام رجوع از خلق بحق عین یکدیگرند <u>ورد ای</u>ضاً عنه «ص» انت منی و انامنك».
  - ده چراغ ار حساضر آیید در مسکان هر یکی بناشد بصورت غیر آن فرق نستیوان کسرد نور هر یکی چون به نورش روی آری بی شکی در معانی قسست و اعداد نیست در معانی تشنیه و افراد نیست

شرح مقدلمة قيصرى

ابن جوزی بـنـابـر نقل سیوطی، از «جعفر بن احمد علی بن بیان. حدثنا عمر الطـاثـی حـدثنا عن سفیان عن داود بن ابی هند عن الولیدبن عبدالرحمان عن غیر

آیشکه از حضرت رسول وارد شده است; علی با انبیا و بحسب سر وجود معیت دارد، و با من در مقام جهر و آشکارا؛ اشاره بهمین معنای رفیع المنال است. لذا محیی الدین «قده»، از مقام ولایت علی تعبير به سرٌّ الانبياء اجمعين نموده است. اين خود يكي از دلائل باهر، بر افضليت على از اولواالعزم از رسل است. و همهٔ جهانی را که حضرت رسول واجد بود او هم بنجو وراثت از آنحضرت واجد است. لذا محب آن حضرت صحيفة عمل هر مؤمني است، و از متابعت او مي توان بحقيقت رسيد بحسب باطن وجود مفيض خير وبركات است، و از فيض وجود او موجودات ظهور بيدا كرده اند، و بشفاعت تكوينى او سالكان طريق حقيقت بمقام شهود مى رسند، و از معارف و علوم لدنى او بمدينة علم يغمبر راه مي يابند. لذا در زيارت او وارد است: «السلام عليك ايها الميزان الاعمال». بعد از حضرت خشمی مرتببت در جمیع فضائل بر همه مقربان حق تقدم دارد. اینکه مصنف علامه در بیان احتباج خلايق بارشاد مؤيدان از حق تعالى از دعات حق و راهنماي بملكوت اعلى بآية شريفة: «و ما كانّ لبشر ان يكلمه الله الاوحياً او من وراء حجاب أو يرسل رسولا: الخ»؛ استدلال نموده است ممكن است در ترأو یل آیه گفته شود: انسان هر معارفی را که با واسطه از حق تعالی أخذ نماید و یا اتصال و تمعین موجودی بواسطه ی امری غیر باشد، منصبغ بحکم واسطه می گردد، و قهراً واسطهٔ اثری از خود در آن می گذارد؛ و آن چیز از طریق واسطه مفاض است؛ بطهارت و سذاجت اصلی خود باقی نمانده است، «فيتطرق اليه الاحتمال ولا سيما اذا عرّف سرًّ الحال والمقام، الذي هو فيه والوصف الغالب عليه، و إن لكل ما ذكر اثرا فيما يبدؤله ويصل اليه، ولا يبقى له في حضرة الحق جهة معينة و اعتبار مخصوص فيصير عنه و يتعدى مراتب الاسماء والصغات و مالها من الاحكام والآثار والتجليات، فلم يتمعين له الحق في جهة معينة معنوية او محسومة من حيث الظاهر والباطن و بحسب المقايد والطوم والمدارك والمشاهدو والاخبار والاوصاف تعتبر للحق سبحانه وتعالى، وعدم انحصاره في كل ذلك او فی شیء منه». عارف سالک در این مرتبه متوقف نمی شود، بلکه حضور خود را نزد محبوب مطلق و معشوق کل تابع ماهو الواقع عندالله قرار می دهد و خود را در این موقف شهود نمی نماید، و معلومات موهوم خویش بچیزی نمی گیرد. این حالت اول حالات اهل حیرتست که مورد تمنای کمل است. حق نزد آنها دارای جهت معینی از ظاهر و باطن نیست،مقام ومرتبه ای که حق را محدود نماید، برای حق نسمی بینند؛ حق را شهود می نمایند؛ در حالتی که محاط او بند و احاطه بهر چیزی دارد. حق در آنها تجلى نموده است. «لا في جهة ومكان وزمان ورتبة ومقام ولا اسم ورسم مخصوص». حيرت کمل در این حضرت، از حق و بحق و در حق است. حبرتی که مذموم است، حیرت اهل انظار و علوم رسميه است. نه حيرت اهل الله كه ناشي از احاطة حق و تجلى حق بلا واسط در آنها مي باشد. «قد تحيرت فيك خذبيدى» و عن رسول الله سلام الله تعالى عليه: «رب زدني فيك تحيراً».

الحضرمى عن ابى ذر «رضى الله عنه»: خلقت انا وعلى من نور وكنا عن يمين العرش... الخ».

حقيقت محمديه داراى ظاهر و تعين شخصى مادى است، كه عبارتست از ظهور در نشأه عالم اجسام؛ در حالتى كه خلق را بحق دعوت نمود، ظهورى بحسب قوس صحود و نزول در عوالم برزخى دارد، و ظهورى در مراتب عقول و ارواح، و تعينى در عالم واحديت و اسماء و صفات دارد و مقام او در اين مرتبه، داراى بطن و خفائى است كه از آن تعبير بمقام اسم اعظم نموده اند. آنحضرت باعتبار انغمار در احديت وجود، مبدء انبعاث اسم الله است كه از ظهور او در مقام واحديت اسماء و صفات تفصيلى حق ظاهر شد. از تجلى و ظهور او در اعيان ثابته، مجالى و مظاهر خلقى، تعين خارجى پيدا نمود. اول تجلى او ظهور بصورت عقل اول است. اين تجلى، باعتبار قوابل متعدد مى شود، تا برسد بمقام ظهرر او در صورت انبياء و اولياء سلف. منشأ تجلى او بصورت انبياء، تجالى در است. اين تجلى، باعتبار قوابل متعدد مى شود، تا برسد بمقام ظهرر او در صورت امت. اين تجلى، باعتبار قوابل متعدد مى شود، تا برسد بمقام ظهرر او در صورت انبياء و اولياء سلف. منشأ تجلى او بصورت انبياء، تجلى آن حقيقت كلى در اعيان ثابته اولواالعزم و غير اولواالعزم از رسل است. بعد از سير و ظهور در صورت بنخصى انبياء يكى بعد از ديگر، كه علت استكمال و ترقى و عروج مقام نبوت بنحو تدريج و تدرج است از مشكاة وجود شخصى خود ظاهر شد و باين ظهور نبوت بنحو كمال رسيد. كتاب آسمانى او مشتمل بر جميع حقايق است.

از بـرای تـکـمـیـل بعثت و بیان حقایق الهی بنحوتام و تمام از مشکات اولیاء محـمدیین تجلی نمود. ظهور تام و تمام او بنحوی که موجب بسط بساط عدالت و قـمـي ظـلم و جور و ظهور حق بتمام معنی و کلمه گردد تجلی اوست بصورت خاتم الاولیاء مهدی موعود در آخِر زمان، صلوات الله علیه و آبائه.

از او عمالم شود پر امن و ایمان جماد و جمانوریابد از و جمان نماند در جهان یک نفس کافر شود عدل حقیقی جمله ظآهر بسود از سر وحسدت واقسف حسق در او پیدا نمماید وجه مطلق ولایت شد بخاتم جمله ظاهر بر اول نقطه هم ختم آمد آخر

تجلی حقیقت محمدیه در اولیاء محمدین غیر از تجلی در سایر انبیاء است.

شرح مقدّمهٔ قیصری

تجلی در اولیاء محمدین تجلی حق بتمام اسماء و صفات است، و ائمة معصومین نظیر حضرت ختمی مظهر تجلی ذاتی حقتد، نه اسمائی و صفاتی. خصوصیاتی را که حضرت مهدی موعود دارا است در کسی نیست. میدءِ ظهیر خاتم انبیاء بصورت اولیاء و اثمه علیهم السلام، از حضرت علی مرتضی شروع می شود و بحضرت مهدی ختم می گردد.

ظهور این کمالات که خاص حضرت مهدی است، در زمانِ رسالت حضرت خشمی مسکن نبوده است، و باید این کمالات و خصائص وجودی در مظهر و مجلای خاتم الاولیاء که یکی از حسنات حضرت ختمی است ظهور نماید.

شیخ سعدالدین حموی، و عارف شبستری، محقق لاهیجی شارح گلش راز، در این باب تصریح کرده اند: «لن یخرج المهدی حتی یسمع من شراك نعله اسرار التوحید». خاتم ولایت مطلقة محمدیه، چون مظهر اسم اعظم و عدل و ماجی ظلم و جور است، حضرت رسالت پناه گفته است: «یملا الله به الارض عدلا و قسطاً بعد ما ملئت ظلماً و جوراً». آنحضرت از غایت علومقام و بلندی مرتبه در همهٔ حقایق سریان دارد.

لذا شیخ عارف کامل شبستری«قده» فرمود:

«از او عسالسم شود پر امن و ایسان جسساد و جسانوریابد از او جان»

از حضرت خاتم ولايت محمديّه تعبير خليفة الله شده و حضرت رسول فرموده است «ان لله خليفة يملأالله به الارض قسطاً وعدلاً» در روايت ديگر نقل شده است. «اذ رأيتم رايات المسوم من ارض خراسان فأتوها ولوجنواً فان فيها خليفة الله مهديين» لذا قونوى در فكوك گفته است: مهدى عليه السلام از همان مشربى حضرت ختمى مقام بلاوسطه، اخذ مى نبود مستفيد است.

نظر بآنكه آن حضرت، مظهر ولايت مطلقه است، وجه حقيقتٍ حق با كمال اطـلاق در او ظـاهر شود، و از تجلى اطلاقي حق كه اختصاص باو دارد، عالم دنيا عالم انسانيت گردد و كمال حقيقت انسانى در او جلوه و ظهور نمايد.

ز خـود فـانـی و در عــِـن يقائيم وجـود جـمـلـهٔ مـوجودات مائيـم جهـان مـرده هـر دم زنـده سازيم چو بـحـر رحـمت بی منتهائيم

بنابر آنچه كه ذكر شد، حقيقت محمديه، مركز دائرة وجود است. و فيض و امداد از تجليات او بعالم وجود مى رسد. باعتبار غلبة حكم وحدت و باطن، مقام نبوت و ولايت حضرت ختمى مرتبت كه مقام جمع الجمع و وجدان او جميع شئونات و فعليات باشد، تمام انبياء و اولياء و مظاهر وجودى آنها در باطن ولايت ختمى نهفته است. آن حضرت از تعقل ذات خود و شهود حق و تعقل و شهود مظاهر خلقى تجلى در آفاق و انفس تمود، عالم و آدم پيدا شد. پس در مقام تجلى و ظهور قعلي انبساطى حضرت ختمى، عالم، ظاهر شد. پس انبياء عليهم السلام، فلهور تفعي يا بساطى حضرت ختمى ، عالم، ظاهر شد. پس انبياء عليهم السلام، غيب و بناطن وجود ختمى، حضرت و حديت است. «هذا مراد المصنف العلامة حيث قال: «وان اعتبرت حقيقتهم و كونهم راجعين الى الحضرة الواحدية... الى ان قال: واحد باعتبار حكم الوحدة و باعتبار حكم الكثرة متعددة». چون وحدت راجع بغيب وجود محمد است. و كثرت ظهرر تفصيلى او در عالم وجود است.

قوله: «وقبل انقطاع النبوة قدّيكون القائم بالمرتبة القطبية نبياً ظاهراً كابراهيم وقد يكون ولياً خفياً... الغ»

مراد مصنّف، خلو زمان از نبی جائز است، و ممکن است نبی مشرع در برخی از ازمنه وجود نداشته باشد. ولی قائم بامر حق، باید در هر زمانی موجود باشد، چون نبوت جهت خلقی است و ولایت جهت حقی. قبل از انقطاع نبوت، یعنی قبل از ظهور حاتم، قائم بامر حق و واسطهٔ در افاضهٔ فیض، اعم از نبی و ولی موجود بوده است و ممکن است ولی مخفی باشد، و در خلق ظاهر نباشد. مثل حضرت خضر که قطب زمان بود و تا تشرف موسی بمقام نبوت، منشأ اخذ معالم و معارف موسی علیه السلام بود. حصول ولایت و نبوت در عالم خلق، تدریجی است و باید نبی یا ولی، اسفاری را که علت استکمالات هر قطب و واسطهٔ در فیض شرح مقلامة قيصرى

است بپیماید تا بمقام ولایت و یا نبوت برسد. البته نبی و ولی در استکمال چون نفس آنها مستکفی بالذات است، احتیاج بمعلم بشری ندارند<sup>۱</sup>. بعد از اتمام دائرهٔ نبوت تشریعی و انقطاع زمان، رابطهٔ خلقی و جهتِ مر بوط باجتماع بشری ولایت حضرت خشمی از باطن وجود او منتقل باقطاب و اولیاء محمدیین علیهم السلام می شود و تحسلو ارض از حجتِ حق خواه ظاهر، و خواه خفی و باطن و مستور از بچشم خلق، محال است و بر این معنی ر وایات متعدد از طرق متعدد از حضرت رسول اکرم نقل شده است.

همیشه در این امت، باید یکی از اولیاء خانم ولایت حقیقت محمدیه موجود

۱. سیر سلاک الی الله و سفراء الی ذاته تعالی و صفاته الغلیا، در سرعت و بطوه اختلاف دادد. برخی از کاملان در اندک مدتی طریق دور و دراز را می پیمایند و بمقام قناء در ذات و بقاء باو می رسند، و از اولیای کاملین می گردند. کماهو المشاهد من اثمتنا المصومین. برخی از اثمه علیهم المسلام، در حال طفولیت دارای فضائل و کمالات تامه بوده اند. مسائل مشکل احکام فقهی و مسائل مشکل توحید را جواب می داده اند. حضرت مهدی مومود در غیبت صغری و همچنین کبری، باحد اثت من، مرجع علوم و معارف شیمه بوده است. بر این معنی، کمل از اهل توحید با آنکه در ظاهر از اهل سنت بوده اند، تصریح کرده اند. لذا آنها احتیاج بریاضات شاقه ای که برخی از مالکان مدته ایی اشتال دارند، و چه بسا بجائی هم نرمند ندارند، و صفاء استعداد آنها در اندک مدتی باعث اتمام دایرهٔ ولایت آنها می شود. شیخ عارف کامل، قدوهٔ اصحاب کشف، در مفتاح الفیب دربیان اقسام، سلاک و مسافران، بحق واحدیت وجود گفته است:

«قسم يكون نسبة الكيفيات والملابس اليه، نسبة الصفات العرضية الى الموصوف بها، وذلك لشرف مرتبة اوليته في حضرة الحق، وقوتها السعير عنها بقدم الصدق والمناية و تحوهما.

باشد، دا ترتیب مراتب وجودی حفظ شود. و چون ولی از اسماء حاکم دائمی بر خلق است، و انقطاع آن عقلاً محال است: «الله ولی الذین آمنوا» ظهور این اسم و حکومت و تجلی آن دائمی است، و قطع نمی شود. بر این معنی، نیز روایات مفید قطع از طرق اهل سنت از حضرت ختمی مرتبت نقل شده است. با اینکه معاویه و اتراب و اتباع او علیهم اللعنة و العذاب، نهایت سعی را در محو فضائل اهل بیت نمودند، ولیکن خداوند از برای اتمام حجت، روایات مربوط به امامت ائمه را حفظ کرد، بقدر کافی در کتب اهل خلاف نقل شده است.

ولايت بعد از پيغبر منتقل بوارثان علم او شد، و بحضرت خاتم ولايت مطلقه ختم خواهد شد. بعد از اتمام دائرهٔ ولايت و تماميت كمال اين حقيقت الهى، بحسب اقتضاى اسم باطن، قيامت فرا مى رسد. تحقق قيامت ناشى از اسم باطن، يعنى ظهور خلايق بباطن وجود، و استهلاك در انوار ربوبى و اضمحلال در حضرت حق، و علت وقوع آن اسم متولد از تركيب اسم باطن و ظاهر، يعنى اسمى كه حد فاصل بين ظاهر و باطن است. چون قيامت، ناشى از ظهور حق باسم قهار است، و از اسم جامع بين ظاهر و باطن، برزخ كه حد فاصل بين دنيا و آخرت و يكى از منازل آخرت است تحقق پيدا مى نمايد كه: «من مات فقد قامت قيامته».

قیامت روزی است که بواطن و سرائر در آن روز ظاهر می شود: «یوم تبلی السرائر» جمیع صور موجود در دنیا، منتقل بباطن وجود می گردد، و اعمال که در بباطنِ وجود مستور و مجسم است، در قیام قیامت و طی بساط زمان و مکان ظاهر می گردد؛ و حق کوس: «لمن الملك» می زند و صورتهائی که منشأ پنهانی تجسم اعمال و نیات می باشند، مستور می گردند. و باطن آنها که نیات و صور اعمال اعم از خیر و شر باشد، ظاهر می گردد. صورتِ جنت و نار و بهشت و دوزخ که همان ملکات خوب و بد و زشت و زیبا باشد، عیان می گردند: «و بحشرالناس علی صور نیاتهم». منشأ عذاب و علت نیل بمقامات و مراتب بهشت و درکات دوزخ صور ناشید از اعمال و افعال است. تا دنیا برقرار است و معمور است، وجود ولیی اولیاء محمدیین، بعد از انقطاع نبوت بمقتضای اسم ولی و هادی و نذیر لازم شرح مقدّمة قيصرى

است. دولت و حکومت این اسماء بعد از انقطاع دنیا و رجوع فرع باصل و رقیقت بحقیقت، متقطع می شود. «والله یقول الحق وهویهدی السبیل». در فصل بعد راجع بکیفیت تجلی حق باسماء مناسب با آخرت و معاد بحث و مفصل تر ذکر خواهیم نمود.

والآن نعطف العنان الى بيان حقيقة النبوة والولاية، بناءً على طريقة العرفاء، و لنشرح الاخبار الواردة في بيان ولاية ساداتنا واثمتنا الطاهرين روحى وجسمى لهم الفداء. ولنكشف في هذا الشرح، طليعة من حقيقة الخلافة الائمة الطاهرين، و نستدل على ماورد عن الحقيقة المحمدية في مقاماتهم ومراتبهم، وبيان انَّهم السبيل الاعظم والصراط الاقوم، ونشير الى لمحة من مقام ولايتهم وكيفية سريانهم في الموالم الطولية والعرضية، وبقاء ولايتهم مادامت السماوات والارض.

تحقيق عرفاني

حقيقت خلافت الهيه كه از آن تعبير بولايت مى شود، باعتبار مقامِ احديتِ وجود و استهلاك مقامِ ولى در مرتبة اوادنى نسبت بمراتب ظهور، و تجليات خود در مراتب وجودى تعين ندارد، و عدم تعينِ آن حقيقت، ملائم با ظهور و تجلى آن مقام در مرائي اسماء و صفات و مراتب خلق و تفصيل است. باعتبار غيب، نه بصفتى متصف است، و نه در مرآتى از مراثي تعينات جلوه و ظهرر و انعكاس دارد.

حق باعتبار ظهور و تجلى در اسماء و صفات، و سريان از طريق صور اسماء، كه اعيان ثابته باشد؛ بمظاهر خلقيه از عقول و نفوس و مظاهر انبياء و اولياء در هر موطنى حكمى دارد، و از تجلى مقام احدي جمعى ولايت، كه مقام قلب تقى نـقـي احدي احمدى(ص» باشد، دواير متعددى تشكيل مى دهد. ادوار و ظهورات انبياء عليهم السلام، از آدم تا خاتم ناشى از تجلى اصل خلافت محمديه است. مركز جمع دواير نبوات و ولايات، ولايت تامه خاتم انبياء است، كه بحسب اصل ذاتِ واحد، باعتبار ظهور در ادوار نبوات و ولايات، متعدد و متكثر است. نبوت حقيقى محمدى، كه از آن بلسان اهل عرفان به نبوت مطلقه و كليه و

عامه تعيير نموده اند، منشأ اظهار «ما في الغيب» در حضرت واحديت است. منشأ تعليم اين انباء، فناى تعين حقيقت محمديه است، در حضرت احديت وجود. بنابراين، مبدء جميع تعاليم الهيه، و اظهار حقايق مستجن در احديت وجود است، در مقام واحديت بنحو تفصيل. مرتبة دوم انباء، و بين انباء و اظهار حقايق است در قلم اعلى و أم الكتاب، كه از آن بعقل اول تعبير شده است. انباء و اظهارات غيبى ساير اتبياء، مرتبة نازل انباء در واحديت و حضرت علميه است. لذا در يكى از رواياتى كه از پيغمبر نقل شده است، و دليل بر اتحاد نورى و باطنى ولايت محمد و على عليهما السلام است اين است: كه من و على نورى بوديم در عالم ربوبى و خدا را تسبيح و تحميد مى نموديم و به تبع تسبيح ما ملائكه، حق را تسبيح و تنزيه نمودند؛ «سبحنا و سبحت الملائكة، هللنا وهللت الملائكة»، الى غير ذلك من الاخبار التى نذكرها عن قريب انشاء الله تعالى، تيمناً و تبركاً و نعم ما قيل:

اســـداللّــه در وجــود آمــد در پس پرده هـرچه بـود آمـد

یکی دیگر از مراتب تـعـلیم؛ تعلیم اسماء حق است بآدم ابوالبشر، بر طبق روایـات عامه، اسماء، رقایق وجود خلافتِ حقیقت محمدیه و ائمه طاهرین است، و واسطهٔ در این تعلیم، مقامِ خلافت حقیقت ائمهٔ اطهار می باشد. <sup>۱</sup>

١. انباء در حضرت اسماء، اظهار اسماء است از موطن غيب وجود بعالم شهادت اسماء. و حضرت واحديت، واسطة اين انباء و عين ثابت كامل، حضرت محمد علت اين است كه از ظهير آن اسماء بصريت اعيان ثابته ظاهر شدند. پس حقيقت محمديه، متكلم باين اسماء است، و اين تكلم، تكلم ذاتى و معلول تجلى اعرابى حق است بعدورت فيض اقدس و اسم اعظم و حقيقت كلية انسان كامل. و قوله: «و علم آدم الاسماء كلها» يعنى به قلب آدم، خواص اشياء را القا نمود، كه مضار و منافع آنها را بداند و ناقصان را كامل نمايد. سرّ اينكه ملائكه بحقيقت اسماء كه حاكى از مسيات متقابله را بداند و ناقصان را كامل نمايد. سرّ اينكه ملائكه بحقيقت اسماء كه حاكى از مسيات است، علم كامل نداشتند، آن است كه تاقة جمعيت وجودى انسانند، و صلاحيت مظهريت اسماء مستابله را فاقدند، لذا اعتراف بعجز خود نمودند. علم مكتسى كه موجب ترقى از تقص بكمال است، و بالاخره منتهى بعظهريت جميع اسماء و صبب احاطه بر جميع عوالم، بلكه احاطه بر جميع اسماء و بالاخره منتهى مظهريت جميع اسماء و صبب احاطه بر جميع عوالم، بلكه احاطه بر جميع اسماء است؛ لذا از مقام اجمال و جميع وجود است كه مايه و مادة آن در هبولى و تراكيب مختلف از عاصر است؛ لذا از مقام اجمال و جميع وجود است كه مايه و مادة آن در هبولى و تراكيب مختلف از عاصر است؛ لذا از مقام اجمال و جميع وجود است كه مايه و مادة آن در هبولى و تراكيب مختلف از عاصر است؛ لذا از مقام اجمال و جميع وجود امر شد كه: «انبشهم باسماء هولاء»؛ و نگفت: «علمهم». و معت شرح مقذمة قيصرى

نظر باينكه هر قومي زبانٍ مخصوصي دارد و هر پيغمبري مأمور تبليغ بلسان قوم خود می باشد. انباء و تعلیم و اظهار حقایق غیبی نسبت بآنها اختلاف دارد. جامع آنها حقيقت كلى انباء وتعليم آلهي است. مرتبة نازلة تعليم، همان ارشادِ انبيَّام نسبت بعوالم وخواص قوم وملت خود است، كمااينكه مربتة اعلاى اظهار حقايق مستجن و مكنون در غيب ذات، اظهار اسماء وصفات وظهور در اعيان علميه است. ابناء وتعليم، كه اسم جامع جميع مراتب آن ابراز و اظهار ما في الغيب است، در عالم روحانيات و عقول مجرده و انيّات محضه، غير از تعليم به مسجونين در عالم ماده و اصحاب قبور است. حقيقت تعليم در شدت و ظهور و كمال و ضعف و شرف و فضيلت، تابع وجود ثابت در مراتب تعليم و ابناء است، و كمال وجودي واسطهٔ در انباء و خليفة بشري و معلم مبعوث از حق در كيفيت تعليم تأثير دارد. نبسی و ولی و واسطهٔ در تعلیم هرچه کامل تر باشد، بمراتب صافی از حقایق نزدیک تر است. ولی مأخذ علیم حقیقت محمدیه، ارفع و اشرف از جمیع مآخذ عـلـمـى اسـت، و اتـم انـحاى تعليم اختصاص باو دارد، و انبياء عليهم السلام، در مقام اخذ معارف، تابع وجود او يند؛ همانطوريكه از ائمه عليهم السلام رسيده است: «فالكليم البس حلة الاصطفاء لما عهدنا منه الوفاء وروح القدس في جنان الصاغورة ذاق من حدائقنا الباكورة».

احـمـد ار بـگـشايد آن پر جليل تـا ابـد مـدهـوش ماند جيرئيل

فيه سرَّ لايمرفه الاالخواص. خليلى، قطاع القوا في الى الحمى كـــُــيــرَّ و أمَّــا الــواصـلونِ قـلـيـل • ¥٤

## حكمة مشرقية والطيفة ملكوتيه

في بيان منشأ الخلافة والولاية

خلافت و ولايت حقيقت محمديه، و وارثانِ مقام او، و داعيان بعين جمع واحديت وجود او، خلافت و وساطت در ظهور است. باين معنى: آنچه كه مستور در غيب وجود بود، بظهرر اين نَيّر اعظم بلباس تعين و ظهورِ ملبس گرديد. هم تعيناتِ مقام واحديت به تبع وجود او ظاهر شدند، و هم صورت اسماء كه اعيان ثابته باشد، موجود بوجود خاص خلقى و امرى گرديد.

حقيقت حق در مقام خفاء وجود و كنز مخفى و عنقاء مُغْرِب، به واسطة تجلى و ظهير ذات از براى ذات و عشق ذات بظهير اسماء و صفات، به تبع عشق به ذات خود است كه خويش را در مرآت كامل، جامع جميع صفات و اسماء شهود تسمايد، لذا باسم اعظم، كه مرآت ظهير جميع اسماء است، بمقام جمع وجود و واحديت تجلى نمود، و خود را در مقام تنزل بمرتبة اسم اعظم، شهود تمود، و اين اسم، باطن انسان كامل، و آينة انعكاس حقايق مستكن در ذات است. شهود ذات، حقيقت خود را در ملايس اسماء و اعيان، همان تجلى در اعيان است. مظهير جامع اين تجلى، و ظهير عين ثابت، انسان كامل است، و تجلى حق در الدرة.

حقیقت وجود، چون در مقام ذات و از ناحیهٔ خود حجاب و ستری ندارد، و وجود مجازی ممکن، حجاب بین ممکن و حق است، و عالم قدس بری از حد و مبرا از حجآب و حدود است، حق بوحدته تجلی و اشراق در حقایق نمود، و با جمعیت وجودی خود در انسان کاملِ تفصیلی، که مقامِ کمال استجلاء است، ۷٤۱ شرحمقتمةقيصرى

مشاهده کرد. این ظهور را ظهور ذاتی حق، منزه از کافهٔ تعینات نامیده اند. فیض اطلاقی حق در این مقام تعین ندارد. حقایق ممکنات با آنکه تعین دارند و محدودند، حق بتجلی اسمائی و صفاتی در آنها ظهور نموده است. این تجلی، تجلی ذاتی در عین ثابتِ کاملِ مکملِ محمدی است، که منشأ ظهور ما فی الغیب است.

اســـداللّــه در وجــود آمـد در پس پرده هرچه بود آمـد

نسبت اعيان ثابتهٔ ممكنات به عين ثابتِ انسانِ كامل ختمى محمدى «ص» نسبت اسماء جزئيه است نسبت باسم اعظم و اسم الله. عين ثابت حقيقت محمديه، داراى جهت و ظهور و وجهه بخلق و عالم مخلوقات است. اين جهت، همان وجود منبسط و فيض مقدس است، و داراى جهتِ خفاء و غيبى است، كه آنجهت عين فيض اقدس است، بلكه جهت يلى الربى او عين احديت وجود است. اين حقيقت كليه ، كه عين ثابت حضرت ختمى باشد، باعتبار مقام غيب ذات تعين ندارد، مكر در تعقل عقل بعين وجود مندرج. اجمال در مقام احديت، جهت تعين و تفصيل اين حقيقت حضرت واحديث و مقام جمع وجود است. پس جبت ظهور حق در مقام واحديت، عين ظهور و تعين انسان ختمى است. بنابراين، تمجلى حق در جميع مراتب تجلى و ظهور، تجلى بصورت و عين ثابت انسان كامل محمدى است. اين است ، بلكه و معور معور مقام جمع وجود است. س محمدي است ، بنابراين، محمورت و معمورت و معمور است. بس

۱. قداشتهر انه قال رسول الله: «انا اصغر من دبی بسنتین». بیان این حدیث و فهم رمزز آن توقف بردانستن معنای رب و دو منهٔ در این موارد و معنی انا و اصغر دارد. مراد از «انا» در این جا معنای مشهور عندالمجهور نیست که این هیکل مخصوص موجود در زمان و مکان و ماده باشد، کما اینکه مراد از «انا» نسبت متعینهٔ بین خلق و حق هم نمی باشد، بلکه مراد حقیقت وجود صاحب درجات متشخصه می باشد، که هر مرتبهٔ نازلهٔ از آن حقیقت از جهتی عین اصل حقیقت است و از جهتی غیر آن می باشد، که هر مرتبهٔ نازلهٔ از آن حقیقت از جهتی عین اصل حقیقت است و از جهتی غیر آن می باشد. رب، اشاره بموجودی است که در مرتبهٔ اول اصل وجود را افاضه می نساید، و در مقام ثانی، کمالات لایتهٔ بشخص یا نوع را افاضه می نماید، تا آنکه باقصی مه در مرتبهٔ ایند.

«نزلونا عن الربوبية، وقولوا في حقنا ما شئتم».

ظهور اسماء حسنى وصفات علياى حق در مقام واحديت وجود، همان ظهور حقيقت محمديه است در مقام تفصيل اسماء، چون باطن وجود او عين اسم اعظم است، و اسماء حسنى از شاخه ها و فروع و شعب و رقايق اسم اعظمند. لذا در باب اسماء و حدوث آن،' در كتاب كافى، از حضرت امام جعفر بن محمد الصادق نقل شده است: «نحن اسماء الله التى يدعى بها، فيستجاب».

در احاديث قدسيات وارد شده است كه خداوند، آدم ابوالبشر را در مقام بيان حقايق اسماء، و معرفت مسميات آن اسماء، مخاطب قرار داده و گفته است: «يا آدم هذا محمد و انا الحميد المحمود، شققت له اسماً من اسمى، و هذا على و انا العلى الاعلى، شققت له اسماً من اسمى». و بهمين معنى محمول است آنچه كه در احاديث الهيه: ادعية مأثوره از قبيل: «و بالاسم الذى خلقت يه العرش، و بالاسم الذى خلقت به الكرمى، و بالاسم الذى خلقت به السماوات»، و غير اين ها از تعبيرات وارد شده است.

**440** 

اسماء بر دو قسمند: جلالیه و جمالیه. مظاهر اسماء در احکام، تابع اسمائند. برخی از اعیان، مظاهر اسماء جلالیهاند. مثل ابالسه و شیاطین و کفره و منافقان و آتـباع آقهها. انبیاء و اولیاء و صلحاء و اهل ایمان مظاهر اسماء جمالیهاند. اسماء الـهـیـه محدود بحدی نیستند، و تناهی ندارند، و احدی غیر کُمل بآنها احاطه پیدا

، رجوع شود بکتاب کافی، باب حدوث اسماء، و کتاب وافی، باب حدوث اسماء، شرح ملامحسن فیض اعلی الله مقامه. شرح مقتمة قيصرى

تمى نمايد. احاطة تام باسماء، شأن حقيقت مقام ولايت تامه است، كه اختصاص بمقام ختمى و اولاد طاهرين و عترت قديسين او دارد. جميع طوائف اسماء و مظاهر آنها منتهى باسم جامع الهى مى شوند كه امام كل اسماء و مظاهر اسما است و از آن تعبير بامام ائمة اسماء مى نمايند. مظهر جامع بين جميع مظاهر، مظهر اسم الله اعظم است، كه خليفة و مربى جميع اسماء و مظاهر وجودى مى باشد، يايصال كل ممكن الى كماله اللايق به، و يفيض على الكل بما يترشح من بحر جوده، وهو حقيقة الحقايق و يكون الشاهد على جميع الانبياء، و الكل آخذ منه ولا يعطى ما اعطى الابه وهو الخليفة على الكل.

محمد کافرینش هست خاکش 💿 همزاران آفریس برجمان پاکش

رسالت و خلافت کلیهٔ محمدیه فلک عام، و دایرهٔ کلیه ای است که مشتمل بر دوائر و افلاک جزئیه و خاص است. افلاک و دوایر جزئیه، حقیقت انبیاء علیهم السلام می باشد، که بمقتضای: «تلك الرسل فضلنا بعضهم علی بعض». بمضی از آن دوائر محیط، و برخی محاطند.

رسالت و ولايت حقيقت ختميه و اولياء كاملين محمديه، عليهم السلام است كه بواسطة وساطت او در فيض، و دارا بودني مقام هدايت كل، بحسب تكوين و تشريع رحمة للعالمين است. «لان آدم و مّن دونه تحت لوائه». و هوالذى «اوتى جوامع الكلم» وهو عليه السلام: «كان قبيا و آدم بين الماء والطين». وقد افصح عن مقامه بقوله: «آدم و من دونه تحت لوائى». و يكون علّى الانبياء شهيداً، و كل نبى شاهد على قومه، وهو الشاهد على الكل. و من هنا يحدس اللبيب سرّ عرض الاعمال، اى اعمال العباد على رسول الله و خلفائه، و رجوع كل التاس اليه فيام القيامة، و له الشفاعة الكبرى. و مظهر ظهور آن حضرت در روز قيامت، جهت شفاعت امت سيدالاحرار حضرت ابى عبدالله الحسين، و حضرت صديقة كبرى فاطمه عليها سلام الله، مى باشد. در خبر صحيح وارد است كه حضرت صديقه در قيامت در مقام عبور از عالم محشر رشته هائى از چادر عصمت او آو يزان است، كه هر كه بدان رشته ها متمسك شود، نجات مى يابد. رشته ها، همان ايمان و

الحلاص و اعتقاد بمقام ولايت آن حضرت است، كه مانند خطوط شعائيه بين مقام ولايت آنحضرت و قلوب تابعان او اتصال دارد. و همين رقايق موجود بين آن حضرت و امت، سبب نجات امت است. چون برگشت شفاعت به امر تكوينى است، و مبده آن، تحصيل عقايد حقه و اعمال حسنه است؛ كه اعتقاد بمقام ولايت كلية المه معصومين عليهم السلام، روح آن مى باشد. اعراض از مقام ولايت و انكار آن، موجب حبط جميع اعمال است، لذا مودت قربى و اولاد معصومين حضرت رسالت پناه، اجر نبوت است؛ و انكار آن، اعراض از مقام نبوت حضرت ختمى. و اعراض از توحيد كامل است. و سياتى زيادة تحقيق في هذا المقام انشاء الله تعالى.

## كشف وتحقيق

شيخ عارف محقق، قدوة اهل الكشف و اليقين و برهان الحق و الحقيقة، آخوند ملا عبدالرزاق كاشى، در كتاب تأو يلات قرآن، كه باسم محيى مراسم الحق و البقين، شيخ المشايغ ابن عربي، چاپ شده است، در تأو يل آية شريفة:

«قبل لاأستُلكم عليه أجراً إلاَّ المَوَدة في القُربل» كَفته است: «استئناء منقطع، و في القربي متعلق بمقدر، اي المَودة الكائنة في القربي، و معناه نفي الاجر اصلاً، لأن تُسرة مودة اهل قرامته عائدة اليهم الكونها سبب نجاتهم، اذا المودة تقتضي

١. بنابراين، حب اهل بيت منشأ نيل بمقامات عاليه مى گردد. ونفع آن عايد بغود عباد است. نظير صلوات بر محمد و آل او، بنابر اين قول، كه چون پيغمبر تام وفوق التمام است، و حالت منتظره ندارد، ثواب صلوات بر او عايد بر خود عباد است. و فيهذه المسالة اختلاف ذكرناه في بعض تأليفاتنا في سرَّ الصلوات على النبى «ص». چون آيه ظاهر در اين است كه حجب اهل بيت و احسان بآنها اجر رسالت است، بهتر است بگوشم كه

چون ایه طاهر در این است که حب اهل بیت و اخسان با نها اجر رسالت است، بهتر است بخوبیم که مطابق جواب از سشوالی که راجع به «قر بی» مذکور در آیه از حضرت خشمی مقام شده است منحصرمت در حضرت امیر و حضرت فاطعه و امام حسن و امام حسین و ائمة از صلب حضرت امام حسین علیه السلام در بیان معانی ولایت هم تقریر خواهیم کرد که یکی از معانی ولایت محبت است ، اگرچه ولایت در ما نحن قیه بستی آولی بتصرف است، و از لوازم أولو یت در تصرف، قرب و حه شرح مقذمة قيصرى

المناصبة الروحانية، المستلزمة لاجتماعهم في الحشر، كما قال عليه الصلوة والسلام: «المرء يحشر مع من احبَّه»، فلا تصلح أن تكون أجراً له ولا يمكن من تكدُّوت روحه و تِمُدتُ عنهم مرتبة، محبتهم بالحقيقة، ولا يمكن من تنورت روحه و عرف الله و احبّ من اهل التوحيد أن لا يحبّهم، لكونهم اهل بيت النبوة و معادن الولاية و الفتوة، محبوبين في العناية الأولى و مر بوبين للمحل الاعلى، فلا يحبّهم إلاً من يحب الله و رسوله، و يحبه الله و رسوله. و لولم يكونوا محبوبين لله في البداية، لما احبّهم رسول الله، اذ محبته عين محبته تعالى في صورة التفصيل بعد كونه في عين الجمع، وهم الأمه الذم حبته عين محبته تعالى في صورة التفصيل بعد كونه في عين الجمع، وهم ولار بعة المذكور ون في الحديث الآتى. الا ترى ان له اولاداً آخرين و ذوى قرابات في مراتبهم كثيرين لم يذكرهم، ولم يحرص الامة على محبتهم تحريصهم على محبة هولاء و خص هولاء بالذكر. روى انها لمّا نزلت قبل: يا رسول الله من قرابتك

محب بولی است، باعتبار وساطت در فیض و شغاعت و هدایت تکوینی و نشریعی. ولی شیخ عارف جلال الدین مولوی «قده»، در مقام ذکر حدیث غدیر خم با آنکه ولایت را بمعنی اولی بتصرف معنی نصوده است، معذلک دوست و محبوب هم از این لقظ استفاده نموده است. استمعال لفظ در اکثر از معنای واحد بعذاق تحقیق امتناع ذاتی ندارد، علاوه بر این می شود از لفظی معنی مطابقی قصد کرد، اگرچه دارای لازمی هم باشد که اراده شود. شیخ عارف کامل مولانا جلال الدین رومی، «رضی الله تعالی عنه و ارضاه»، در مثنوی فرموده است؛

| قبام خود و ان على مولى نهاد    | زاين سبب يبغمبر با اجتهاد    |
|--------------------------------|------------------------------|
| این عم من علی مولای اوست       | گفت هر کس را منم مولي و دوست |
| يستند رقسينت زياينت بسركسنند   | كيست مولى أنكه أزادت كند     |
| مثل سرو و سوسن آزادی کنید      | ای گروه مؤمنان شادی کنید     |
| مىۋمىنسان را از خىدا آزادى است | چون بآزادی سیبوت هادی است    |

اینکه گفته است: «گفت هر کس را منم مولی و دوست»، مولای اول بمعنی اولی بعصرف است و مولای دوم بر طبق جمله دوم حدیث «اللهم و آل من والاه»، ولی این بیت: «کیست مولای آنکه آزادت کند الغ»، نص در أولویت در تعرف است، کما هوالواضع عندالعارف باسالیب الکلام، بیت «ای گروه مؤمنان شادی کنید» سجیل بعد از تسجیل است. علاوه بر این، کسی که بأمر حق مودت او واجب بر جمیع امت است، باید اشرف از جمیع امت باشد؛ چون لزوم مودت باو امتنانی است از حق به یندگان خود، پس مودت او باعث استکمال عباد است. کسی که اشرف امت باشد، در مقام انتخاب خلافت عقلاً مقدم بر دیگران است، کما حقائه فی نقل کلام العارف المحقق القاشانی، «رضی الله تعالی عنه و ارضاه».

هؤلاءالذين وجبت علينا مودتهم؟ قال: على وفاطمة والحسن والحسين و أبنائهما. ثم لمّا كانت القرابه تقتضى المناسبة المزاجية المقتضية للجنسية الروحانية، كان اولادهم السالكون سبيلهم، التابعون بهديهم في حكمهم، ولذا حرض على الاحسان اليهم ومحبشهم مطلقا، ونهى عن ظلمهم وايذائهم ووعد على الاول ونهى عن الناني.

فال النبى «ص»: «حرمت الجنة على من ظلم اهل بينى وآذى عترتى» و قال «ص»: «من مات على حب آل محمد، مات مغفوراً له، إلآومن مات على حب آل محمدمات تائباً، ألا ومن مات على حب آل محمدمات مؤمناً ألا و من مات على حب آل محمد، مات شهيداً مستكمل الايمان...؛ الى ان قال صلى الله عليه وآله و مسلم: الا و من مات على بضض آل محمد، جاء يوم القيامة مكتوباً بين عينيه، آيس من رحمة الله، ألا و من مات على بفض آل محمد لم يشم رائحة الجنة».

در كلام اين غارف جليل، دقايقى در مقام و مرتبة ولايت آل محمد و حسن متابعت از آنها و لزوم تبعيت از اقوال و گفتار آنها موجود است، كه كثيرى از اهل تحقيق از مفسرين از عامه و خاصه از آن غفلت كرده اند. يكى آنكه وجوب محبت و لزوم تبعيت از اهل بيت عصمت و ظهارت، كه در حقيقت اجر رسالت است، رحمت خاصى است از حق تعالى و رسول: «رحمة للعالمين» از براى رسانيدن فلايق بكمالات لايقة خود؟ چون حب آل محمد سبب هدايت و علت اعراض از ضلالت است، براى آنكه اهل بيت در مرتبة اعلاى از رفعت واقع شده اند، و واسطة اقاضة فيوضات حقند. تحصيل حب آنها كه ملازم با شناسائى و معرفت مقام آنها است، موجب حصول مناسبت بين عباد حق با اهل بيت عصمت مى شود.

این حب، منشأ تهیأ و حصول استعداد از برای جذبه و کشش بسوی آنها است. عشق بآل محمد بعد از شدت، سبب رفع موانع و اتصال بمقام منیع آنها می شود. و دیگر آنکه، از این معنی که لزوم حب و عشق آل محمد باشد، این معنی استفاده می شود که آنها غایت الغایات و نهایة النهایات عالم خلق در سلسلهٔ عود و نزولند. اگر اشرف از کائنات نباشند، حب آنها اجر رسالت که برگشت آن به رحمت واسعهٔ الهیه و نیل بدرجاتِ اعلای از مقامات کمل نمی باشد. باید آنها شرحمقة فيصرى

اشرف از جميع امت پيغبر باشند، تا حب آنها بر همه لازم شود، و سبب ترفع مقام و رسيدن آنها بدرجات عاليه گردد. چون حب آنها غايت مكمل و علت ترفع صاحب فعل است. بنابراين، آل محمد، حق مطلقند. دليل بر اين مطلب، آنستكه بغض بآنها سبب عذاب ابدى و نااميدى از رحمت واسعهٔ حق است. در حقيقت در آنها هيچ جهتى از جهات موجب نقص وجودى نيست. لذا محبوب كل و محسوب مطلقند. از اين آيه و تأو يل و تفسير شيخ كامل و عارف و اصل، استفاده افضليتِ آل محمد از جميع امت مى شود.

چون آن ارواح مقدسه در اعلى مرتبهٔ از كمال و رفعت وجودى واقع شدهاند؛ اتصال بمقام آنها كه حشريحق و عود بمبدء اصلى باشد، احتياج بمحبت آنها دارد. چون محبت، علت شناسائى و معرفت مقام آنها و بالاخره سبب انصال بمقام رفيع ولايت است. پس مقام آنها در درجهٔ اعلى از مقامات است. حقيقت ولايت كليه، مجلاى ظهور حق است و معرفت آنها عين معرفت حق است.

شاهد بر این معنی، آنستکه شیخ عارف و محقق کامل فرموده است: خب اهل بیت نجات امت اسلامی است. چون آنها به پیغمبر و خداوند از همه کس نزدیکترند. دیگر آنکه، علت نهائی خلقت، حشر با وجود آنها است. بنابراین، اشرف خلائقند. و دیگر آنکه محبت واقعی آنها موجب رفع کدورات روحی و الوانی است که روح بواسطهٔ تعلق بماده و تجملات دنیا، و یا از ارتکاب معاصی بخود می گیرد. حب واقعی آنها این اثر را دارد که روح را صفا می دهد و کدورات روحی و گردهائی را که از معصیت بر رخ لطیف انسانی نشسته است شست شو می دهد، و حب و عشق بآنها ابر مغفرتی است که گرد معصیت را از چهره روح می زداید.

در عالم وجود، کسی که آنها را دوست نداشته باشد، اگرچه تمام عمر خود را صرف عبادت حق کرده باشد، معذلک اهل نجات باشد وجود ندارد. پس رحمت حق شامل کسی که محبت اهل بیت را فاقد باشد نمی شود. بنابراین، بدون وساطت اهل بیت، خدا را کما هو حقه نمی توان شناخت. پس معرفت حق توأم با حب آنها و تبعیت از طریقهٔ آنهاست. لذا از مصدر عصمت وارد شده است:

«معرفتی بالنورانیة معرفة الله» و «من رآنی فقد رای الحق». مطلب نفیسی که شیخ عارف در این قسمت از تفسیر خود بیان کرده است، این است که وجوب خب و عشق باهل بیت در این نشأه، که عالم فرق و تفصیل است، قاشی از حب حق است بآنها در مقام جمع الجمع، واحدیت وجود. پس اهل بیت در بدایت وجود محبوب حق بوده اند. بنابراین، حب حق بآنها سبب ظهور و بروز مراتب و سلاسل طول و عرض عالم وجود گردیده است، و حقیقت ائمه در صورت تمامیهٔ وجود محبوب و معشوق حقند بعینِ عشق و ابتهاج حق بذات خود.

بنابراين، اهل بيت، صورت تمامية عالم امكانند، و وجود عالم به تبع وجود آنها خلق شده است. و الشاهد على ذلك، اين است كه حُب آنها سبب نيل بحق و حشر با آنها علت رسيدن بمقامات عاليه است. لذا غايت خلقت خلايقند؛ و بنظر تحقيق علت غائى بعلت فاعلى بر مى گردد. پس مبدء وجود و نهايت و غايت عالم ايجاد، اهل بيت عصمت و طهارتند، و چون حق مطلق بعد از حق اول، آنها هستند، حُب آنها مبب نجات و بُعض آنها سبب هلاكت دائمى است. علت وجوب حُب آنها آنستكه اهل بيت نبوت و معادن ولايتند، و اتّهم السبيل الاعظم والباب المبتلى به الناس والرحمة الواسعة الالهية.

بنا بر تحقیقی که این عارف محقق در این زمینه نموده است، یاید اهل بیت واجب الاطاعه باشند؛ بنحوی که یکی از اهل بیت رسول الله طریقی را اختیار نصود، و تسمام امتِ اسلامی طریق دیگر، راه حق در همان صراطی است که آن یکی از اهل بیت عصمت و طهارت اختیار نموده است.<sup>۱</sup>

در تـفـسير اين آيه، ملاعبدالرزاق كاشى در تأو يلات گفته است: «ومن يغنرف حسنة بمحبة اهل البيت وآل الرسول، نزد له فيها حسناً بمتابعةِ لهم في طريقتهم؛ لان تلك المحبة

۱ . رجوع شود بتأو یلات ملا عبدالرزاق کاشانی. این تأو یلات بصورت تفسیر محی الدین در سنه ۱۲۹۱، مطابق ۱۸۷۴میلادی در بسبنی چاپ شده است. جلد دوم تفسیر محی الدین، ص۲۱۱، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲. شرح مقلمة فيصرى

لا تكبون إلاّ لصفاء الاستعداد وبقاء الفطرة، وذلك يوجب الترفيق، لحسن المتابعة وقبول الهداية الى مقام المشاهدة، فيصير صاحبها من اهل الولاية و بحشر معهم في القيامة» .

بدون وساطت اهل بیت، متابعت از طریقه مستقیمهٔ آنها، سالک طریق مشاهده، بمقام شهود حقیقی نمی رسد. اهل ولایات در مقام طریق منازل و ابواب ولایات و دخول در اقسام حقایق و طی منازل نهایات، احتیاج بمتابعت از اهل بیت دارند. بهمین جهت، سلامل اهل باطن و ریاضات، و سلاک ابواب و منازل مشاهدات، از باطن مقام حقانیت علی علیه السلام متابعت می نمایند.

محییی الدین عربی، در کتاب فتوحات مکیه راجع بعترت رسول الله و اهل بیت عصمت و طهارت بابی منعقد نموده است<sup>۲</sup>. حکمای اسلامی رابط بین حق و

- ۱. بنابر تعقیق مصنف علامه، کلیه کسانی که بعد از فوتِ خاتم انبیا و در موضوع خلافت و متابعت از علی «علیه السلام»، در این امر مهم ساکت بودند، و یا با آن حضرت مخالفت کردند، و حق او را به تلبیس ر بودند و یا کمک بغاصبان حق او نمودند، اهل نجات نیستند، مگر آنکه نو به کرده باشند. و هسچنین کسانی که بعد از قتل عثمان بن عفان بجنگ و محاربهٔ با علی پرداختند، مخلد در نارباشند و بحی رحست خدا بمشام جان آنها نرصد و منهم المللحة والز بیر و المایشة و جمع آخرمن اهل البده و المسلالة. ما در مباحث بعدی روایاتی را که صریح در وجوب متابعت از عترت طاهره سلام الله علیهم اجمعین، است از کتب معتبرهٔ اهل سنت و جماعت نقل خواهیم نمود.
- ۲. رجوع شود يه فشوحات مكيه، جزء چهارم، چاپ، «دارالطباعة المصريه الكائنة ببولاق، القاهرة ۱۲۷٤هـ ق، ص(۱۵۲). قال رضى الله عنه في الفتوحات:

فـلا تعدل باهل البيت خلقاً فاهل البيت هم اهل السيادة فـبـغـضـهـم من الانسان خس حقـيـقـى و حـبـهـم عـبـادة

فانه و اهل بيته على اسواء في مودننا فيهم، فمن كره اهل بيته، فقد كرهه لانه واحد من اهل البيت ولايت يعض حب اهل البيت، چون حقيقت اهل بيت باعتبار مقام ولايت واحد است و ظهررات آن اختلاف دارد. بهمبين جهت، انكار هر يك از اهل بيت انكار پيغمبر است، لوحدة ذواتهم و انحاد حقيقتهم ورد عنهم: «اولنا محمد«ص»، اومطنا محمد، آخرنا محمد، كلنا محمد». بهمين جهت، يكى از معتقدات شيعه، لزوم حُب و مودت اهل بيت و انكار مخالفان آنها است. و الى هذا اشارالعارف المحكيم النحرير الحكيم التزنوى «سنائى»:

این سخن باور ندارد عقل از روز ازل حق زهرا بردن و دین پیمبر داشتن ---۷۵ ۰

خلق را موجودات مترتبة در قوس نزول مى دانند و از طريق اسماء حق، استدلال بوجود حقايق، و همچنين از حقايق خارجى استدلال بر وجود اسماء وصفات حق نسى كشند. ولى شرايع الهيه خصوصاً شرع اسلام و بالاخص مذهب تشيع و ائمة اثناعشر عليهم السلام، باين معنى اهتمام زيادى ورزيده اند و رابط بين حق و خلق را اسماء و صفات دانسته اند. كما هوالمشاهد من الادعيه و الاوراد الواردة عن الائمة الاثنا عشر.

در قـرآن مـجـيـد، هميشه روابط حق با اسماء مناسب با خلق ذكر شده است: «أياً ماتدعوا فله الاسماء الحسنى». عرفاى اسلامى در اين امر نظير ساير معارف از كتاب و سنت تبعيت كردهاند. كما هو الواضح عندالمتدرب في الاخبار و الآثار.

تذنيب فية تحقيق

شأن نبی صلوات الله علیه، در جمیع نشئات وجودی و عوالم امری و خلقی، حفظ حدود و اقامهٔ عدل، و منع از خروج اشیاء و حقایق از حد اعتدال است. در مقام واحدیت و حضرت اسماء و صفات، هر اسمی مقتضی اظهار و ابراز کمالی مکنون در حد خود می باشد. اسم رحمان، مقتضی رحمت است علی اطلاق. و همچنین سایر اسماء جمعالیه و جلالیه، طالب ظهور در مظاهر مناسب خود می باشند. اسماء قهریه و جلالیه بنحو اطلاق، طالب بروز مقتضیات مکنون در ذات و حقیقت خود می باشد.

حقيقت محمديه، باعتبار اتحادِ با اسم الله و اسمِ اعظم، جامع جميع اسماء الهيه از جلاليه و جماليه است. اين اسم، بمقتضاى عدل الهى، چون در حد اعتدالي از جامعيت نسبت باسماء واقع شده است، حاكم برجميع اسماء است، و از حكومت آن بر اسماء يك نحوة اعتدال در اسماء الهيه محقق شد. فعدل الامر الالهى و جرت ستَّة الله التي لا تبديل لها.

محموع شود بمقدمه محققانة استاد دانشمند بارع ومحقق، جامع معقول و منفول، آقاى ميرزا جلال رجوع شود بمقدمه ، استاد دانشگاه طهران بر كتاب مصباح الهداية عزالدين محمود كاشي. شرح مقلعة قيصرى

معنى نبوت در حضرت علميه، وساطت در اظهار حقايق موجود در غيب ذات و متمكن در مقام احديت بمقام اسماء و صفات است. و اين اصل كه كمال مراتب ولايت و نسوت است، در اين مقام است كه نحوۀ ظهور موجودات و قسط و سهم آنها از وجود و كمالات وجود، مقدر مى گردد. هر ذى حقى بحق خود مى رسد. مقام بسط وجود و كمالات وجود معلول اين مرتبۀ از تعين است. چون حقيقت هر شىء، عبارتست از نحوۀ تعين آن شىء در علم حق. و هذا مراد من قال: «ظهر العالم ببسم الله الرحمن الرحيم». رحمان و رحيم تابع اسم الله مى باشند.

اول موجودی که ایمان بحقیقت کلیهٔ محمدیه آورد، عقل اول و نور ابهر واسطهٔ تجلیات الهیه و صورت اسم رحمان بوده، و بعد از آن عقل ثانی و سایر موجودات و سکان قواطن جبروت از انوار الهیه و اقلام ملکوتیه و ارواح مطهره است. آن حقیقت، واسطهٔ در اظهار و انباء جمیع مراتب وجودی است تا برسد بموجودات عالم ماده و اجسام، پس مقام و مرتبهٔ حقیقت کلی ولایت، اوسع از جمیع حقایق است و بحسب اصل ذات و حقیقت، حد و نفاذ وجودی ندارد. صرف الحقیقه و وجود محض، عاری از تعین است، مگر آن تعینی که لازمهٔ ظهور در حضرت علمیه و وساطت در ظهور اسماء الهیه است؛ نه ارواح کلیه و عقول طولیه و عرضیه بآن مقام راه دارند. از این جا معلوم می شود سرقول کسانی که امانت در آیهٔ شریفهٔ: «انا عرضنا الامانة علی السماوات والارض والجبال فأبین ان تحیلتها... الخ» را بر مقام ولایت کلیه، حمل نمودهانا . بناءاً علی ما ورد من الاخبار والآثار.

حقايق ارواح و عقول مجردهٔ ساكنان سماوات اعلى، و قاطنان عالم ملكوت، و سكان عالم شهادت، بواسطهٔ انحطاط از مقام اطلاق، و صرافت و ابتلاى بسمحدوديت وجودى، عاجز از حمل اين امانت عظماى الهيه مى باشند. انسان باعتبار مقام ظلوميت و تجاوز از حدود و قيود لازم وجود امكانى، و جهوليت تابع فناء عن الفنائين، استعداد حمل امانت الهى و خلافت اطلاقى را، كه ميعوثيت بر جميع مراتب وجودى و خلقى و تعينات امرى باشد داراست؛ زيرا از جميع حدود و كان

تقيدات و لوازم آن ها تجاوز نموده است: «يا اهل يئرب لامقام لكم». حقيقت محمديه «ص»، باعتبار قناء در احديتِ وجود و نيل بمقام قاب قوسين و اتحاد با حقيقت اسم الله، واسطهٔ در ظهور حقايق از غيب ذات بمقام واحديت است، و در مقام واحديت، باعتبار تجلى در مظاهر، باسم الله واسطهٔ اظهار حقايق غيبى بمقام و مرتبهٔ خلق است. و باعتبار تنزل در مقام خلق، در اعيان ثاتبهٔ انبياء «عليهم السلام» متجلى است. و باعتبار تجلى و ظهور، بوجود شخصى خود مبعوث بر جميع خلايق در عالم شهادت است. فافهم و تأمل فيما ذكرناه، ولعمرى انه تمام نصاب العقل النظرى و نهاية ادراك الحقايق بقوة الذوق.

نفل وتحقيق

عزالدين محمود كاشى، در مقدمة شرح برقصيدة ابن فارض مصرى «قده» تحفته است: «النبوة بمعنى الانباء، والنبى هو المنبيّ عن ذاته تعالى وصفاته و اسمائه و احكامه و مراداته. و الانباء الحقيقي الذاتي الأوّلي، ليس إلاّ للروح الأعظم، الذي بعثه الله الى النفس الكلية اولاً، ثم النفوس الجزئية ثانياً، لينبئهم يلسانه العقلى على الذات الاحدية والصفات الازئية و الاسماء الالهية والاحكام القديمة والمرادات الحسية» .

عـلت آنـكـه انـبـاء حـقـيـقي ذاتى را مستند بروح اعظم و عقل اول مى داند، آنـسـتـكـه اول مـوجـودى كه در عالم خلق تعين پيدا كرده است. عقل اول است و

١. اینکه برخی این شرح را به عارف محقق ملا عبدالرزاق «کمال الدین» کاشانی نسبت داده اند، اشتهاه کرده اند. چون کلمات ملا عبدالرزاق و مطالب او در شرح مبانی تصوف پر مغزتر از این شرح است، این شرح در تحقیق مبانی علمی چندان عمیق نیست، و در حد متوسط است. تاریخ گزیده «ص ٩٣٧»، منشأ این اشتباه شده است. رجوع شود بمقدم محققانهٔ استاد دانشمند و عالم محقق، آتای جلال الدین همایی «مدظله»، استاد دانشگاه طهران، بر کتاب مصباح الهدایة عزالدین محمود کاشی «قدم الله روحه». یکی از اکابر «روحی فداه» در کتاب «مصباح الهدایه فی النبوة والولایة»، نیز این شرح را به ملا عبدالرزاق نسبت داده است و کلامی را که ذکر شد در کتاب مصباح قتل نمود است. شرح مقتعة فيصرى

علت آنکه عقل اول در مرحلهٔ اول مبعوث بنفس کلی است، آنستکه عقل مبدء صور غیبییه در نفس کلی است؛ و تبماً نفوس جزئیه باعتبار اتصال بنفس کلی بحقایق عالم عقل واقف می شوند.

همانطوريكه قبلاً بيان كرديم، اصل مقام خلافت، انباء از غيب و انباء از غيب، همان انباء از احديت و وساطت در اظهار و ابراز حقايق موجود در غيب ذات احدى است. نبوتى كه اين عارف محقق، انباء ذاتى خيال كرده است، ظل خلافت حقيقت محمديه در مقام و مرتبة اعيان ثابته است. اعيان ثابته از اجزاء و فروع و شعب اسم اعظم و صورت حقيقت تامة محمديه است. اينكه شارح قصيده گفته است: «لينبئهم بلسانه العقلى...الخ»، اشاره نموده است بارتباط غيب وجود باعتبار وجهة خاص با هر موجودى، بدون رابطة موجودى از موجودات. و هذا من الاسرار التى يحتاج دركها الى قريحة ثانوية، و قد ذهل عنها اكثر ار باب التحقيق. الحمدلله الذى وفقنا لادراكها ذوقاً نسئل الله ان يوفقنا على ادراكها كشفا و شهوداً.

تتميم نورى

در بیان خلافت محمدیه «ص» در نشأه خلقیه

تعقل كيفيت خلافت محمديه «ص» در نشأه خلق و عالم ظاهر، و علت شريعت انبياء سلف و نسبت آنها با خلافت محمديه از غوامض اصول عقلى و عرفانى است: «قل من يهتدى اليها سبيلاً»، كما هي عليها نشير اليها اجمالا على ماهووسمُ فهمى و حظى من درك هذه الحقيقة النورية. برخى از اسماء الهيه داراى جنبة سعه و احاطه اند، و برخى از اسماء نسبت باين اسماء محاط واقع شده اند. حكم احاطه و سريان و وجداني مقام جمعيت در اسماء جلاليه و جماليه هر دو سارى است. اسماء محيطة جماليه، مثل اسم رحمان و رحيم و قادر، و اسماء سارى است. اسماء محيطة جماليه، مثل اسم رحمان و رحيم و قادر، و اسماء

محيط جلالى مثل اسم غالب وقهار وغير اين ها از اسماء كه از آنها تعبير بامهات اسماء نمودهاند. اسم جامع جميع اسماء جلاليه وجماليه وحاكم بر كافة حقايق و مظاهر؛ همانطورى كه قبلاً بآن اشارة شد، اسم الله و اسم اعظم است. و كسى كه متحقق باين اسم باشد، حاكم بر جميع مظاهر اسماء، از جلاليه وجماليه مى باشتد؛ و ظهور و تجلى اين اسم در مظاهر، ازلى و ابدى است. ساير اسماء در احاطه، اين حكم را ندارند. اگرچه برخى از اسماء جزئيه فى نفسها كلى و حاكم بر اسماء ديگرند؛ ولى جامع جميع اسماء و مفتاح مفاتيح كنوز غيبى، اسم محيط مطلق تمام الله است. حقيقت خاتميه باعتبار همين اسم بر جميع مظاهر اسماء علماً و عيناً شهادة "حكومت تامه مطلقه دارد.

**00** 

ظهور اعيان خارجيه، باعتبار اقتضاى اسماء الهيه است، وعالم علم عنائى حق، همان حضرت علميه است؛ همانطوريكه كراراً در اين شرح بيان نموده ايم. از براى هريك از اسماء الهيه، رقيقه و صورتى در عالم اسماء موجود است، كه از آن تعبير باعيان ثابته نموده اند. احكام اعيان در وجود خارجى، عين احكام اسماء الهيه است، همانطورى كه در اسم رخمان، رحمت غالب و صفت جلالى مستور است؛ در مظهر خارجى اين اسم نيز همين حكم سريان دارد؛ و در احاطه نيز اين اسم در مظهر خود سريان دارد. عقل اول كه صورت وجود و مظهر اسم رحمان است، محيط بر ساير مظاهر و واسطه در ظهور وجود است. اين مظهر نيز ظهورات متعدد در حقايق خارجى دارد.

حقیقت اسم الله، باعتبار علم عنائی حق، دارای رقیقه و صورتی تام و تمام است، که معیط بر جمیع مظاهر است؛ که از آن تعبیر به عین ثابتِ انسان کامل نمودهاند. این عین ثابت در مقام ظهور و تعین خارجی و خلقی، شاملِ جمیع حقایق از عقل اول تا هیولای اولی می باشد؛ و بحکم اتحادِ ظاهر و مظهر در مقام سریان فعلی و ظهور خلقی عین هر شیء است؛ و مظهر ظهور احکام ر بوبیه عین ثابت انسان کامل ختمی است، که حاکمِ بر جمیع مظاهر است. چنین حقیقتی در مقام ظهوں بوجود خاصِ شخصی خود خلیفهٔ حق در عالم شهادت است، کما شرح مقلعة فيصرى

ايـنـكـه بـاعـتبار تعين در علم حق واسطة ظهور اعيان و اسـماء است، لوجوب اتحاد الـظـاهـر والــمـظهر والرّب والـمر بوب في بعض الاحكام والآثار. «له الامر والخلقِ جمعاً و تفصيلاً والله غالب على امره و متم لنوره».

تفريع وتحقيق

همانطوری که اسم اعظم باعتبار مقام جمعی آحدی الهی، جامع جمیع اسماء الهیه است؛ باعتبار مقام جامعیت، عالم بجزئیات و شعب و فروع وجود خود می باشد. و نیز بوحدت ذات از کیفیت ظهور و تجلیات در اعیان و اسماء بعلم حضوری احاطی در جمیع اطوار ظهور آگاه است. و علت ظهور صور اسماء از مضرت علمیه و مقام واحدیت بعالم عین و خارج، و استهلاک و اضمحلال مظاهر در مقلم غیب احدی که قیامت کبری از مظاهر آنست، علم و احاطه این اسم نسبت بمظاهر است. مظاهر اسماء، همانطوریکه دارای ابتدای ظهورند و از تجلی اسم اعظم ظاهر می شوند، بحکم رجوع هر فرعی باصل خود، دارای عود و رجوعی بباطن وجود خود که اسم اعظم باشد نیز هستند. رجوع آنها همان انطماس نور و هو یت صور است در سطوع نور ر بوبی، و مقام رجوع هر مظهری در ظاهر خود.

نظر بآنكه مبدء ظهور اسماء و مظاهر خارجى آنها عين ثابت حقيقت محمديه است، واسطة انقهار و اضمحلال آنها، كه مقام قيامت كبراى مظاهر و اعيان خارجى باشد، انسان كامل ختمى محمدى است. و وساطت ظهور و تعين خارجى و وساطت در رجوع كه فناء فروع در اصول باشد، از خواص انسان كامل و من له الاسم الاعظم است. حقيقت انساني كامل ختمى، در مقام وجود جمعى واحدى در حضرت علم و مقام تفصيل و ظهور فرقانى، عالم بكيفيت ظهور و تعين و كيفيت انطواء جميع صور در مقام رجوع بحق است. مبدء ظهور هر عينى اسمى از اسماء الهيه است، كما اينكه مبدء رجوع باصل هر مظهرى همان اسم حاكم بر آن مظهر است. «لان النهايات هي الرجوع الى البدايات». الفصل التامع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

وقـدسـألوا وقالوا ما النّهايات؟ \_\_\_\_\_ وقيل: هي الرجوع الى البدايات

همانطوری که اسماء محیط، حاکم بر اسماء محاط می باشند، و سمت قهاریت و علو و تعالی بر اسماء جزئیه دارند. و اسم هرچه احاطه اش تمامتر باشد، حکم آن وسیع تر و شمول آن تمامتر است. هر اسمی که دایرهٔ حکومت آن ضیق تر و نحوهٔ تعین آن ناقصتر باشد، در فعلیت و ظهور و حکم نیز ناقص، و از حیث احاطه نیز فاقد کثیری از فعلیات است. علت احاطهٔ اسم اعظم بر سایر اسماء، و حاکمیت آن بر مظاهر خارجی و خلقی و امری «ازلاً و ابداً»، همان سعهٔ مرتبه و تمامیت تعین و احاطهٔ ذاتی آن می باشد. عالم وجود و خلق، آینهٔ تام و تمام عالم اسماء و صفات است، و هر مرتبه ای از وجود، و هر فردی از ممکنات، آیت و نشانهٔ اسمی یا اسمائی از اسماء غیر متناهیهٔ حق است، و باعتبار مجموع و لحاظ جمیع عوالم و مراتب و افراد وجودی، حاکی از اسم اعظم جامع جمیع اسماء الهیه می باشد.

سر ینکه انبیاء علیهم السلام، جامعیت وجودی حضرت ختمی مرتبت را ندارند، آنستکه مظهر اسم الله و متحقق باسم اعظم نیستند. <sup>۱</sup> و باعتبار فعلیت و ظهور فعلی، مظهر برخی از اسماء حق می باشند، و مخصوص بتجلی اسمائی حقند، بر خلاف حقیقت انسانِ ختمی، که مظهر اسم الله، بلکه عین حقیقت اسم اعظم است. سر بقاء حکم ولایت کلیه آنحضرت و لزوم وجود یکی از مظاهر کلی او در عالم وجود، و دوام احکام مقام باطن ولایت او در صفحه وجود ازلاً و ابداً همین است. زیرا برخی از اسماء در حکم، ازلیت دارند. مظهر خارجی دوام و ظهور دائمی هستند. برخی از اسماء در حکم، ازلیت دارند. مظهر خارجی

۱ . اگر چه بالقوه هر فردی از انسان، صلاحیت ظهور جسیع اسماء و مظهریت تمام صفات حق را دارد، ولی حصول جسیع فعلیات در عالم خلق اختصاص به حضرت ختمی دارد، لذا مید الکل و مقتدای جمیع رسل و معبوب مطلق است.

> ختم رسل سید انس و پرې هغدوی او جای زحل مشتری آب رخ عسقسل نسم جنوی او هر دو جهان تعبیه در کوی او

شرح مقلعة قيصرى

آنها قديم و بحسب بقاء دائمی است. روی همين جهت، حقيقت محمديه ازلاً و ابداً دارای ظهور و احکام است. گاهی متجلی در حقيقت آدم و گاهی ظاهر بصورت نوح و گاهی در وجود شخصی خود متجلی است، و گاهی در اولياء محمديين ظاهر و متجلی است؛ و تا انقراض عالم حاکم بر عالم است، و بعد از طی عالم ماده حاکم بر مظاهر اخروی و حقايق موجود در عوالم بعد از اين نشاه می باشد. علاوه بر اين، عقول طولی و عرضی و مراتب برزخی و هر موجودی که قديم بالزمان است، و امکان ذاتی آن کافی از برای قبول فيض است دائم الوجود و ازلی التحقق است. علت نسخ شرايع و ختم ظهور انبياء، و نسخ احکام الهی، می شود، سرق سريان ولايت حضرت ختمی در مظاهر است. از همين نکات معلوم در اعيان ثابيته اولياء، و شدت و ضعف تجليات آن حقيقة الحقايق نسبت به در اعيان ثابيته اولياء، و شدت و ضعف تجليات آن حقيقة الحقايق نسبت به اولوالعزم و غير اولوالعزم. «والله يقول الحق وهو يهدی السبل».

## لطيفه ملكوتية

وقد ظهر مما تلونا عليك وعلمناك من البيان و حققنا لك من التبيان، سرَّ قول اميرالمؤمنيين و مولى الموحدين على عليه السلام: «كنت مع الانبياء سرَّا و مع محمد جهراً». اين بيان، اشاره است بتماميت دايرة ولايت آن حضرت؛ چون على بحسب باطن ولايت متحد با خواجة كاثنات است. اگرچه باعتبار ظهور تابع ولايت اوست، وهو عليه السلام قائم على كل نفس بما كسبت؛ لان سعة دائرة ولايت شاملة على كل صغير و كبير في العالم الاعلى و السفلى وهو على كل شىء شهيد «ولا يشذ عن حيطة وجودة شىء» ما در بيان اتحاد حقيقت محمديه و أنبياء و سبب تمايز آنها باعتبار وجود شخصى دنياوى در فصل دوازدهم «٢٢» بياناتى از اولياء حكمت و عرفان و تحقيقاتى از اهل ولايت و ايمان ذكر خواهيم نمود ولوكرة المنغمرون في الدنيا و المحبوسون في سجن الطبيعة وقد اشار النبى عليه السلام بما حققناه في قوله: «والفضل بعدى لك يا على ولائمة من بعدك » الفصل التاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

فـانـتـظـر لــما يتلى عليك من الكلام و حققنا لك ماهو خارج عن طورالمقل ولا يسعه افـهـام اكـشـر ارباب الكـمال فضلاً عن اهل الظاهر وارقاً فاقرأ.ونعم ما قيل في حقه عليه السلام.

| نه فلک از جوی زمین خورده آب   | تـاكـه شـده كـنـيت توبوتراب |
|-------------------------------|-----------------------------|
| نبور ببداد ابنلبه وظنلمت خريد | هر که گذشت از تووغیری گزید  |

تنبيه

لابدان يعلم ان للجنة والنار مظاهر في جميع العوالم؛ اذ لاشك ان لهما اعياناً في الحضرة العلمية، وقد اجبرالله تعالى عن اخراج آدم وحوا «عليهما السلام» من الجنة. ولها وجود في العالم الروحانى قبل وجودها في العالم الجسمائى، وكذلك للتار ايضاً وجود فيه؛ لانه مثال لما في الحضرة الملمية. وفي الاحاديث الصحيحة ما يدل على وجود هما اكثر من ان تُحصى.

و أثبت رسول آلله وجودهما في دارالدنيا بقوله: «الدنيا سجن المؤمن و جنة الكافر»، كما أثبت في عالم البرزخ بقوله: «القبر روضة من رياض الجنة للمؤمن، او حفرة من حُفرالنيران للكافر»، و أمثال ذلك. و في العالم الانسانى لهما ايضاً وجود، اذ مقام الربح والقلب و كمالاتهما عين النعيم، و مقام النفس والهوى و مقتضياتهما نفس الجحيم، لذلك من دخل مقام القلب و الربح واتصف بالاخلاق الحميدة والصفات المرضية، يتنعم بانواع النعم؛ و من وقف مع النفس و لذاتها والهوى و شهواتها، يتعذّب بانواع البلاء والنقم.

و آخر مراتب مظاهر هما في الدار الآخرة. و لكل من هذه المظاهر لوازم بليق بعالمه، و كذلك للساعة انواع خمسة بعدد حضرات الخمسة، منها ماهو في كل آن و مساعة، اذعند كل آن يظهر من الفيب الى الشهادة، ويدخل منها الى الفيب من المعانى والتجليات و الكائنات والفاسدات و غير همامما لا يحيط بها إلاً الله، لذلك سميت باسمها قال تعالى: «بل هم في لبس من خلق جديد. كل يوم هو في شأن». و منها الموت الطبيعى، كما قال «ع»: «مّن مات فقد قامت قيامته». و بازائه الموت الارادى الذى يحصل للسالكين المتوجهين الى الحق قبل وقوع الموت الطبيعى. قال «ع»: «من ارادان ينظر الى حيت يمش على وجه الارض، فلينظر الى ابى بكر». و قال: «موتوا قبل ان تموتوا.» فجعل عليه السلام، الاعراض عن متاع الدنيا و شرح مقلامة فيصرى

طيباتها والامتشاع عن مقتضيات النفس ولذاتها وعدم اتباع الهوى موتاً. لذلك ينكشف للسالكما ينكشف للميّت ويسمّى بالقيامة الصغرى.

وجعل بعضهم الموت الأرادى مسمى بالقيامة الوسطى، لزعمه انه يقع بين القيامة الصغرى التى هي الموت الطبيعى الحاصل له في النشأة السابقة والقيامة الكبرى التى هي القناء في الذات وفيه نظر لا يخفى للفطن. ومنها ماهو موعود منتظر للكل، كقوله تعالى: «ان الساعة آتية لاريب فيها. ان الساعة آتية اكاد اخفيها». وغير ذلك من الآيات الدالة عليها، و ذلك بطلوع شمس الذات الأحدية من مغرب المظاهر الخلقية وانكشاف الحقيقة الكلية وظهور الوحدة التامة و انقهار الكثرة، كقوله: «لمن الملك اليوم، لله الواحدالقهار». و امتائه. و بازائه ما يحصل للعارفين الموحدين من الملك اليوم، و لكل الواحدالقهار». و امتائه. و بازائه ما يحصل للعارفين الموحدين من بالفناء في الله و البقاء قبل وقوع حكم ذلك التجلى على جميع الخلايق، ويسمى بالفناء في الله و البقاء قبل وقوع حكم ذلك التجلى على جميع الخلايق، ويسمى بالفناء في الماه و البقاء قبل وقوع حكم المالة و باناية ما يحصل للعارفين الموحدين من بالفناء في الله و البقاء قبل وقوع حكم ذلك التجلى على جميع الخلايق، ويسمى بالقيامة الكبرى. و لكل من هذه الأنواع لوازم و بنايج يشتمل على بيان بعضها الكلام المجيد و الاحاديث الصحيحة صريحاً و اشارة و يحرم كثف بعضها. و الله اعلم بالحقايق.

بهشت و دوزخ در جميع عوالم وجودی، دارای مظاهر و صورت می باشد. علت ظهور بهشت و دوزخ در جميع عوالم، همان تحقق عين ثابت هر ممکنی در حضرت علميه است. از جمله جنت و دوزخ. بهشت صورت رحمت و دوزخ صورت غضب و رقيقة اسماء جلاليه است. مادة ظهور احکام بهشت و دوزخ، اعمال حسنه و سيئه است. بهشت باعتبار آنکه صورت رحمت حق است و رحمت حق غلبه بر غضب او دارد و مآل حقايق وجودی برحمت است، مبدء و منتهای حقايق وجودی رحمت الهيه است. بهمين جهت جهتم وجودی اصلی و تام در عوالم ندارد<sup>1</sup> و محکوم بحکم عالم کون و فساد است در کثيری از احکام. بدين معنی که وجود جهنم و تحققي غضب در اسماء حق و مظاهر اسماء تبعی و بالعرض است.

وجود بهشت در دو قوسٍ صعود و نزول تحقق دارد. مرتبه و تحققي در عالم

از رحمت آمدند و به رحمت ر وند خلق اینست سرّ عشق که حیران کند عقول خـلقان همه به فطرت توحید زادهاند این شرک عارضی شمر و عارضی یزول . ۱

الفصل التّاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

احدیت دارد که از آن تعبیر بجنت ذات نمودهاند. حقیقت این جنت، عین ثابتِ انسانی است که رقیقهٔ جمیع حقایق کمالیهٔ موجود در غیب ذات است، و حقیقتی که مظهر تجلی ذاتی است موطنِ ظهور جنت ذات است که نتیجهٔ این تجلی ظهورِ تفصیلی حقایق است.

مقام و مرتبة انبياء سلف از آدم تا عيسى، مقام و مرتبة تجلى حق بصورت اسماء و صفات است. حشر انبياء ديگر جنت صفات است؛ چون آنها بادة از جام تجلى صفات نوشيده اند. عالم عقول طوليه و عرضيه از مراتب اعلاى بهشت است. مرتبة نازل بهشت، مرتبة عالم برزخ نزولى است. و بهشتى كه آدم و حوا عليهما السلام، از آن خارج شده اند، جنت نزولى است، نه جنت صعودى كه به متقين وعده داده شده است. چون جنتى كه يه اهل تقوى وعده داده شده است، و از براى اهل رحمت آماده گرديده است، جنت صعودى و نتيجة اعمال و افعال است. نار وجود علمى و تحقق عين ثابت ممكنات از جمله جهنم در حضرت علميه، اصل وجود علمى و تحقق عين ثابت ممكنات از جمله جهنم در حضرت علميه، اصل است. و اين صورت اصل كلى جميع مظاهر خلقيه است. در احاديث الهيه بوجود محمد م و بهشت در مراتب نزول، باعتبار ظهور اسماء و صفات، الهيه بوجود جهنم و بهشت در مراتب نزول، باعتبار ظهور اسماء و صفات، الهيه بوجود حضرت معيه معاهر معام من خلاله نيز و حضرت علميه صورت غضب و اسماء جلاليه محمد م و منظهر اسماء جلاليه نيز در مظاهر خلقي وجود دارد؛ چون آنش باعتبار وجود علمى و تحقق عين ثابت ممكنات از جمله جهنم در حضرت علميه، اصل وجود محمد مراتب جهنم است، و در حضرت علميه صورت غضب و اسماء جلاليه مست. و اين صورت اصل كلى جميع مظاهر خلقيه است. در احاديث الهيه بوجود جهنم و بهشت در مراتب نزول، باعتبار ظهور اسماء و صفات، اشارات و نصوص و ظواهرى موجود است.

به وجود دنیاوی بهشت و جهنم در این حدیث اشاره رفته است: «الدنیا سجز، المؤمن و جنة الكافر». چون مراتبی كه برای اهل آخرت بر طبق اعمال و افعال آنها در نشأه دیگر موجود است؛ از حیث تمامیت وجودی قابل توصیف نیست: «لاعین زأت ولا أذن سمعت ولا خطر علی قلب بشر». لذا انسان در دنیا هر چه در نممت هم كه باشد، قابل مقایسه با نعم اخروی نیست، و ضیق صدر و حرجی كه برای منهمكین در شهوت و انواع عذابهائی كه نسبت و معلول اعمال و افعال اهل نفاق و فسق و فجور است، قابل مقایسه با مشقات دنیا و نشأه مادی نمی باشد. همانطوری كه نعم آخرت قابل توصیف نیست، عذاب اهل خسران در آخرت قابل توصیف نیست. بعد از خلع جلباب بدن و انصراف آنسان بآخرت و شهود اعمال شرح مقذمة قيصرى

خود و ورود در قبر حقیقی؛ یا اهل نعم اخروی است؛ و یا اهل عذاب و نقم است. بهمین جهت، قبر حقیقی او معلول هیئآت زشت و زیبای ناشی از اعمال او در دنیا است؛ و وجود او را احاطه نموده است. روضه ای از ریاض جنت، و یا حفره ای از حفرات نیران و جهنم است. هر عملی که در دنیا از خوب و بد از انسان سر بزند، در روح و نفس ناطقه اثری از خود باقی می گذارد. بنابر حرکت جوهری، صور اعمال و نتایج افعال که مجسم در باطن روح است، داخل در وجود انسان می شود، و از عوارض غریبه بشمار نمی رود. عمل زشت اگر در جرهر نفس، اثر تمام از خود باقی بگذارد، روح یعد از انصراف از ظاهر و رجوع بباطن، نفس، اثر تمام از خود باقی بگذارد، روح یعد از انصراف از ظاهر و رجوع بباطن، در باطن نفس ظهور پیدا می کند، و عذاب از باطن وجود انسانی ظاهر می شود؛ و از جمیع جهات او را فرا می گیرد؛ و آتش حرمان در باطن وجود شعله ور می گردد؛ و از آنجائیکه منشأ عذاب، باطن وجود نفس است، حرکت در افرادِ می گردد؛ و از آنجائیکه منشأ عذاب، باطن وجود نفس است، حرکت در افرادِ انواع شقی در انواع عذاب، حرکت دوری است. لذا تخلص روح از چنین عذابی انواع شقی در انواع عذاب، حرکت دوری است. لذا تخلص روح از چنین عذابی غیر ممکن است.

چون منشأ عذاب و علت ابتلاي باعمال بدو زشت، صور موجود در باطن روم است؟ قبر حقیقی که هیئآت موجود در مکمن نفس باشد، حفره ای از حفرات نیران است. بهمین جهت، اهل معرفت، معذب ارواح اشقیا را معذب داخلی می دانند. این حکم در اهل اطاعت و ایمان هم جاری است. مبدء تنعم آنها داخل در وجود آنها است، و امری خارج از حد وجود آنها نمی باشد. و حرکت آنها در انواع لذات، چه جسمانی، و چه روحانی حرکت دوری است. لذا از بهشت موجود در کمون ذات خود خارج نمی شوند، و نعمت آنها دائمی است، و اسم حاکم بر وجود آنها بحسب ظهور انتهاء ندارد.

اهل آخرت باعتبار انواع تنعم و عذاب تفاوت دارند. هم بهشت مراتبی دارد و هم دوزخ چون دار آخرت، دارای مراتبی از وجود است هم عذاب جسمانی در اهل آخرت وجود دارد و هم عذاب روحانی. عذاب روحانی شدیدتر از عذاب جسمانی است. نعم و مراتب جنان بحسب مراتب وجود نفس مختلف است. الفصل التّاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

آنهائی که از مقام طبع عبور کرده و بمنازل قلب و عقل و روح و سرّ و خفی و انحفی رسیده اند؛ باعتبار همین معانی، دارای مراتب متعدد از نعم و محشور بانواع حشر می باشد. مقام تحرد برزخی آنها متنعم بحور و قصور و غلمان و سایر نعم جسمانی می باشند. مقام عقل و قلب و روح و سرّ و خفی و اخفای آنها بانواع نعم روحانی متلذد می باشد. هم بمراتب جنات صفات و اسماء و افعال نائل می شوند، و هم از مشاهدهٔ ذات حق و تجلی ذاتی حق، اهل جنت ذاتند و بلاواسطهٔ موجودی از رؤیت و شهود حق بانواع نعم و نفحات مرز وقند. بهمین معنی اشاره نموده است، خواجهٔ کائنات: «أبیت عند ربی یطعمنی و یسقینی».

ملکات و صفات حمیدهٔ موجود در مراتب وجود نفس، و اتصاف نفس بانواع مختلف ادراکات و صور اعمال معنوی، منشأ تنعم بانواع نعم است.

نفس بعد از ترقى از مقام قلب وروح، وارد در مقصد اعلى و موطن اقصى و بجنّت كبرى كه جنت موعود متقين است مى شود. بهمين جهت در قرآن مجيد اشاره شده است: «از لفت الجنة للمتقين»، يعنى كسانى كه از ادناس مقام نفس و حجب ظلمانيه و انوار مقام قلب و اضواء مقام روح و حجب نورانيه عبور نموده اند، و خلاصى حاصل كرده اند، بمقام جنت ذات و اسماء مى رسند. بهمين معنى مصنف علامه اشاره نموده است بقوله: «و في العالم الانسانى لهما [الجنة والنار] ايضا وجود اذ مقام الروح و القلب و كمالا تهما عين النعيم، و مقام النفس والهوى و مقتضياتها نفس الجحيم».

پس بهشت و دوزخ در مراتب وجود انسانی، دارای مراتبی از ظهورند. کسانی که باخلاق جمیده اتصاف دارند، مظهر مراتب وجود بهشت اند. و منغمران در خواص ماده از منافقان و فساق و کفار، مظهر مراتب دوزخند. تعذب بانواع عذاب و تنعم بانواع نعم اخروی، معلول انواع و اقسام اعمال حسنه و ادراک و معارف الهیه و مسبب ارتکاب به انواع و اقسام سیئات و اعمال شر و تخیلات فاسد و ادراکات خلاف واقع می باشد.

4 **4 4** 

شرح مقذمة قيصرى

هر معشایی از معانی واقعی و حقایقی که دارای عین ثابت و ماهیت تامه است، و از مظاهر و صور اسماء حق بنحو استقلال بشمار می رود، دارای حقیقت و اصل و مُثل و مظهری است.

یکی از آن معانی، حقیقت کلی انسان است که باعتبار وجود جامع عقلی کلی، مستجمع خواص و لوازم مظهر اسم الله و اسم اعظم حق است، که از مقامِ کلیت آن مصداق نفخهٔ الهی است: «نفخت فیه من روحی».

این حقیقت، بحسب مراتب وجود، مصادیقی از وجود عقلی و برزخی و وجودات محفوف بماده و عوارض مشخصه دارد. وجود عقلی، مثال و آیت وجود متعین در حضرت علمیه است. و وجود برزخی، مثال و فرع و ظهور وجود عقلی است. و وجود مادی، مثال و ظهور موجود برزخی است. فیض وجود از مقام عین ثابت شروع نموده و بوجود مادی داثر فانی موجود در عالم ماده ختم می شود. بنابراین، هر وجود دانی، مثال و رقیقت وجود عالی است. اصل ثابت وجود انسان، همان صورت اسم اعظم و اسم الله است. بقیهٔ مراتب، اغصان و شعب و فروع آن اصل کلی سعی احاطی انبساطی می باشد. از برای جنت، حقیقت اصیل کلی سعی در مقام مظهریت اسم رحمان موجود است، که روح عالم امکان بشمار می رود، و بهمین معنی در قرآن اشاره شده است: «یوم نحشر المتقین الی الرحمن و فدا».

مشال کلی این حقیقت، که صورت اسمِ رحمان و اسم عام و صورت و تعین اصل وجود است، عرش اعظم الهی است. از برای این حقیقت کلی، تسبی از مظاهر و مشاهد جزئیه در عوالم موجود است. همانطوری که اجمالاً بیان شد.

نار وجهنم نيز داراى حقيقت كليهاى است كه جامع جميع اقسام نار وجهنم و محل عذاب الهى است، كه بُعدِ از رحمت حق باشد. اسم حاكم بر اين حقيقت، اسم «جبار و منتقم» است نشئآت مثالي كلى جهنم، طبقات هفت گانـهٔ جحيم است كه از ماده ترفع دارد، و وجود آن وجود مثالى و برزخى است. در حديث صحيح وارد شده است: «اذا وضع الجبار قدمه في النار، كسرت حاو يتها و انطفت نايرتها». بهمين جهت برخى گفتهاند: «هي طبقات سبعة الفصل التامع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

تىحت الكرسى موضع القدمين، قدم الجبار و قدم صدق عند ربك». اصول سدره اى كه شجرهٔ زقوم «شجرة الزقوم طعام الاثيم» باشد، محل انتهاي اعمال كفار و اهل فسق، و منخمران در هاو يهٔ عالم طبع است. فروع و شعب آيز، حقيقت، طبيعت اهل دنيا است كه منشأ مشتهيات نفساتى باشد.

جهنم مانند بهشت، دارای هفت یاب است. ترتیب ابواب جهنم طوری است که اگر دری لز درهای جهنم باز شود، باب دیگری بسته می گردد. «فعین غلقه لحنزل، عین فتحه لمنزل آخر. و هذه الابواب مفتوحة علی الفریقین اهل النار و اهل الجنة». مگر باب قلب که مطبوع بر اهل نار است. ابواب آسمانها هرگز بروی اهل نار باز نمی شود. مراد ما از اهل نار، اشخاص مخصوص بعذاب است، نه کسانی که دارای اعمال خیرند و بالاخره از جهنم خلاص می شوند.

مخصوصین بعذاب الهی و مظاهر اسماء جبار و منتقم، داخل بهشت نمی شوند: «ولا یدخلون الجنة حتی یلج الجمل في سمَّ الخیاط». صراط حق از مو باریکتر و از شمشیر برنده تر است؛ چون خروج از طور ماده که محل ظهور و أنس انسان و مناسب با مشتهیات نفسانی و طبع اولی هر کس است مشکل است و صعوبت دارد. کسانی که سر تسلیم در پیشگاه اولیاء و انبیاء و اهل سلوک و علمای دین فرود نمی آورند، و در بحر جهل و استبداد انغمار دارند، و از کیفیت تاثیر عملوم الهیه و آداب و سنن شرع در تلطیف نفوس غافلند؛ محال است که از عالم جحیم و طبیعت ترفعی برای آنها حاصل شود و اهل نجات گردند. در عصر ما این قبیل از مردم فراوانند، خصوصاً مردمانی که در رشته های علوم غیر علوم آخرت و معارف الهی دارای معلوماتی هستند، و حقایق مر بوط به مبده و معاد را انکار می نمایند.

ابـواب جـهـنــم و جـحـيــم، هفت باب وبـهشت داراى هشت باب است. لان للـرحـمـة غـلـبـة عـلى الغضب و بالاخرة المخلدون في النار بالنسبة الى اهل الجنة اقلون.

بابسي كه هرگز بىر كىفار مفتوح نخواهد شد در«سور» است. باطن «سور» رحمت و ظاهر آن عذاب است. «و هي النار التي تطلع على الافئدة»؛ چون منشأ . من شرح مقلعة قيصرى

عذاب در باطن ذات آنها موجود است.

...

وللنار على الأفسُّدة اطلاع، لأدخول لغلق ذلك الباب، فهو كالجنة تُحقَّت بالمكاره لأن لكل جعال جلالاً، ولكل جلال جعالاً، وقد ذكرناه في شرحنا على الفصل الثاني.

والسور حجاب مضروب بين اهل النار والغضب، و اهل الرحمة والنعمة والراحة.

حجاب بين اين دو فرقه، كه مرتبه اى از وجود وبرزخ بين بهشت و دوزخ است، اعراف ناميده اند. اعراف، مقام كسى است كه حسنات او با سيئات او مساوى است. والحسنات وجودية والسيئات عدمية، والامر الوجودى غالب على الامر العدمى. «وعلى الاعراف رجال يعرقون كلا بسيماهم و نادوا اصحاب الجنة ان سلام عليكم لم يدخلوها و هم يطعمون...».

اعلم: ان جهنم تحوى على السماوات والارض على ما كانتا عليه، اذ كانتارتقا فرجعتا الى صفتهما من الرتق، والكواكب كلها طالعة وغاربة على اهل النار، بالحرور على المقرورين وبالزمهرير على المحرورين، وذلك بعدالمؤاخذه و استيفاء العذاب بماهوم اجرموا؛ وكذلك طعامهم وشرابهم من شجرة الزقوم. چون طعام وشواب اهل نار، تابع سنخ صور ناشية از إعمال و ادراكات آنها است، و همچنين طعام وشراب اهل جنت، تابع صور و ملكات ناشية از اعمال حسنه و ادراكات نام صحيح غير مشوب با اوهام و تخيلات فاسدة آنها مى باشد. لكل انسان بحسب ما يبرده او يسخنه، كالظمأن يجدماءاً بارداً فيجد له من اللذة، لاذهابه حرارة العطش، وكذلك ضدًّه. دخول در نار و احساس حرارت از براى

۱ . از برای بحث تفصیلی این مطلب، رجوع شود با مفار ار به، صدرالدین شیرازی، ۱۲۸۲ ه ق، مغر نفس، مباحث معاد «۱۸۰، ۱۸۲، ۱۸۳». و کتاب «الشواهد الربوبیة»، چاپ متگی، طهران ۱۲۹۲هه ق، ص «۱۲۰، ۲۱۱، ۲۱۲، ۲۱۳». و خواشی ملاصدرا بر شرح حکمت الاشراق، مباحث معاد این کتاب. شرح حال و آراء فلسفی ملاصدرا، تألیف نگارندهٔ چاپ مشهد، ۱۳۸۲ ه ق، ص ۱۲۰، ۱۳۰، ۱۱۰. الفصل التّاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية ...

برخی از اهل عصیان بمنزلهٔ دردی است که دوای آن آتش و حرارت است. حق تعالی باعتبار رحمت واسعهٔ خود نار را سبب رفع عذابی که از آتش شدیدتر است قرار داده است. هیچ دردی ناراحت کنندهتر از ابتلای بگناهان کبیره و کسب صور موذیه نیست. حق تعالی از غایت رأفت، آتش را برای این قوم علاج درد آنها قرار داده است. (بدترین دردها غضب حق است). لذا این قبیل از اهل عصیان از آتش خلاص شده داخل جنت می شوند.

## توضيح وتحقيق

مؤلف علامه «اعلى الله مقامه»، در كيفيت مظاهر جنت و نار گفته است: «وقد اخبرالله تعالى عن اخراج آدم و حوّا عليهما السلام من الجنة، فلها وجود في العالم الروحانى قبل وجودها في العالم الجسمانى...الغ».

قرآن کریم، هبوط آدم را از بهشت بعالم دنیا این نحوبیان نموده است: «قلنا اهبطوا بعضکم لبعض عدو...». این خطاب عام است، و چون خطاب در عالمی واقع شده است که دار تکلیف نیست، ناچار خطاب تکوینی است. مراد مصنف از عالم روحانی عالم غیر عالم جسمانی و مادی است، چون خطاب عام و ملاک واحدست. هبوط، همان تنزل آدم از حضرت اعیان بعالم عقل و هبوط از عالم عقل بعالم خیال و مثال نزولی، و از عالم برزخ نزولی بواسطهٔ خطاب تکوینی حضرتِ علم و اعیان ثابته، از مراتب بهشت و جنت می باشد؛ و وجود حوا و آدم و اولاد آنها در آن عالم قبل از تنزل بدنیا و صعود بعالم برزخ و عقل و عالم مثال، و عالم اولاد آنها در آن عالم قبل از تنزل بدنیا و صعود بعالم برزخ و عقل و حضرت علمیه محضرتِ علم و اعیان ثابته، از مراتب بهشت و جنت می باشد؛ و وجود حوا و آدم و اولاد آنها در آن عالم قبل از تنزل بدنیا و صعود بعالم برزخ و عقل و حضرت علمیه محضور خواهند بود، و بمقامات لازمهٔ نتیجهٔ اعمال خواهند رسید؛ از آنجا که محتره بخاه این بهشت غیر از جنتی است که در روز حشر خلایق در آن عالم محترو خواهند بود، و بمقامات لازمهٔ نتیجهٔ اعمال خواهند رسید؛ از آنجا که است؛ اگر چه جنت نزولی و صعودی در حقیقت میاین نیستند، کما اینکه عقول و برازخ صاعده با عقول و برازخ متنزل، از تجلیات حقیقتی وجود داخل در یک حقیقت می باشند. شرح مقتمة قيصرى

علت این امر، آنستکه موت ابتدای حرکتِ رجوع بحق است. هر موجودی که از ماده ترفيع پيدا نسود، و بيعالم برزخ متصل شد رجوع بآخرت نموده است. در حركات استكمالي نهايت هر متحركي عين بدايت آن مي باشد. وجود تا از عقل و برزخ تنزل نبنماید به ماده نمی رسد. در حرکت استکمالی هم تا از برزخ و مثال مرور نشماید بعالم عقل نمی رسد. پس نهایت در هر حرکتی بحسب مرتبه، عین بدایت است. ولی باعتبار وجود متمایزند؛ زیرا حرکت در صعود، عکس نزول است و وجود در مقام حرکت بعالم ر بوبی از مراتب محاذی مراتب خیال و عقل عبور می نماید، نه آنکه از همان صراطی که نزول کرده است صعود نماید، تا مستلزم تكرار در تجلى، و اثمار شيء مثله او عينه و تكرار الوجود من كل وجه گردد. بـنـابىرايـن، بـين جنت و بهشت هيوط ارواح كه از آن به موطن عهد و اخذ ميشاق از ذريهٔ آدم تعبير كرده اند وجنات صعودي اشباح و حقايق مترقى از عالم ماده، تطابق موجود است. حركات وجود باعتبار نزول بر طبق حدود و حركات ارتفاعی و صعودی است، ولی بنحو تعاکس در نزول وجود از عالم ر بو بی حرکت می نماید. بعد از طی مراتب عالم ارواح و عالم اشباح و اجسام مثالی ، بعالم ماده و طبيعت مي رسد؛ ولي در صعود از ماده شروع كرده ببرزخ مي رسد و از برزخ ترقي كرده بعقل مي رسد و غايت و نهايت حركت آن فناء في الله است. پس دو قوس حاصل از صعود و نزول، عين يكديگر نيستند تا تكرُّر حقيقتِ وجود از جميعً جهات لازم آيد. «ان الله لايتجلي في صورة مرتين. و ان الشيء لايشمر مايشابهه من كل الوجوه ولا مايضاده. و هذا ما نطقت به السنة اهل الله رضي الله عنهم». بنابراین، حرکت صعودی، رجوعی و انعطافی است و حرکت مستقیم نیست ت ا مراتب صعود عین نزول گردد؛ ولی بین این دو قوس «نزول و صعود»، اتصالی معنوی موجود است. چون هر متحرکی و مستکملی باید بمامنه، که مبدءِ وجود آن می باشد رجوع نماید، و منشأ حركات و استكمالات در موجودات مادی، موجودات واقع در سلسلة نزول مي باشند. «والله من وراثهم محيط». 📜

الفصل التاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

بیان مکان بهشت و دوزخ

مکان بهشت و دوزخ در ظواهر این عالم نیست؛ چون موجودات این عالم با حواس ظاهری ادراک می شوند و باعتبار نحوهٔ وجود محسوسند، و وجود جنت و نار از جملهٔ موجودات محسوسه بحواس ظاهری نیستند؛ زیرا مراتب بهشت وجود در عوالم معنی، اعم از روحانی و مثالی و برزخی قرار دارند. حقیقت بهشت و دوزخ در داخل حجب سماوات و ارض قرار دارد، و در این عالم مظاهری دارد و اخباری که در تعیین محل از برای بهشت و دوزخ ذکر شده است، محمول بر مراتب جنت و جهنم است. روایت در این باب مختلف است. ما در حواشی خود بر مبده و معاد ملاصدرا بنحو مبسوط آن روایات را از کتب اهل حدیث از مشایخ امامیه نقل کرده ایم. در تعلیقات بر مظاهر الالهیهٔ ملاصدرای شیرازی، نیز برخی از آن اخبار را تبعاً للمصنف شرح داده ایم.

حقيقت نمار از مخلوقات عظيم حق تعالى است. اين حقيقت سجن و زندان خداوند در نشئات بعد از نشاه دنيا است؛ و چون قعر آن داراى بعد زياد است بآن جهنم اطلاق كردهاند. يقال: بئر جهنام، اذا كانت بعيدة القعر، و هي تحوى على حرور و زمهرير، و فيها البرد على اقصى درجاته، و الحرور على اقصى مراتبه و درجاته، بيين اعلاها و قعرها خمس و سبعون مأة من السنين، و هي داز حرورها هواء محرق لاجمرلها سوى بنى آدم و الاحجار.

احجار موجود در جمهنم، که منشأ شعله و جمر آتش سوزاننده غضب حق است، قلوب فساق و کفار و اشقیا و اهل نفاق است؛ چون معاقب در عالم آخرت که دار اتفاق نیست، و موجودات آن نشأه مترتب بر علل و معالیل منظم لایتغیر می باشند خارج از ذات معاقب نمی باشد، و یا مراد از احجاز، مشتهیات نفسانی و هوای نفس که در باطن آن، عذاب و فراق از رحمت مکنون است می باشد. «فاتقواالنارالتی وقودها الناس و الحجارة. فکبکبوا فیها هم والغاوون و جنود ابلیس اجمعون». موجودات جهنم مخلوق از صورت غضب حقند. «و من یحلل شرحمقةمةقيصرى

عليه غضبى فقد هوى». و الروايات في هذا الباب كثيرة و قد ذكرنا شطراً منها في تـــالـــقــنـا عـلـى هـذا الشرح وبسطنا الكلام في حواشينا على المبدء والمعاد بما لامـزيـد عـلــبه و الآثار الواردة في هذا الباب، و ان كانت متخالفة من حيث اللفظ ولكن متوافقة في المعنى.

\*\*\*

قوله «قده»: «و كذلك للساعة انواع خمسة بعدد حضرات الخمسة...الخ». حق تحالى در قرآن كريم فرموده است: «يسئلونك عن الساعة ايان مرسيها، فيم انت من ذكراها، الى ربك منتهاها». مراد از ساعت از اطلاقاتٍ قرآن كريم، وقت قيام قيامت است. چون آن روز در وقت قليلي از اوقات واقع مي شود، بآن ساعت اطلاق کردهاند. از آنجائیکه قیامت در باطن این عالم وجود دارد، محیط بر عالم ماده، نزدیک ترین حقیقت بعد از حق تعالی بانسان است. اهل حجب آن را بعید و دور از انسان می دانند. ولی واقع بر خلاف این معنی است. بهمین معنى در كلام الهي: «يرونه بعيداً و نراه قريباً» اشاره شده است. باعتبار تفاوت اهل نظر در این حقیقت بآن «یوم» اطلاق شده است. بهمین لحاظ، لفظ کوتاهتر از ساعت بآن اطلاق شده است: «ما الساعة إلاّ كلمع بالبصر، او هو اقرب». در وجه تسمية ساعت برخي كفته اند: انَّما سميت الساعة، ساعة؛ لانها تسعى التفوس السِها لابقطع المسافات المكانيه، بل بقطع الانفاس الزمانية، چون حركت وتوجه موجوداتی که در این عالم بسوی عالم حشر حرکت می کنند حرکت جوهری ذاتی و توجه غریزی و جبیلی بسلکوت اعلی است. هر که بمیرد ساعت او رسیده و قیامت او قائم شده است. «من مات فقد قامت قیامته». این ساعت، قیامت صغرى اسمت. قيامت كبرى همين حكم را دارد، وقيامت كبرى نسبت بساعات انفاس نسبت يوم و نسبت به ايام، حكم سال را دارد.

اهل باطن و سلاک وادی معرفت در امر ساعات شک ندارند، بلکه در همین نشاه، قیامت برخی از آنها قائم است، ولی اهل محجب در اصل تحقق قیامت شک دارند، و در وادی حیرت سر گردانند، و از وقت آن سئوال می کنند: «و یقولون متی هذاالوعد إن کنتم صادقین». برخی از مردم در انتظار قیامت الفصل التاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمدية...

مى باشند، بعضى قيامت را بدون وجود حجاب شهود مى نمايند؛ لذا سيد كل خواجة كائنات فرمود : «الآن قيامتى قائم». برخى چنان بوجود قيامت يقين دارند كانت آن را مشاهده مى نمايند. لسان اين مقام، گفتار زيدبن حارثه است، كه به خواجة عالم گفت: من بمرتبه اى از يقين رسيده ام كه اهل نار را معذب در جهنم و اهل ايمان را متنعم بنعم و لذات الهى مى بينم. حضرت رسول فرمودند: «و هذه مرتببة ان تعبد ربك كأنك تراه». در قرآن مجيد همانطورى كه بيان شد، ساعت بقيامت اطلاق شده است. «و مايدريك هل الساعة قريب. الذين يمارون في الساعة لفى ضلال مبين. ان الساعة آتية لاريب فيها». الى غير ذلك من الآيات. و في الاخبار الواردة عن النبىء اطلاق الساعة على القيامة كثير.

یکی از مراتب وجود ساعت و مصداق قیامت، همان ظهور حقایق از عالم غیب بعالم شهادت، و رجوع آن بباطن ذات و وجود خود و عود بمقام وجود و غیب حقایق است. چون هر موجودی دانماً متلبس به وجودی و منخلع از وجود دیگر است. حقایق موجود در طبیعت، بمقتضای حرکت جوهری، آنی ثابت نیستند.

باعتباری مجموعهٔ عالم وجود، که صورت و تعین و رقیقهٔ اسماء حق باشا،، در تخییبر داشمی است. هر متغیری ناچار تعینات آن در تبدل است. لازمهٔ حرکت ذاتی، تلبس متغیر بصورتی غیر صورت اول است. این حکم باعتبار اسماء جلالی

۱. اولیاء کاملین، بحب تفاوت درجات و مراتب، بهت و دوزخ را در همین عالم شهود می نمایند. کامل ترین شهود، مشاهدهٔ حقیقت محمدیه امت «مراتب وجود را و اولیاء محمدیین. لذا علی «ع» گفت: «لو کشف الفطاء ما ازددت یقیناً». در همین نشأه متحقق بجمیع مراتب حشر و نشرند، و در حقیقت بوجود سعی احاطی خویش جمیع مراتب قیامت را مشهود می نمایند. از باب اتحاد مدرک و مدرک صحیفهٔ وجود آنها حشر خلائق است. شیخ عارف، مولاتا جلال الدین رومی بهمین معنی در کتاب خود تعریح کوده است. والحق در بیان این حقیقت، قیامت کرده است.

| صد قیسامیت بیودانیدر او عییان     | زاده شانیی است احمد در جهان  |
|-----------------------------------|------------------------------|
| ای قیبامیت؛ تا قیامت راه چند      | زو قینامت را هنمی پرمینداند  |
| ک زمیحشر، حشر را پرسند کسی        | بسا زيسان حسال مي گفتني بسي  |
| رمز موتوا قبسل موت يساكرا         | بہر آبُ گفت آن رسول خوش پیام |
| دیــدن هـر چيـز را شـرط است، ايـز | ہی قیامت شوقیامت را بہ بین   |
|                                   |                              |

شرح مقذمة قيصرى

و جسالی در حقایق جاری است. صور عالم در حکم اعراض طاری بر جوهر واحد است در جسیع آنات. اهل حجب از این معنی غفلت دارند و عالم را ثابت گمان می نمایند.

حق ثنابت ازلى بـه اسماء جمالى و جلالى، دائماً متجلى در اعيان و مظاهر است. تجلى جمال و اهب صورت بر اعيان و اسم جلال، باعث خلع آن صورت و ارجاع ممكنات بفناء ذاتى آنها است. بلكه هر موجودى بحكم وجوب رجوع كلى شىء الى اصله، بهلاك اصلى و فناء ذاتى خو يش رجوع مى نمايد. «بل هم في لبس من خلق جديد». موجب فناء در حقايق اشياء غير موجب و سبب بقاء آنها است. «و ما نحن بمسبوقين على ان نبدل امثالكم و ننشئكم فيما لا تُعلمون». و في الصحيفة الملكوتية ايضاً: «كل يوم هو في شان».

عــنـکبوتـان مگس غدید کنند عــارفــان در دمـی دو عـید کننـد هــر دمــم عـیــدی قــر بــانـی تــو خــلــعــت نــوروز و نــوروزی تــو

حق جلت عظمته که حقیقت و باطن عالم وجود است ثابت حقیقی است. و حکم تغیر جاری در ظاهر و تعین وجود است، نه اصل وجود. وجود، ذاتی حق و عرضی نسبت بتمکنات است، لذا ممکنات در امداد، احتیاج بوجود ثابت ازلی دارند، و خفاء، شأنِ ظاهر، و تعینات و نسب و اضافاتِ وجود است. تبدلِ نسب و شئون و اتصاف بظهور و خفاء متأخر از اصل وجود و در مقام فرق و تفصیل وجود است. اصل وجود، ثابتِ محض و فعلیت صرفه و موجودی بحت است. هر موجودی که حدّ ندارد، از تعین و انفعال و حدوث و تجدد و جهات و تعدد حیثیات معرا و مبراست، حتی در مقام ذات، اضافه بغیر هم ندارد.

ج.مال یار، که پیوسته بی قرارخوداست چه درخفا و چه درجلوه، برقرارخوداست برای خودبود وعندلیب گلشن خود هوای کس نکند، سبزه و بهارخود است

بنابر تحقیق، موجود قائم بذات و مستغنی از غیر، و وجود حقیقی معرا از شوب وَهُم، حق تعالی است. آنچه را که حقایق جوهریه در علوم رسمیه نامیدهاند، امری ۱۹۸۷ الفصل التّاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

وهمی است. عوالم وجودی من اولها الی آخرها، نظیر اعراض متغیرالوجودند، که جهت ثبات در آنها ملحوظ نمی شود، و دائماً متغیرند، و چون استقرار اندارند، و نحوهٔ حصول آنها نحوهٔ تدریجی و سیلان است، و قیام صدوری باسماء حقّ دارند. احتیاج بمحل ندارند. وجود جدید مفاض بر اعیان، از جهتی عین وجود اول و از جهتی غیر وجود اول است.

جهان کل است و در هر طرفةالعین عدم گردد ولا یسقی زمانین دگر باره شود پیدا جهانی بهر لحظه زمین و آسمانی بهر ساعت جوان و کهنه پیر است بهر دم اندر او حشر و نشیر است در او چیزی دو ساعت می نپاید در آن لحظه که می میرد بزاید ولیکن طامة الکبری، نه این است که این یوم العمل وان یوم دین است

پس خلع وجود امکانی و لبس آن بنا بر تحقیقی که شد، یکی از مظاهر یا مراتب یا مصادیق و یا از موارد و اطلاقات ساعت است. چون هر ممکنی باعتبار آنکه مورد تجلی اسماء جلالیه است، بهلاک اصلی خود رجوع می نماید، و حق باسم جمال بآن خلعت وجود ارزانی می دارد. بنابراین، رجوع هر وجودی باصل و غیب وجود قیامت و ساعتی است. موت طبیعی، یکی از مصادیق ساعت است

۱. عرفا بحسب ظاهر عبارات و نصوص عوجود دز صفورات آنها جميع عالم را متغير مى دانند. اثبات تغير ذاتى و جوهرى در عالم ماده، ممكن و بحسب براهين، هيچ موجودى، مادى ثبات و قرار ندارد، و حركت ذاتى آن مى باشد. و ليكن صور متواردة بر محل بنحو لس بعد از لس است، نه خلع و لس, چون در حركات استكمالى شىء فعليت خود را از دست نمى دهد، بلكه فعليت بر فعليت مى افزايد. اما در عقول مجرده و مجردات برزخيه كه جهت ماده را فاقدند، و معرا از هيولى مى باشنه، حركت و تجديد و حدوث در آنها راه ندارد. اسماء جماليد حق ماتفى وجود و ابقا و وجود و كمالات وجودند، ولى اسما ع جلاليه خلع وجود نمى نمايند، بلكه اسم جلال ملازم است با انقهار و محاطيت و اف محملال اشيا و در تحت مطوات انوار حتى فناء حقايق در ذات حق، و انقهار اشياء تحت مطوات اف محلال اشيا و در تحت مطوات انوار حتى فناء حقايق وجودى در مقابل ظهور حق ظهور ندارند؟ انها را الهيد همان احاطة حق بر اشيا و است بنحوى كه حقايق وجودى در مقابل ظهور حق ظهور ندارند؟ انها را الهيد همان احاطة حق بر اشيا و است بنحوى كه حقايق وجودى در مقابل ظهور حق ظهور ندارند؟ انها اله اله معانه معدم مى شوند، ثم وجود بر آنها اقاضه مى شود. مجردات، نفس اقاضه و ظهور حق في باقى بيقاء او هستند، نه ابقاء وا. شرح مقداتمة قيصرى

كه از آن تعبير بقيامت صغرى نمودهاند، چون عالم برزخ، اول مرتبة آخرت و آخرين مرتبة دنيا است. يكى از اقسام موت، موت ارادى است. اين موت همانطورى كه مشروحاً بيان كرديم از براى سلاك و اهل معرفت و شهود قبل از موت طبيعى واقع مى شود. خواجه كائنات فرموده است: «موتوا قبل ان تموتوا». اين است مراد مصنف علامه «قده» كه گفته است: «و بازائه الموت الارادى الذى يحصل للسالكين، المتوجهين الى الحق قبل وقوع الموت الطبيعى. قال عليه السلام: من اراد ان ينظر الى ميت يمشى في الارض فلينظر الى ابى بكر».

همانطوری که ذکر شد، برخی از مردم که در اقلیت قرار دارند، بلکه جزء نوادر خلقت به شمار می روند، امور آخرت و احوال و نشئات بعد از موت را در همین نشأه مشاهده می نمایند. در معاینهٔ امور اخروی و شهود احوال اهل بهشت و اهل نمار، احتیاج به موت طبیعی ندارند، چون حجب مانع از معاینه از عین قلب و عین بصیرت آنها برداشته شده است. این قبیل از ناس، حق را بعین قلب شهود می نمایند، و از شهود حق جمیع مراقب وجودی از ماکان و مایکون برای آنها مشهود است. نشاهٔ دنیاوی آنها مبدل به نشئات بعد از موت شده است. مولی محض و حق مطلق جل جلاله گفته است: «لم اعبد رباً لم ازه... و رأیت ر بی الموالی علی علیه السلام، بواسطه رفع حجب نورانی و ظلمانی بین او و اصل وجود محض و حق مطلق جل جلاله گفته است: «لم اعبد رباً لم ازه... و رأیت ر بی چشم و سایر حواس ظاهری آنها طوری مبدل شده است که حقایق را غیر از آنچه پخشم و سایر حواس ظاهری آنها طوری مبدل شده است که حقایق را غیر از آنچه می شود که در همین نشأه باطری معایند. کمال واقعی، وقتی برای انسان حاصل که اهل دنیا می بینند، شهود می نمایند. کمال واقعی، وقتی برای انسان حاصل می شود که در همین نشأه باطن وجود را مشاهده نماید. این مردم که اکمل می شود که در همین نشأه به می و معشوق واقعی را بفردای قیامت محول نکرده اند، و قیامت خود را در همین نشأه شهود کرده اند.

۱ . این روایت بنا به تصریح جمعی از اهل حلیث از جمله شعبی و ابن حجر مجعول است. مطاعنی که از علسای عامه در کتب آنها در بارهٔ ابوبکر موجود است، با این حدیث سازش ندارد، مگر آنکه از حدیث، اراده شود موجودی بی خاصیت و آلت تمایلات عمر.

## الفصل التّاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

هر که امروزمعاینه رخ دوست ندید طفل راهی است که او منتظر فردا شد وعدهٔ وصل تورا غیر بغردا انداخت دارم امید کرزامروز بفردا نرصد

اولیاء حق، بهمین جهات از موت تمی ترمند، و از مقدرات هراس ندارند. لذا حضرت امیر بفرزند خود در یکی از جنگها فرمود: «یا بنی ما بال ابیك وقع الموت علیه، او وقع علی الموت».

0 0 O

موت، در اصطلاح اهل معرفت و توحيد، قمع هواى نفس است، لذا عارف محقق و كمامل، ملا عبدالرزاق كاشانى، استاد مصنف علامه در اصطلاحات عرفا، «مطبوع در حاشية منازل السايرين، چاپ سنگى، طهران ١٣١٤هـ ق، ص ١٣٤» گفته است: «الموت قمع هوى النفس، فان حيوتها به، ولا تميل الى لذاتها و شهواتها و مقتضيات الطبيمة البدنية إلاّ به، و اذا مالت الى الجهة السفلية جذبت القلب الذى هوالنفس الناطقة الى مركزها، فيموت من الحيوة الحقيقة العلمية التى له بالجهل، فاذا ماتت النفس من هواها بقمعه، انصرف القلب بالطبع والمحبة الاصلية الى عالمه عالم القدس والنور والحيوة الذاتية، التى لايقبل الموت اصلا. و الى هذا الموت اشار افلاطون بقوله: «مت بالارادة تحيى بالطبيعة».

قال الامام جعفر بن محمد الصادق، عليه السلام قال الله تعالى : فتوبوا الى بارئكم فاقتلوا انفسكم، فمن تاب فقد قتل نفسه. فلهذا اذا صنفوا الموت اصنافاً فاحضوا مخالفة بالموت الاحمر، ولَما رجع رسول الله «ص» من جهاد الكفّار قال: «رجمعنا من الجهاد الاصغر الى الجهاد الاكبر»، قيل: يا رسول الله ما الجهادالاكبر؟ قال: مخالفة النفس. وفي حديث آخر: «المجاهد من جاهد نفسه». فمن مات عن هواه فقد حتى بهداه عن الضلالة و بمعرفته عن الجهالة: قال الله تعالى: «أو مَن كان ميتا فاحييناه» اى و من كان ميتا بالجهل، فاحييناه بالعلم. وقد سموا ايضاً هذا الموت الجامع لجميع الانواع الموتات». شرح مقتمة فيصرى

قوله «قده» وجعل بعضهم الموت الارادى مسمى بالقيامة الوسطى، لزعمه انه يقع بـيـن الـقيـامة الصغرى النى هي الموت الطبيعى، الحاصل في النـْأة السابقة والقيامة الكبرى هي الفناء في الذات وفيه نظر ...لايخفى للفطن العارف».

<sup>سم</sup> ابيض، جوع و امساك از طعام است، چون يكى از موجبات تنور باطن و تلطيف سرَّ و تهذيب روح، جوع است، و سفيدى قلب سالك در مقام سلوك بادامة جوع سبب موت ابيض مى گردد. و حينئۇ يحيى قطنته، لان البطنة تميت الفطنة، فمن ماتت بطنته حيت فطنته. موت أخضر، خلع سالك از لباس و لبس كهنه است. سالك اگر اقتصار بلباس كهنه كند، و بستر عورت قناعت نمايد، فقد ماتت السوت الاخضر، لاخضرارعيشه بالقناعة و نضارة وجهه بنضرة الجمال الذاتي الذى حيى السالك به واستغنى عن التجمل العارض، كما قيل:

اذا لمرء لم يدنس من اللوم عرضه 👘 فكل رداء يترتبد بنه جسمينان

الموت الاسود، هو احتمال اذى الخلق، لانه اذا لم يجد في نفسه حرجاً من اذاهم، ولم يتألم نفسه، بل يلتذبه، لكونه يراه من محبوبه كما قيل:

| مشأخبرلى عننه ولا مشقدم  | وهـر الهوى لى حيث انت فليس لى |
|--------------------------|-------------------------------|
| حببأ لذكرك فليلمنى اللوم | أجبد الملامة في هواك لذيذة    |
| اد کان حظی منك حظی منهم  | أشببهت أعدائى فصرت احبهم      |
| ما من يهون عليك ممن اكرم | و اهشتشی فاهشت نفسی عامداً    |

فقد مات الموت الاسود، وهو الفناء في الله لشهوده الاذى منه برؤ ية فناءٍ الافعال في فعل محبوبه، بل بـرؤ ية نفسه و انفسهم فانين في المحبوب وحينةً يحيى بوجود الحق من امداد حضرة الوجود المطلق. «رجوع شـود بـه اصطلاحات صوفيه، تأليف عبدالرزاق «ابوالفنائم» كاشى، مطبوع در حواشى منازل السائرين، چاپ سنگى، ط ١٣٦٣هـ ق، ص ١٢٦، ١٢٣». قوله

«قال عليه السلام من ارادان ينظر الى ميت بمشى قي الارض... الغ» جمع كثيرى از عامه از جمله ابن ابى الحديد در شرح نهج، و طبرانى در كتاب اوسط، و طبرى در تاريخ «معروف به تاريخ طبرى»، و صاحب كنزالاعمال و ابن قتيبه در كتاب سياست، و ابوتعيم تصريح كردهاند: معاو ية «خذ له الله تعالى»، كان يبذل الاموال لمن كان موثوقاً به عند الصحابة ليضع حديثاً في فضل الخلفاء الثلاثة و منقصة اميرالمؤمنين (ع»، يرو يه عن النبى «ص» على المنبر بمشهد من الناس، أو يروى ما ورد في فضل على «ع»، في فضلهم. از جمله اخبار مجمول «مثل أصحابى كالنجوم» را شمردهاند. ابن ابى الحديد در شرح نهج، از ابوجعفر اسكافي حنفي معتزلي نقل كرده است، كه: ان معاو ية بن ابى سفيان بذل لسعرة بن جندب سه الفصل التّامع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

منشأ و علتِ موت ارادی، ریاضات علمیه و عملیه است. سالک بعد از کشف حجب و اعراض از متاع دنیا و ارباب متغرق و توجه بحق واحدِ مطلق و مشتاق الیه کل: «أأر باب متفرقون خیر ام الله الواحدالقهار»، برخی از حجب بر او مکشوف می گردد؛ و حقایق موجود در برازخ را شهود می نماید. و بعد از طی حجب ظلمانی

" «مطمون بجعل حديث» مأة الف<u>ديم</u>ي يروى ان هذه الاية نزلت في حق على عليه السلام: «و من الناس من يمجبك قوله في الحياة الدنيا». و لين آيه را وارد در شان ابن ملجم مرادى، «اشتى الاولين والاخرين»: «و من الناس من يشرى نفسه ابتغاء مرضاة الله». سمره كه يخمبر باو گفته است: «انك رجل مضار». اين معنا را قبول نكرد، مبلغ را معاو يه زياد كرد، تا چنين جنايتى را مرتكب شد. وضاعين، بتحريك بنى اميه اخبار زيادى ساخته اند. امرى كه باعث تمجب است، آنستكه روايات زيادى در كتب عامه نص وظاهر در خلافت خلفاى ثلا ثه است. از اسلوب اين روايات هو يدا است كه در مقابل رواياتى كه در كتب عامه دليل بر خلافت على عليه عليه السلام است جعل شده است. بهترين دليل بر مجعوليت اين روايات، آنستكه عامه متفقند است. از اسلوب اين روايات هو يدا است كه در مقابل رواياتي كه در كتب عامه دليل بر خلافت على عليه عليه السلام است جعل شده است. بهترين دليل بر مجعوليت اين روايات، آنستكه عامه متفقند است. معلوم مى شود از اين روايات، بعد از پيخمبر عين و اثرى نبوده است. بعد از آنك مسلم شد كه است. معلوم مى شود از اين روايات، بعد از پيخمبر عين و اثرى نبوده است. بعد از آنك مسلم شد كه اجماعاً «به اجماع خاصه و عامه» روايتي در تعيين خلافت خلفاى ثلاثه اجماعاً «به اجماع خاصه و عامه» روايتى در يويين خلافت خلفاى ثلاثه موجود نبوده است، روايات احمنى نصوص و ظواهر دالة بر خلافت معرفى انموده است، و خلافت يامان مليه در كرد المتتبم فى آثارهم و اخبارهم، المنقولة عن النبى صلى الله عليه وآله ونمون نذ كر شطراً متها: المتتبم فى آثارهم و اخبارهم، المنقولة عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم. و نحن نذ كر شطراً متها:

«الروايات» على ما هوالموجود في صحاحِهم المعتبرة عندهم. خيلى مورد تعجب است كه اين روايات از تصرفات ايادى بنى اميه و بنى العباس مصون مانده است. روايات عامه قرون متماديه ، دستخوش هوا و هوس ملوك و سلاطين از نسل بنى اميه و بنى العباس بوده است. بنى اميه بوسيله ابوهريره و سمره و امثال آنها روايات زيادى در مدح خلفا و مذمت على و ساير اهل بيت نشر دادهاند. معذلك كتب آنها پر از مدايح و مناقب اهل بيت و مثالب اعداى آنها است: «بريدون ليطفؤا نورالله والله متم نوره ولو كره المشركون... الخ» از جمله روايات مجعول، همين روايتى است كه مصنف علامه راجع بابوبكر نقل كرد، كه رسول الله گفته است: «من ارادان ينظر الى ميت... الخ».

معنی موت ارادی آن نیست که صاحب موت بحال موت باقی بماند، بل که معنای آن ایستکه بسوت صاحب ولادت ثانو یه شود و رجودش بوجود حقانی متبدل شود لذا کلام ختمی مقام نمل است در بی خاصیتی ابو بکر، لذا آلت دست عمر واقع شد و خود از این معنی آگاه بود لذا مکرّر گفته است آشت بخیرکم وعلی فیکم.

. پریسر و تساب مستسوری نسدارد 🦳 چو در بسنسدی سر از روزن درآرد

شرح مقلمة قيصرى

و نورانی، ابواب آخرت بمراتبها بر او مکشوف می گردد، و حقایق مربوط بآخرت را بحسی غیر از این حواس ظاهر می بیند. و عالم او تبدیل بعالمی دیگر می گردد. و سسرَّ حشر و نشر، تطایر کتب و صحایف مربوط به نفوس را در وجود خود ظاهر می بیند. و قیامت او در همین نشأة قائم می گردد. و دارای ولادت متصف بولادت ثانیه می گردد. قال المسیح علیه السلام: «لن یلج ملکوت السماوات والارض من لم یتولد مرتین». تولد مرتین، اختصاص بکسی دارد که در همین عالم، ملکوت را شهود نماید. آنچه را که خلایق بعد از قیام قیامت کبری و تجلی حق باسم قهار، مشاهده می نمایند؛ صاحبِ این مقام در همین نشأه مشاهده می کند.

بىرخى، اين مقام راكه مقام نيل سالك بموت ارادى باشد، قيامى وسطى ناميده اند. خيال كرده اند، اين موت «ارادى» بين قيامت صغرى كه موت طبيعى است، و علت آن نيل بنغس است بمقامات لايقة خودا، و قيامت كبرى كه روز رجوع كل بحق و استهلاك حقايق در انوار وجود حق قهار است، واقع مى شود، در حالتى كه اين موت قبل از موت طبيعى واقع مى شود. و قيام قيامت سالكان بحق و كمل از اهل توحيد، تقدم بر قيامت صغرى دارد. لذا اين موت، قيامت صغرى نيست، بلكه قيامت كبرى است، و حصول اين قيامت براى كاملان، قبل از قيام قيامت عامه مردم است، و در مقام تجلى حق باسم قهار، و قيامت كبرى، بر شهود كمل از اهل مكاشفه چيزى افزوده نمى شود. بهمين مناسبت، خواجه كائنات

۱ . برخی، علت و مبب موت طبیعی را اصمحلالی قوای جسمانی و بوار موجبات بقاء نفس در عالیم اعداد می دانند. چون قولی معدِ وجود نفس و ترکیباتِ موجب تعلق روح بیدن مضمحل و خراب می گردند، ناچار بعد از فناء مظهرِ، و دئور تعین، روح بعالم باطنِ ذات خو پش رجوع می نماید.

جان عزم رحیل کرد، گفتم که مرو 🥂 گفتا چه کشم، خانه فرو می آید

ولى حق آنـــــكه علت موتٍ طبيعى، امتكمال روح امت. نفس بعد إز پر نمودن مايه و استعداد خود را از فـعـليــات، كـم كـم رجوع بـباطن خود مى نمايد؛ چون غايت وجود نفس تدبير بدن نيـــت، بلكه غرض از وجود نفس و تعلق آن ببدن، اتصال يعلل وجودى خود مى باشد، كه: «ألنهايات هي الرجوع الى البدايامت». الفصل التّاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

فرمود: «الآن قيامتي قائم». و وصى بلافصل او هم فرمود: «لو كشف النطاء ما ازددت يقيناً».

در کملمات امیر مؤمنان، سرور اولیاء باب مدینهٔ علم پیغمبر، این قبیل از اشارات زیاد است. بهمین جهت در قضائل معنوی و فهم معارف، احدی بعد از پیغمبر بپایه و مقام او نرسیده است، و هیچکس هم جرأت اظهار مقابلهٔ با علی را در فضائل و کمالات انسانی نداشته است. علی اختصاص به بعضی از فضائل دارد، که دست احدی بآن فضائل نرسیده است. لذا اهل عرفان، یکی از معجزات باهرات حضرت ختمی را وجود علی علیه السلام دانسته اند.

ملا عبدالرزاق كاشانى، شارح منازل السائرين و فصوص در كتاب تأو يلات خود «که بعنوان محیی الدین عربی در بمبئی در سنه ۱۲۹۱ه ق، بطبع رسیده است»؛ در ص ٣٠٢، ج٢، در تقسير آية شريغة: «اذا ناجيتم الرسول، فقدَّموا بين یدی نجو یکم صدقة ذلك خير لکم» گفته است: سرّ امر بصدقه در مقام نجوای بارسول«ص» اینست که اتصال برسول در امرخاصی، معلول و مسبب از قرب روحانی و معنوی و مناسبتِ قبلی یا سنخیت نفسانی است. بهرحال کسی که واجدٍ مقام نجواي با رسول است، صدقة بر او واجب است. چون كسي متشرف باین مقام می شود که از افعال وصفات بشری منسلخ شده باشد، و از تعلقات دنيوي بكلي معرا ومبرا باشد، و آثاري كه علاقة بدنيا و تعلق خاطر بزخارف اين نشأه در نفس بوديعه گذاشته شده است، بواسطهٔ سلوک و مجاهدت و کثرت عبادت و ریاضت قلع و قمع کرده باشد، روح او در افق روح نبی صلی الله علیه ه آله و سلم، باشد و چنان بین او و پیغمبر سنخیت روحی باشد، که بین آنها مغایرت در عقاید نباشد، و با یکدیگر اتحاد روحی داشته باشند. باید از مقام روح ترقى نموده، بمقام قلب رسيده باشد: «حتى يصفو له مقام تناجى الروحي مع الـنبى«ص» في الاسرار الالهية و المساراة القلبية في الامور الكشفيه ولذا قال ابنُ عمر «رضى الله عنهما»: كان لعلى عليه السلام ثلاث لوكانت لى واحدة منهن كانت احب الى من حمر النعم: تزو يج فاطمة «عليها السلام» و اعطابُه الراية يوم خيبر و آية النحوي».

شرحمقذمةقيصرى

ملا عبدالرزاق راجع بفضيلت سوم «آية النجوى» گفته است: «و اما الشالث، فيجب فيه تقديم الخيرات ببذل الاموال شكراً لتلك النعمة حتى تبقى وتزيد» <sup>(</sup>

¢ ¢ ¢

قوله «قده» و منها هو موعود منتظرللكل كقوله تعالى: « ان الساعة آتية لاريب فيها...الخ».

اطلاقات ساعت را بر قيامت در شرح همين فصل ذكر كرديم. ساعت در كتاب و سنت بر قيامت كبرى اطلاق شده است. سبب تحقيق قيامت و علت وقوع ساعت، طلوع شمس هو يت حق اول از مغرب مظاهر خلقيه است. حقيقت حق در تجلى باسم آخر و قهار و انكشاف احديت وجود و ظهور وحدت اطلاقيه، بطهور خاص و انقهار حقايق وجودى و كثرات امكانى از ظهرر دولت اسم قهار و ظهور حق بصفت لمن الملك اليوم لله الواحد القهار سبب تحقق قيامت كبرى و ظهور مابطن و استتار مظاهر خلقى و انكشاف ما في الضمائر و حكومت حقايق مستور در باطن نفس مى گردد.

همانطوری که باید باشد مکرر بیان شد، عارفان از ابرار، قیامت را در همین عالم و در حال توطن در کشرات مشاهده می نمایند و بضماثر و سرائر خلایق آگاهند، و شاهدند. می بینند آنچه را که اهل حجب در قیامت کبری شهود می نمایند، در خبر صحیح است که ابوبصیر در صحرای منی بحضرت باقر گفت: «یا ابن رسول الله ما اکثرالحجیج» حضرت فرمود: «یا ابا بصیر: ما اکثرالضجیج و اقل الحجیج». (پرده از چشم ابوبصیر بقوت ولایت برداشت. ابوبصیر خلق را

۱. رجوع شود بتأو بلات ملا عبدالرزاق، عارف وصوقى «معروف بتفسير محيى الدين عربى، جلد دوم، چاپ سنگی، بمبئی ۱۲۹۱ه ق ص۳۰۲». مناسب بود ابن عمر این سؤال را از پدرخود می کرد: با اینکه علی در فضائل مقدم بر جمیم امت پیغمبر بود، چرا در مورد تعیین خلیفه و نصب امام مورد مشورت واقع نشد؟ همه می دانند که این کار را ابوبکر و عمر بدستیاری عایشه زوجهٔ پیغمبر و برخی از منافقین با عجلهٔ تام نمام با تمام رسانیدند، که على عليه الــلام در مقابل عمل انجام شده قرار بگيرد و از حق خود محروم گردد.

الفصل التّاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

بصورت اصلی و باطنی آنها شهود نمود و اغلب را بصورت قرده و خنازیر و سایر حیوانات مناسب با اعمال و اخلاق آنها شهود نمود).

ده بسود آن نسه دل کسه اندر وی گاو و خر بساشد صیاع و عقار در قیام یوم الدین، که قیامت باشد، جهات فاعلیه اشتداد می یابد، و جهات قابلیه و معده مندک در جهات فاعلی می شود.

يرجع كل فرع الى اصله، وكل مستفيض مع مفيضه، يجمع الشمس والقمر و يتحد النفوس بالارواح ويزول المباينة بين الارواح والاشباح، ويرجع السماوات والارض الى ما كانتا عليه قبل انفناقها من الرتق، فتعود الى مقام الجمعية المعنوية من هذه النفرقة الطبيعية والعناصر تنقلب الى نار واحدة غير هذه النار المحسوسة، و وتستنثر النجوم، وتزول الابعاد و الاجرام، فلم يبق للحواس والقوى تأثر، و ماللمحسوس عين وأثر «لايرون فيها شمساً ولازمهريزا و حملت الارض والعبال فد كتا دكة وتستنثر النجوم، وتزول الابعاد و الاجرام، فلم يبق للحواس والقوى تأثر، و ماللمحسوس عين وأثر «لايرون فيها شمساً ولازمهريزا و حملت الارض والعبال فد كتا دكة واحدة»؛ و تصير الجبال كالمهن المنفوش وتبدل الارض فتمد مدالاديم وتبسط على قدر تسع الخلق وبرز والله الواحد القهار والمتخلصون عند ذلك من البرازخ، يترجهون الى الحضرة الربوية «فاذاهم من الاجداث الى ربهم ينسلون».

همانطوری که سبب تعینات در مراتب کثرت تجلیات الهیه باسم خالق و باری و مصور و مبدیء است، و علت زوال تعینات، تجلیات ذاتیهٔ حق در مراتب وحدت است. ا علت آنکه شمس در قیامت کبری از مغرب طلوع می کند، متوقف بر بییان مطلبی است که باید دانسته شود: آنچه که در عالم ماده و اجسام وجود دارد، آیت و نشانه ای است از موجودات عالم اعلی و ملکوت. در این عالم،

١. چون آخرت؛ عالم وحدت؛ و دنیا عالم کثرت است؛ اسماءِ حاکم بر دنیا، اسماء مشعر بکثرت، و اسماءِ حاکمة بر آخرت، اسماء مشعر بوحدت است. نظیر قهار، واحد، مغنی و معید. لذا دنیادار مجاز و وهم و خیبال، و آخرت دار حقیقت و عالم واقع و نشأه وحدت است. «وهنا لك الولاية لله الواحد الحق».

هله عاشقان بشارت که نمانداین جدائی 👘 برسد زمان وصلش بکند خدا، خدائی

شرح مقدلم فيصرى

ورقه ای از درختی ساقط نمی شود مگر آنکه روحی از ارواح در عالم اعلی سقوط می نماید، یعنی از درجهٔ خود هبوط می نماید.

حضرت رضا «ع» در حدیث عمران صابی فرموده است: «وقد علم اولوالالباب، ان الاستدلال علی ما هناك لایكون الا بما هیهنا»<sup>۱</sup>. طلوع شمس بر این نهج، كه مشاهد جمیع خلایق است، آیتی است از طلوع شموسِ نورانیهٔ ارواح

١ . رجوع شود يه عبون أخبارالرضا، تأليف اعظم المحدثين حفظاً و أوثقهم دراية، شيخنا المعدوق «رضوان الله عليه»، وكتاب توحيد، تأليف شيخنا الاجل صدوق الطائفة «رضى الله عنهم ، باسناده عن الحسن بن محمد المنوفلى ثم الهاشمى في خبر طويل ذكر فيه مجلس الرضا «عليه السلام» عند المأمون العباسى مع اصحاب المقالات و اهل الاديان مثل الجائليق و رأس الجالوت والهر بز الاكبر والصابئين.

حضرت در این مجلس، برای جمیع اهل ادیان بر طبق کتب و ادیان آنها حقانیت اسلام را ثابت نسود، و در آخر مجلس اعلام نمود، که هر که از شما در حقانیت اسلام شک دارد و یا شبهه ای برای او پیش آمده است سؤال کند. از میان جمعیت عمران صابی، متکلم معروف برخاست، و از حضرت سؤالا تی نمود. حضرت جواب داد. این احتجاج از مشکلات کلمات المه است، که بر آن شروحی نوشته اند، از جمله عارف محق، قاضی سعید قمی، در کتاب ار بعین، آن را شرح نموده است. از این شرح احاطهٔ قاضی بر علیم فلسفه و عرفان هویدا است. این شرح نفیس بهمت مرحوم آقا میرزا عسی خان علی آبادی، با مقدمه ای از مرحوم آقامیر را محمدعلی خان بامداد «قد» بخط آقا میرزا محمدعلی عبرت ناثینی، بچاپ سنگی رمیده است. شرح ار بعین قاضی سعید قمی، چاپ طهران، محمدعلی مور ۲۰۰۰ تا ۲۵۵.

مرحوم عارفٍ محقق وحکیم متبحر، استادنا العلامة آقا میرزا مهدی آشتیانی «شرف الله منزلته»، در اواخر کتاب اساس التوحید در قاعدهٔ «الواحد لایصدر عنه الاالواحد» «انتشارات دانشگاه طهران» بفقرات متعددای از این حدیث شریف استدلال نموده است، و قسستی از مشکلات آن را شرح کرده است.

این حدیث از حیث اشتمال بر مضامین عالیهٔ در مبد و وجود و وحدت حقیقت حق و کیفیت علم حق باشیا و و نحوهٔ انطوای صفات و کمالات وجودی در حقیقت وجود حق و معبود مطلق و بیان وحدت فعل اطلاقی حق، و تعلق آن بمظاهر، از غرر کلماتِ اهل بیت عصمت و طهارت است. از حیث مند معتیر و مورد قبول اعاظم محدثین امامیه است. این حدیث با مضامین مخصوص، مسائل مشکلی را افاده می نماید، و مثل بخی از احادیث منقوله در کتب، عبارتی که مشابه با کلمات مصطلحهٔ اهل حکمت الهی و تصوف باشد در آن نوست. با اینکه این خیر از اخبار آحاد است، و تعمیک باخبار آحاد در اصول عقاید جائز نیست، و ادلهٔ حجیت اخبار آحاد مخصوص فروع است، ولی از مطالعه متن سه الفصل المتاسع: في بيان خلافة الحقيقة المحمّدية...

از مشرق ازل است. «الحقيقة نوريشرق من صبح الازل، فيلوح على هياكل التوحيد آثاره».

غروب شمس و زوال نور این نیسر اعظم موجود در عالم ظاهر و شهادت، حاکی از غروب انوار روحانیه است، در مغارب مواد عالم ماده و کون و فساد. علت برهم خوردن اساس ماده و اضمحلال اجسام، استتار ارواح مجرده است در غیب وجود یوسف روح مجرد، بعد از خروج از جب «چاه» بدن، و قطع علاقه از قلب که محل جریان ماء حیات است، نشاهٔ اجساد و مواد مضمحل می گردد. چون عسارتِ نشأه دنیاو یه قائم بطلوع انوار مجرده از مشرق عالم ر بو بی است. در وقسمي كمه ارادهٔ حق بعمارتِ نشأه آخرت تعلق بگیرد، ارواج مجرد و شموس عالم معنوى بر اراضى عالم مواد تابش نمى نمايد، و نجوم غار به باصل خود كه عالم ر بوبی است، رجوع می نمایند. چون قیامت، همان رجوع هر فرعی است باصل خود؛ در این هنگام شدموش حقیقیه و ارواح مجرده، از مغارب عالم مواد طلوع نموده، برب مشارق و مغارب متوجه می شود. چون مطابقت نشئات وجودی ضروری خلقت است، وعنایت الهیه بحکایت عوالم از یکدیگر تعلق گرفته است؛ بلکه تطابق بین هر سبب و مسببی لازم و ضروری است، و شمس عالم ظاهر مُعَّد مواد قابلة صور متوارده است، و موجب انتقال ماده از مقام استعداد بمقام فعليت مى باشد، بلكه از مهيًّا نمودن حرارت شمس، مواد عالم را از براي قبول فعليت ارواح، مجرده حادث مي گردند، و بمراحل امتكمالات متعدده مي رسند؛ بايد

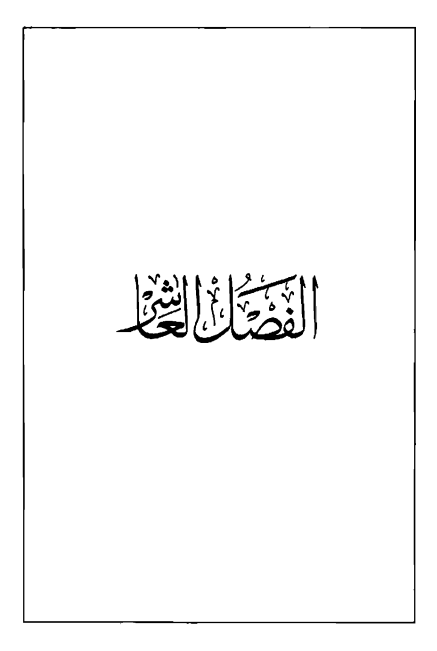
ماین حدیث، علم و قطع بصدور آن از امام حاصل می شود. نگارنده در ایامی که در بلده قم محروسه داحرم اهل بیت عصمت و طهارت»، به تحصیل اشتغال داشت، جبت استدلال بقاعدة الواحد، مشغول مطالعه کتب احادیث مأثورة از اهل عصمت علیهم السلام بود. در کتاب توحید صدوق مشرف بمطالعه این حدیث شدم، بی اندازه در نظرم مشکل آمد، تا اینکه براهنمائی یکی از اکابر علمای امامیه علیه منی السلام «اللی لایزال ینتقل من سجن الی مجن و یبعد عن مملکة الی مملکة اخری» بشرح قاضی سعید مراجعه کردم، کثیری از مشکلات حدیث را حل کردم، و در بعضی از اوقات استفاده از محضر حکیم بارع و مدرس نامدان آقامرزا مهدی آشتیانی «قده»، کلیه مشکلات این حدیث شریف را براهنمائی آنمرحوم حل کردم، و رساله ای بعنوان تعلیقات بر این خبر معجز آثار تالیف کردم، و قصد دارم آنرا بطیع برسانم. شرح مقلمة قيصرى

ایـن شـمـس از مـغـرب مـواد طلوع نماید، و به تبع طلوع شمس از مغرب، که سبب اضـمحلال مـواد و فـناء عالم اجسام است، ارواح مجرده نیز از مغارب وجود خود طـلوع نـمـایـنـد، و سبب رجوع ارواح مجرده باصل خود، رجوع از عالم ظاهر بعالم باطن و غیب است.

طلوع شمس از مغرب؛ سبب اضمحلال قوای مادی می گردد. و بعد از آنکه قوای مادی و استعدادات مواد مضمحل می شوند، هیولای عالم، استعدادِ قبول صور و فعلیات را ندارند؛ ناچار ارواج مکملِ ماده، بباطن وجود خود که مقام و مرتبهٔ علت آنها باشد، رجوع می نمایند.

طلوع شمس ارواج مجرده و عقول كليه و شمس ارواح مقيدة بابدان جزئيه، از مغرب مظاهر خلقيه، سبب طلوع شمس عالم اجسام از مغرب عالم شهادت است. و منشأ طلوع شموس نيسره از شموس مجردة معنويه، «ارواح و عقول طوليه و عرضيه» انوار امپهبديه «نفوس ناطقه جزئيه» از مغرب عالم تصرفات خود است. و همچنين طلوع شمس عالم ظاهر، از مغرب عالم جهات و ذوى الاوضاع، همانا طلوع شمس الشموس كليه عوالم و مبدء جميع انوار ظاهرى و معنوى از مغرب عوالم وجود است. طلوع نور حق و ظهرر مطلق از مغارب عوالم وجودى، علت بطون ظواهر و فلهور بواطن و منشأ بروز «يوم تبلى السرائر» است. هذا مراد المصنف العلامة المحقق، والعارف المكاشف بقوله: «وذلك بطلوع شمس الذات الاحدية من مغرب المطاهر الخلقية، انكشاف الحقيقة الكلية، وظهور الوحدة التامة وانقهار الكثرة كقوله لمن الملك اليوم، لله الواحدالقهار... الخ».

تعيين مرتسفيع گردد زهستى نسمانىد در جهان بالا و پستى اجل چون در رسد، در چرخ و انجم شود هستى، همه در نيستى گم چو موجى برزند، گردد جهان طمس يقين گردد «كأن لم تغن بالامس» خيال از پيش بر خيزد بيكبار نسمانىد غير حق در دار، ديار اين بودخلاصه ولب كلام درسبب موت وعلت وسر قوع قيامت كبرى وصغرى. بنابر طريقة اهل عرفان و حكمت. و ميأتى تفصيل هذا المطلب في شرحنا على الفصل العاش.



الفصل العاشر

في بيان الروح الاعظم ومراتبه واسمائه في العالم الانساني

اعلم: ان الروح الاعظم الذي في الحقيقة هو الروح الانساني، مظهر الذات الالسهية من حيث ربوبيتها، لذلك لايمكن ان يحوم حولها حائم ولا ان يروم وصلها دائسم، الدائر حول جنابها يحار، والطالب نور جمالها يتقيد بالاستتار'، ولايعسم كنهها إلاَّ الله، ولاينال بهذه البغية سواه.

وكما أن له في العالم الكبير مظاهر وأسماء من العقل الأول والقلم الأعلى والنور و السفس الكلية واللوح المحفوظ، وغير ذلك على ماتبّهنا عليه، من أن الحقيقة الاتسانية هي الظاهرة بهذه الصور في العالم الكبير كذلك له في العالم الصغير الاتسانى مظاهر وأسماء بحسب ظهوراته ومراتبه في أصطلاح أهل الله وغيرهم.

حقيقت كلى انسان كه تعين اول وجود صرف است، مبدء جميع تعيناتست.

چون مرتبهٔ حقیقت محمدیه مقام اوادنی است، و حقایق سایر انبیاء که از تجلیات او متعین شده اند، قهراً تأخر وجودی از آن حقیقت دارند، همانطوریکه حقیقت حق بواسطهٔ محدودیت وجودات امکانی مستور در حجت و استار است این حقیقت هم بحسب باطن وجود مستور در حجابِ عزت و مکرمت است. اگر چه بحس فعل در جمیع حقایق ساری است. بهمین لحاظ مولی الموالی بیکی از اصحاب خود گفت: هر که بمبرد من را خواهد دید.

> کاش روزی هزار مرتبه من میردمی تا بدیدمی رو پت ۷۸۷

شرح مقلعة قيعدرى

این حقیقت، باعتبار اتحاد با اسم اعظم، حکومت بر جمیع مظاهر و تعینات دارد. حتی تعیناتِ موجود در علم حق و حضرت اسماء و صفات، «نه حقیقت علم ذاتی حق که مقام استهلاک صفات باشد» ناشی از ظهور این تعین می باشند. اول تعینی که در مقام قضاء مبرم الهی، از ظهور ذاتی حق در واحدیت وجود تحقق پیدا نموده، و مقدم بر مقام خلق است، تعین انسان کامل است. پس تقدیر حقیقت کلیه انسان و تحقق عین ثابت حقیقت محمدیه، ظهور جمیع حقایق در مقام واحدیت است. اعیان ثابته ممکنات، ظهور و صورت انسان کامل است.

تجلى اول اين حقيقت در مقام خلق، وجود عقل اول است؛ و از تجليات عقل اول، عقل ثانى و لوج محفوظ و ساير حقايق تحقق خارجى پيدا مى نمايند. روى همين جهت، حقيقت كلى انسان محصور در حد معين از وجود نمى باشد، و هيچ موجودى از حيطة ر بوبيت او خارج نيست، و متجلى در جميع مظاهر است، و جميع تعينات مترتبة محاط و محدود، فانى در حقيقت كليه انسان كامل محمدى مى باشد؛ و چون مر بى جميع حقايق موجود در عالم است، و باعتبار وجود عين اسم اعظم مى باشد، مظهر ذات الهيه است از جهت ر بوبيت، و باين اعتباں مظهر تجلى ذاتى حق است، نه تجليات اسمائى. بهمين لحاظ، جميع موجودات از عقل اول تا هيولاى اولى تعينات انسان كاملند، و تعين آن حقيقت، مقدم بر جميع تعينات است.

چون حقيقت ذات او حقيقة الحقايق، وبسيط الحقيقة كل اشياء است؛ محيط بر جميع خلائق است؛ و همين احاطه، ملاك معيت قيومية او باشياء است. لذا هيچ موجودى بمقام و مرتبة حقيقت او نمى رسد، و هر تعينى كه فرض شود، متأخر از ذات اوست پس رسيدن به كنه ذات حقيقت انساني كامل محمدى، از جمله محالا تست. حقيقت او در سماء رفعت و عزتى است كه باعتبار ذات در كمال بطون و خفاء است، و باعتبار سريان و تجلى اعرابى، عين هرچيز است. اينكه وارد شده است: «اول ما خلق الله نورى» و يا مأثور است: «اول ما خلق الله العقل»، محمول بر مراتب و تجليات و متزلات وجودى اوست، و اين منافات ندارد با خفاء و بطون اصل ذات و حقيقت او مقام باطن ذات او: «ابيت عند ربى بطعمنى الفصل العاشر: في بيان الرّوح الاعظم ومراتبه واسمائه...

ویسقینی» و «لی مع الله حالات لایسعنی ملك مقرب ولا نبی مرسل» می باشد؛ و مقام ظهور و تبجلی او «اول ما خلق الله روحی» است. عقل اول، مّلكی از ملائكه است كه از تجلی حقیقت محمدیه ظاهر شده است.

فرشت گرچه دارد قرب درگاه 🦳 نـگـنـجـد در مـقـام لـی مع الله ۱

اینکه از حضرت امیر، مصنف علامه در مقام بیان این معنی که انسان کامل باید در جمیع حقایق سیر نماید نقل کرد که: «انااللوج» و «انا القلم» و «انا السموات السبع»، مراد وحدت مقام ولایت کلیه آن حضرت است با جمیع مراتب وجودی، بحسب ظهور فعلی. اما بحسب باطن مقام ولایت و تعین مقدم بر حقایق، احدی را، راه بآن مقام نیست، مگر اولیاء محمدیین که بحسب باطن ولایت عین حقیقت محمدیه اند. بهمین مناسبت حضرت رسول علی «ع» را مخاطب قرار داده و فرمود: بحقیقت مقام توغیر از من کسی آگاه نیست و بمقام من احدی غیر از تو معرفت حاصل نکرده است.

بنابر آنچه که ذکر شد، حقیقت انسان باعتبار باطن ذات «چون مظهر تام حق است» غیب محض و کنر مخفی است، و باعتبار ظهور ذات و تجلی در کسوت ماهیات و اعیان بحسب استعداد موجودات، معروف و مشهود است؛ و هر موجودی باندازهٔ معهٔ وجودی خود، از معرفت آن حقیقت بهره ای دارد. باین اعتبار، حقایق خارجی موجود در عوالم و مراتب وجودی، مظاهر ظهورات و تجلیات او می باشند. عقول طولیه و عرضیه و نفوس مجوده و عرش و کرسی و لوح و قلم، حاکی از کمالات او یند.

ایـن حـقـیـقـت کـلـی سـمـي احـاطی انبساطی، همانطوری که در عالم کـبـر مـظـاهـری از عـقـول و نـفـوس و موجوداتِ برزخی و حقایق موجود در عالم شهادت

۱ . مقام حقیقت محمدیه باعتبار انغمار در احدیتِ ذات نسبت بحقایق اسمائی و صفاتی و خلقی و امری تحیین ندارد. «نم کس ز و نام دارد نه نشان». باین اعتبار غیب محض و مجهول مطلق است. قابل اشارهٔ عقلیه هم نیست، چون این مقام، مرتبهٔ فناءِ در حق است. در خلال این شرح ما این معنی را بیان نمودیم. شرحمقتمة فيصرى

دارد، و سلاسل طول و عرض عالم وجود از ظهورات و تجلیات او حاصل شده اند، در عالم صغیر انسانی نیز دارای مظاهری است که این مظاهر و اسماء موجود در عالم انسانی از تجلیات و تابش نور پاک آن نیّر اعظم عالم خلقت حاصل شده است.

حقيقت محمديه در مظاهر اعياني جميع خلايق، از انبياء و مرسلين و امم سابقه متجلى است. باعتبار تجلى و سريان در عالم شهادت آدم ابوالبشر و ذرية او موجرد شدهاند. پس مراثب وجود انسان در عالم صغير، از جمله مظاهر آن حقيقت كليه مى باشد. تفصيل اين بحث در فص محمدى در سرَّ آنكه شيخ اكبر فص مخصوص حضرت ختمى را بعنوان: «حكمة فردية في كلمة محمدية» عنوان كرده است خواهد آمد، و خواهيم گفت كه:

«انه صلى الله عليه وآله، اول التعينات الذى تعين به الذات الاحدية قبل كل تعين يظهر به التعينات الغير المتناهية؛ وهذه التعينات مترتبة «ترتب الاجناس والانواع والاصناف والاشخاص»، مندرج بعضها تحت بعض، فهو يشمل جميع التعينات فهو واحد فرد في الوجود لانظير ولا تعين يساو يه في المرتبة، وليس فوقه الا الذات الاحدية المطلقة المنزهة عن كل تعين، وصفة و اسم ورسم و أول ما به تحصل الفردية انما هو عينه الثابته؛ لان أول ما فاض بالفيض الاقدس من الاعيان هو عينه الشابتة، فحصل بالذات الاحدية والمرتبة الالهية عينه الثابتة الفردية الاولى».

برخی، خیال کرده اند که مظهر خارجی عین ثابت محمدی عقل اول است. «اول ما خلق الله نوری» را دلیل بر این مدعی گرفته اند، در صورتی که حقیقت محمدیه بحسب باطن وجود اگر متحد با اسم االله باشد، باید عین ثابت او قابلیت مظهریت جمیع اسماء را داشته باشد. عقل اول مظهر جمیع اسماء و صفات حق نیست، بلکه مظهر برخی از اسماء است. حقیقت کلی انسانِ کامل، اوسع از جمیع حقایق است، و عقل مرتبه ای از مراتب وجود او می باشد. فیض وجود او شامل عقل و سایر حقایق است، و باعتبار اصل ذات حد ماهوی ندارد؛ بر خلاف عقل اول که حد ماهوی دارد. الفصل العاشر: في بيان الرّوح الاعظم ومراتبه واسمائه...

بود نورجان اوبسی هیسچ ریب آنکه اول شد برون از حبب غیب گشت عرش و کرسی و لوح و قلم بعد از آن، آن نور مطلق زد عَلَم وان دگر، ذریت است و آدم است یک قلم از نور پاکش عالم است

قال الشيخ الاكبر والغوث الاعظم رضى الله عنه: «اعلم: ان مرتبة الانسان الكامل من العالم، مرتبة النفس الناطقة من الانسان، وهو الكامل الذى لااكمل منه، وهو محمد «ص». و منزلة الكمل من الاناسى، النازلين عن درجة هذا الكمال الذى هوالغاية من العالم، منزلة القوى الروحانية من الانسان، وهم الانبياء «صلوات الله عليهم»، ومنزلة من نزل في الكمال عن درجة هؤلاء من العالم، منزلة القوى الحسية من الانسان، وهم الورثة، ومابقى ممن هو على صورة الانسان وهم الورثة، ومابقى ممن هو اعلى صورة الانسان في الشكل هومن جملة الحيوان، فهو بمنزلة الروح الحيوانى في الانسان يعطى النمووالاحساس.

واعلم: ان العالم اليوم بفقد جمعية محمد «ص» في ظهوره روحاً و جسماً و صورة و معنى نائم لاميت؛ فان روحة الذى هومحمد «ص» هو من العالم في صورة محل الذ هو روح الانسان عندالنوم الى يوم البعث، الذى هومثل يقظة النائم هنا. وانما قلنا في محمد «ص» على التعيين انه الروح الذى هوالنفس الناطقة في المالم، اعطاه الكشف وقوله «ص»: «انا سيدالناس». والعالم من الناس، فانه الانسان الكبير في الجرم ومقدم في التسويه والتعديل، ليظهر عنه صورة نشأة محمد «ص». كماسوى الله جسم الانسان وعد له قبل وجود روحة، ثم نفخ من روحه روحاً كان به انساناً تاما اعطاه بذلك خلقه ونفسه الناطقة، فقبل ظهور نشأته «ص» كان العالم في التسوية والتعديل، بل كالجنين في بطن امه، وحركته

١. چون حقيقت محمديه لاص» باعتبار باطن وجود عين فيض اقدم امت، بهمين جهت حد ندارد. مقام ولايت، مقام فيض و اثر سارى در حقايق و اعيان است، و حد از شئون مستفيض است. مقام احديت و واحديت كه مقام و مرتبة انسان كامل است، فوق مقام خلق است. هيچ يك از اسما و الهيه حد ندارد. بهميمن اعتبار حقيقت محمديه وجه الله باقى بعد از فنا و اثياه است. و فنا و از لوازم تمين ندارد. بهميمن اعتبار حقيقت محمديه وجه الله باقى بعد از فنا و اثر است. و في اعتبار باطن و بعد عن و معان است، معام احديت معام فيض و اثر سارى در حقايق و اعيان است، و حد از شئون مستفيض است. مقام احديت و احديت كه مقام و مرتبة انسان كامل است، فوق مقام خلق است. هيچ يك از اسما و الهيه حد ندارد. بهميمن اعتبار حقيقت محمديه وجه الله باقى بعد از فنا و اثر مارى دو فنا و از لوازم تمين است. «دارد. بهميمن اعتبار حقيقت محمديه وجه الله و الله باقى بعد از فنا و اثر مارك دو نوا و از لوازم تمين المارد. «كان و المارك دو لاكرام»، فافهم و تأمل والا فلره في سنبله.

شرحمقةمةقيصرى

بالروح الحيوانى منه الذى صحت له به الحيوة فاجل فكرك فيما ذكرته لك فاذا كان في القيامة حي ذلك العالم كله بظهور نشأته مكملة موفرالقوى «ص». و كان الهل النار في مرتبتهم في انسانية العالم مرتبة ماينمو من الانسان، فلايتصف بالمُوت ولا الحيوة، ولذا ورد فيهم النص من رسول الله «ص»: انهم لايموتون ولايحيون. والملائكة من المالم كالصور الظاهرة في خيال الانسان، وكذلك الجن فليس العالم انساناً كبيراً إلاً بالوجود الانسان الكامل، الذى هونفسه الناطقة، كما ان نشأة الانسان لايكون انساناً الا بنفسه الناطقة، ولا يكون هذه النفس الناطقة كاملاً إلاً بالصورة الالهية في البقاء والتنوع في الصور و بقاء العالم به. فقد بان لك حال إلاً بالمصورة الالهية في البقاء والتنوع في الصور و بقاء العالم به. فقد بان لك حال ملى الله عليه وآله وسلم، بمنزلة النائم، وحال العالم بعثة يوم القيامة بمنزلة الانتباه واليقظة بعدالنوم...، والعالم اليوم كله نائم من ماعة مات رسول الله «ص». ونحن نحمدالله في الثلث الاخير من الليل وكان تجليه يعطى الفوائد والملوم والمعارف المعارف على أكمر والمعالم اليوم كله نائم من ماعة مات رسول الله والمعارف المعارف على المارة الائمة الاخير من الليل وكان تجليه يعلى الفوائد والملوم والمعارف المعاد على المارة الائمة الاخير من الليل وكان تجليه يعلى الفوائد والموم والمعارف المام المام على اكمل واعلى وجوهها، لانها عن تحلى المور لائه تجلى في الماء الذيه اله المن خيره قال الشيخ الاكبر».

بنابراین، حقیقتِ انسان کامل، نسبت بعوالم، حکم نفس ناطقه را دارد نسبت ببدن مادی. حکم صورت تمامیه را دارد نسبت به ماده و هیولای بالقوه. بهمین ملاک، انسانِ کامل جهت فعلیت و صورت و تمامیت عالم وجود است، و عالم بدون حقیقتِ انسان کامل، ناقص و بالقوه پلکه معدوم صرف است.

همانطوریکه بدن و قوای مادی آن بمنزلهٔ ظل و فرع است نسبت بنغس ناطقه، و جمیع افعال اعم از اختیاری و اضطراری و طبیعی و مادی بدن ناشی از نفس ناطقه است، و قوای غیبی و ظاهری نفس تشأن و ظهور نفس ناطقهٔ انسانیه است. عالم وجود، نسبت بمبدء تحصل خود که مقام کلی ولایت مطلقه باشد، همین حکم را دارد. بهمین جهت عالم، خالی از حجت کامل و ولی تام الوجود نمی یاشد. حقیقت محمدیه که مقام باطن ولایت حضرت رسول است، همیشه در عالم تجلی و ظهور دارد. قبل از وجود شخصی خود در جزیرةالعرب، متجلی از مظاهر سایر انبیاء و اولیاء بود، و بعد از ارتحال از این نشأه آنچه که مر بوط بجهت

نبوت و تشريع و مراتب خلقی آن حضرت بود قطع شد، ولی جهب حقی آن شمس آفرينش، كه مقام ولايت كلی آنحضرت باشد، قطع نشده است؛ و آنحضرت از مشكاة تام اولياء محمديين كه اول آنها سرسلسله اولياء خاتم ولايت مطلقة محمديه «ص» علی بن ابيطالب است متجلی در اين عالم است. و چون حضرت ولايتمدار وارث خاص آنحضرت است، همه كمالات او را بر طبق مأثورات وارده از رسول «ص» داراست. و اين مقام كه مقام ولايت كليه آن حضرت است، در اولياء محمديين در سير است. و بحقيقت خاتم اولياء، مهدى موعود ختم مى شود. شيخ اكبر در فتوحات و فعوص و عنقاء مغرب، بهمين مطلب ناطق و گو يا است. حضرت ختمى، باين مطلب كه مقام اتحاد مرتبة ولايت او با ولايت مولاى

متقيان باشد اشارات زيادى فرموده است، مثل روايت: «انا مدينة العلم و على متقيان باشد اشارات زيادى فرموده است، مثل روايت: «انا مدينة العلم و على بابها»، و خطاب بابوبكربن قحافه: «كفى و كف على في العدل سواء»، و حديث عرشى بنيان: «انا و على من نور واحد» و روايت بلاغت اثر: «على منى و انامنه». أ وخبر ميمنت اثر: «انت منى بمنزلة هارون من موسى».

بنابراین، اصل مقام ولایت حقیقت محمدیه در اقطاب اولیاء محمدیین و اولاد طاهرین او محفوظ است؛ بلکه در مقام ظهور خاتم اولیاء " («علیه السلام»، که مظهر نقطه ولایت است، و جامع جمیع مراتب اولیاء می باشد، احکام ظاهری ولایت تامتر و ثمرات آن تمامتر است. لذا در صحاح معتبر عامه، روایاتی صریع در ظهور مهدی موعود «روحی فداه» موجود است، که حضرت رسالت پناه، بشارت بر ظهور عدل و دادِ تمام، و قمع و قلع کفر و شرک و ظلم از ناحیهٔ خاتم الاولیاء، حضرت مهدی موعود، سلام الله تعالی علیه و علی آبائه، داده است. لذا

١. فرق است بين اين قول رسول اكرم كه فرمود: «على منى و انا منه» و قول او كه تخفت: «سلمان منا اهل المهيت». نفرمود: «نعن اهل اللبيت من سلمان». از همين قبل است كلام رسول الله نسبت بامام المارفين و سيدالاحرار: «حسين منى و انا من حسين».
٢. جميع اين احاديث و احاديث ديگرى كه در دلالت شبيه اين احاديث است، در تحتب متبرة عامه و اهل سنت و جمعاعت موجود است. همة آن روايات در دلالت بر اين مضمون: «يملأ الارض قسطاً وعلاً بعد ماد دلالت شبيه اين احاديث معمون: «يمارض من وعلال مرسول الله نسبت بامام المارفين و سيدالاحرار: «حسين منى و انا من حسين».

شرح مقتمة قيصرى

شیخ عارفِ کامل محقق، شیخ سعدالدین حمو یه «قده»، گفته است: «لن یخرج المهدی حتی یسمع من شراك نعله اسرار التوحید». شیخ شبستری «قده» گفته است:

بدویابد تسمامی هر دو عالم خسلسیسف گردد از اولاد آدم وجود اولیاء او را چو عضوند که او کُل است و ایشان همچو جزوند چو او از خواجه یابد نسبت تمام از و با ظاهر آمد رحمت عام

نسبت تمام با خواجهٔ كائنات، همان مظهریت ذات اوست نسبت بخاتم انبیباء«ص» و خاتم انبیاء از مشكاة ولایت تام و تمام او ظهور كامل می نماید. بنابراین، بعد از خاتم انبیاء، وارثانِ علم او همهٔ صفات و كمالات او را بالتبع واجدند، و عالم وجود بعد از غروبِ خواجهٔ كائنات از نعمت ظاهری و باطنی اولیاء كاملِ او برخوردار است. عالم وجود بعیات وجود اولیاء كاملین محمدیین، بیدار است؛ نه مرده است و نه بخواب رفته است.<sup>۱</sup>

بنابر آنچه که ذکر شد، انسان کامل، بمنزلهٔ نفس ناطقه و عالم کبیر تحت تدبیر این نفس الهی است. با این فرق که نفس موجد مادهٔ محل، و یا منیعت از محل وجود خود نمی باشد، برخلاف انسان متعلق بعالم وجود، مخرج حقایق وجودی از لیس بمقام ایس است<sup>۲</sup>.

انسان کامل محمدی، همانطوریکه در عالم تفصیل مظاهری دارد، همچنین دارای مظاهری در وجود شخصی خارجی خود است، و مراتب و مقاماتی که از استکمالاتِ وجودِ انسان کامل در نشأه عنصری حاصل می شود، استکمالات موجب اتصال و رجوع وجود فرعی آن حضرت است بوجود اصلی خود. بنابر مشرب

- ۱ . از برای بحث کامل در خصوصیت خاتم ولایت محمدیهٔ مهدی موعود در آخرالزمان، رجوع شود «بشرح گـلـشن راز» تألیف عارف نامدان شیخ محمد لاهیجیِ شاضی، چاپ طهران، ۱۳۳۷هـ ش. با مقدمهٔ دانشمند معاصر، کیوان سمیعی/۳۳۱۷ ۳٤۱.
- ۲ . یکی از اسران عرض اعسال امت بر حضرت ختمی و اثمة مصومین است که از نحوة تعلق مقام ولایت بمالم وجود، معلوم می شود، و همچنین شاهد بودن آن حضرت بر جمیع انبیاعه-ناشی از اشراف و احاطة حضرت انسانِ کامل بمظاهر وجودی از جمله مظاهر انبیاء است.

تحقیق، جمیع موجودات عالم ماده، دارای استکمال و خروج از قوهٔ بفعلیت و محکوم بحکم حرکتند. بهمین جهت، قبلاً بیان کردیم که جنبه های بشری انبیاء و اولیاء حکمی دارد، و جنبه ی ر بوبیت و احاطهٔ آنها بمقام ملک و ملکوت حکم دیگری دارد. ولی وجود دنیاوی آنها نیز از سایر اشیاء امتیاز دارد. این وجود کلی احاطی است که جمیع موجودات را در ملک یک وجود واحد قرار داده است. لذا در وجود شخصی خود، نیز دارای مراتبی است که متصل بمقام اصلی آنها است. اینکه حضرت ختمی در القاء کلمات الهیه، احتیاج به واسطه داشت و اینکه حضرت ختمی در القاء کلمات الهیه، احتیاج به واسطه داشت و مربوط بوجود خاص شخصی ملکی او بود، و گرنه بحسب باطن ولایت، جبرئیل نمره ای از ثمرات و حسنه ای از حسنات اصل کلی مقام ولایت محمدی است. احمد دار بگشاید آن پر جلیل تا ابد مدهوش گردد جبرئیل لذا عارف کاملی در بارهٔ یکی از اولیاء محمدین، که بحسب مقام ولایت و

باطن حقیقت متحد با حضرت ختمی است<sup>۱</sup>. گفته است:

صد چون مسیح زنده زانفاسش روح الامین تسجیلی پندارش

و در صحاح معتبره است که پیغمبر فرموده است: «من و علی و فاطمه و حسن و حسین نوری بودیم که خدا را قبل از وجود آدم، تسبیح و تهلیل می نمودیم». طـوطــی بــاغ ایـن صـٰمـدی دختـر ــــ جــبــر ثــیــل ریــزد از دم مــنـقـارش

۱ . مراد حضرت صدیقهٔ کبری«ع» می باشد. جمیع محامدی که از برای اهل بیت از آیهٔ تطهیر و مباهله و احادیث واردهٔ در مقام و فضیلت عترت که در واقع قرآن ناطق حقده از برای آن حضرت نیز ثابت است. آیهٔ تطهیر که مفاد آن عصبت و طهارت از جمیع ارجاس است، در حق او وارد شده است. بواسطهٔ همین مقامات است که حضرت رسول آن همه علاقهٔ باطنی بآن حضرت داشته است. یکی از مطاعن بزرگ بر این ایی قحافه، آنستکه قول آن حضرت را راجع بغدک رد نمود، و شهادت مولی علی را که پیغیر، او را معیار حق و واقع قرار داده است، نپذیرفت. شرح مقلعة فيصرى

فخل بلند علم بود احسمد ام الکتاب فاطبه شد بارش

آن حقيقت در عالم صغير انسانى كه عالم اكبر است، مظاهرى وجودى دارد كه عبارتست از سرَّ، خفى، روح، قلب، كلمه، روع، فؤاد، صدر، عقل و نفس. اسامى جميع اين معانى، كه در سلك وجود شخصى منبعث از مادة انسان كامل موجود است، مأخوذ از قرآن و آثار نبوى است. «فانّه يعلم السرِّ واخفى. قل الروح من امر ربى. ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب. و كلمة من الله. و ما كذب الفؤاد مارأى. الم نشرح لك صدرك . و نفس وما سوّ يها».

در حديث نبوی است: «ان روح القدس نفث في روعی [في روعك]» و «ان نفساً لن تموت حتی يستكمل رزقها». اطلاق اين اسماء بر لطائف سبعة نفس ناطقة، باعتبار آثار اين لطايف است. وجه تسمية آن به «سرّ» باين جهت است كه ادراك تور اين مقام، اختصاص به راسخان در علم ر بوبی و معرفت النفس دارد؛ چون قلب مترقی بمقام روح، بواسطة تجرد و صفای تام، محل اسرار الهيه است. اطلاق سرّ بر آن از قبيل اطلاق اسم حال بر محل است. اطلاق خفی بر لطيفة انسانی باعتبار خفاء حقيقت آن می باشد، حتی بر عارفان واقف اسرار

اطلاق روح بر آن، از این جهت است که تروحن و تجرد از ماده دارد، و یا آنکه مربی و مدبّر بدن و مصدر حیات حسی و منبع قوای نفسانی است. وجه تسمیهٔ مرتبه ای از مراتب نفس ناطقه بقلب، باعتبار تقلب مقام قلب است؛ از آنجهتی که مرتبط بحق است. باعتبار همین تقلب از انوار حضرت حق استفاضه می نماید. جهت دیگر آن مرتبط بنفس حیوانیه است، که از مجرای جهت ر بوبی، مبدء افعال مخصوص بحیوان است.

وجه تسمية اين لطيفة ملكوتى بقلب، باعتبار تقلب آن بين اسماء لمطفيه و قهريه و تشبيهيّه و تنزيهيّه و جلاليّه و جماليّه نيز مى باشد؛ كمااينكه از جهت تقلّب آن بيين ادراكات حزئيّه و كليه نيز بآن قلب ناميده اند. «قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمان، يقلبه كيف يشاء».

كلمه، نيز بنغسٍ ناطقه اطلاق شده است. «و كلمة منه اسمه المسيح»،

باعتبار آنکه نفس ناطقه از ظهور نفس رحمانی و حق مخلوق به، حاصل شده است، و از تـقارع نفس رحمانی با مخارج ماهیات، وجود پیدا نموده است. باین اعتبار، جمیع موجودات کلمات حقند.

نفس باعتبار آنکه از موجد خود متأثر شده است فؤاد نام دارد، و از آنجاثی که مصدر انـوار وارد بر بدن و قوای جسمانی است، و مقدم بر بدن و قوای مختلف آن می باشد، بآن صدر اطلاق کردهاند. روع بنفس ناطقه، بآن جهت اطلاق کردهاند که خوف و فزع از قهرِ مبدءِ قهار دارد.

نفس ناطقه، بواسطهٔ تجرد در صمیم ذات و جوهر حقیقت، خویش و مبادی وجود خود را تعقل می نماید؛ چون نفس بعد از طی مراتب حیوانی بمقام تجرد تام و مرتبهٔ ادراک کلیات می رسد. و حقایق عالم را مجرداً عن الاشباح المقداریه تعقل می نماید. و بمقام مراوده با مجردات تامه و حقایق صرفه می رسد و مبادی وجودی خویش را که حقایق مجرده و علقالعلل وجودند، ادراک می نماید و خود را باعتبار تقید بتعین خاص که شأن هر ممکنی است می بیند.

بصورت تـمـامـية انسان، نفس نيز اطلاق كردهاند، باين اعتبار كه تعلق ببدن عـنـصـرى دارد، و مـبـدء جـمـيـع افعال قواي نباتى و حيواني مضمن در وجود خود مى بـاشد؛ و مدبّر بدن جزئى و مبدء ادراكات ظاهرى و باطنى است. <sup>١</sup> جميع اين

۱. اصولا هر موجودی که ترفع از ماده داشته باشد، و فعل از آن بر وتیرهٔ واحد صادر نشود، دارای نفس میراست. نفس بنا بر مذاقی تحقیق، منبعث از بدن است. ماده باعتبار حرکات و نامتکمالات علی نحوالتدریج بمقام نباتی می رسد و از عالم نبات می گذرد، و بعد از طی مراحل حیواتی، انسان تام بالفعل می شود. بنابراین، مبناه اضافهٔ نفس بیدن، باعتبار وجود سافل نفس، اضافهٔ اتحادی است، و نفس می شرد. بنابراین، مبناه اضافهٔ نفس بیدن، باعتبار وجود سافل نفس، اضافهٔ اتحادی است، و نفس، اضافهٔ اتحادی است، و الفعل می شود. بنابراین، مبناه اضافهٔ نفس بیدن، باعتبار وجود سافل نفس، اضافهٔ اتحادی است، و مناسبت، و مدود بنابراین، مبناه اضافهٔ نفس بیدن، باعتبار وجود سافل نفس، اضافهٔ اتحادی است، و مناسبت می شود. مناسبتی بین مجرد بنام و مادی صرف نیست. و محال است مجرد بالفعل که تعقل در صمیم ذاتش اعتبار می شود، تعلق بیدن مادی بگیرد. این خود بهترین دلیل است بر حرکت جوهری. علاوه بر این، فنس اعتبار می شود، مادی باعبرای و و انسان بیجسم نامی حساس متحرک بالاراده، و و مدرک کیات نفس بعریف می شود، و می می درد نحل می شود. و می شود، می می در دند مادی بگیرد. و انسان بیجسم نامی حساس متحرک بالاراده، و و مدرک کیات اعتبار می شود، نفس بعرد بنه این این بیدن مادی بگیرد. این خود بهترین دلیل است بر حرکت جوهری. علاوه بر این، نفس بنیز بین مود، تعلق بیدن مادی بگیرد و این خود بهترین دلیل است بر حرکت جوهری. علاوه بر این، نفس بعبر دین حمل می شود، و انسان بیجسم نامی حساس متحرک بالاراده، و و مدرک کیات اعسریف می شود، نفس اگر باعتبار وجود نازل، عین بدن نباشه، حمل غلط است. و این خود نیز دلیل

بر حرکت جوهری است. ما ادلهٔ متفرقهٔ در کتب ملاصدرا را بر حرکت جوهری، در کتاب شرح حال و آراء فلسفی ملاصدرا، «چاپ مشهد ۱۳۴۰ هش، ص۲۸ تا ۲۲»، نقل کردهایم. صدرالدین، بر ---- شرحمقا فيصرى

الفاظ و اعتبارات و عبارات و مراتب و درجات و استعارات و كنايات، اسامی و القاب یک موجود و صاحب درجات و مراتب متعدد است، و مبده ظهررات مختلف است، که باعتبار جهات و حیثیات مختلف که در این وجود جمعی قرآنی فرقانی الهی، هیکل توحید جمع است می باشد. هر قومی از متصدیان معارف الهی، برای این وجود کامل تام الجهات و الحیثیات، اصطلاحات والفاظی که حاکی از این موجود صاحب مقامات است، وضع نموده اند. همانطور یکه عقل مجرد مصطلح اهل نظر و حکمتِ نظریه را، اهل عرفان و شهرد، روح نامیده اند. نفس بعد از طی مراتب تجرد برزخی، بمقام تعقل تام و مرتبة روح می رسد. نفس ناطقۀ مجرده از ماده را آر باب معرفت، قلب نامیده اند. باین اعتبار که صور کلیه و معانی مجرده بنحو تفصیل و عقل فرقانی مشهود نفس ناطقه است. چون نفس بعد از طی مراتب استکمالات و نیل بمقامات، تجرد تام و اتحاد با عقول طولیه و عرضیه دارد، زیرا باعتبار قوس نزول و عطف توجه بعالم شهادت، حلاق صور تفصیلی است؛ کماینکه باعتبار بطون ذات، عقل بسلم شهادت، خلاق صور تفصیلی است؛ کماینکه باعتبار بطون ذات، عقل بسلم شهادت، است: «العقل البسیط الاحمالی، خلاق للعمور التفصیلیة».

نفس بر صورت محصل مادهٔ حیوانی نیز اطلاق شده است، که در لسان حکما بآن «النفس المنطبعة الحیوانیة» گفته اند.

خلاصة كلام آنكه: قلب و روح و نفس ناطقه بيك حقيقت كه صورت و فصل اخير است، در عرف حكما اطلاق مى شود. ولى در اصطلاح محققان، روح همان لطيفة مجردة انسانى است. و نزد اطباء قديم، روح بخار لطيف متولد در قلب صنوبرى، قابل قوة حيات و حس و حركت است. اين بخار را عرفا، نفس، و حقيقت مدرك كليات و جزئيات را قلب مى نامند، و آن را تعبير بجوهر نوراني متوسط بين نفس و روح مصطلح در عرف خود نموده اند. روح، باطن نفس و نفس ظاهر و مَركب روح است، كه واسطة تدبير جسم و بدن مى باشد. فيض وجود از

<sup>←</sup> ابطال قول مشهير در سفر نفس اسفارِ اربعه، چاپ طهران، ۱۲۸۲ه. ق، ص۲» برهان اقامه نموده است.

روح مرور نـموده بنفس می رسد، و از نفس تجاوز نموده و انوار آن ببدن می رسد. بدن اشـعه و ظلال نـفس، و نـفس ظهور و شعاع روح است. در قرآن کریم قلب بزجـاجـه و کوکب دُری و روح بمصباح و نفس بشجرهٔ زیتونه که نه شرقی است و نـه غـر بی تعبیر شده است. «یعنی نه از شرق عالم ارواح است، و نه از غرب عالم اجسام» و بدن بمشکاة تشبیه شده است<sup>1</sup>.

پس آنچه را که فیلسوف نفس ناطقه می داند، باعتباری که ما ذکر کردیم، عارف آن را قلب نیامیده است. ولی عرفا اعتبارات متعددی در بیان معنی قلب

١٠ . «الله نورالساوات والارض، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة... الغ». «سورة نور، آية ٢٥». حسن بصرى از حضرت رسول روايت كرده است: المشكاة، فاطمة سلام الله «سورة نور، آية ٢٥». حسن بصرى از حضرت رسول روايت كرده است: المشكاة، فاطمة سلام الله عليها، والمصباح، الحسن والحسين (والزجاجة كانها كوكب درى) قال: كانت فاطمة «٢٥» كوكباً درياً بين النساء العالمين (والزجاجة كانها كوكب درى) قال: كانت فاطمة ولا مرية ويربع من يعرى از حضرت رسول روايت كرده است: المشكاة، فاطمة سلام الله عليها، والمصباح، الحسن والحسين (والزجاجة كانها كوكب درى) قال: كانت فاطمة «٢٥» كوكباً درياً بين النساء العالمين (توقد من شجرة مباركة) الشجرة المباركة ابراهيم (لاشرقية ولا غربية) لا يهودية ولا نصرانيه (يكاد زيتها يضىء) يكادالطم ينطف منها (ولولم تنشسه نار، نور على نور) فيها امام يعد امام. تأو يل يا تفسير آيه از اين قرار است: مثل نور حق مثل فاطمة عالمة منور، است.

این روایت را سید سعید قاضی نورالله شوشتری از ابن مغازلی نقل کرده است. سیوطی در، دُرالمنثور در تنفسیر «فی بیوت اذن الله ان ترفع ...» از این مردو به از انس بن مالک و بُریده نقل کرده، که حضرت رسول این آیه را قرائت تمود. شخصی از حضرت سؤال کرد مراد از این بیوت چه بیوتی است؟ حضرت فرمود بيوت انبياء. ابوبكر ايستاد و از حضرت سؤال كود: بيت على و فاطمه جزء اين بيوت نيست؟ حضرت فرمود: آرى (قال: نعم من افاضلها) يعنى بيت على و فاطمه از بيوت با تضيلت اين بيوت است. چون على و فاطمه، افضل از صاحبان آن بيوتند. ثعلبي، نيز همين روايت را نقل كرده است: في بيوت اذن الله، مرتبط بآية قبل بعني كمشكاة است. اكثر مفسرين جنين بيان كرده اند: تقييد مشكاة به بودن آن از يبوت انبياه، ارتباطي با ظاهر آيه از ارادة تعظيم مشكاة به زيادتي نیو ظاهری وجیه نیست. باید مراد نیر باطنی و واقعی باشد، که این نور ظاهری هم پرتوی از آن نیر باطنی که مقام ولایت فاطمه «ع» است می باشد. شاهد بر این معنی، روایتی است که فیض کاشانی در تفسیر از حضرت صادق تقل کرده است که مراد آن حضرت بعقیده نگارنده این است: «مشكاة، صدر حضرت ختمي و باطن ولايت اوست. مصباح، نير علم آن حضرت و زجاجه، كه كسب نير از مصباح مي كند بحكم: «انا مدينة العلم و على بابها» مقام باطن ولايت على (ع) است، که روشنائی آن از شجرهٔ مبارکهٔ نور علم نبی است. و این علم، مختص بمقام باطن ولایت که نور واقممي است از شموس طالعه و انوار ساطعة انمة هدات يكي بعد از ديگري فضاي تاريك عالم را روشن مي نمايد». شرح مقلعة فيصرى

ذكر كرده اند و بجهاتى قلب باين لطيفه اطلاق نموده اند. لحم صنو برى را هم قلب ناميده اند ؛ باين اعتبار دائما در تقلب است، و همين تقلب و حركات قلب منبع حيات و سبب بقاء انسان باعتبار وجود عنصرى و جامع متفرقات اعضا و مركز جهات قوى و مبدء انوار و محل انبعات آثار بدن و اعضاء و جوارح و قواى نباتى و حيوانى است. و چون «موضوع له» الفاظ، معانى عامه است، آنچه كه اوصاف مذكوره «ولو» باعتبار روح و معنى براى آن ثابت باشد، قلب است. لذا لطيفة ثالثه از لطائف سبعة انسانيه را قلب ناميده اند. عقل كلى و نفس كلى و انسان كامل و حضرت الهيه و مرتبة برزخيه اى كه در مراتب و مقامات و مواطن و حضرات و آنچه كه در حاق وسطيت در مراتب و مقامات عالم وجود واقع شده است، قلب نام دارد. مركز كمال هر مولودى از مواليد ثلاثه، بلكه هر موجودى از موجودات عالم وجود را قلب ناميده اند. ثان ثابت باشد، و مواطن و

۸. سالک بوجه قلب، مستوای رحست رحمانیة وجوبیه و مجلای تجلیات ذاتیه و صفاتیه در عالم باطن می گردد. انسان بوجه قلب، بهر کمالی محسوس و معقول عشق می ورزد، و بعد از ترجه بکمالات خود که منحصر در معرفت و عبودیت و معدلت است، متوجه کمالات مطلق می گردد، و حب خویش را محصور در امر محدود و معینی نعی بیند. کمال مطلق حرف غیرمتناهی را طلب می نماید، و حب خود را از کمالات محدود و محصور، منصرف بکمالی نامتناهی حق می نماید، و حقیقت این معنی را که: «یا بن آدم خلقت لاجلی، و خلقت الاشیام لاجلك»، شهود می نماید؛ و وساحی قلب عبدی می گردد. در شمان همین نظیفه وارد شده است: «لایسعنی ارضی ولا سمانی و یسعنی قلب عبدی السؤمن التقی النتی».

عرش، معانبی و مصادیق متعدد دارد: یکی از معانی آن، علم الهی است، و یکی از معانی آن قلب است، که ذکرشد.

به فیض اقدس و فیض مقدس و عقل اول، «ممکن اشرف» و عالم عقول و نفس کلی و قدرت و اراده و مشبت وجوبی و فعلی، و مقام احدیت و واحدیت و انسان کامل، مکمل، نیز عرش، اطلاق گردیده است. و اطلاق عرش بر جمیع این مصادیق بنحوحقیقت است، باعتبار وضع الفاظ از برای معانی عامه و مفاهیم شامله. همانطوری که بیان کردیم، قلب هم در مقام صدق بر مصادیق متعدد، عاری از شوب مجاز است، قلب مؤمن باین اعتبار، عرفی رحمان و محل ظهور سلطان حق است، که دارای معد تامه است، و مقصود و محبوب آن موجودی است که در کمالات وجودی حد و اندازه ندارد، بلکه کمال مطلق و محبوب و مصوف کیل است.

گفت پیغیر که حق فرموده است 👘 من نگنجم هیچ در بالا و پست

موضوع له نفس، نیز موجودی است که یک نحوه ترفعی از ماده داشته، و متفنن در افعال و مبدئیت آثار باشد. بهمین جهت، بقوهٔ مدبّر جسم نبات و حیوانی، نفس اطلاق نموده اند<sup>۱</sup>. نفس در نبات و حیوان، بوجود متفرق و در انسان در سلک یک وجودند. بنابراین، نفس حیوانی امری مجزا از نفس انسانی، و نفس نباتی امری جدا از نفس حیوانی نیست؛ بلکه سدنه و اجزاء و ابعاض یک وجود واحدند. نفس ناطقه، جامع نفوس نباتی و حیوانی بنحو کثرت در وحدت است. نفس، اطلاقات دیگری نیز دارد.

نفس ناطقه، اگر مغلوب قوای حيوانی واقع شود، و به تبع قوای حيوانيه سير در عوالم سَبُعی و شهوی نمايد، و ملکه ای در وجود انسان او حاصل گردد که او را از خير منع و زجر کند، و بطرف شربعث و امر نمايد، از آن تعبير بنفس «امارة بالسوء» شده است «و ماأبرء نفسي انَّ النفس لامارة بالسوء». توضيح اين معنی باختصار اين است: باعتبار سير و ترقی از برای نفس دو مرتبهٔ از وجود قبل از رسيدن بمقام قلب حاصل می شود، نفس قبل از توجه بحق، عز شانه، نفس امارة بالسوء است. بعد از تجافی از اين مقام، لوّ امه، و بعد از عبور از اين منزل بمقام اطمينان می رسد که آن را نفس مطمئنه، ناميده اند.

نفس بعد از آنکه بخود رجوع نمود و خویش را منغمر در شهوات دید، بواسطهٔ سببی از اسباب بیدار می شود: «الناس نیام». منشأ بیداری نفس، تابش نور حق در آن با سم «هادی» می باشد. بعد از شعور بنور فطرت، بامتثال امر خداوند قیام می نماید. حواس نفس، متوجه وحدت می شود و از ابواب متفرقه و ار باب متکثره متشبث بالله واحد قهار می شود و نفس خود را ملامت می نماید. کم کم نور قلبی و سلطانِ مقام یقین، غلبه بر قوای حیوانی نموده و حالت اطمینائی بنفس دست می دهد و بواسطهٔ اطمینان بحق و رجوع بخیرات، و اعراض از آثارِ قوای حیوانی

۱ . رجوع شود بشرح منظومة عارف محقق آقامیرزا مهدی آشتیانی «قده»، چاپ ط، ۱۳۷۲ه ق/۸۱. مرحوم آقا میرزا مهدی، این مطلب را از شرح نصوص قیصری و نقدالنصوص جامی نقل کرده است. برخی گمان کردهاند که معانی متفرقه از نفس نباتی و حیواتی که در خارج بوجود متعدد موجودند، در وجود انسان هم همین حکم را دارند. این توهم و خیال، بدیهی البطلان و قطعی الاستحاله است. شرح مقدِّم**ة ق**يصرى

نفس، بمقتضای رجوع بحق، مطمئنه می گردد. استعداد آن بکمالات لایق، کامل می گردد، و صفاء نفس، باعث ظهور انوار الهی و تجلي کمالات ربانی و ظهور سلطنت حق گردیده و بمقام قلب می رسد. <sup>۱</sup> حقیقت انسان، مجلای تجلیات الهی می گردد، چون از این لطیفه، اغیار خارج گردیدهاند، حق در آن منزل می نماید و عرشِ حق می شود.

در دل مؤمن بگنجم ای عجب گر مرا جوئی، در آن دلها طلب

اسم عام وجود، كه صورت وجود منبسط است اسم رحمان است. و این اسم، جامع اسماء الهیه است. مظهر و مستوى این اسم در عالم اشباح، عرش اله است<sup>۲</sup>. «ان فى العرش تمثال جميع ما خلق الله». آنچه كه بانواع و اجناس و افراد ماديه مفاض است، از عرش حق اقاضه مى شود. صور حقايق در اين عرش بنحو تفصيل، و تميز وجدائى از يكديگر وجود دارند. اين عرش شبحى، مظهر ظهوراتِ حقايقٍ موجود در عرش اعظم است، كه حقيقتِ كلية عقول باشد. عقل اول بهمين لحاظ، صورتِ اسم رحمان و اسم عام است. بواسطة مناسبتى كه بين

۱ . رجوع شود یکتاب ار بعین قاضی سعید، «چاپ ط، ۱۳۵۵ ه ق، ص ۱۳۱، ۱۳۱، ۱۳۲». این عارفِ محقق بر طبق آیات و روایات مختلفه ای که لفظ عرش در آنها استعمال شده است، مصادیقِ مختلف عرش را ذکر کرده است. جمیع معانی که ما بعرش اطلاق کردیم، دارای جهاتِ مناصبی است که از آثار و اخبار و آیات مأخوذ است.

فبی دارت الافلاك فاعجب لقطبها الله محیط بها والقلب مركز نقطة مگر دل مركز عرش بسیط است كه این چون نقطه، آن دور محبط است

بهممین جهت گفته شده است: «قلب المؤمز عرش الله الاعظم». همهٔ حرکات و تقلبات و ظهورات، منبعث از تیجلی حق باسماء جلال و جمال در قلب کاملِ حقیقت کلیهٔ انسان است. لذا امام بحق را قلبِ عالم امکان و موجب آرامش جهان دانسته اند.

| گیر دل نیبود، زگیل چه حیاصل  | عرش است محيط و مركزش دل        |
|------------------------------|--------------------------------|
| گرد دل ما است، نه بر این خاک | گردیــدن عـرش و جـمـله افلاک   |
| خاک است بهانه، اصل آن است    | عــرش از پی دل، بسر دوان امــت |

عرش و قلب انسان است، حضرت رسالت پناه فرمود: «قلب المؤمن عرش الرحمان». هر لحظه حق در دل مؤمن تجلى مخصوصى مى نمايد. كمالات رحمانى و ظهور حق در دل مؤمن، باعتبار آنكه برزخ بين غيب و شهادت است، متنوع تر از ظهور حق در عرش عالم آفاق است. قلب مؤمن، حاوى احكام وجوب و امكان و غيب و شهادت است. بنابراين، دل، عرس اعظم است<sup>1</sup>.

قلب انسان بمقتضای خبر بلاغت اثر، «قلوب العباد بین اصبعین مِن اصابع الرحمان، یقلبه کیف یشاء»؛ دائما در حرکت و قلب و انقلاب است؛ بلکه باعتباری قلب مؤمن<sup>۲</sup>،مرکزعرش است وظهورصوردرعرش، ناشی از ظهور حقایق در

١. انسان بعد از طى مراتب طيع و نفس و عقل، بمرتبة قلب مى رسد. منزل بعد از مقام قلب، مقام روح و منزل بعد از روح، سرَّر و منازل بعد از اين دو، منزل خفى و اخفى است. گويا بمقامات و مراتب بعد از قلب، نيز قلب اطلاق شده است. ولى بحسب اصطلاح، قلب بلطيفة چهارم انسانى از لطايف سبع اطلاق كردهاند. عرش، بسمانى و مصاديق مختلفى اطلاق شده است. مصداق اعلاى آن حقيقت ه لايت محمديه است، كه مظهر اسم الله، بلكه متحد با اين اسم اعظم است. اول ظهور اين حقيقت در مقام خلق، عقل اولست، كه يكى از مصاديق عرش بشمار مى رود و عقل اول واسطة در تسطير و ترقيم حقايق امكانى و نقوش انيات و ذوات جائزات است. و اين عقل، مرتبه اى از مراتب حقيقت محمديه است، و اين حقيقت بحسب باطن وجود، متحد با اين اسم اعظم است. اول مقور اين حقيقت از القاب شامخة حضرت و لايتمدار على «عنه ميزان اعمال، و معلم ملائكه، و در برخى از آثار، معلم از القاب شامخة حضرت ولايتمدار على «ع» عيزان اعمال، و معلم ملائكه، و در برخى از آثار، معلم جبر ئيل است. در زيارت آمده است: «السلام عليك ايها الميال لائكماليه.

| منائبينم مدار جنمك اشيناه | مائيم ستنون سقف مينا           |
|---------------------------|--------------------------------|
| پرگسار وجسود در هسمه طبور | مــاثــيــم مـحـيـط مـركـز دور |
| مائيم وطغيل ما است كونين  | مسلطيان سرير قباب قبوسين       |

همانطوريكه بيان كرديم، عرش ظاهرى، بلكه مواتب و مصاديق عرش، مثال ومرآت عرش معنوى و حقييقيت كلى انسان محمدى است. وجهة ظاهرآن، عالم و وجهة باطن آن، غيب هويت حق است، كه از آن بوجه خاص تعبير نمودهاند، و وسايط و علل متوسطة از آن مقام منيع ملقى است. «واعلم: ان تمقل وجه الخاص الذى ذكره العرفاء الشامخون، يتوقف على مسألة الوحدة في الوجود وقد اقسا البرهان عليه في كتبنا».

 ۲. کتابه از اینکه، اگر کسی بخواهد حق را شهود نماید، باید بمقام قلب برسد، و حقایق عالم را در خود شهود نماید، و حق را بعین قلب نامتناهی و صرف، شهود نماید. قلب المؤمن عرش الله الاعظم و مقر شرحمقتمةقيصرى

قلب است. 1 كما حققنا تفصيلاً.

از مجموع آنچه که بیان شد روشن می شود که حقیقتِ انسان و وجود سِعی این هیکل توحید باعتبارات و شئون مختلفه دارای اسماء و القاب متعدد است. باعتبار ظهور در عالم ماده و كثرت داراى مقام طبع، وباعتبار ترفع از اجسام و تدبير بدن، نفس مدبر بدن و مبدءِ افاعيل قواى ظاهرى و باطنى است و باعتبار تعقل ذات خود ومبدء وجود وملاحظة خود درحال تقييد بتعين خاص ومرتبة مخصوصة از وجرد وحصر وجود خويش بمبدء ومنتهائي كه صفحة وجود اورا تشكيل مي دهد وخود را بنحوتمايز از اغيار تعقل مي نمايد؛ عاقل ومعقول و صاحب مقام تعقل است؛ چون شأن عقل ادراک حدود و جهات است، و آن مشاهده است که حقیقت انسان را باعتبار مظهریت تامه نسبت باسماء جلالیة و جمالية و مظهريتٍ تجلى ذاتي، محصور در حد معين نمي بيند؛ بلحاظ آنكه مظهر اسماء مختلف است، و اثر اين مظهريت تقلب بين يد جلال وجمال حق است، دارای مقام قلبیه است، و باعتبار تروحن ذات و وساطت بین مقام قلب و باطن وجود، دارای مقیام سیر است، و باعتبار آنکه فانی در وجود نامتناهی است، و حقيقت ذاتش غير مكشوف وداراى مقام خفي است وباعتبار فناء در احديت و بقاء بوجود سلطان وجود متصف بأخفويت است. جميع اين شئون، ظهوريك وجودند باعتبار آنکه جميع اين مراتب دريک وجود واحد است. و اصل واحد و سـنــــخ فـارد، جامع این شئون است، و بنحو کثرت در وحَدَنت و انطواء مظاهر متعدد در باطن ذات شي ۽ واحد است و باين اعتبار، حقيقت انسان يک وجود واحد

- → مسلطنة العملك الأكبر، كما في القدميات: «لايسمنى ارضى ولا سمائى بل يسمنى قلب عبدى المعرضية العملك الأكبر، كما في القدميات: «لايسمنى من حيث مرتبتى اجمالى و تفصيلى ارض الموثن»، فانه ينتقلب معى وفي و بى، اى لايسمنى من حيث مرتبتى اجمالى والفوس والارواح العلوية، بل يسمنى من تينك الحيثيتين قطب عبدى الفرع عبدى الفرين ولذلك مسى قلباً.
- ۱ . مراد از عرش در روایاتی که ظهور در جسیت عرش دارد، عالم مثال است. اینکه عرفا و حکمای اسلامی از عامه و خاصه، عرش و کرسی را حمل بر افلاک و یا فلك اطلس نموده اند، هیچ شاهدی در آیات و روایات بر مدعای آنها وجود ندارد. «و ان هم الا یظنون. اناً الظن لایغنی عن الحق شیئاً».

است و اگر اصل ذات و باطن حقیقت را ساری در مظاهر و شئون و مراتب مختلف بنحو وحدت در کثرت و ظهور واحدِ حقیقی ِدر کثرات ملاحظه نماید، این حقیقت متکثر است.

اگر کسی بگوید: این حقیقت یک اصل واحد و سنخ فارد است، راست گفته است. و اگر بگوید: این حقیقت متکثر و متعدد است، درست گفته است. همین حکم در اصل نظام وجود که مبده آن حق و منتهای آن هیولای اولی است، جاری است. حقیقت نفس انسانی، نظیر وجود حق، دارای مقام تشبیه و تنزیه است. باعتبار باطن ذات، مجرد تام و عاری از احکام حدود و قیود و معرا از خواص احسام و مواد است. باعتبار ظهور و سریان در قوای جسمانی، متصف باحکام مواد و احسام و محل تغییر و انفعال و سنوح حالات متجدد و متغیره است.

و ان قلت بالتنزيه كنت مقيداً و ان قلت بالتشبيه كنت محدداً و ان قلت بالامرين كنت مسدداً و كنت اماماً في المعارف سيداً و اياك والتشبيه ان كنت ثانياً و اياك والتنزيه ان كنت مفرداً

وهي السر والخلى والربع والقلب والكلمة والربع «بضم الراء» والفؤاد و الصدر و المعقل والنفس، كقوله تعالى: «فانه يعلم السر واخفى. قل الربع من امر ربى. ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب. و كلمة 'من الله في عيسى. وما كذب الفؤاد ما رأى و الم نشرح لك صدرك. و نفس و ماسويها». و في الحديث الصحيح: «ان ربح القدس نفث في روعى. ان نفساً لن تَموت حتى يستكمل رزقها ...الحديث». و اما كولي سراً فلاعتبار انه يدرك انوازه لارباب القلوب و الراسخين في العلم بالله دون غيرهم، و اما الخفى فلخفاء حقيقته على العارفين و غيرهم؛ و اما الربح

۱. کلمه، در اصطلاح که عرفا که بحقایق وجودی اطلاق کرده اند، مأخوذ از کتاب و سنت است، و در موارد متعددی در کتاب و سنت بحقایق خارجی خصوصاً انوار تامهٔ الهیه، کلمات و کلمه اطلاق شده است. «کلمة منه اسمه المسیح»و«نحن الکلمات التامات». در ادعیهٔ مأثوره از ائمه اثناعشر، زیاد بلکه خارج از حد و حصر کلمه و کلمات و حروف و اسماه، به موجودات خارجی اطلاق شده است. بما این وصف تیکلمون بنا بنقل و مختار ابوالعلاه عفیفی، «استاد فلمفه و تصوف دانشگاه اسکندریه مصر»، اصرار دارد که کلمهٔ مصطلح عرفا مأخوذ از یهود و برخی از مآماند قبل از اسلام می باشد. شرح مقتم فيصرى

فباعتبار ربوييته للبدن و كونه مصدر الحيوة الحسية، ومنبع فيضانها على جميع القوى النفسانية؛ واما القلب فلتقلبه بين الوجه الذي يلى الحق، فيستفيض منه الاتوار، و بين الوجه الذي يلى النفس الحيوانية، فيفيض عليها مااستفاض من موجدها على حسب امتعدادها؛ واما الكلمة فباعتبار ظهرها في النفس الرحمانى كظهور الكلمة في النفس الانسانى؛ واما الفؤاد قباعتبار تأثره من مبدعه، فان الفؤاد هو الجرح والتأثير لغة؛ واما الصدر فباعتبار الوجه الذي يلى البدن، لكونه مصدر انواره و تصدره عن البدن، واما الصدر فباعتبار الوجه الذي يلى البدن، لكونه مصدر انواره و تصدره وهو الفزع؛ واما الصدر فباعتبار خوفه و فزعه من قهر مبدء القهار، اذا اخذه من الروع عن البدن، واما المعل فلتعقله ذاته و موجدة و تقييده بنعين خاص و تقييده مايدركه و وهو الفزع؛ واما المعل فلتعقله ذاته و موجدة و تقييده بنعين خاص و تقييده مايدركه و يضبطه و حصره ايتاها فيما تصوره؛ واما النفس فلتعلقه الى البدن و تدبيره اياه، و يسمّى عند ظهور الافعال النباتية منها بعد نتها نفساً نباتية، وعند ظهور الأفعال يسمّى عند ظهور الافعال النباتية منها بعد نتها نفساً باتية، وعند ظهور الأفعال وخامة عاقب منها نفساً حيوانية. ثم باعتبار غلبة القوى الحيوانية على القوى الوحانية، تسمى امارة، وعند تلألأونور القلب من الغيب لاظهار كما له وادراك الفوة العاقلة وخامة عاقب يه وهساد احوالها تسمى لؤامه؛ للومها على افعائها. وهذه المرتبة كالمقدمة لظهور المرتبة القلبية، فاذا غلب النور القلبى و ظهر لسلطانه على القوى الحيوانية، واطمأنت النفس، تسمى مطمئية.

ولما كمل استعدادها وقوى نورها واشراقها، وظهر ما كان بالقوة فيها وصار مرآة <sup>\*</sup> للتجلى الالهى، يسمى بالقلب وهو المجمع بين البحرين و ملتقى للعالمين، لذلك وسع الحق و صار عرش الله، كما جاء في الخبر الصحيح: «لايسعنى ارضى ولا ممائى، ويسعنى قلب عبدى المؤمن التقى النقى». وقلب المؤمن عرش الله. فالمعتبر ان اعتبر الحقيقة الواحدة المعروضه بهذه الاعتبارات، قحكم بان

المعتبر أن اعتبر الحقيقة الواحدة المعروضة بهذه الأعتبارات، فحكم بان الجميع شىء واحد حقيقة صدق، وإن اعتبرها مع كل من الاعتبارات، فحكم بالمغايرة بينها صدق ايضاً.

باندازهٔ کافی مطالب گذشته را شرح دادیم. برخی از قسمتهای آن مخصوص بعرفان و تصوف عملی است. ما در فصول قبلی بطور متوسط بین تفصیل و اختصار، مبادرت به بیان این قسمت نیز نمودیم. درک کاملِ مباحث تصوف، علاوه بر ذوقِ سرشار و قریحهٔ وقّاد، احتیاج مبرم بعبادات و اعمال و اذکار دارد. برخی از جاهلانِ مغرور، خیال می کنند این مسائل را می توان بسهولت فهیمد؛ غافل از اینکه افهام عادی برای ابد از درک این حقایق محرومند. بهترین سبب از برای درک و شهود حقایق، تقوی و اتیان بواجبات و ترک محرمات و اجتناب از

مكروهات و عمل به مستحبات است. با براهين براى سالك علم اليقين حاصل مى شود. مقام حق اليقين و عين اليقين از ناحية عقل عملى و متابعت از شريعت محمديه و تنوير باطن باذكار و اوراد، و دورى از اجتماع فاسد حاصل مى گردد. كماهو طريقة الانبياء و الآولياء عليهم السلام. و طريق خلوص نيت و صفاى باطن و توجه كامل بحق و قطع نظر از اغيار، اول شرط سلوك است. عبور از منازل طبيعت و طى طريق منتهى بحق، از هر چيزى مشكل تر و طريق آن از موباريكتر و از شمشير برنده تر است. خداوند ما را بافاضة نير باطنى و تجلى باسم هادى از وادى حيرت و ضلالت، بصراط توحيد هدايت نمايد: «اللهم اعطنا نوراً فاجعل لنا نوراً، و اعظم لنا نوراً و زدنا نوراً»بحق من تكلم بهذه الكمالات.

تنبيه

واذا علمت هذا، فاعلم ان المرتبة الروحية هوظل المرتبة الاحدية، والمرتبة السقلبية هي ظل المرتبه الواحدية الالهيه، ومن امعن النظر فيما نبهته عليه وطابق بين المراتب، يظهر له اسرار أخر لايجتاج التصريح بها.

در بسيان تطابق نسخة عالم انفس وعالم آقاق، بيان كرديم كه انسان داراى مراتبسى از وجود است، كه بر طبق بطون قرآنيه، كليات آن محصور در هفت بطن است: للانسسان ظهر وبطن، وظهره علنه، و جسده، و ماسوى هذه الامور بطنه او بطونه.

بطون، عبارت است از نفس وعقل وقلب و روح و سرِّ و خفی و اخفیٰ. آنچه که از این مراتب متحد یا متصل بمقام واحدیت و احدیت است، مقام سر و خفی و اخفی است. لیکن کلام مصنف علامه در این جا ناظر بتطابق مراتب وجود انسان با عالم آفاق است. و مقام آفاق، مقام ظهر انسان، کهمقام طبع نیز از آن تعبیر کرده اند، مطابق با عالم اجسام است. مقاماتِ باطن انسان تطبیق می شود با عالم مشال انسان؛ باعتبار مقام نفس و در بر داشتنِ خیال متصل. و قوهٔ متخیلهٔ متصل، مطابق با عالم برزخ است، چون انسان تا از عالم برزخ عبور ننماید بعالم عقول نسمی رسد، قهراً متصل بجمیع مراتب برزخیه است؛ و باعتبار وجدان قوهٔ عاقله و شرحمقتمةقيصرى

مقام تعقل، محاذى عالم عقول است؛ و باعتبار مقام قلب، كه مقام ظهور تفصيلي حقايق و معقولات و صرر است، تطابق با عالم واحديت و حضرت علميه دارد. حضرت عملميه و واحديت، مقام ظهور علوم تفصيلي حق و مرتبة تجلى حق مطلق بجميع اسماء و صفات در صررت اعيان ثابته و معلومات تفصيليه و حقايق متميزه از يكديگر است، كه مشأ آن را مقام علم عنائى حق مى دانند. قهراً مقام روح، كه باطن قلب و مقام اجمال حقايق و صور تفصيلى موجود در قلب است، با مقام واحديت كه مقام شهود حقايق و محل ظهور مراتب وجودى بظهور اجمالى است. «كالشجرة في النواة»، مطابق است كه حكما از آن تعبير بعقل بسيط اجمالى، خلاق صور تفصيليه نمودهاند.

مقام مـرً، مقام فناء در حق و مقام اخفى، مقام و وجههٔ باطن است. مقام سرً و مقام اخفى يا اخفويت، مقام فناى در حق در عين بقاء باوست. ما اين مراتب را بطور تفصيل در فصول قبل بيان كرديم، و در تطابق نسختينِ «عالم انفس و عالم آفاق»، نيز بلسان ديگر آن را شرح داديم. اعادهٔ آن كلمات خارج از فن تأليف و موجب تطويل و تكرار مى شود. «والله يقول الحق وهو يهدى السبيل».

•••

وجوه قلب را سالکانِ مسالکِ شهود و تحقیق، و محققانِ اهلِ کشف ویقین، بـعـدد حضـرات خمس دانسته اند. هیچ فعلی از انسان بذون انصباغ حکمٍ یکی از حضـراتِ مـذکورِ صادر نمی شود، مگر کسی که بمقام تمکین بعد از تلوین و فناء عن الفنائین و صحوبعد از محونائل گردیده باشد.

یکی از وجوه قلب انسانی، وجه محاذی و مقابل غیب وجود حق است. که از آن تعبیر بوجه خاص نمودهاند. وسایط بین حق و خلق، حتی اسماء و صفات در قـلـب، بـایـن اعتبار حکمی ندارند. علم باین وجه برای احدی غیر از کمل و افراد حاصل نمی شود.

ولهذا الامر من حيث الوجه الذى يقابله من قلب الانسان وغيره في الوجود الـظـاهـر مـراتـب ومـظـاهر وآيات، من جملتها الاوليات، كالحركة الاولى والنظرة والـخاطر والسماع، وكل ظاهر اول مما لايخفى على اهل الحضور، ولايترتب شرعاً

ولا تحقيقاً في جميع العالم على هذا الوجه وما يخصه حكم ولا يدخل تحت قيد، فانه الهي ياق على حكم التقديس الاصلى ، ولا يتطرق اليه شك ولا غلط ولا كذب اصلاً .

صاحب این وجه و متحقق باین مرتبه، اگر چنانچه مراقب قلب خود باشد، بنحوی که فترت در این مرتبه حاصل نشود، و قلب بعد از معرفت سر تُجدّد و خلق جدید، که از تبحلی اسم جلال و جمال حاصل می گردد، و شهود این معنی که این تبحلیات تکرار نیست، و جمیع خواطر و ادراکات صاحب این مقام و مرتبه، بسبب حق در مقام و مرتبة اولیت واقع می شود. افعال صادر از صاحب این مقام و آثار، مرتبط بحواس و مشاعر او براین اساس الهی مبتنی است. آنچه که از او صادر می شود. جمیل و نیکوست, افعال صاحب این مقام، فوق مراتب جزاء است. «وما تجزون الاماکنتم تعملون الا عبادالله المخلمین». حظ مقر بان، شهود حق است، و کتابی که صحیفهٔ اعمال آنها باشد، بآنها نسبت داده نشده است، یعنی دارای صحیفهٔ اعمال نیستند. یکی از علامات این مقام، آنستکه حق سمع و بصر صاحب این مقام است، و صاحب آن بمقام قرب نوافل نائل شده است.

یکی از وجوه قلب، محاذات با عالم ارواح و عقول مجرده است، و از این وجه حقایق موجود در عقول مجرده منتقش در قلب صاحب این مقام می گردد. هرچه طهارت این وجه کاملتر و صقالت مرآت آن تمامتر باشد، ارتباط آن یا عالم عقول تمام تر خواهد بود. شدتِ اتعمال و اتحاد این وجه با عالم ارواح، تابع صفای قلب عارف است. مقام تمام آن، مقامی است که قوای طبیعی مقهور قوای روحانی می شود، نور وجوه قلب، نار طبیعت را خاموش می نماید و تکرر و خلط و امتزاجی که از طبیعت در روح موجود است، بکلی محومی شود؛ و نفس متصف بمقام استقامت کامل می گردد. قلب نیز وجهی بعالم علوی دارد، که در این مقام مظهر القاءات حق است، باعتبار صوری که در سماوات دارد.

وجه دیگر قلبِ موازی عالم طبیعت است. شارعِ مقدس، احکامی از برای این مقام از قلب بیان نموده است:

يجب على الانسان باعتبار هذا الوجه، ان يستعمل القوى والحواس فيما يتعين

شرح مقائمة قيصرى

المصلحة فيه حسب الاستطاعة والامكان، و تقديم الاهم فالاهم والمبادرة الى ذلك وكف النفس عن كل ما ليس بمقم؛ فضلا عن استعمالها في الفضول وما لاينبغى استعمالها فيه.

وجه پنجم از وجوه قلب، وجه موازی و مقابل عالم مثال است.

ولـه نـسـبـتان: ىسبة مقيده وتختص بعالم خيال الاتساني، وطهارته تابعة لطهارة الوجه المتقدم المختص بعالم الحس والشهادة.

فينضم الى ذلك، تحسين المقاصد حال تصورها وامتثالها في الحس المشترك والحضور مع الخواطر ومحو مالايستحسن منها، فإنَّ هذه أموريسري حكمها فيما يصدر عن الانسان من الاعمال والانفاس وغيرهما؛ وهكذا الأمر في الحس الظاهر و ينكشف من هذاالمقام سرصدق المنامات وكذبها.

بهمین معنی حضرت رمالت پناه اشارت فرموده است: «اصدقکم رؤ یاً اصدقکم حدیثاً». مرتسمات در خیال از عالم حس واردِ خیال می شود. اختلاف بین این دو از حیث تغییر، ترکیب و تجدد آن می باشد.

مفردات که مادهٔ ترکیباند مستفاد از طریق حسَّند، صحت وجه خیال و حس مشترک، تابع صحتِ حس است.

نسبت ديگر وجه قلب در عالم خيال، موازات آن باخيال و مثال مطلق است. همانطورى كه قلب، جهت اتصالى بحق و عالم ارواح و عالم اعلى و عالم حس دارد؛ اتصالى نيز باعتبار قوة خيال بعائم مثال مطلق و منفصل دارد؛ كه آنهم داراى احكام و آثارى است. و قد طو ينا عن تفصيلها و بيان مراتبها كشحاً للاختصار و لعل الى ما حققناه في هذاالمقام اشارالمصنف العارف «قده» بقوله: (والمرتبة القلبية، هي ظل المرتبة الواحدية الالهية؛ و من امعن النظر فيما نبقته عليه و طابق بين المراتب، يظهر له اسرار آخر لايحتاج التصريح بها». و بما ذكرناه ظهر مراده وانكشف ابهام كلامه «رضى الله عنه» في هذا التنبيه، و ظهر ما في كلام بعض المحشين من الخلط والاشتباه، و من لم يجعل الله له ذوقاً في فهم المعارف، ليس من شأنه ان يحوم حول هذه المسائل.

تنبيه آخر

اعلم: ان الروح من حيث جوهره وتجرده وكونه من عالم الارواح المجردة مغاير للبدن، متعلق به تعلق التدبير والتصرف، قائم بذاته غير محتاج اليه في بقائه وقوامه. و من حيث ان البـدن صورته ومظهره ومُظهر كمالا ته وقواه في عالم الشهادة، فهو محتاج البه غير منفكعنه بل مار فيه، لا سربان الحلول والا تحاد المشهورين عند اهـل النظر، بـل كسربان الوجود المطلق الحق في جميع الموجودات، فليس بينهما مغايرة من كل الوجوه بهذاالاعتبار.

ومن علم كيفية ظهور الحق في الاشياء، وإن الأشياء من أى وجه عينه ومن أى وجه غيره، يعلم كيفية ظهور الربح في البدن، وأنه من أى وجه عينه ومن أى وجه غيره، لان الربح ربَّب بدنه، فمن تحقق له حال الربَّ مع المربوب، يتحقق له ما ذكرناه. وإلله الهادى.

در نـحوهٔ وجود نـفـس نـاطـقـه و کیفیت تعلق آن ببدن، اقوال مختلف است: بـرخـی روح را موجـودی قـدیم و ازلی دانسته اند، که این موجود قدیم و ازلی تعلق ببدن جسمانی می گیرد.<sup>۱</sup>

برخی روح را حادث بحدوث یدن می دانند، ولی معتقدند که نفس مجرد تمام الوجود، تعلق تدبیری ببدن می گیرد. نزد آنها روح، روحانیة الحدوث است. این جماعت که حکمای مشائین و اشراقند روح را ابدی می دانند، چون مجرد، استعداد فناء در آن وجود ندارد، بلکه ذات آن مقتضی و علت تامهٔ بقاء است.

این دو قول باطل است، وجه بطلان قول اول اینست: که موجود اژلی و قدیم و مجـرد عـقل صرف است، و تعلقِ عقل صرف ببدن، تعلق تدبیری نمی باشد، بلکه عـقـلِ صـرف، مـبـدءِ تحصل و وجود نفس است، نه بدن، سنوح حالات متجدد بر

۱ . قائل باین قول جمعی از اقدمین از جمله افلاطون وعدهٔ قلیلی از حکمای اسلامی می باشند صدرالمتألهین، این بحث را با نقل اقوال مختلف در کتب خود از جمله اسفار ار بعه: «سفر نفس، چاپ سنگی، طهران ۱۲۸۳ه ق، از ص ۸۱، ۸۲ ۲۱ ۹۰، ۳۹۱، بحث کرده است. رجوع باین کتاب مراجعه کننده را بی نیاز از هر کتاب و مرجعی می نماید. شرح مقذمة قيصرى

عقل صرف محال است، علاوه بر این، فیض وجود باید از مجرای عالم برازخ بمادهٔ جسمانیه برسد. <sup>۱</sup>

ديگر آنكه موجودات واقعهٔ در عالم عقول و بلاد تجرد آباد، تعدد فردى ندارند؛ چون تعدد فردى و تكثر نوعى مستند بماده جسمانيه است، و نوع عقول منحصر بفرد است. اگر هم قبول كنيم، كه تكثر فردى از ناحيهٔ فاعل هم ممكن التحقق است، نظير تكثر صور موجود در خيال و موجودات عالم برزخ، تقدَّر و تجسم بدون شك تكثر است در معانى صرفهٔ مجرده، تعدد و تكثر در افراد نوع واحد امكان ندارد. و عليه كل من في سواد مملكة العقل و ساهرة اقليم المعرفة.

قول دوم نیز باطل است، چون موجود مجرد تام الوجود محال است؛ بواسطهٔ استعدادات موجود در ماده وجود پیدا نماید و تعلق ببدن جزئی بگیرد. چون مجرد تام که در مقام ذات ماده نداشته باشد، و معنای صرف باشد عقل است. و نفس باید اضافه ببدن مقوم ذات آن باشد. تعریفی که از برای نفس کرده و در حد آن اضافهٔ ببدن را معتبر دانسته اند، حد بحسب اسم نیست. نفس در ابتدای نشأه وجودی آن از عوارض لازمه و مقارقه نمی باشد. اگر نفس همانطوری که جمهور حکما گمان کرده آند، اضافهٔ ببدن عارض وجود آن باشد، و تعلق ببدن در صمیم ذاتش نباشد و عین مادهٔ جسمانی و صور متحصلهٔ در ماده (و «لو» در ابتدای وجود حدوثی) نبوده باشد. باید عقل مجرد صرف تام الوجود باشد، و عقل مدبر نظام کل است، نه مادهٔ مخصوص و بدن جزئی اراده و علم و قدرت و افاضهٔ آن کلی و سعی است، و تقیید بامر جزئی ندارد.<sup>۲</sup>

- ۱ . عسوم حکمای اسلامی قائل به «روحانیة الحدوث» نفسند. این قول در فساد، کمتر از قول اول نیست. این قول را ما در شرح حال و آراء فلسفی نقل و رد کرده ایم. اصولاً این بحث طو یل الذیل است. بحث کامل آن را باید در کتب مفصلة ملاصدرا، خصوصاً امغار، سفر نفس ملاحظه کرد.
- ۲. اضافه اگر منشأ تقویم مضاف البه گردد، از مقولة اضافة عرضی خارج می شود، مثل اضافة صورت بماده و اضافة علت بمعلول و اضافة نفس ناطقه ببدن جسمانی. و اذا كانت الاضافة لضعف المضاف و عدم استقلاله، فهی من مقولة الاضافة العرضية. مصنف در اين كتاب سر بسته از اين عسأله بحث كرده است، ظاهراً همان قول جمهور را اختيار كرده است.

قوم سوم در نفس قول متأخرین است که ملاصدرا مبتکر آن می باشد. این مبنی بعد از ملاصدرا مورد قبول عموم حکما و عرفای اسلامی واقع شده است. نفس در اول مرحلهٔ وجود موجودی مادی و جسمانی است. باین معنی که عین صورت حالهٔ در ماده است، بعد از استکمالات به مقام تجرد می رسد، این مسأله مبتنی است بوحدتِ اصل حقیقت وجود و تحقق حرکت ذاتی در جواهر جسمانی. بنابراین،نفس باعتبار وجودنفسی که تعلق ببدن واتحادبامادهٔ جسمانی درصمیم

به برین بسس به عبور برومسی می مین رسید و عموم به معنوب بست ی عرصیم ذات وجوهر وجودش مأخوذ است، نار معنوی است. «نارالله الموقدة التی تطلع علی الافندة» . لذا مخلوق نفخه صور است درمقام نفخ ، صور مستعد از برای اشتغال نفسانی ، شعلهٔ ملکوتیه نفسانیه تعلّق بنفس می گیرد. نار وجود نفس بعداز استکمالات وتحولات وترقی بمقام روح بنور محض تبدیل می شود که نه ظلمت دارد ونه احراق، نفس درمقام تحقّق بکینونت عقلی هم همین حکم رادارد. بعداز تنزلات ورسیدن به مقام ماده وطبیعت، نورآن مبدل بنارمی شود. «ناراً مؤصدة فی عمدممددة».

بنابر آنچه که ذکر شد، قول حق در نفس، کلام کسانی است که نفس را در اولِ وجود، عین مواد و اجسام می دانند. نزد آنها نفس بعد از استکمالات بمقام خیال بالفعل و عقل بالقوه می رسد و از این مقام ترقی کرده استعداد آن مبدل بفعلیت می گردد. عقلِ محض و روچ صرف و نوربحت می شود. ابتدای وجودش ماده و انتهای آن فناء فی الله است.

نفس بعد از استکمالات و نیل بمراتب و درجات، بعد از آنکه عقل بالفعل بمقام قناء در حق و بقاء باو رمید؛ مادامی که تعلق ببدن دارد، باعتبار وجود نازل، عین مواد اجسام است. پس درجاتی از وجود را داراست که مرتبه ای از آن طبیعت و مرتبه ای مثال و مرتبه ای عقل صرف است. نفس قبل از استکمال و نیل بمقام تجرد از برزخ و خیال منفصل از حق تعالی اخذ فیض می نماید. یعد از اتحاد با برزخ و تجاوز از عالم برزخ و نیل بمقام عقل صرف، از وجود برزخی مستغنی می شود. اگرچه از وجههٔ خیالِ متصل ببرزخ مطلق است. این بود خلاصهٔ گفتار در نحوهٔ وجود نفس و کیفیت تعلق آن. شرح مقتمة فيصرى

در کلمات اقدمین از متألهین این کلمه قدسیه موجود است: «النفس والبدن یتعاکسان ایجاباً و اعداداً». یعنی بین نفس و بدن تعاکس ایجابی و اعدادی است. نفس بعد از ترفع از ماده و اتصاف بتجرد اگرچه تجرد برزخی باشد، واسطهٔ در ایصال انوار و آثار ببدن و قوای آن است. بهمین لحاظ، بدن قائم بنفس و نفس، علت ایجابی بدن است؛ زیرا هر ماده ای معلول صورت خود می باشد.

از طرف دیگر، بدن وقوای مادی آن، علت معده از برای استکمال نفس است. نفس باعتبار عینیت و اتحاد با بدن، متحرک بحرکت جوهری است، و بعد از خلع بدن و نیل بمقام تجرد، از حرکت متوقف می شود. نحوهٔ تعلق مرتبهٔ مثالی نفس ببدن، تعلق علت بمعلول است. احاطهٔ آن ببدن، احاطهٔ قیومی است؛ و باعتبار نور فعلی و تجلی اشراقی سریان در بدن دارد. نظیر سریان وجود مطلق و منبسط در وجودات مقید. این سریان، سریانی مجهولة الکنه است، که بعلم مصولی و ارتسامی ادراک نمی شود، بلکه مدرک بعلم حضوری است. نفس باعتبار وجود متحد با طبیعت، فاعل بالطبع است، و باعتبار وجود مرتفع از ماده، فاعل بالتجلی است.

مرتبسهٔ تسجرد عقلي نفس، در مرتبهٔ اول تعلق بمرتبهٔ مثالی دارد؛ و بدن مثالی تسائس بسمقسام تسجرد است، و قسام مقام عقلی بر این مقام، قیام صدوری است نه حسلولی . ایس وجود عقیلی در مقیام ذات، مجرد تام است و در مقام فعل، ظهور سریانی و تعلق انبساطی بوجود مثالی دارد.

کلام مصنف در نحوهٔ تعلق روح ببدن در غایت ابهام و اجمال است . این مرد بزرگ معلوم نکرده است که چه فرق است بین نفس و بدن، و بین علت مفیض وجود معلول، و معلول مفاض. و نیز بیان نکرده است که تجردی که روح واجد است، آیا قبل از ظهور بدن موجود بوده است؟ و یا آنکه بعد از استکمالات و ترقیات بمقتضای قوس صعود واجد شده است؟، اگر کمالات را قبلاً واجد بوده است، کسال محض با مادهٔ جسمانی چگونه رابطه پیدا کرده است، و اصولاً چه مناسبتی بین عقل مجرد و مادی صرف است . آیا استکمالاتی که نطفه پیدا کرده است تا بسقام حیوانیت رسیده است منشأ آن چیست؟ اگر کمالات ناشی از

حرکات ماده است و مادهٔ جسمانیه بعد از استکمالات از ارواح لاحقه شده است، نحوهٔ حصول آن بچه نحو است؟

0 Q Q

تعلق بر چند قسم است: چون تعلق امری بامری و حاجت شیء بشیء دیگر از چند قسم بیرون نیست: اقوی از جمیع تعلقات، تعلق ماهیت بوجود است که در جمیع مراحل، واقع در این تعلق ثابت است. ماهیت در هیچ نحوه از تحققی خالی از وجود نیست، و بدون التجاء بوجود، ثبوت مفهومی و تقرر ذهنی هم ندارد، چون ماهیت امری لامتحصل و مبهم است و بدون وجود لحاظ هم نمی شود.

قسم دوم از تـعـلـق، تعلق وجودی بوجود دیگر است، و تعلق در ذات احدهما مـأخـوذ اسـت، مثل تعلق معلول بعلت مفیض خود. معلول ذاتاً و حقیقتاً تعلق بعلت دارد.

قسم سوم، تـعـلق امرى است بامرى بحسب ذات و نوعيت. مثل تعلق عرض بموضوع. ذات عرض و نوعيت آن تعلق بجسم و نوعيت جسم دارد.

یک قسم دیگر از تعلق، تعلق امری است بامر دیگر، باعتبار وجود و تشخص در حدوث و بـقـاء. مـثـل تعلق صور نوعیه بمواد، صورت مکمّل ذات و جـوهر ماده است و ماده منشأ تميّن صورت است.

قسم پنجم از تعلق، تعلق امری است بامر دیگر بحسب حدوث فقط، نه در بـقـاء. مـثل تعلق نفس ببدن. نفس باعتبار حدوث مادی است و حکم صور موجود در مـواد را دارد، و تـعـلـق بـمادهٔ بـدنـيه دارد و بحرکات جوهری به تدريج از ماده بی نياز می شود، چون بدن دائماً در حرکت و استحالات است.

قسم ششم، تعلق شیء است بشیء دیگر. ولی تعلق، بحسب استکمالات و اکتساب فضائل نفسانی است، نه اکتساب اصل وجود. جمهور فلاسفه، تعلق نفس ببدن را از این قسم و صدرالحکماء و اتباع او تعلق نفس ببدن را از قسم پنجم دانسته است.

فاذا عـلـمـت مـا تـلـونـاه عـليك، و بلغت الى مغزاه، فلنشرع الى شرح كلمات المصنف العلامه في هذا التنبيه: شرح مقل<mark>عية فيص</mark>رى

روح باعتبار مقام تجرد و استغناء از مواد و اجسام و قوی، و بودن آن از سنخ موجوداتِ عالم ارواح و ملکوت اعلی، با بدن متغایر است. چون هر موجودِ مجرد و بسیطی مغایر با موجود مادی مرکب از اجزاء است؛ با این که بحسب جوهر ذات مغایر بدن است، باعتبار ظهور در غیر تعلق تدبیری ببدن دارد، کار روح، تصرف در بدن و تدبیر قوای بدنی است. و چون مدبَّر بدن است، دارای مقام و ذاتی منحاز از بدن جسمانی است. چنین چیزی در بقاء و قوام، احتیاج ببدن جسمانی ندارد.

بدن، چون مظهر روح و ظاهر کنندهٔ کمالات نفس ناطقه است، و مرآت و محل ظهور قوای آن می باشد، و هر مظهری صورت و ظهور و مرآت ظاهر است، باین باعتبار محتاج ببدن و لازم غیر منفک از آن می باشد. بلکه باعتبار ظهور فعلی، ساری در بدن است؛ ولی سریان آن در بدن سریان حلولی نیست. و سَریان اتحادی مصطلح در عرف اهل نظر نمی باشد؛ چون در وحدت، دوئی و دو بینی عین ضلال است، و هر مظهری با ظاهر خود اتحاد دارد؛ ولی اتحاد شیء و فیء و اتحاد حقیقت و رقیقت و اصل و فرع، نه اتحاد موجود مباین با مباین دیگر؛ زیرا اتحاد اثنینِ متحصلین، از محالات بدیهیه است.

بنابر این، هر ظاهر در غیر باعتبار مقام ذات، غناء از مظهر دارد؛ و باعتبار ظهور و سریان فعلی و اظهار کمالات و ابراز مراتب و درجات وجودی خود احتیاج بسط هر دارد. نفس هم باعتبار غیب وجود و کونها من عالم الارواح والملکوت، احتیاج ببدن ندارد، ولی باعتبار اظهار کمالات و تجلی و تشأن و اظهار ذات و ابراز ما کسن في غیب الذات، مَحتاج بیدن است. بنا براین تقریر، همانطور یکه معلول در اصل وجود احتیاج به مقوم و علت دارد، علت در کمالات و ابراز شؤنات محتاج بمعلول است. علت باین اعتبار، معلولي معلول خود است. نفس ناطقه در اصل وجود، مستغنی از بدن و در ابراز کمالات احتیاج به بدن دارد. این کلام، اصل وجود، مستغنی از بدن و در ابراز کمالات احتیاج به بدن دارد. این کلام، مصنف و برخی دیگر از عرفا نیز در اصل علت و معلول زدهاند. ولی این کلام، کلامی باطل و دور از پیشگاه تحقیق است. معلول شان و ظهور علت است، و علت تسام معلول. معلول احتیاج بعلت در جوهر ذاتش مأخوذ است، و از مراتب ضعیف و قرع وجود علت بشمار می رود. قسمتی از مناقشات بر این کلام گذشت

و در شرح فصوص نیز مشروحاً آن را ذکر کرده ایم.

تحقیق مصنف در این باب راجع بروح، خالی از تحقیق و تدقیق است. روح. در اصل وجود انزل از مواد جسمانی است، و احتیاج آن ببدن در مقام إعداد و استکمالات ذاتیه و تحولات جوهریه است. تعلق آن ببدن از امور عرضی و خارج از ذات روح نسمی باشد. در ابتدای وجود نسبت بکمالات و حصول مقامات قوه صرف است. کم کم و بتدریج این قوه بفعلیت می رسد، تا موجودی مجرد تام مى شود. روح باعتبار وجود نازل، عين بدن است، و بهمين ملاك ير بدن حمل مى شود. «الانسان جسم نامى، حساس، متحرك بالاراده، مدرك للكليات». و باعتبار مراتبی که از اعداد بدن و استعدادات مادیه حاصل می نماید، علت مقوم بدن و سريان و ظهور آن در بدن، سريان انبساطي است. از جهتي نظير ظهور وجود منببسط است در وجودات مقيده؛ ولي از جهاتي با وجود مطلق فرق دارد؛ چون وجودات مقيده اگرچه آئينه و مرآت ظهور وجود مطلقند؛ ولي علت معدَّه از براي استکمال وجود مطلق نیستند. برخلاف بدن، که علت معده نفس و روح است: «هل اتلى عملى الانسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً». كلمات عرفا در مقام بیان پیدایش وجود نفس و مقامات و مراتب آن، اگرچه کاملتر از مبانی جمهور حکما است، و لیکن معدّلک جنات مبهمه در آن زیاد است. تحقیق در اين مسئله با بيانٍ جهات و اعتباراتٍ مباحث نفس، از مختصات صدرالمتألهين است. از پيدايش زمان فلسفه وطلوع افكار اهل تحقيق تا اين زمان، كلمات ملاصدوا در این باب و مختار آن حکیم محقق و عارفِ کامل، برجیبتهتوین کلمات و تحقیقی ترین تحقیقاتِ محققان از حکما و عرفای اسلامی است.

روح باعتبار وجود نازل، عين ماده و طبيعت است، و فعل آن در مقامٍ طبيعت، فعل طبيعت و نسبت بافعالِ مر بوط بنفس نباتی و كثيری از افعالِ حيوانی، فاعل بـالـطـبـع است. و نسبت بقوای مجرده، فاعل علمی و فاعل بالتجلی است. و قيام مدركـاتِ بـاطـنی بنفس، قيام صدوری است. اصل بدن و قوای مادی روح، قائم بـبـدن مـثـالی و مرتـبـهٔ خيال و مقامِ تجرد برزخي نفس است. مرتبه تجرد خيالي نفس، قـائم بـمقـام عقلی، و مقام عقلی آن قائم بحقيقت حق است. «والله من شرح مقذمة قيصرى

ورائهم محيط».

پس روح باعتبار وجود مادی، عین بدن است؛ و باعتبار قوهٔ خیال، مقوم و علتِ ایجابی بدن است. و باعتبار قوهٔ عقلی که مقام صرافت روح است، علتِ مقوم وجود مثالی و باعتبار سریان و ظهورِ فعلی، عین جمیع قوی است.

جسیع قوای بدنی و مادی، و قوای ادراکی روح بنحو اعلی و اتم در مقامِ صقع نیفس بوجود وحدانی بنحو کثرت در وحدت، موجود است. نفس در مقام ذات، دارای عیـنِ عـقـلی و سمع و بصر معنوی و شیم روحانی است. از باطن وجود خود تـغـذیه می نماید، و بشم عقلی استشمام می نماید، و ببصر معنون می بیند، و هکذا نسبت پسایر قویٰ و حواسِ مر بوط بعالم شهادتِ نفس ناطقه.

بتقریب دیگر، نفس ناطقه و روح انسامی در دو موطن اتحاد با قوای غیبی و ظاهری خود دارد: یکی در موطن غیب وجود. در این مشهد، جمیع قولی بوجود جمعیِ قرآنی در وجود نفس جمعند، و نفس در مقام عقلِ بسیط اجمالی که خلاق صور تفصیلی است، همهٔ قولی و شئون مربوط بظاهر و باطن وجود خود را شهود می نماید، برو یة المفصل مجملا.

مرحلهٔ دوم، اتحاد نفس است باعتبار ظهور و تجلی و سریان در قوای ظاهری و بباطن، که نور نفس، جمیع قوای متشتنه خود را در سلک یک وجود واحد درآورده است. و چون مقوم و خلاق این حقایق است، بظهور فعلی با همهٔ آنها معیت و اتحاد دارد : اتحاد حقیقت با رقیقت و اتحاد اصل با فرع . چون مطلق در جمیع مراتب بوصف اطلاق موجود است، ولیکن این وجودات و ظهورات مقیده، بوجود محدود و خاص خود در مقام صراحت وجود اطلاقی موجود نیستند، بلکه بوجود جمعی قرآنی و کینونت عقلانی در باطن نفس تحقق دارند. این حکم در شراشر وجود عالم جاری است.

نفس تماطقه نسبت بعلل وجودی خود، همین حکم را دارد. نفس با جمیع مراتب و ششون و شعب و فروع وجود خود، بوجود اعلی و اتم در عقلِ مجرد و رب الشوع انسانی تحقق دارد. و همچنین سایر انواع مادی و مجرد، نسبت برب النوع خود همیمن حکم را دارند. بیمن مجرد و مادی، تباین وجودی موجود نیست.

ماديات، تىنزلاتٍ مجردات و مجردات مرتبة اعلى و اتيم ماديات، و روح و جانِ داثرات و انيّات جايزاتند. ماديات، تىنزلات همان مجرداتند، و بعد از استكمالات، متحد با اصل خود مى شوند. لذا از معلم حكمت وارد شده است: «ان هذه الحسايس، عقول ضعيفة و تلك العقول حسايس قو ية».

چوخ با این اختران نغز،خوش زیباستی صورتی در زیردارد، آنچه در بالاستی صورت زیرین اگر با نردبان معرفت بر رودبالا همان با اصل خود یکتاستی این سخن را درنیابد، هیچ فهم ظاهری گرچه بونصرستی و گروعلی سیناستی

بنابر این، نفس در دو موطن با بدن و قوای مربوط بآن از قبیل احساس «لمس و شمَّم و ذوق و ابصار ...»متحد است. بَلَکه با قوای مربوط بغیب خود از قبیل تخیل و توهم و مبادی آنها متحد است. اتحاد در مقّام فعل، حاکی از اتحاد و وحدت در مقام باطن وجود و ذات است.

حقیقت وجود نیز در دو موطن با حقایق وجودی متحد است، بلکه در سه موطن با حقایق اتحاد دارد:

یکمی اتحاد در موطن و مقام احدیت وجود، که جمیع حقایق در این مقام، مستهلک بوجود جمعی قرآنی و کینونت ر بو بی است.

اتحاد دوم اتحاد در مقام اسماء و صفات است، که حق بظهور فیض اقدس، ظاهر در جمیع اسماء و صفات و صور اسماء و صفات که اعیان ثابته است، متجلّی می باشد. این مقام و مرتبه، خارج از حیطۀ وجود خاص حق نیست، چون مقام خلق، مرتبۀ متأخر از عالم واحدیت است. این مقام، موطنِ علم تفصیلی حق بجمیع حقایق از کلیات و جزئیات و لوازم و اعراض و اضافات است. و آنچه که صلاحیت از برای معلومیت دارد به تبع وجود حق موجود است. حقایق در این مقام، همان حروف عالیات می باشند.<sup>۱</sup>

 . ۱

شرح مقلعة فيصرى

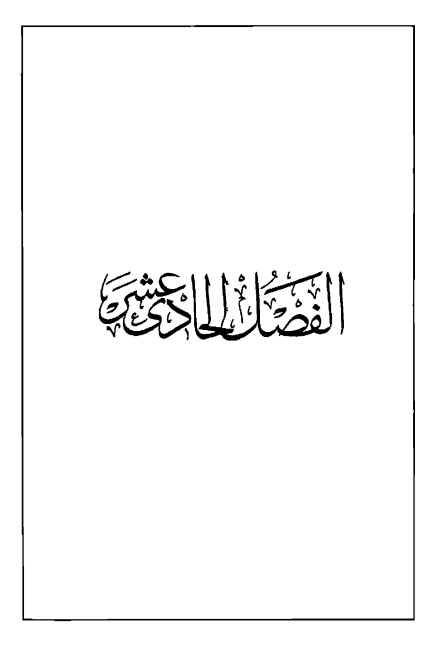
مرتبهٔ سوم، مقام ظهور حق است بسريان ذاتي و تجلي انبساطى در حقايق. حق بوجود اطلاقى عين مقيدات است. اگر چه مقيدات باعتبار حد وجودى و تقيد به تعين در مرتبهٔ وجود اطلاقى كه مقام اسقاط اضافات است موجود نيستند، ولى حق با آنها معيت دارد. اين اتحاد، اتحاد اصل با فرع و حقيقت با رقيقت است. علم بنفس مفتاح و باب الابواب جميع علوم و حقايق مر بوط بتوحيد است. نحوه مريان نفس در قواى ظاهرى از جهتى عين سريان حق بوجود اطلاقى و فيض سارى در حقايق است. اين سريان، سريانى مجهولة الكنه والحقيقت است. نفس مارى در حقايق است. اين اعتبار، عاميانى مجهولة الكنه والحقيقت است. نفس مارى در حقايق است. اين اعتبار، عاميانى مجهولة الكنه والحقيقت است. نفس مارى در حقايق است. اين سريان، سريانى مجهولة الكنه والحقيقت است. نفس مارى در حقايق است. اين اعتبار، اعتبار ظهور و سريان آن در قواى خود مى باشد باعتبارى غير قوى است، چون بدن و تعينات آن در مقام وجود اطلاقى ولا تعينى نفس موجود نيستند. بدن باعتبار ظهور فعلى نفس، عين نفس است به باعتبار مرافت ذات نفس غير نفس است. اگرچه باعتبار وجود لا تعينى و تحقق در مقام وجود نفس باعتبار اقتضا و وجوب وجود معلول در مقام وجود علت بنحو اعلى و اتم در مقام صرافت نفس موجود است، ولى در آن مقام، تعينات لازمة وجود معدود، و معلى است.

هذه خلاصة ما تيسر لمنا من بيان كلام المصنف في مقام اتحادالروح مع الـبـدن، و كيفية تعلقها بالبدن و قواه؛ وقد قررنا لك ما رامه في هذاالتنبيه مع ما يرد عـليه و على غيره من الحكماء والعرفاء قدس الله ارواحهم؛ وان كان يمكن توجيه كلامه بنحولايرد عليهشىءمن المناقشات والنقوض،ولكن بيان المرادلايدفع الايراد.

و مـن اراد تـفصيل هذه المباحث، فعليه بالمراجعة الى كتب صدرالحكماء، و تـحـن قـد ذكرنا تفصيل هذاالبحث في رسالة كتبناها في الوجود الذهنى، فان فيها ما يشفى الغليل, «والله يقول الحق وهويهدى السبيل».

ولی باید دانست که اضافهٔ نفس ببدن ذاتی و نحوهٔ وجود آنست و نفس همیشه تعلّق ببدن (ما) دارد، اعم از بدن دنیوی و اخروی.

> ای خوش آذوقتیکه پیش از روز وشب فسارغ از اندوه و عاری از تعب مــَـحــد بــودیم بـا شـاه وجود حـکـم غیـریـت بـکـلی محوبود



## الفصل الحاد يعشر

في عود الروح ومظاهره اليه تعالى عندالقيامة الكبرى

قد مرّ ان للحق تجليات ذاتية واسمائية وصفاتية، وإن للاسماء والصفات دُولاً يظهر حكمها و سلطنتها في العالم حين ظهور تلك الدول، ولا شك ان الآخرة انَّما تحصل بارتفاع الحجب و ظهورالحق بالوحدة الحقيقية، كما يظهر، كل شيء فيها على صورته الحقيقيد، ويتميز الحق عن الباطل، لكونه يوم الفصل والقضاء، و محل هذا التجلى و مظهره الربح، فوجب ان يفنى فيه عند وقوع ذلك التجلى و بفنائه يفنى جميع مظاهره. قال الله تعالى: «ونفخ في الصُّور، فَصَعق مَن في السموات و من في الارض إلاً ما شاء الله». وهم الذين سبقت لهم القيامة الكبرئي.

محققان از حکما و متألهان از عرفا در این معنی اتحاد دارند که مرجع و مبدء جمیع موجودات حق تعالی است. اما اینکه مبدء حقایق حق است از واضحات است. ماسوی الله ممکن، و هر ممکنی احتیاج بعلت موجده دارد. عالم وجود، دار علیت و معلولیت است، و معلول مادامی که عدمش ممتنع نگردد، و و جودش ضروری نشود، موجود نمی شود. ممکن مادامیکه واجب نشود، بنحوی که عدمش ممتنع و جمیع انحای عدم آن از ناحیهٔ علت مسدود نگردد، اتصاف بوجود پیدا نمی نماید. پس ممکن وقتی موجود می شود که عدمش ممتنع گردد. ممکنات اگر چه عدد آنها نامتناهی باشد، جائزالعدمند. بالضروره باید موجودی که عدمش شرح مقذمة قيصرى

بالذات ممتنع و وجودش بالذات واجب باشد، تحقق داشته باشد، تا ممکنات را بوجود و وجوب متصف نماید. بنابراین، مبدء جمیع عوالم حق تعالی است. از آنجائیکه معلول ناقص الوجود و علت تام الوجود است، و هر علتی مقوم وجود معلول است، باید علت اصل و تمام و کمال، بلکه صورت تمامیهٔ وجود معلول باشد. حقیقت حق، باعتبار خب بالذات که ناشی از تمامیت ذات است، مبدء وجودی و علت غائی و غرض قصوای انیّات جائزات است. پس منتهای جمیع حقایق، حق تعالی است. در صحیفهٔ ملکوتیه بمبدئیت و منتهائیت و قوس نزول و صعود بوجه لطیفی اشاره شده است: «انالله و اناالیه راجعون».<sup>۱</sup>

فرقتى لولم تكن في ذاالسكون لم يـقـل «انـا الـيـه راجـمـون» راجـع آن بـاشـد كه بـاز آيـد بـشـهر سـوى وحــدت آيــد از تـفـريـق دهـر

موجودات و افـاعـيـل حـق، باعتبار مظاهرِ خارجی دارای مراتبی هستند، که اصول آن مراتب در سه عالم مضبوط است: اول، عالم ارواح و عقول مجرده. مرتبهٔ دوم، عالم مثال مطلق و برزخ منفصل. مرتبهٔ سوم، عالیم ملک و شهادت و حس.

موجودات عالم شهادت و حس، چون حصول در مادهٔ جسمانی دارند، باعتبار باطنِ ذات و جوهر حقیقت متحرکند، و غایتِ حرکت آنها تجافی از دار غرور و مادهٔ جسمانیه است. انواع مادیه باعتبار استعدادات، مراتب مختلفی از غایات و نهایات را نائل می گردند. انتهای حرکت و آخرین منزل وقوف هر متحرکی، غایت حرکت آن می باشد، که بعد از نیل بغایت وجودی خود متوقف می شود. در بین انواع، افرادی که دارای مرتبهای از تجرد هستند، دارای حشر

می باشند.۲ انسان بواسطهٔ استعداد تام، می تواند جمیع مراتب وجودی را سیر کند.

- ، . در كـلام مـعجز نـظـام شاه اولياء«ع» بمبدئيت و منتهائيتِ حق نسبت بحقايق، اشارات لطيفى موجود است. «رحـم اللـه امـرماً أعـد لنفسه و استعد لرمسه، و علم من اين وفي اين و الى اين». و اذا علمت هذا تعرف: ان المبداء هوالمعاد «انالله و انااليه راجعون».
- ۲ . اگر چه بسذاق تحقیق، جمیع موجودات دارای حشرند. و ما در رسالهٔ معاد چند برهان بر لزوم حشر جمیع موجودات اقامه نموده ایم.

الفصل الحادي عشر: في عودالروح ومظاهره اليه تعالى ...

بهمین جهت، دارای انواع و اقسام حشر و نشر است. عقولِ مجرده و موجودات برزخیم، چون حرکت ندارند و آنچه که عین ثابت آنها اقتضا دارد، در ابتدای وجود، حق بآنها افاضه نموده است. حکمای محققین، ابتدای وجود و حشر آنها را عبارت از یک امر واحد دانسته اند. بمذاق آنها عقول و ارواح و اشباح مثالیه بدء و حشر آنها یکی است. بنابراین، حشر اختصاص دارد بحیوانات، که دارای قوهٔ خیالیهٔ مجرده از ماده اند، و انسان که هم متصف بتجرد خیالی است و هم دارای تجرد عقلانی و روحانی صرف است. بقیهٔ موجودات دارای حشر تبعی و غیر استقلالی هستند.

مصنف علامه در این فصل، کیفیت حشر ارواج انسانی و نحوهٔ رجوع بحق و عود روح و مظاهر آن بمبدء و اصل اشیاء در قیامت کبری را بیان نموده است.

در مباحث قبل در بیان حکومتِ اسماء الهیه بیان کردیم، که مراتب وجودی، مظاهر اسماء و صفات و ذات حقند، و حق باین اعتبار دارای تجلیات مختلف و متعدد است، و بیان نمودیم که از برای اسماء و صفات حق، دولتهایی است که حکم و سلطنت آن در عالم وجود نسبت بمظاهر و اعیان ظاهر می شود و هر مظهری محکوم بحکم اسم واحد یا اسماء متعددِ حق است.

اصل زمان که اسم دهر است، حکم سایر نسب اسمائیه و حقایق کلیه را دارد؛ و از نسب معقولۀ در غیب اشیاء است. دهر، بهمین لحاظ از امهات اسماء شمرده شده است. احکام دهر در هر عالمی، مناسب با احوال مفروضۀ متعینۀ حقایق ممکنات، و احکام ممکنات و آثار اسماء و مظاهر اسماء از اعیان سماوات و کواکب و کرات ظاهر می شود. محل تجلی و ظهیر هر اسمی از اسماء الهیه که ملازم با تجلی فیض حق بوجود منبسط است، و وجود با تشخص مساوق است، عین ثابت هر متشخصی می باشد. هر اسمی بمناسبت تقید بمرتبۀ معین بحکم مخصوص با آنکه از جهاتی با اسماء دیگر اشتراک دارد، ممتاز از اسم دیگری است. امر الهی مقتضی ظهور هر اسمی در محل و مظهر مخصوص و مجلای متشخصی است. مظاهر مر بوب و محل نفوذ احکام اسماء و اسماء مربی و متنفذ و نافذ در مظاهر و مجالی خود می باشند. شرح مقذمة قيصرى

بعد از انتهای اقتدار، و حکم اسماء در اعیان مخصوصهٔ بخود، که قابل تجلیات و نفوذ حکم اسماء مضاف بخود می باشند، اسم دیگری سلطنت در آن عين و مظهر مي نمايد؛ ويا آنكه اعيان ديگري مظهر اسماء مخصوص بخود مي گردند. ناچار احکام مخصوصهٔ مظهري که نوبت تجلي و ظهور اسم حاکم بر آن تـمـام شـده اسـت، در تـحـتِ حـكـومت اسم ديگر مختفي مي شود، و تابع اسم متجلی در مظهر مخصوص می گردد؛ و یا آنکه محل از برای اختفاء آن در حیطهٔ اسم حاكم بر آن مظهر نمي ماند وبغيب وجود خود رجوع مي نمايد، وقيامت حقیقی آن اسم قائم می گردد، و یا در حیطهٔ اسمی دیگر که از حیث حکم شاملتر و عام تیر است در می آید. چون هر اسمی که از حیث سلطنت قوی تر و از حیث حکم داشمی تر است، مشتمل بر اسماء متعدد است. که برخی از آن اسماء از حيث حكم خفى وبرخى بارز وحاكمند. اين حكم على الدوام در اعيان ممكنات و مظاهر اسماء و صفات جارى است. باعتبار اقتضائات مختلف اسماء و تممينات متعدد اعيان، شرايع الهيه و القائات و تجليات حق مختلف مي شوند، و برخی از احکام منسوخ می شود، و اسمی بر اسم دیگر غالب می آید. با آنکه جمميع شرايع الهيه تام وصحيح، وجميع انبياء بعسب باطن ولايت مخبر ازيك اصل و یک حقیقت می باشند. «لانفرق بین احد من رسله».

سلطنت و غلبه و ظهرر و حكم و دولت در هر وقتى، اختصاص بيك اسم جامع تام الهى دارد. و احكام ساير اسماء، تابع و محكوم حكم اسم جامع كامل تام محيط مى باشد، لان السلطان لله وحده والالوهية الحاكمة الجامعة للاسماء واحدة و امرها واحدة. بهمين معنى در قرآن كريم اشاره شده است: «و ما امرنا الا واحدة». مظهر اين اسم جامع الهى نيز در هر عصرى يك مظهر اتمَّ و اقوم است، و ساير مظاهر مانند ساير اسماء تابع اين مظهر كامل مى باشند. بهمين لحاظ بيان كرديم، كه مظهر تام كامل محمدى «ع» دائم الوجود است، و ساير مظاهر منصبغ بحكم اين مظهر ازلى و ابدى و سرمدى هستند. «ان الحق هوالاول و الآخر والظاهر والباطن و مظهره الاتم واحد و له الاولية والآخرية والظاهرية رائباطنية و اليه ترجعون». بهمين لحاظ، قيام قيامتِ ساير مظاهر، تابع قيامت مظهر اتم الهى

## الفصل الحادي عشر: في عودالروح ومظاهره اليه تعالى . . .

است؛ و موجودات مظاهر این روح اعظمند. <sup>۱</sup> این یک مطلب اساسی بود که ما در حول شرح این فصل بیان نمودیم

0 0 O

امداد و تجلیات حق علی الدوام شامل حال ممکنات است. این امداد و تجلی و امر الهی واحد بالذات است. <sup>۲</sup> تعدد و تکثر آن اعتباری است. «وما امرنا الا واحدة». تعینات و تکشرات و حدود ناشی از قوابل متعدده شامل این امر وحدانی الهی می شود، که به تبع قوابل، متعدد و متکثر می شود، و متصف بتقدم و تناخر و شدت و ضعف و کمال و نقص، حدوث و قدم می گردد؛ ولی این امر باعتبار اصل وجود، محصور در اطلاق و تقیید و اسم و صفت و سایر انحاء تعلقات نمی شود. تمام احکامی که اعیان بآن احکام متصف می شوند، بعد از تجلی این نوریعی و احاطی حق حاصل می شود.

اعيان ممكنات، چون باعتبار ذات ناقص الهوية بلكه معدوم صرف اند، در بقاء وجودى احتياج بمدد الهى دارند، در جميع آنات بايد اين فيض وجودى سارى در اعيان باشد. اگر امداد الهى طرفة العينى قطع شود، عالم بفناء و هلاك اصلى خود رجوع مى نمايد. حكم عدمى لازم عين ثابت ممكنات است. وجود، امرى عارض و ظاهر بر حقايق اعيانست. «و اذا تبين هذا فنقول على سبيل الاجمال والاختصار»:

سـالک در هر آنی از آنات وجودی، یا مغلوب حکم تفرقه و کثرت است، و یا قـلـب سـالک محکوم بحکم وحدت و صفت غالبه است، کمااینکه در مقام تجلی

۱ . رجوع شود به تغسیر عارف کامل، صدرالملة والدین صدرالدین قونیوی، «چاپ حیدر آباد دکن، ۱۳۰۹هه ق، ص۱۷۹ تا ۱۸۲۳».

۲. امر بر دوقسم است: تکوینی و تشریمی. امر تشریمی حق علی التحقیق متعدد است. مثل امر بصلوة و صوم و حج و سایر عبادات. بنابر مذاق برخی از علمای اصول، هر عبادتی باعتبار اجزاء منحل باوامر متعدد متکثر می شود، ناچار امری که واحد است و تکثر بر نمی دارد، امر تکوینی حق است، که از آن تصبیر بوجود منیسط و تبطی ساری و کلمة کن الوجودیة و نفس رحمانی و حقیقت محمدیه و سایر القاب و اسما شده است. شرح مقلعة فيصرى

احوال و صفات و اسماء مختلف، گاهی غلبه با یکی از صفات و احوال است بر سایر صفات و احوال.

سالک، در حال تمرقه وغلبهٔ احکام غیریت، که مت<sup>ا</sup>م عدم خلّو باطن وجود سالک از احکام کونیه و تعلقات و شوایب کثرات باشد، تجلیاتی که بر قلب مالک می شود، منصبغ بحکم صفت حاکم بر قلب و متلبس باحکام کثرات می گردد، و احکام کثراتی که مستولی بر قلب عارف سالک است، سرایت در صفات نفسانیه و قوای ظاهری و باطنی می نماید، و این کثرت و انصباغ بحکم غیریت، سریان در عمل سالک نموده، و در افعال او اثر می گذارد. در اعمال و عبادات و قیبات و افعال، حتی در اولاد اثر ظاهر و بارز دارد. از حضرت رسول وارد شده است: «الولد سرّ ابه» و نیز وارد شده است: «والرضاع یغیرالطباع».

سالک، بعد از استمداد از حق در سلوک و توجه بعین توحید و عمل باذکار و اوراد وارده از شرع انور، بعون الله تعالی از احکام کونیه و تعلقات و شوائب کثرت منسلخ می شود؛ و بحضرت غیب وجود رجوع می نماید. ما قسمتی از احکام این تجلی را در مباحث قبل بیان نمودیم.

اگر تجلی حق در سالک، محقق در حال جمع متوحد عاری از احکام تعلقات طبیعیه باشد، اول نوری که از صبح ازل بر قلب عارف تابش می نماید، تجلی تام واحدی است؛ که از علائق اکوان و انصباغ احکام کثرت تعرّی دارد. احکام محدانی النعت، منشعب از احدیت وجود حق متجلی در قلب سالک می شود، و مسالک این امداد المهی را که تا ساعت قبول این تجلی موجب بقاء او بود، ولو بصورت کثرت و انصباغ باحکام غیریت قبول می نماید، و ابواب اسماء حق بر او منکشف می گردد و این حکم وحدانی شراشر وجود او را فرا گرفته، و بعلت انصباغ سالک باحکام وحدت، احکام کثرت در وجودش مضمحل می شود، و بواسطهٔ غلبهٔ وحدت، احکام کثرت مختفی در قلب سالک می گردد.

این تجلی یا متعین باسم ظاهر می شود؛ و یا باسم باطن تعین پیدا می نماید؛ یا بحسب اسم جامع ظاهر و باطن متعین می شود. اگر اختصاص باسم ظاهر پیدا نمود، یعنی تجلی در عالم شهادت، ظهور پیدا کرد، سالک حق را در هر چیزی ۸۲۸ الفصل الحادي عشر في عودالروح ومظاهره اليه تعالى ...

شهود می کند و سرِّ توحید از عقل او تجاوز کرده بحسّ و خیال او می رسد. متیجهٔ این تـجـلی آن می شود که سالک از رؤ یت جمیع حقایق لذت می برد و مطلوب خویش را در هر چیزی مشاهده می کند.

اگر تجلی اختصاص باسم باطن پیدا کرد، احکام توحید در مقام باطن وجود و موطن عقل او ظاهر می شود. حالتِ اعراض از کثرات باو دست می دهد و از مشاهدهٔ حکم کثرات ناراحت و قلب او تنگ می گردد.

اگر تجلی، اختصاص باسم جامع بین ظاهر وباطن پیدا کند، و مورد و مظهر تجلی مقام و مرتبة وسطی و مقام اعتدال جامع بین احکام کثرت و وحدت قرار بگیرد، سالک بمقام جمع بین حسّیین فائز می گردد. وقد مضی شطر من بسط هذا المقام و التفصیل یقتضی مجالاً واسماً، فاضر بت عن بسطه طلباً للایجان وقد ذکرناه مبسوطاً فی شرحنا علی الفصوص.

اين تجلياتي كه ذكر شد، تجليات اسمائي بود. چون قيام قيامت از تجلى ذاتي حق حاصل مي شود. ما از براي فرق بين اين دو تجلى، يعنى تجلى اسمائي و ذاتي، بطور اختصار تجلى اسمائي را بيان نموديم. فلنعطف العنان الى بيان التجلى الذاتي و كيفية ظهور الحق و تجليه باسم القهار عند قيام الساعة فنقول بعونه تعالى:

اگر بر قلب سالكِ محقق و عارف مشاهد، حكم صفتى از صفات و اسمى از اسماء غالب نيايد، و از جميع تعلقات حتى تعلق و توجه حق باسم مخصوصى فارغ گردد؛ اين تجلى بحسب احديت جمع ذاتى وارد بر قلب وسيع سالك مى گردد؛ و شمس ذات احدى طالع بر قلب احدى جمعى عبد مى شود. نتيجة اين تجلى، محلاصى از احكام قيود و مجاذبات انحرافيه و واصل بمقام نقطة مسامتة كليه و مركز دايرة جامع جميع مراتب اعتداليه مى شود. اشعة شمس ذات و سبحات زبوبى، متعلقات مدارك بصر را مى سوزاند و غير از حق چيزى را در قلب تقي نقى احدى جمعى خود نمى بيند.

لسان سالک در این مقام: «لوکشف الغطاء ما ازددت بقیناً»، و «ما رأیت شیئاً إلاّ

شرحمقتعةقيصرى

وفد رأيت الله قبله وبعده ومعه وفيه»، و «الآن قيامتى قائم»، و «انا بطرق السماوات اعلم من طرق الارض» است. در اين هنگام قيامت مختص بسالک قائم مى شود. فيقول من لسان اسم الحق: لمن الملك اليوم؟ چون در اين هنگام نسبت كونيه يى باقى نسمى ماند كه داعى حق را لبيك گويد. حق بلسان خود فرمايد: «لله الواحد القهار». در اين مقام، احكمام غيريت زايل و جهات سوائيت مضمحل و نابود مى گردد، و اغيار مزاحم مقام ربوبيت و مذعين انيّت، و وجود مستهلك در احديت وجود، فانى در قهر كبريائى حق واحد و مختفى در تحت اسم واحد قهار مى گردند.

بعد از استهلاك حقايق وجودى درقهر كبريائى، و گرديدن موجودات: «كأنهم اعجاز نخل خاوية» از براى حقايق تعينى نمى ماند. در اين هتگام سرً استواء الهي جمعى كمالى بر قلب مالك متجلى بتجلى ذاتى ظاهر مى شود و لسان مرتبة او باين كلام معجز نظام حق: «له ما في السماوات وما في الارض» مترنم مى گردد. اين مرتبه، فوق جميع مقامات است. مالك در اين مقام، مظهر اسم الله و اسم اعظم و صاحب مقام و مرتبة مضاهات با احديت است. «ما في الارض» كه مقام طبيعت، و «ما في السماءت، و «ما بينهما» كه مرتبة جمع، و «ما تحت الثرى» كه نتايج احكام طبيعت اوست، مطويات بيمين او مى باشند. احكام قرب فرائض بر او ظاهر مى شود و قيامت او قائم مى گردد. تجلى حق باسم قهار از براى كمل در اين عالم و از براى خلائق در نشأة آخرت حاصل مى گردد. علت ظهرر قيامت، همان تجلى ذاتى حق بر خلائق است.

بعد از بیان فرق بین تجلیات اسمائیه و ذاتیه، و اینکه تجلی ذاتی موجب قیام قیامتِ سالک در دنیا و سایر خلائق در آخرت می باشد، و بیان نحوهٔ ظهور آسماء در مظاهر خلقیه و انقطاع آنها؛ می پردازیم بتقریرِ کلام مصنف علاّمه در این فصل «الحادیعشر»:

حق تعالى بسبب اسماء خود متجلى در حقايق است، و تجليات حق منقسم بـه تـجـليـات ذاتيه و اسمائيه مى شود. هر يک از اسماء و صفات در مقام ظهور در مـظـاهـر، داراى دوره اى از سـلطنت و مدتى از حکومت مى باشند، که حکم آنها ۸۳۰ الفصل الحادي عشر: في عودالروح ومظاهره اليه تعالى...

بواسطهٔ ظهور در مظاهر ظاهر می شود. آخرت، نیز بحسب اشخاصی که در آن عالم محشور می شوند، محکوم بحکم اسمائی است که اختصاص بآخرت دارند. نوبت حکومت این اسماء بعد از اختفای اسماء حاکمهٔ بر دنیا است؛ چون حق تعالی در آخرت متجلی باسم قهار و آخر، و اسماء مثابه این اسماء است. و تجلی او در آخرت تجلی ذاتی است. آخرت تحقق پیدا نمی نماید، مگر بعد از دثور و زوال و فناء دنیا، و ارتفاع حجب و تعنات خلقی، و ظهور و تجلی حق در حقایق بوحدت حقیقیه، چون تعینات موجودات در آخرت و در مقام تجلی حق بوحدت حقیقیه می شود، و احکام این نشأه «دنیا» بآخر می رسد و بساط ماده و مدت بر چیده می شود. موجودات بصور حقیقه که در باطن وجود آنها مکنون و مکتوم است، و تعینات دنیائی مانع از شهود آن می باشد، ظاهر می شوند.<sup>1</sup> لذا نشأة آخرت نشأه التساس و مشتبه ساختن حقایق نیست. حق از باطل در آن عالم متمیز است، و حقایق مخفیهٔ در باطن نهاده اند، و قرآن آن را روز ظهور و بروز سرایر و حقایق مخفیهٔ در باطن نفس «یوم تبلی السرائر» معرفی نموده است.

چون شيئيت انسان و آنچه كه حقيقت انسان بآن قائم است بروح است؛ و بدن تعين و ظهور روح محسوب مى شود. مظهر تجلى و محل ظهور حق بوحدت حقيقى و تجلى باسم قهار روح انسانى است. آنچه كه در رتبة اول فانى مى شود روح است، و به تسع فناء روح، مظاهر آن از تجلى ذاتى و احدى حق فانى و متلاشى مى گردند. «نفخ فى الصور فصعق من في السماوات و من في الارض الا من شاء الله». استشناى عدهاى را از حكم نفخ في الصور و فنا و اضمحلال و تلاشى ناشى از تجلى حق باسم قهار و نداى او به «لمن الملك اليوم»؟، دليل بر

۱. اخبار زیادی در تجسم اعمال و بروز حقایق بصورت مناسب با ملکات در قیامت و عوالم برزخی از طریق عارفی از عارم مرزخی از عارم و خاصه نقل شده است. ما در طی شرح بر این فصل قسمتی از آن اخبار را ذکر خواهیم کرد. ذکر جمیع اعبار و شرح جمیع مقامات، موجب تطویل و بسط کلام خواهد شد. ما حتی المقدور مطالب را بنحو اختصار ذکر می کنیم. بسط و شرح شمتی از مطالب در شرح بر متن فصوص خواهد آمد.
۲. کسانی که بحسب وجود، فوق عوالم قرار گرفته اند و باصطلاح ابتدای وجودی آنها عین انتها می خواهیم مراحی از می خواهیم مراحی مقامات، موجب تطویل و بسط کلام خواهد شد. ما حمی مقامات، موجب تطویل و بسط کلام خواهد شد. ما حمی مقامات، موجب تطویل و بسط کلام خواهد شد. ما حمی المقدور مطالب در شرح بر متن فصوص خواهد آمد.

شرح مقذمة قيصرى

خروج عده ای از کمل از این حکم نمی باشد. چون کمل در نشأهٔ دنیا قیامتشان قائم شده است، و مظهر تجلی ذاتی حق واقع شده اند، همانطوریکه مشروحاً در بیان فرق بین تجلیات اسمائیه و تجلیات ذاتیه بیان نمودیم.

لذلك قبل كل شىء يرجع الى اصله. قال الله عزوجل: «ولله ميراث السماوات والارض. كل شىء هالك الا وجهه. وكل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرزم».

و ذلك قد يكون بزوال التعينات الخلقية و فناء وجه المبودية في وجه الربوبية، كانعدام تمين القطرات عند الوصول الى البحر، و ذوبان الجليد عند طلوع شمس الحقيقة. قال تعالى: «بوم نطوى السماء كطلّى الشّجل للكتب. كما بدأنا اول خلق نعيده. وعداً علينا انا كنا فاعلين»، اى نزيل عنها التعين السماوى، ليرجع الى الوجود المطلق بارتفاع وجوده المقيد، فقال: «لمن الملك اليوم لله الواحد القهار»، مشيراً الى ظهور دولة حكم المرتبة الاحدية. وجاء في الخبر الصحيح ايضاً: ان الحق يميت جميع الموجودات حتى الملائكة، وملك الموت ايضاً. ثم يعيدها للفصل والقضاء بينهم لينزل كل منزلة من الجنة والنار. و ايضاً. كما ان وجودات التعينات الخلقية انما هو بالتجليات الالهية في مراتب الكثرة، كذلك زوالها بالتجليات الذاتية في مراتب الوحدة. و من جملة الاسماء المقتضية لها، القهار والواحد التعينات والصمد والغنى والعزيز والمعيد والممبت والماحى و غيرها.

و انكار من لم يذق هذا المشهد من المارفين علماً غيرالواصلين حالاً او المغرورين بعقولهم الضعيفة العادية هذه الحالة، انّما ينشأ من ضعف ايمانهم بالانبياء «ع» إعاذناالله منه. و من اكتحل عينيه بنور الايمان، وتنزّر قلبه بطلوع شمس الميان، يجد اعيان العلم دائماً متبدلة وتعيناتها متزايلة، كما قال تعالى: «بل هم في لَبْس من خلق جديد»، كاختفاء الكواكب عند وجود الشمس ويستتر وجه العبودية بوجه الربوبية، فيكون الربُّ ظاهراً والعبد مخفياً. ومن لسان هذا العام بنسد:

وجودى و حشر آنهاست، محكيم بحكم نفخ صور نسى شوند، نظير عقول طوليه و عرضيه؛ لان الملائكة السجردة و بعض الاناسى لايصحقون بنفخ الصور، لان النفخ لايؤثر فيمن علا عن النفخ، بل في من نزل عن درجته. چنين حقايقى باقى ببقاء حقند نه ابقاء حق. الفصل الحادي عشر: في عودالروح ومظاهره اليه تعالى...

تستَّرت عن دهری بظلَّ جناحه فعینی تری دهری، ولیس یرانی فلو تسأل الأیام ما اسمی مادرت و ایس مکانی ما درین مکانی

شعر

و هذا الاختفاء، انما هوفي مقابلة اختفاء الحق بالعبد عند اظهاره اياه، وقد يكون بتبديل الصفات البشرية بالصفات الالهية دون الذات، فكلما ارتفعت صفة من صفاتها، قامت صفة الهية مقامها، فيكون الحق حينت سمعه وبصره، كما نطق به الحديث ويتصرف في الوجود بما ارادالله وكل منهما قد يكون معجلاً، كما للكمل والافراد الذين قامت قيامتهم وفنوا في الحق، وهم في الحياة الدنيا صورة، وقد يكون مؤجلاً وهو الساعة الموعودة بلسان الانبياء، صلوات الله عليهم اجمعين.

هر موجود متحرک و مادی، دارای غایتی است که باید بالآخره بآن غایت برسد و برسیدن غایت و صورت تمامیه و پیوند باصل وجود خود ساکن می شود. حکمای الهی تبعاً للانبیاء علیهم السلام، و بمقتضای عقل صریح، اتصالِ هر فرعی را باصل خود و انتهای هر ناقصی را بحقیقتِ کامل حشر نامیده اند.

رجوع هر فرعی باصل خود، همان استکمال ناقص بکامل است. بهمین ملاحظه گفته اند: هر موجودی باصل خود بر می گردد. ناقص در مقام رجوع بکامل حد وجودی خود را که از آن تعبیر به نقص وجودی نموده اند در مراتب استکمالات رها می کند، و بعد از انتهای استکمال، مستتر و مخفی در اصل خویش می گردد، و تعینات خود را که ناشی از ظهور و تجلی حق بود، وا می گذارد. و در باطن وجود مخفی می شود. از رها کردن حدود و تعینات، و اتصال فروع باصل واحد، تعبیر بفناء و استهلاک و انقهار و دثور حقایق موجود در عالم ماده نموده اند. منشأ ز وال تعینات در قیامت کبری و دثور و فنای کلی عالم ماده، تجلی ذاتی حق است. و چون در این تجلی، تعینات لازمهٔ ممکن محومی شود و آثار مترتبهٔ بر حقایق امکانی و انوار محدودهٔ وجودات ممکن در احدیت وجود فانی می شود و ظهور تمام و تمام اختصاص باحدیت وجود پیدا می نماید در قرآن کریم وارد شده شرحمقتمه فيصرى

است: «ولِلَه میراث السماوات والارض». بهمین لحاظ، گفته شده است: همهٔ حقایق فانی می شوند و آنچه که مربوط بجهت ربّی و حقی است، که اصل حقیقت وجود منبسط باشد، باقی می ماند. بعد از زوال تعینات، اصل وجود بنحو صرافت و تسمامیت متحقق می شود. اگر کنگره هائی که آفتاب بر آنها می تابد و یران گردد و کوه و روزنه هایی که سبب محدودیت نور شده اند از بین برداشته شوند، باقی نمی ماند مگر نور خالص بدون حد.

اشعهٔ شمس الشموس عالم آفرینش، قبل از تابش بر اعیان ثابته با اعیان بوجودی جمعی و الهی در اصل حقیقت وجود موجود است. بعد از تجلی در آفاق و انفس، و تابش نور حق در اعیان، نور واحد، ساری در حقایق متکثر شد، بعد از زوال تعینات خلقی، این نور، واحد صرف مطلق، باصل ذات خویش رجوع می نماید.

کنگره و یران کنید از منجنیق تما رود فرق از میمان ایمن فریق

آنچه که جهت ظهور و بقاء اشیاء است، که وجود منبسط و وجه رب باشد، باقی می ماند. تعینات امکانی در معرض فنایند. فناء موجودات و اضمحلال کشرات و رجوع موجودات باصل واحد؛ گاهی بزوال تعینات خلقی و انهدام و اضمحلال کشرات و هویات وجودیه و فناء جهات عبودیت در جهت ر بوبی است. مشل انعدام تعین قطرات بعد از وصول بدریا: «یوم نطوی السماء کطی است. مشل انعدام تعین قطرات بعد از وصول بدریا: «یوم نطوی السماء کطی است. مشل انعدام تعین قطرات بعد از وصول بدریا: «یوم نطوی السماء کطی ماتعین سمائی را از آسمان زائل می کنیم وجود مقید بعد از زوال تقید. و تعین بوجود مطلق بر می گردد. چون مقید، همان مطلق است باعتبار زوال تقید در می گردند. منشأ این اضمحلال و فناء حقایق، تجلی حق باسم احد و واحد است لذا در آیهٔ شریفه است: «لمن الملك الیوم لله الواحدالقهار». در مقام تجلی حق باسم قهار، کلیهٔ تعینات خلقی زائل می گردند. حق نعالی باین تجلی، جمیع موجودات، حتی ملائکه و ملک الموت را که قابض ارواح است می میراند. الفصل الحادي عشر: في عودالروح ومظاهره اليه تعالى . . .

مبدء تعینات خلقی، تجلیات الهیه است. از این تجلیات خلائق ظاهر شده اند. اسماء متجلی در مظاهر متعینه، اسماء مناسب با کثرات است. چون منتهای جمیع حقایق، حق تعالی است. علت زوال تعینات خلقیه، نیز تجلیات حق با اسماء مناسب با تجلی ذاتی و مناسب با زوال تعینات و انقهار حقایق نظیر اسماء واحد و احد و فرد و صمد و غنی و العزیز و معید و ممیت و ماحی و غیر این ها از اسماء حق جلت کبریانه می باشد.

همانطوری که اسماء مناسب با دنیا، و مقتضی با کثرت و تعین، دارای ظهر و حکومت و سلطنت و دولتند؛ اسماء مناسب زوال کثرت و نافی غیریت، و اسماء مقتضی انقهار و اضمحلال مظاهر خلقی ؛ نیز دارای حکومت و ظهررند. نوبت ظهور آنها در آخرت است، و خلایق حق را متجلی باین اسماء شهود می نمایند. هنگام ظهور این اسماء، خلق باعتبار رجوع باصل وحدت، مستتر در جهت ر بوبیت حق تعالی ظاهر است. همانطوری که در دنیا حق، باطن و تعیینات خلقی، ظاهرند؛ در مقام ظهور تعینات خلقی و غلبهٔ احکام کثرت و غیریت، حق بوجوده المطلق، باطن و مستور است و خلق و تعین و کثرت، ظاهر و بارز است. ولی در مقام غلبهٔ وحدت و تجلی حق باسماء مقتضی وحدت و نفی غیریت، حق ظاهر است و خلق مخفی است. یرجع کل شیء الی اصله.

کسانی که مظهر اسماء مقتضی وحدت نیستند، و جهات کثرت در آن ها غلبه دارد، و حالت شهود فناء حقایق در احدیت وجود بآنها دست نداده است، و بعقول جزئی و محدود خود مغرورند؛ این قبیل مشاهدات را انکار دارند و روی مبانی خشک و بی مغزِ فلسفی، تجلی حق باسماء حاکم بر آخرت و ظهور حق را بصفت وحدت منکرند. این جماعت بواسطهٔ ضعف ایمان آنها بانبیاء علیهم السلام، و توغل در حجاب مدرکات عقل نظری، نمی توانند این قبیل از مکاشفات را باور کنند. کسی تکه علم او مأخود از مشکاة نبوت و ولایت است، و از اهل شهود متابعت نموده و بواسطهٔ ایمانِ کامل، بمقام شهود رسیده باشد، در همین نشأه، حق را بامسماء جلالیه و جمالیه شهود می نماید و اعیان عالم وجود را که محکوم این دو اسمند. زائل و داثر و تعینات آن را متبدل و متغیر و سیال می بیند. شرح مقلمة قيصرى

حق را اصل ثنابت و فعل او را جهت بقاء و دوام عالم، و تعينات خلقي را لايزال متبدل مشاهده می کند. این شهود، ملازم با شهود حق باسماء جلالیه از قبیل قهار است، که مشضمن فناء و زوال اشیاء و ثبات و بقاء حق، بلکه متضمن ظهور دائمي حق وخفاء ايدي تعينات خلقي است.

عكس ماه وعكس اختر برقرار شد مبدل آب این جو چند بار

فناء حقايق، گاهي ناشي از غلبة احكام وحدت و مغلوبيت احكام كثرت مى باشد. مثل اختفاء انوار ضعيف تحت ظهور و تجلى نور قوى. كواكب، با آنكه نورانی هستند؛ هنگام طلوع خورشید عالمتاب، نور آنها مختفی است، و ظهور و بروز ندارد. عارف، اگر مشمول تجليات حق باسماء مشعر بر وحدت و نفى كثرت گردد، و در قلب او احکام وحدت غالب بر احکام کثرت آید؛ تعینات خلقی را مختفى وباطن در احديت وجود، و احديت وجود را ظاهر و متجلى در حقايق می بیند. جهت و وجههٔ عبودیت در این مقام، در نظر سالک مختفی و مستور در جبهت ربوبيت حق است. حق در نظر او ظاهر وخلق وعبد الباطن ومستور است.

۱. سالک در این مقام، مختفی در غیب وجود است، و حق تعالی بین او و خلق حاجب است. آنچه که سالک قبل از اختفاء در باطن وجود بخود استناد می داد، در این مقام بحق مستند می داند ، و حالت استقرار در غیب ذات باو دست می دهد. از خود عین و اثر و خبری درک نمی کند. تجلی حق را در مرآت و مظهر وجود خود درک می نماید. از علامات این مقام، آنستکه سالک ۵٫ آنچه را که می داند ومي شنود و مي بيند، از خود نفي مي كند، كما قال الترجمان:

صار اليقين من العيان توهماً كشرالعينانه عبلي حتى انه انكسار الأليشية المرقان الكرتيهم نفسى وما ذلك ال

مالک بعد از توغل در این کسال، و تحقق در درجات اکملیت، مستهلک در حق می شود. این استهلاک، ملازم با خفاء عبد در غیب وجود رب، و ظهور حق از عبد است. در جمیع مراتب الهیه، حق از مشكاة وجود او ظاهر مي شود. مراد مصنف از استشهاد به اين شعر:

تسترت عن دهری بظل جناحه فعينى ترى دهرى وليس يرانى از این قرار است: «مسترت عن دهری» ای: بصورة جزئبة لیس وسمه الا ادراکها ولا بدرك عینی

# الفصل الحادي عشر في عودالروح ومظاهره اليه تعالى . . .

کما اینکه هنگام غلبهٔ احکام کثرت، حق باطن، و خلق ظاهر است. خلق در این مقام حاجب حق، و حق در پردهٔ خلقی مستور است. تجلی حق در کثرات، همان اظهار حقایق و ممکنات است از غیب وجود بعالم خلق و اختفاء خو پش در حجب خلقی «در عین ظهور گشت مخفی».

الکلی. در حالی که عین کلی سعی من، قبول ادراک نمی نماید و خیال می کند که آن را ادراک کرده است. این طور نیست که آن را ادراک کرده باشد. عین من دهر، یعنی عالم وجود را ادراک می کند، ولی من را کسی ادراک نمی کند. چون شأن نور کلی، ادراک همه اشیاء است ولی خودش ادراک نمی شود. «ان النور لایدرك و یدرك به والظلمةعکمه والضیاء الحاصل من اختلاطهما یدرك و یدرك به».

فلوتسئل الايام ما اسمى مادرت و ايس مكانى مادرين مكانى

چون کسبی که بحسب عین وجود و حقیقت ذات، محتجب در غیب وجود است، نه اسم دارد و نه رسم و نه مکان و نه محکوم بحکم زمان و مکان است.

قوله: وقد يكون بتبديل الصفات البشرية بالصفات الالهية... الخ»، عبد در صورتى كه فانى در حق شود، حق تسالى سسم و بصر و يد او مى گردد. «لايزال يتقرب عبدى إلي بالنوافل حتى كنت سمعه... الخ».

در اين مقام، از براى عبد مسع و بصر و رجل نيست. اين حالت، عبارتست از قرب نوافل كه اختصاص بسالك مجذوب دارد. عبد در صورت قتاى در حق و بقاى باو، يعنى باقى ببقاى حق سم و يصر حق مى شود و حق بواسطة او مى شنود و مى بيند. اين مقام بعد از رجوع به مملكت مشبت حق، از براى ولى و صاحب ولايت كليه حاصل مى شود. اين مرتبه، عبارتست از قرب فرائض مختص مكاشف. شيخ معدالدين فرغانى شارح محقق تائيه ابن فارض گفته است: «مهما علم او شاهد شى م من الذات عند تجليه الظاهر اوالباطن اوالجمعى في السير المحبى و قرب النوافل ونقدم السلوك على من الذات عند تجليه الظاهر اوالباطن اوالجمعى في السير المحبى و قرب النوافل ونقدم السلوك على من الذات عند تجليه الظاهر اوالباطن اوالجمعى في السير المحبى و قرب النوافل ونقدم السلوك على الجذبة وميق الفناءعلى البقاء حيث يظهرلدى الفتح ان الحق المتجلى آلة لادراك العبد المتجلى: «في يسمع و بى يصر...» و في السير المحبوبى و قرب الفرائض و تأخر السلوك عن الجذبة، و تقدم المقاء الإصلى على الفناءء حيث ينفير لمع محده». و عند انتهاء السيرين والجمع بين الحكمين ابتداءً و على لسان عبده: «سمع الله لمن حمده». و عند انتهاء السيرين والجمع بين الحكمين ابنداءً و انتها ءً، حيث ينظير المالتان على التعاقب ارمعاً من باب: «و ما رميت اذ رميت الآية»، فعلى كل حمال، يكون ذلك الاراك والشهود والتجلى من حيث تعينه ومشيته و علمه الاقدس بذاته؛ من حيث حمال، يكون ذلك الاراك والشهود والتجلى من حيث تعينه ومشيته و علمه الاقدس بذاته؛ من حيث واحديتها لامن حيث الالاقها و المنيتها...».

 شرحمقذمةقيصرى

گاهی فناء بزوال تعینات خلقیه است، و نه بارتفاع وجود مقید باختفاء حقایق در احدیت حق تعالی است. بلکه بتبدیل صفات بشری بصفات الهی است. حقیقت عبد در این مقام، زائل نمی شود؛ بلکه در نتیجهٔ تجلیات حق و تصفیهٔ عبد باطن خویش را و تخلق او به اخلاق حق، دائماً صفتی از صفات بشری عبد زائل، و صفتی از صفات الهیه جای آن را می گیرد. حق بعد از زوال صفات خلقی و بشری از عبد، سمع و بصر عبد خود می گردد، و عبد از اثر ادامهٔ به نوافل، تصرف در وجود می نماید.

جمیع اقسام فنائی که ذکر شد در این نشأه،ازبرای کمل و افراد<sup>۱</sup>، که قیامت آنها در همین دنیا قائم شده است حاصل گردیده است. بواسطهٔ فناء در حق، بحسب صورتِ حیات دنیوی، بصورت بشرند؛ ولی در باطن وجود خویش، قیامت را مشاهده می کنند و با حواس برزخی خود اهل نار را معذب و اهل بهشت را متنعم می بینند؛ بلکه آنها نفس قیامتند و قیامت بوجود آنها تحقق پیدا کرده است و وجود سعی آنها محل حشر حقایق است.

زادهٔ ثـانـیـست احـمد در جهان صد قیامت خود از او گشته عبان روقـیـامـت شوقیامت را ببین دیـدن هـر چیز را شرط است این

مسم است، تبجلیی از حیث اطلاق واحدیت است، که باعث زوال تعینات وعدم بقاء اشاره و اسم و اسم است، مگر کسانی که بمقام صحو بعد از محو و تمکین بعد از تلوین و بمقام اوادنی رسیدهاند، که از آن تمبیر بمقام «لی مع الله» نمودهاند. تبجلی بحسب اطلاق واحدیت ذاتی که موجب محو و زوال تطقات و تعینات است، از برای کمّل در بعضی از حالاتِ سلوک و از برای حقیقت خانمیه و اقطاب محمدیین در جمیع موارد و از برای مردم و

خلائق در قيام قيامت كبرى حاصل مى شود. و من تأمل في ما ذكرناه و تدبر في منزاه، فقد حصل الفرق عنده بين الاقسام الفناء، التى ذكرها المصنف العلامة قدس الله سره.

۱ . افراد، باصطلاح عرفا، اشخاصی را گویند که اتصال بحق برای آنها حاصل می شود، ولی محکوم به حکم قطب نیستند. این قسم از اهل مکاشفه، مظهر ملائکهٔ مهیّسه می باشند، که در عرض عقل اول موجودند، و از شدت هیمان و فناء در حق، از عالم و آدم خبری ندارند، و عقل اول و قلم اعلی، واسطهٔ در تسطیر آنها نیست. افراد هم در این عالم، حکم مهیمین را دارند. الفصل الحادي عشر: في عود الروح ومظاهره اليه تعالى . . .

ملا عبدالرزاق در تأو يلات خود بقرآن مجيد در سورة «عمّ يتسائلون عن النبأالعظيم» گفته است: «النبأالعظيم هوالقيامة الكبرى، ولذلك قيل في اميرالمؤمنين على عليه السلام: «هوالنبأالعظيم و فلك نوح»، اى الجمع و التفصيل باعتبار الحقيقة والشريعة لكونه«ع» جامعاً لهما<sup>ر</sup>.

چون حقیقت ولایت او روح عالم، و جمیع مراتب وجودی، مظاهر آن روح اعظمند و حشر او«ع»، حشر همهٔ عالم است، اطلاق «فلک نوح» بر آنحضرت مأخوذ از روایت نبوی است، که عامه و خاصه در کتب خود نقل کردهاند: «مثل اهل بیتی کسفینة نوح، فمن رکب فیها نجی».

على عليه السلام، و حضرت رسول و ذرية او اهل بيت، داخل در آية تطهيرند و آيه در شـأن اهل بيت، نازل شده است. حضرت صديقه كبرى بالاجماع داخل در

۱. جلد دوم تأو یلات، صلا عبدالرزاق، چاپ بمبنی ۱۲۹۱ هد ق، ص ۳۹۸. تفسیر سورهٔ حمد، تألیف تونیوی، چاپ حیدرآباد دکن، ص ۴۴۲. بعضی از اهل عرفان که قائل بملانکه مهیمیه اند و عقیده دارند که این ملائکه در عرض عقل اول واقع شده اند، و واسطهٔ در تسطیر ارقام و کلمات وجودی نیستند، بلکه از شدت هیمان که ناشی از اسم حاکم بر آنها است، مستفرق و منغمر در حقند ۲ بمدلول روایتی نمی دانند که خداوند عالم و آدمی خلق کرده است.

برخی از قائلان باین قول، متقدند که بعضی از کمل در عالم دنیا حکم این قبیل از ملائکه را دارند و محکوم بحکم قطبی از اقطاب نیستند، بعضی حضرت شاه اولیاء را از افراد غیر محکوم بحکم اقطاب می داشند. اینها از تنگی قافیه این کلام را بلسان جاری نموده اند، چون خلفای ثلاثه یا لااقل ابوبکر محکوم بحکم ابوبکر بوده است. بلکه مورد رجوم صحابه در معارف آلهی بوده است، چون قطب قابل محکوم بحکم ابوبکر بوده است. بلکه مورد رجوم صحابه در معارف آلهی بوده است، چون قطب قابل تعدد نیست. گفته اند: علی السلام از اقطاب غیر محکوم بحکم قطب و از افراد، بیشار می رود. قائل باین قرل، اطلاع کافی از اخبار و آثار نداشته است ابوبکر نه قطب و از افراد، بیشار می رود. حقایق ممکنات، علی علیه السلام از اقطاب فیر محکوم بحکم قطب و از افراد، بیشار می رود محکوم بحکم قطب علی علیه السلام هم از افراد نیست، بلکه باب مدینه علم رسول و قطب زمان و محکوم بحکم قطب علی الاطلاق حضرت رسول 8 ص» بوده است و بعد از حضرت رسول هم قطب عالم وجود و اعلم خلایق بعد از رسول الله است شواهد و اداذ زیادی در کتب عامه وجود دارد که دلیل بر جهل خلفای ثلاثه به احکام ظاهری مدونه در قرآن است فضلاً از معارف و حفایق مر بوط بیتوجهد و معارف آلهی بدون شک بمقتضای حدیث تقلین پیغیر امت را در فوم معارف بطی ماه مداره امرا در معارف ار معاوم ایم معارف از معارف و حفایق مر بوط مالم وجود و اعلم خلایت به احکام ظاهری مدونه در قرآن است فضلاً از معارف و حفایق مر بوط مایم داده است. شرح مقذمة فيصرى

آية تطهير است و مثل سائر اثمة داراي ولايت كليّه مطلقه است.

**0**00

بی مناسبت نیست دو چیز را در این شرح بنحو اختصار بیان کنیم: یکی: معنی میراث و وارث که از آن بمناسبت قیامت و طیِّ بساط ماده و زمان و مکان در قرآن و اخبار ذکر شده است.

و دیگر معنی نفخ صور و مناسبت آن یا قیامت است. یکی از اسماء حق اسم وارث است که از جهست حکم آخیر اسماء حق بشمار می رود: «انا نحن نرث الارض و من علیها و الینا یرجعون».

وسأ مشل لكفي سرّ العيراث مثالاً إن امعنت النظر فيه، اشرفت على علم كبير عزيز جداً وذلك: ان اشعة الشمس وكل صورة نيّرة لا تنسط إلاً اذا قايلها جسم كشيف. وفي التحقيق الاوضح، لولم يكن ثمة جسم كنيف، لم يظهر للشمس نور ينبسط، فالشعاع تعين بين الشمس وبين الصورة الكثيفة، فكلما كثرت ظهر انتشارالشعاع و انبسط، وكلما قلت تقلص ذلك الشعاع في الأمر الذى انتشر منه فتقلصه بالوصف المتحصل له من كل ما انبسط عليه، هو عودة الورث قورث نوره المنبسط عنه اولاً هتزايد الحسن مما استفاده من كل مااقترن به فانطبع فيه. كما مر في ماء الورد وذهب مالم يكن ثابتاً لذاته ولا مراداً لعينه، بل كان ثباته بالنور المنبسط عليه والأمر السارى فيه الثابت آخراً: «كل شيء هالك إلاّ وجهد. له الحكم واليه ترجعون».

صدرالـدیـن قـونیوی در تفسیر فاتحه، از برای توضیح میراث سماوات و ارض و کیفیت استناد حقایق در مقام بیان مثال گفته است:

پس آنچه که از حقایق صافی و غیر کدر است، و از مبدء غیب افاضه شده است، و تعینات امکانی در خارج عارض آن شده اند بحق رجوع می نماید و وارث آن حق است. آنچه که از صقع حق است، اختصاص بحق دارد. وجود مطلقاً از صقع ر بو بی است، و تعینات مضاف بممکنات است. و ممکن وارث تعین است، نه اصل وجود. هر موجودی که منشأ انبعاث تعینات و کمالات و یا تقصانات است، وارث تعینات اعمال و افعال و ملکات حاصل از افعال و یا وارث الفصل الحادي عشر: في عودالروح ومظاهره اليه تعالى ...

حقایق و کمالات منبعث از وجود خود می باشد، چون در مقام رجوع فرع باصل هر تعیینی بمبده تعین خود بر می گردد. جمیع کمالات و حقایق و آنچه که کمال محسوب می شود از هر نوعی از انواع، بحقیقت محمدیه و اهل بیت او بر می گردد. منشأ تعينات امكاني نيزحق است. و از تجليات فعل حق ظاهر شده است. منشأ ظهور اسماء وتعينات اسمائى، اعيان ثابته است. اسماء، علماً ووجوداً باعيان، متعین شدهاند وتعین کمالی ذاتی حق باسماء است، و کمالات اسماء، منشأ ظهور كمالات ذاتي است. اكر اعيان نباشد، كمال اسمائي ظاهر نمي شود. كما اینکه حق تعالی منشأ کمالات وجودی اعیان است. پس جمیع این مراتب، که مقام كمال ذاتي وكمال اسمائي وتعينات اعيان باشد، وارث مي باشند. خلفاء حق و اقطاب وجود باندازهٔ حظ و بهرهٔ خود از وجود از شئون الهی ، ارث می برند. مؤمنيين در آخرت، وارث اعسال خود مي باشند. و بهشت صورت اعمال آنها است: «الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون». أن البحريرث الانهار، والارض ترث ما انفصل عنها. مركبات از ماديات وارث نتايج حاصلة از مزج و تركيب، و علويات وارث قوى المنبئة منها في القوابل، وحق اول خيرالوارثين است؛ و كمالات اسمائي از أنجائيكه مظهر كمالات ذاتي اند، موروث حق تعالى كه مبدء جميع انبعاثات است، مي باشند «والله من ورائهم محيط».

آنچه کسال از برای وجود مطلق است، چون ناشی از حق است بحق بر می گردد. پس حق خیرالوارثین است. نظر بآنکه حقیقت محمدیه و اهل بیت او، واسطهٔ در اظهار کمالات وجودی حقند، صورت تمامیهٔ عالم ایجاد و وجودند. آنچه از کسال و خوبی و زیبائی در عالم فرض شود، منبعث از وجود کلی و سِعی و ناشی از اصل ولایت آنها است. بعد از حق، خیرالوارثین اهل بیت عصت و طهارتند. بهمین جهت، در شأن آنها در زیارت جامعه وارد است: «ان ذُکرالخیر کنتم اوله و آخره و اصله و فرعه». و نیز وارد شده است: «بکم بدأ الله و بکم یختم».

مطلب دیگری که باید در شرح این فصل گفته شود، مسئلهٔ «نفخ صور» و علت اصلی زوال تعیناتِ خلایق بتجلی ذاتیِ حق ِواحدِ احدِ قهارِ صمد، عزّ شأنه وجلت ۸۶۸ شرحمقلمةقيصرى

عظمته است. قال تعالى: «و نفخ في الصور فصعق من في السماوات و من في الارض». <sup>(</sup>

حضرت رسول در جواب سئوال سائل از «صور» فرموده است: «قرن من نورالتقمه اسرافیل». صور، در روایات متصف بسعه وضیق شده است. در اینکه سعه وضیق وصف بالا و یا پائین صور است. اختلاف بین مفسرین است. قرّاء، این کلمهٔ «صور» را بسکون واو «صُوْر» خوانده و برخی آن را بفتح و او قرائت کرده اند. این قرائت، منقول از حسن بصری است بنا بفتج واو «صُوّر» جمع صورت می شود.

امام فخر رازی در تفسیر کبیر، سه قول در معنی صور نقل کرده است: اول: آنکه صور، الت جسمانی باشد، که از آن تعبیر به بوق و شیپور نموده اند که در آن می دمند، و صدای عظیمی از آن ظاهر می شود. ظاهراً ذکر این معنی در آیهٔ شریفه از باب تشبیه است. حضرت رسول آن وا «قرن من نور» تفسیر کرده است. نور، دارای صوت محسوس جسمانی نیست. دوم: آنکه دمیدن در صور کنایه از بعث و تشر است. باین مناسبت که در قدیم، عساکر را با صدای شیپور جمع می کردند سوم: بست اسبت آنکه صور، جمع صورت است. معنی آیهٔ شریفه: «اذا نفخ في الصور» ار واحها باشد. فخر رازی در تفسیر آیه در سه قول، معنی اول را ترجیح داده است. علی الظاهر این قول از اغلاط است، و با تفسیر حضرت رسول سازش ندارد، و با قیام قیامت و بعث ارواح در عالم آخرت که عالم دثور و زوال تعینات

١. برطبق قواعد عقلى، عقول و ارواح مقدسه باعتبار ترفع از عالم اجمام، و عدم استعدادات مادى: و تعرى از احكام حركات و خروج از دار متحركات از ازل معشور با حقند. ابتداى وجود و انتهاى حقيقت آنها يكى است. بنابراين، حق را هميشه متجلى باسم قهار و اسم احد و واحد شهود مى كنند. بنابر قواعد ذوقى و مبانى كشفى، مخلوقى كه متوقف است از حيث وجود بر امرى كه دائمى الوجود بدوام حق است، نظير ارواح عاليه و نفوس كليه، بلكه هر موجودى كه بين آن و حق، امور حادثه مشل حركات و متحركات واصطة نمى باشدا و همچنين انساني كاملى كه در اين عالم قيامتش بر پا شده است، بنفخ صور متلاشى الوجود نمى شود، و ترفع از صعق حاصل از صور دارد. هر موجود مستمر دائمى ترفع از مقام نفخ اسرائينى دارد. خان النفخ لايؤتر في من علا عن الصور بل فمن نزل عن درجته. الفصل الحادي عشر: في عودالروح ومظاهره اليه تعالى ...

اجسام است، مناسب نیست.

نفخ از جانب حق که معطی صور و ارواح است، بمعنی افاضه و ایجاد و انشاء روح و حیات است؟ و در این مقام، بمناسبت آخرت و بعث من فی القبور بـمعنی انشاء حیات در نشأة آخرت است. نفخة اولی سبب موتِ اجساد و حیات ارواح، و نفخة ثانی موجبِ قیام ارواح یذات حیَّ قیوم می باشد.

جميع مواد كونيه و صور قائم بآن مواد، قابل استنارهٔ بار واحند. نظير ذغال كه مستعد از برای اشتغال است و استعداد آتش گرفتن در ذات ذغال موجود و مکنون است. صور برزخی کامن در باطن وجود صور مادی است. در نفخهٔ اولیٰ، صور طبيعي ومادي زوال مي پذيرد، و صور برزخي بواسطهٔ وجود ارواح، مستعد از براي اناره می گردد. در موقع نفخ دوم اسرافیل، که موجد و منشیء ارواح است، صورتهای برزخی بسبب وجود ارواح قبول استناره نموده و از مقام کمون بمقام بروز و ظهور در می آیند. «فاذاهم قیام ینظرون». صور برزخی باعتبار ظهور ساعت و قیامت در قیامت کبری، قیام می نمایند، در حالتی که ناطقند بحقایقی که در دنيا مكنون در باطن وجود آنها بوده است. فمن ناطق بالحمدلله، چون موت و قيام ساعت و رستاخیز، موجب رسیدن آنها بمراتب نعم اخروی است. برخی از مردم که بواسطهٔ اعمال زشت و انغمار در شهوات، منحط از درجات اهل نعیم اخروی هستند؛ كويا باين آيه هستند: «ياو يلتا من بعثنا من مرقدنا هذا ماوعدنا الرحمن وصدق المرسلون». بعضى از اهل حشرباين سخن ناطقند: «الحمد لله الذي احبانا بعد ما اماتنا و اليه النشور». اهل حشر، هر دسته بي مطابق با ملكات و ادراکات و صور حاصل از نتایج اعمال و افعال خود گو یا هستند. جمیع موجوداتی که در قیامت محشور می شوند، ناطقند، و احیاه؛ بلکه سرایای وجود آنها ناطق و گو یا است. چون نشأهٔ آخرت و عالم قیامت نشأهٔ ادراکی و علمی است. «اذا ما جاؤها شهد عليهم سمعهم وابصارهم وجلودهم بما كانوا يعملون وقالوا لجلودهم لـم شهدتم علينا، قالوا انطقنا الله الذي انطق كلِّ شيء وهو خلقكم اول مرة و اليه تر حعون».

....

شرح مقتعة قيصرى

در مقام ظهور نور حقيقت، نورالانوار و انكشاف وجه حق جلَّ جلاله بارتفاع حجب و استار ظلمانى و نورائى، و غلبهٔ سلطان احديت وجود، و اضمحلال كشرات امكانى، و اشتداد جهات فاعلى و زوال حيثيات قابلى، و خروج مواد امكانى از مقام قوه و استعداد بفعليات، و انتهاى حركات و متحركات، و ظهور و بروز حقايق بسوى حق «و برزوا لِله الواحدالقهار» '، هر فرعى باصل، و هر ناقصى بكمال خود رجوع مى نمايد، و منتهاى جميع حقايق، حق تعالى است. «آلا إلى الله تصيرُ الامور». و قال: «لِله ميراثُ السماوات والارض». و في التنزيل: «فلا يملك احد شيئاً الاً باذن الله». و فيه: «لمن الملك اليوم لله الواحدالقهار».

در مقام اتصال هر فرعی باصل، و هر مستفیضی بمفیض خود، انوار کواکب زایل می شود: «اذا النجوم انطمست». اجرام کوکبها و ستارگان، اوضاع و مقادیر خود را از دست می دهند: «واذا الکواکب انتثرت». شمس نور خود را از دست می دهد: «و اذا الشمس کوّرت». بعلت انخساف، نور قمر محومی شود. بعد و مباینتی بین اجسام منیره و مستنیره از جهت وضع و مکان باقی نمی ماند: «و جمع الشمس والقمر». نفوس و ارواح، متحد می شوند و مباینت بین اشباح و ار واح نمی ماند. بهمین جهت، ابدان اهلِ جنت بصورت نفوس آنها در می آید.

١. عارف كامل مكمل، قدوه ارباب كشف ويتين، ملا عبدالرزاق كاشى «قده»، در تأويلات خود بر قرآن كريم در تفسير: «و بروز الله الواحد القهار»، چاپ بمبئى، ١٦٩٦ق، جلد اول ص٣٤٥. تفسير معروف به تفسير محيى الدين گويد: «للخلايق ثلاث برزات: برزة عندالقيامة الصغرى بموت الجسد، و بروز كل احد من حجاب جسده الى عرصة الحساب والجزاء؛ و برزة عندالقيامة الصغرى بموت الجسد، و بروز كل احد من حجاب جسده الى عرصة الحساب والجزاء؛ و برزة عندالقيامة الصغرى بموت بالمسوت الارادى عن حجاب حسده الى عرصة الحساب والجزاء؛ و برزة عندالقيامة الصغرى بموت الجسد، و بروز كل احد من حجاب جسده الى عرصة الحساب والجزاء؛ و برزة عندالقيامة الصغرى بموت المي بالموت الارادى عن حجاب صفات النفس، و البروز الى عرضة القلب بالرجوع الى الفطرة، و برزة عندالقيامة الكبرى يالفناء المحض عن حجاب الاتية الى فضاء الوحدة الحقيقية وهذا هوالبروز المشار المي مقوله: «و برز و إلله الواحدالقهار». و من كان من اهل هذه القيامة، يراهم بارزين، لايخفى على الله منهم شىء. اما ظهور هذه القيامة للكل و بروزالجميع لله و حدوث التقاول بين الضعاء والمستكبرين، فهو بوجود المهدى «ع»، القائم يالحق، الفارق بين اهل الجنة والتار عند قضاء الام الالهم ينجاة السمداء وهلاك الاشقياء» الفصل الحادي عشر: في عودالروح ومظاهره اليه تعالى . . .

سماوات و ارض بصورت اصلی خود رجوع می نمایند. جمیع عناصر بیک عنصر بر می گردد: «لایرون فیها شمساً ولا زمهریراً». کوهها حالت استواری خود را از دست می دهند و بحالت قبل از این صورت در می آیند: «یسئلونك عن الجبال فقل ر بی ینسفها نسفاً فیذرها قاعاً صفصفاً». حجب بین خلائق برداشته می شود، سرائر ظاهر و بواطن مکشوف می گردند: «و قفوهم انهم مسئولون». مردمی که از محابس اشباح و ارواح خلاص شدهاند بحق متوجه می گردند: «فاذا هم من الاجداث الی ر بهم ینسلون».

۱ . بحسب روایات متعدده از عامه و خاصه، بین ظهور مهدی «ارواحنا له الفداء» و بین آخرت و قیام قيامت مناسبت تامه است. بهمين لحاظ شيخ مكاشف وعارف محقق، ملا عبدالرزاق در تأو يلات، «جلد اول چاپ بسمبشی ص۳۵۳» در تغمير آيه: انی امرالله فلا تستعجلوه» گفته است: «لمّا كان رسهل الله «ص» من اهل القيامة الكبري يشاهدها و يشاهد احوالها في عبن الجمع، كما قال: بعثت انا والسماعة كهاتين» اخبر عن شهوده بقوله: «اتي امرالله» ولما كان ظهورها على التفصيل، بحيث تنظهر لمكل احد لايكون الابوجود المهدى «٤» قال: قلا تستعجلوه». همانطوري كه وقتٍ قيام فيامت کبری مجهول است، لذا حضرت رسول در جواب سائل از وقت قیامت کبری فرموده است: «کذب الوقاتون». در جواب سائل از ظهور مهدى موعود نيز فرموده است: «كذب الوقاتون». رجوع شود به تفسير محيى الدين، «تأو يلات ملا عبدالرزاق كاشى، جلد اول، ص٣٩٥»، تأو يلات ملا عبدالرزاق را باسم تفسير محيى الدين در سال ١٢٩١ هـ ق در بمبئى چاپ كرده اند. كسى كه مأنوس با كلمات اهل تصوف باشد، كلمات محيى الدين را از ماير كلمات بمهولت تميز مي دهند. بعد از مراجعه بمسبك تحرير ملا عبدالرزاق و تشابه تام كلمات موجود در اين تفسير با ساير كلماتٍ كاشاني، براي اهل فن شبهه ای باقی نمی ماند. بطور قطم، اسلوب و سبک تحریر این تفسیر، شباهت با نوشته های محيى الدين ندارد. دليل كافي بر اين كفته آنستكه مؤلف در صفحهٔ ١١٦جلد اول كويد: «وقد مسممت شيخنا المولى نورالدين عبدالصمد «قدس الله روحه العزيز» في شهود الوحدة و مقام الغناء، يروى عن ابيه انه كان بعض الفقراء في خدمة الشيخ الكبير شهاب الدين السهروردي في شهودالوحدة و مقام الفناء ذاذوق عظيم، فاذآ هوبعض الايام يبكي و يتأسف، فسئاله الشيخ عن حاله فقال: اني حجبت عن الوحدة بالكثرة ورددت فلا اجد حالى؛ فنبَّهه الشيخ على انه في بداية مقام البقاء، وان حاله ارفع و اعلى من الحال الاولى». خيلي تعجب است از مصحح اين تفسير، كه از اين معنى غفلت كرده است، با آنكه ناشر، مصحح را از اجلة عرفا معرفي كرده است. نورالدين عبدالصمد، استاد ملاعبدالرزاق وشيخ او در طريقت است، وبين او ومحيى الدين چندين سال فاصله است،

شرح مقتعه فيصرى

الوجود و هو يات و تشخصات آن سيال الحقيقة و حقايق آن دائماً در خلق جديد است. «بل هم في لبس من خلق جديد». و «ترى الجبال تحسبها جامدة و هي تمرُّ مرالسحاب». غايت وجودي اين حركات و منتهاى جميع اشياء، و منشأ آرامش جميع متبدلات و متغيرات حق تعالى است: «الا الى الله تصيرالامور». باطن حقيقى حق تعالى است: «فسبحان الذى بيده ملكوت كل شىء و اليه ترجعون».

هیچ هو يتي در عالم ماده سکون ندارد، و هر متحرکي داراي غايتي است که بعد از رسیدن بآن غایت، آرامش پیدا می نماید. هر موجودی بحق رجوع می کند، ولي بين طرقٍ رجوع فرق است، رجوع، گاهي بموت و فناء، و گاهي به استحاله و انـقلاب يا صعق مختص بارواح، تحقق مي يابد. حقيقتِ نفس ناطقة انساني، كه مرآت عـالـم وجود است، محل حشر قوای ظاهری و باطنی خود می باشد. تأمل در حقيقت نفس و كيفيت رجوع قواى روح بباطن روح وقيامٍ قيامت نفس بموت و رجوع قوای نفس بباطن غیب خود به تبع حشر روح و قیامت صغریٰ که: «من مات فقد قامت قيامته»، بهترين سبب ازبراي شناسائي مظاهر وجود بباطن حقيقت هستمی و انقهار حقایق در مقام ظهور حق بتجلی اسم قهار می باشد. انسان بعد از موت، جميع مظاهر وجودي خو يش را با صحائف اعمال خود بشهود حضوري مي بينيد. و حاصل متفرقات اعمال و افعال و فذلكة حساب حسنات و سيئات و بالجمله هر دقيق و جليل اعمال خود را كه «لايغادر صغيرة ولا كبيرة الا احصاها» ملاحظه مي نمايد، و آنچه كه منشأ وجود آن نفس انسان است، بدون كم و زياد خواهد دید. و در یک لحظه حاصل اعمال و میزان حسنات و سینآت وجود او در مـقام ظهور حق باسمٍ اسرع الحاسبين مكشوف مي گردد. «و نضم الموازين القسط ليوم القيامة، فلا تظلم نفس شيئاً و ان كان مثقال حبة من خردل اتينا بها و كفي

نورالدین عبدالصمد منه ۲۹۵ فوت کرده است، و شیخ شهاب الدین سهروردی منه ۳۲۲ چهره بنقاب حاک کیشیده است. محیی الدین سنه ی ۵۲۰ در مورسیه اندلس متولد و در منهٔ ۳۳۲ جان یحق تسلیم نموده است. مؤلف این تفسیر بعد از فوت نورالدین عبدالصمد نطنزی این تفسیر را نوشته است. ملا عبدالرزاق بنا بنوشتهٔ مجمل فصیحی، سوم محرم الحرام ۳۳۲ه ق داعی حق را لیک گفته است. الفصل الحادي عشر: في عودالروح ومظاهره اليه تعالى ...

بنا حاسبين. والوزن يومئذالحق فمن ثقلت موازينه فاولئك هم المفلحون و من خفت موازينه فاولئك الذين خسروا انفسهم بما كانوا بآياتنا يظلمون». هذه خلاصة الكلام في هذاالمقام، والتفصيل خارج عن طور هذا الشرح، و من اراد البسط في المقام قعليه بالمراجعة الى الاسفار الاربعة، مباحث النفس و فتوحات الشيخ الاكبر «قدهما».

•••

#### تنبيه

لايتوهمن أن ذلك الفناء، هوالغناء العلمي الحاصل للعارفين، الذين ليسوا من ارباب الشهود الحالى، مع بقائهم عيناً وصفةً؛ فان بين من يتصورالمحبة وبين من هي حاله، فرقاناً عظيماً، كما قال الشاعر:

لايـعـرف الـحـبَّ الامن يكابده ولا الـصبّـابـة الامـن يـعـانـيـها

والحق، ان الاعراب لغير ذائقه ستر، و الاظهار لغير واجده اخفاء، والعلم بكيفيته على هاهو عليه مختص بالله، لايمكن ان يطلع عليه إلاً من شاء الله من عياده الكمّل، و حصل له هذا المشهدالشريف والتجلى الذاتي المفنى للاعيان بالاصالة، كما قال تعالى: «فلما تجلى ربه للجبل جعله دكاً و خرَّ موسى صعقاً».

و اذا علمت ما مرّ. علمت معنى الاتحاد الذى اشتهر بين هذه الطائفة، وعلمت اتحاد كل اسم من الاسماء مع مظهره وصورته او اسم مع اسم آخر ومظهر مع مظهر آخر، و شهودك اتحاد قطرات الامطار بعد تعددها، و اتحادالانوار مع تكثرها، كالنور الحاصل من الشمس والكواكب على وجه الارض او من السرج المتعددة في بيت واحد، و تبدل صور عالم الكون والفساد على هيولى واحدة، دليل واضح على حقية ما قلنا. هذا مع ان الجسم كثيف، فماظنك بالخبير اللطيف الظاهر في كل من المراتب الحقير والشريف. والحلول والا تحاد بين الشيئين المتغايرين من كل الوجوه شرك عند اهل الله، لفناء الاغيار عندهم بنورالواحد القهار.

یکی از مسائل مهم و شریغی که فلاسفه باعتبار عقل نظری بحقیقت آن نرسیده اند، بلکه مناقشه و اشکالاتی هم بر آن نموده اند، فناء در توحید است. ۸٤۷ شرح مقتعة قيصرى

شيخ اشراق در حكمت الاشراق، <sup>۱</sup> و شيخ رئيس و اتباع آنها، خيال كردهاند، اين فناء و اضمحلال فناء علمي است. كلام مصنف علامه در اين تنبيه ناظر بكلمات حکما است، وحق هم در این مسئله و کثیری از امهات مباحث ربوبی با مصنف و سایر اهل توحبد است. بهمین معنی در آیهٔ شریفهٔ: «خرّ موسی صعقاً» و حدیث قدسمي: «و من قتلته و انا ديته»، و در كلام حضرت ختمي: «لي مع الله وقت لایسعنسی فیه ملك مقرب و لانبی مرسل»، اشارت رفته است. چون فناء علمی و موتِ ارادی از برای کسانی که اهلِ شهود حالی و عارفانی که صاحبِ فناء کونی هستند، حاصل است. بین کسی که عشق را تصور می کند و کسی که عاشق است، فرقانِ عظيمي است. ٢ فناء در توحيد كه متصوفه برآنند، يك نوع از انسلاخ وجودی است. این حال از برای کسانی ثابت است که در همین نشأه قیامت را شهود نمايند، و جبالٍ هويت آنها مندكٌ و ذوات و صفات آنها متبدل وباخلاق حق متخلق شده باشند وحق سمع وبصر آنها گردد؛ وبواسطه فناءِ در حق وتخلق باخلاق الله، متصرف در وجود باشند، و بواسطهٔ سعهٔ وجودی، جانب حق و خلق را نگاه دارند. درکِ مقامِ فناء در توحید و شهود این مقام بحسب وجدان، از برای کسانی که باین مقام نرسیدهاند امکان ندارد. وجود سالک، تا محو در توحید نشود، حقيقت اين مقام را درك نمي نمايد. چون بقاء انيتِ وجودِ سالك، مانع از شهود چنین مقامی است. «وجودك ذنب لایقاس به ذنب».

۱۰ رجوع شود بشرح حکمت الاشراق، چاپ ط، ۱۳۱۵ ه ق، ص۵۰.
۲ . ملاصدرا در حاشیهٔ بر حکمت اشراق، گمان کرده است که این فناء از برای عقول مقلصه و ارواح مجرده و ملائکه مهیسمه از ازل ثابت است: شاید بتوان گفت، که فناء تام در توحید و بقاء بآن اختصاص بانسان کامل داشته، چون در حدیث همانطوری که نقل شد: «لایسعنی فیه ملک مقرب»، در مقام فنة اسان کامل محمدی، هیچ ملکی راه ندارد.

فـرشـته گرچه دارد قرب درگاه نـگــَـــِــد در مقـام لی مع الله

اینکه مصنف گفته است: «علمت اتحاد کل اسم من الاسماء مع مظهره و صورته، او اسم مع اسم آخر... الخ»، مرادش از اتحاد اسمی با اسم دیگر، اتحاد اسماء محیطه با اسماء محاطه است. نظیر اتحاد اسم اعظم با اسماء دیگر، وقد حققناه بمالامزید علیه. الفصل الحادي عشر: في حودالروح ومظاهره اليه تعالى . . .

بينى وبينك انى ينازعنى فارفع بلطفك أتى من البين

منشأ حصول فناء ذاتى وفناء وجود مجازي سالک در وجود حقيقى حق، تجلى ذاتى حق است. اين اتحاد، اتحاد دو موجود متحصل بالفعل با يکديگر نمى باشد. چون اتحاد اثنين محال است. اين اتحاد، فناء فرع در اصل است. حقيقت حق اصل و وجود منبسط ظهور اين اصل و وجودات مقيد فروع و شعب و ظهور اين اصلند، و هر اصلى متحد با فرع خود مى باشد. حقيقت حق متحد با اسماء الهيه و مبدء ظهور اسماء و اسماء مظهر و فرع وجود حقند. و اعيان ثابته صورت و مظهر اسماء و متحد با اسماء الهيه اند. حکم اتحاد در مظاهر خارجى اسماء، نيز جارى است و اتصالى بواسطة اسماء بين حق و خلق موجود است، که مقام شدت و تماميت اتصال را اتحاد نام گذاشته اند؛ ولى اتحاد حقيقت و رقيقت و شىء و فيء و ظل و ذى ظل؛ نه اتحاد اثنين ملازم با اجتماع نقيضين.

فـلاسـفهٔ اسلام بواسطهٔ نرسیدن بمعنی کامل این اتحاد، اتحاد نفس را با عقل فـعـال انـکـار کـردهاند. اتحاد عاقل و معقول را هم که با این اتحاد از حیث حکم واحد است، نیز منکر شدهاند.

تأمل و تعقل انسان در وجود خود و نحوهٔ اتحاد نفس و قوای غیبی و ظاهری آن، و کیفیت ادراکات نفس بنسبت قوای خود، مثل ادراک قوهٔ خیال مدرکات حواس ظاهره را و تقوم حواس و مدرکات آن بقوهٔ خیال و تقوم قوه خیال و مدرکات آن، نسبت بصریح وجود نفس ناطقه و مقام درک کلیات و نحوهٔ اضمحلال قوای باطنی و ظاهری، از عاقله و واهمه و متخیله و حس مشترک، و ادراکات ظاهری نسبت بمقام سرً؛ نفس بهترین طریق از برای رسیدن به معنای اتحاد نفوس کلیه و عقول طولیه و عرضیه و مراتب برزخیه و حقایق موجود در عالم شهادت با اصل وجود حقیقی صرف است در موطن کثرت در وحدت و موطن وحدت در کثرت. و همچنین تعقل بدایت وجود انسان و ترقیات و استکمالات او در اکوان جوهریه و

۱ . والیه اشار مولانا الرومی بقوله: از جسسادی مـردم و نـامی شـلم و از نـــا مـردم ز حیـوان سر زدم ۸٤٩ شرحمقةمةقيصرى

نـحـوهٔ انعقاد وجود او از مقام جمادی الی آخر استکمالا ته و مقام انتهائه الی مرتبة الـمـقـل الـکـلـی و صیرورته عقلاً بالفعل و خلاقیته للصورالتفصیلیة و نیـله الی مقام العقل الاجمالی؛ بهترین وسیله از برای تعقلِ مقام فناء در وجود قهار حق است.

انتقال مادهٔ جوهری و تحولات آن بصورتهای مختلف از جمادی و نباتی و حیوانی و انسانی، و اشتداد وجوداتِ خاصه که ملازم با فناء و دثور زوال و خلع و لبس است؛ بهترین شاهد بر امکان تبدل صفات بشری بصفات حقی است. اتحاد عبد با حق، و فناء وجه خلقی در وجه حقی، صرف التفات ادراکی و استغراق علمی نیست. «کما ذهب الیه الشیخ الاشراقی و من یحذو حذوه». این اتحاد، نظیر انعدام تعین قطرات در مقام اتصال بدریا می باشد، و مثل اختفاء انوار کواکب در مقام تجلی و ظهور و اشراق شمس هم نمی باشد، کما اینکه برخی از از مصادیق اتحاد بین دو هو یت مستقل هم نمی باشد، کما اینکه برخی از از مصادیق اتحاد بین دو هو یت مستقل هم نمی باشد، کما اینکه برخی از از مصادیق اتحاد بین دو هو یت مستقل هم نمی باشد، بلکه این اتحاد عبارتست از اضمحلال و فنای کشرات اعتباریه در وجود حقیقی، و اتحاد فروع و اشعات و ظلال است در مقام اصل وجود شمس حقیقی عالم وجود و ایجاد؛ و حقیقت حق کامل و مطلق، و حاکم حقیقی علی الاطلاق که در کمال عز خود مستخرق کامل و مطلق، و حاکم حقیقی علی الاطلاق که در کمال عز خود مستخرق

جمع کثیری از حکمای اسلامی، بواسطهٔ نرسیدن بمعنای واقعی این اتحاد و وحدت، اتسحاد نفس با عقل فعال، و اتحاد نفس را با صور عقلی و فناء انسان کامل را در احدیت وجود نفی و برهان بر امتناع آن اقامه نموده اند. ما در رسالهٔ مستقل در وجود ذهنی، بطور مفصل و در رسالهٔ علم حق بنحو متوسط، و در کتاب شرح حال و آراء فلسفی ملاصدرا، بطور اجمال این مطلب را بیان کرده ایم. ذکر

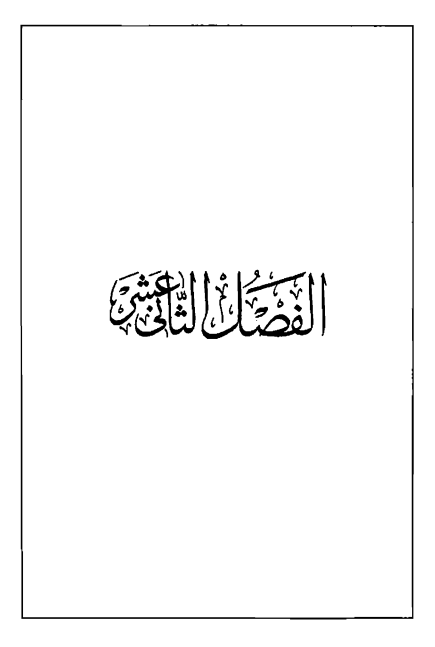
> مسردم از حیسوانی و آدم شدم کی توان گفتن زمردن کم شدم بار دیگر من بسمیسرم از بشر تما برآرم چون مسلائک بال و پر بمار دیگر من مسلک پران شنوم آنچه اندر وهم سایند آن شوم پس عدم گردم عدم چون ارغنون گرویندم «انسا الیت راج مون» راجع آن باشد که باز آید بشهر سوی وحدت آید از تفریق دهر

الفصل الحادي عشر في عودالروح ومظاهره اليه تعالى ...

آن در ایـن شـرح، مـوجب تطویل کلام است. و الی ما ذکرنا اشارالمنصور«رضی الله عنه و ارضاه»:

انا، انا انت، ام هذا الهين حاشاى، حاشاى من اثبات اثنين هويتى لك في لائيتى ابداً كل على الكل، تلبيس بوجهين فأين ذاتك عني، حيث كنت أرى فقد تبين ذاتي حيث لا ايني و نور وجهك معقود بناصيتى في ناظرالقلب اوفي ناظرالعين بينى و بينك انّى يناز عنى فارفع بلطفك، اني من البين

با مـشـاهـدهٔ ایـن ابیات، نیکلسون و برخی دیگر از مستشرقان، حلاج را مانند نصاری، حلولی می دانند، و بکلّی از فهم دقایق عرفان بی بهرهاند.



## الفصل الثاني عشر

في النبوة والرسالة والولاية

قد مرّ، ان للحق تعالى ظاهراً وباطناً، والباطن يشتمل الوحدة الحقيقية النى للغيب المطلق والكثرة العلمية، حضرة الاعيان الثابتة، والظاهر لايزال مكتنفاً بالكثرة لاخلؤله عنها من حيث انه صورة ما يشتمل عليه العلم؛ لأن ظهور الاسماء والصفات من حيث خصوصياتها الموجبة لتعددها لايمكن إلاّ ان يكون لكل منها صورة مخصوصة. فيلزم التكثر.

و لممّا كان كل منها طالباً لظهوره وسلطنته واحكامه، حصل النزاع والتخاصم في الاعيان الخارجية باحتجاب كل منها عن الاسم الظاهر في غيره، قاحتاج الامر الالهى الى مظهر حكم عدل ليحكم بينها و يحفظ نظامها في الدنيا والآخرة، و يحكم برَّ به الذى هورب الارباب بين الاسماء ايضاً بالعدالة، ويوصل كلا منها الى كماله ظاهراً وباطناً، وهو النبى الحقيقى والقطب الازلى الابدى اولاً وآخراً وظاهراً و باطناً، وهو الحقيقة المحمدية «صلى الله عليه وآله وسلم»، كما اشار اليه بقوله: «كنت نبياً وآدم بين الماء والطبن»، اى بين العلم والجسم.

حقیقت حق، دارای وحدت و صرافت ذاتیه ای است که از آن تعبیر بوحدت حقیقیه نموده اند. حقیقت حق باین اعتبار، در بطون محض است که از آن تعبیر بغیب مطلق نیز نموده اند. این حقیقت، باعتبار ظهور در غیر با حفظ مقام باطن و غیب ذات، و بدون عروض کشرت در ذات او، متصف بظهور می شود و کثرت ۸۵۵ شرح مقتتمة قيصرى

حقيقى بلحاظ ظهور در غير و تجلى در خارج، محقق مى شود. وحدت، لازمة مقام بطون، و كثرت ناشى از تجلى و ظهور است. مقام بطون، وجود حق و مقام ظهر آن، خلق است, با حفظ وحدت، اصل مقام بطون و غيب وجود حق، شامل حضرت ذات و مقام احديت و مقام واحديت و حضرت علميه و عالم اعيان ثابته است. با آبكه مقام احديت و واحديت، خالى از كثرت نيست: «و يشمُ منهما رائحة الكثرة». بنابراين، حق داراى مقام باطنى است كه شامل وحدت علميه و مقام اسماء و صفات مى شود، و داراى مقام بطون ما ميان مال وحدت علميه و مقام اسماء و صفات مى شود، و داراى مقام غلورى است كه اول ظهور علميه و مقام اسماء و صفات مى شود، و داراى مقام خلق متجلى در كسوت حقايق علميه و مقام اسماء و صفات مى شود، و داراى مقام خلق متجلى در كسوت حقايق يكى بعد از ديگرى است تا برسد بهيولاى اولى و عالم شهادت مطلق. حق چون باسماء و صفات متعدد متجلى در اعيان است، ناچار مقام خلق هميشه و بطور دائم ملازم با كثرات، بلكه عين كثرات است، كه بواسطة تجلى وجود واحد، اين كثرات و تعينات خلقى، عارض بو وجود مى گردد؛ «من و تو عارض ذات

بنابراین، ظاهر، از کمرت خالی نیست. وحدت حقیقی، شأن مقام غیب وجود است. حقایق اعیان ثابتهٔ مستقر در علم حق، بحسب باطن، طالب مظهریت اسماء حق، و اسماء الهیه، طالب مظهری هستند که در آن شؤن خود را ظاهر نمایند، و قامت خویش را در ملابس ماهیات و اعیان ثابته شهود نمایند. هر اسمی مقتضی مظهری خاص، و هر مظهری طالب اسمی مخصوص است. حقایق اسماء و صفات در حضرت علمی، دارای صورتی هستند که از آن تعبیر به عین ثابت می نمایند. از استدعای اعیان و اسماء و ظهور هر اسمی در مظهری مخصوص ناست. حق از آن تعبیر به عین ناست می نمایند. از استدعای اعیان و اسماء و ظهور هر اسمی در مظهری مخصوص ناست. حق از مند است. حق از شاست. خارجی، ظاهر می شوند. پس منشأ کثرت مقام ظاهر وجود است. حق از ناصیهٔ تجلیات اسمائی، علت کثرات خارجی است، و اسماء متعدد حق، منشأ ناصیهٔ تعیین اعیان متعددهاند. تعدد اعیان، نیز ملازم با کثرت اسمائی و صفاتی است. بنابراین، منشأ حصول کثرت باصطلاح اهل عرفان، کثرت و تعدد اسماء و صفات حق است.

### الفصل الثاني عشر: في النبوَة والرسالة والولاية

تعدد و تکثر اسماء حق و اعیان ثابته، باعتبار وجود خارجی علت احتجاب هر مظهری از مظهر دیگر است؛ چون هر اسمی مقتضی مظهر مخصوص است، و هر مظهری دارای اثری خاص است که از ظهور اسم مخصوص تعین پیدا نموده است. ناچار هر اسم ظاهری در مظهر مخصوص، محتجب از اسم دیگری است و ظهور هر عین ثابتی، ملازم با احتجاب، از عین دیگر است. اگر تعدد اسماء و اعیان در عالم نبود، کشرت حاصل نمی شد. منشأ وجود کثرت تجلی حق بصور اسماء و مظاهر اعیان است.

در ازل پرتو حسنت زتجلی دم زد 👘 عشق پیدا شدو آتش بهمه عالم زد

هر اسمی طالب ظهور و سلطنت خود بنحو اطلاق است. ظهور هر اسمی بنحو اطلاق، مشل ظهور اسم رحیم و یا مذل بنحو اطلاق، موجب تخاصم بین اسماء و مظاهر است، و حق تعالی حاکم باسم عدل است. ناچار باید در عین وجود مظهری حاکم باسم عدل حاکم بر جمیع اعیان باشد، که موجب رفع تخاصم گردد. و هر مظهری را به کمالات لایقهٔ خود برساند. حاکم باسم عدل که مظهر جمیع اسماء و صفات حق است، حقیقت محمدیه است که نظام دنیا و آخرت وابسته بوجود اوست. و بعون رب الار باب بحسب ظاهر و باطن، حاکم بر عالم است. چنین حقیقتی باعتبار باطن ولایت رب جمیع مظاهر است.

حقيقت محمديه صلوات الله عليه، قطب الاقطاب عالم وجود، و جميع مظاهر مر بوب اين حقيقت ازلى و ابدى مى باشند و شأن او اقامه عدل در جميع مراتب است. و جميع انبياء در شئون، تابع و از فروعات و اغصان و مظاهر اين اسم اعظم الهى اند، كه آثينه تمام نماى حق و حاكى از جميع اسماء و صفات است. اين استعداد در هيچ موجودى وجود ندارد. مگر در انسان كامل ختمى و اقطاب او از عترت عليهم السلام.

نظری کرد ببیند بجهان قامت خویش 🔹 خسیمه در مزرعهٔ آب و گل آدم زد

شرحمقةمةقيصرى

ما در طبی شرح خود بر فصول سابق این کتاب، بیان کردیم که نبوت مطلقهٔ حقیقیهٔ محمدیه، همان اظهار غیب مکنون وجود در مقام واحدیت است که بحسب استعدادات اعیان و حروف الهی مسطور در حضرت علمیه است و باعتبار تعلیم حقیقی و انباء ذاتی نبوت، مقام ظهور ولایت و خلافت است.

انباء و تعليم در هر نشأهيى، مناسب با همان نشأه است. هر قومى داراى لسانى مخصوص بخود ونبى، متكلم بكلمات مناسب با آن نشأه است. «و ما ارسل رسول الآ بلسان قومه». مرتبة اول خلافت، ظهور حقيقت محمديه در صورت فيض اقدس و تجلى ارفع و اعلاى الهى است. در واقع، مبدء جميع نبوات و ولايات همين مقام است. ظهور در حقايق اعيان ثابته در مقام علم حق و حضرت واحديت، همان تجلى حق است بصورت خلافت كلية محمديه، و انباء ازلى و محمديه است؛ در جميع مراتب ثابت است. تعليم اسماء بآدم ابوالبشر «ع»، يكى از مصاديق انباء الله تعالى.

انباء در عالم اسماء و صفات، اظهار حقایق موجود در غیب ذات است بر اعیان ثابته و مراثی امکانیه در حضرت علمیه بتوسط فیض اقدس. آنچه از فیض و وجود نصیب عوالم می شود، انعکاس تجلی و ظهور و جلوهٔ حقیقت محمدیه است، چه در عالم علم و واحدیت، و چه در مراتب خلقی از عقل اول تا موجودات عالم شهادت. بنظر تحقیق، انباء و تعلیم انبیاء خلائق را در عالم ملک، ثمرهٔ انباء حقیقی حضرت خاتمیه است، که یکی از ثمرات آن حقایق صادر.از انبیاء و اولیاء است.

اينكه مصنف علامه گفت: «فاحتاج الامر الالهى الى مظهر حكم عدل يحكم بيشها» و اينكه قبل از اين مطلب گفت: «حصل النزاع والتخاصم في الاعيان الخارجية ...». مناسب تر اين بود كه باين نحو مطلب را تقرير مى كرد و وجود نسبى را در جميع مراتبِ نظام وجود لازم مى دانست، تا دائرة ولايت كلية آن حضرت را محدود بعالم خلق نمى نمود، و انباء را منحصر بانباء از غيب در عالم

### الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

شهادت نمی کرد، چه آنکه مقام ولایت حضرت ختمی باعتبار اتصال بمقام غیب وجود، غیب محض است. اما علت آنکه نبی ختمی، مبدء تحقق عدل و منشأ رفع تخاصم و نزاع در عالم اسماء و حقایق خارجی است، از این قرار است:

هر یک از اسماء الهیه در حضرت واحدیت، مقتضی و منشأ اظهار کمال ذاتی خود می باشد. این اقتضاء ذاتی و اظهار کمال، مستکن در باطن هر اسمی مطلق است، و از احتجاب اقتضائات سایر اسماء امتناع ندارد. اسم جمال، منشأ ظهور جمال مطلق است. و اسم جلال مختفی در باطن این اسم است. و اسماء جلالیه، مقتضی بطون جمال الهی است تحت قهر کبریائی خود بنحو اطلاق. حکمت الهیه، مقتضی عدل بین اسماء است. اسم جامع بین اسماء که علت اعتدال واقعی است، اسم اعظم می باشد. عدل الهی مقتضی حاکمیت اسم اعظم بر جمیع اسماء الهیه است. تجلی اسم اعظم بر اسماء باعتبار اتحاد این اسم با مقیقت محمدیه، قاطع اختصام اسماء با یکدیگر است. این است معنی اختصام در ملأ اعلیٰ شأن نبی در جمیع مراتب و نشآت، اقامهٔ عدل و حفظ حدود است. نتیجهٔ این حکومت، عدم تخاصم بین مظاهر خارجی است.<sup>1</sup> رفع تخاصم در حقایق خارجی، معلول<sup>7</sup> عدم تخاصم در ملأ اعلیٰ و عالم اسماء است.

- ١. عارف كامل عزالدين معمود، در شرح تائية ابن فارض گفته است: «النبوة بمعنى الانباء، والنبى هوالمنيلى عن ذات الله و صفاته واسمائه واحكامه و مراداته، والاتباء الحقيقى الذاتى الاولى ليس الا للروح الاعظم الذى بعثه الله الى النفس الكلية اولا ثم الى النفوس الجزئيه ثانياً، لينبثهم بلسانه المقلى عن الذات الاحدية اوالصغات الازلية والاسماء الالهية والاحكام القديمة والمرادات الحتيه...» اين معنى نسبت ببعضى از نشئات تمام است، ولى اصل خلافت و انباء داراى مرتبه اى فوق اين مقام است، كما حققناه لك. اسم اعظم الهى و حقيقت محمديه «ص» در مقام اول، مبعوث بر جميع اسماء و اعيان ثابته و در مقام ثانى مقدم بر مراتبى است كه اين عارف محقق بيان كرده غير مرة.
- ۲ . ما در شرح قسمتی از مقامات نبوت و ولایت از رسالهٔ مصباح الهدایه، تصنیف یکی از اکابر علمای امامیه در این عصر استفاده کرده ایم. از ذکر نام شریف آن داتشمند ادام الله ظله الظلیل علی رؤسنا یادامة وجوده الشریف و عزه الجلیل معذور بودیم، و از تصریح باسم شریف او خودداری کردیم و مده

شرح مقدامة قيصرى

و اما الحكم بين المظاهر دون الاسماء، فهر النبى الذى يحصل نبوته بعد الظهور نيابة عن النبى الحقيقى، فالنبى هوالمبعوث على الخلق ليكون هادياً لهم ومرشداً الى كـمالـهم، المقدر لهم في الحضرة العلمية، باقتضاء استعدادات اعيانهم الثابتة اياه.

وهو قد يكون مشرعاً كالمرملين، وقد لا يكون كانبياء بنى اسرائيل، والنبوة البعثة، وهي اختصاص الهى، حاصل لعبنه الثابنة من التجلى الموجب للاعيان في العلم وهو الفيض الاقدس، ولما كان كل من المظاهر طالبا لهذا المقام الاعظم بحكم التفوق على ابناء جنسه قرنت النبوة باظهار المعجزات و خوارق العادات مع التحدَّى، ليثييز النبى من المتنبى، فالانبياء «صلوات الله عليهم»، مظاهر الذات الالهية من حيث ر بوبيتها للمظاهر و عدالتها ينها، فالنبوة مختصة بالظاهر، ويشترك كلهم في الدعوة والهداية والتصرف في الخلق و غيرها، مط لابة منه في النبوة و يمتاز كل منهم عن الآخر في المرتبة بحسب الحيطة التامة كاولى الغزم من المرسلين. صلوات الله عليهم اجمعين؛ و غيرالتامة كانبياء بنى امرائيل، فالنبوة و المرائي تامة مشتملة على دوائر متناعية متفاوتة في الحيطة، وقد علمت: ان الظاهر لا يأخذ من التأبيد والقوة والقدرة و التصرف والملوم و جميع ما يفيض من الحق تعالى عليه لا بالباطن، وهو مقام الولاية المأخوذة من الولى وهو القرب والولى بمعنى الحبيب ايضاً

حقيقت محمديه باعتبار اتحاد با اسم اعظم، حاكم بين اسماء لطفيه وقهريه است. بهمين جهت، قطب ازلى و ابدي عالم وجود و صاحب مقام انباء مطلق عارى از قيود، در جميع مراتب ظهور است؟ و بحسب باطن متجلى در جميع اسماء و مظاهر اسماء مى باشد، و بعدالت مطلقه، حاكم بر اسماء است. و هر اسمى را بكمال لايق خود مى رساند؟ لذا مقام نبوت و انباء از براى او در جميع مراتب وجود از مقام واحديت تا انباء در عالم ملك و شهادت حاصل است؟ و ربّ اسماء كليه و جزئيه مى باشد. بهسمين مناسبت فرموده است: «كنت نبياً و آدم بين الماء

بعنوان يعض الاكابر و بعض الاعاظم از آن جناب اسم برديم.
ذكر تو حيف است بر اهل جهان همجو راز خو يشتن دارم نها ن
الف: وهوالامام الاعظم، خاتم العرفاء والفقهاء، امام خميني ١٣٦٣هـ ش.

### الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

والطين (بين العلم والجسم). آدم و من دونه تحت لوائی». ابن فارض از لسان او گويد:

و انـــى و ان كــنــت ابـن آدم صورة ولــى فـــِــه مـعـَـلَّى شـاهـد بـابـوتـى مـــن بــظــاهــر گــرچه زآدم زاده ام لـــك مــعــنــَّى جــدً جـد افـتـاده ام بـودم آن روزمـن ازطـايـفـهٔ دردكـشـان كه نه از تاك نشان بودونه از تاك نشان

ساير انبياء چون در ظهور تابع اين اسم اعظمند؛ بر اسماء الهيه حكومت ندارند؛ و به تبع ظهور حقيقت محمديه، حاكم بين مظاهر اسمائند. حكم بين مظاهر اسماء، شأن پیامبری است که نبوت او در عالم ملک حاصل شود، آنهم ينيابت از ولي كامل وقطب ازلى و ابدى. انبياء بدان جهت در نبوت و تبليغ رسالت، نيابت از قطب الاقطاب عالم وجود دارند، كه به تبع ظهور و تجلى انسانِ كامل محمدي موجود شدهاند؛ و چون حقيقت محمديه حاكم بر اسماء الهيه است، و از برای غیر او این مقام حاصل نیست. لذا ظهور آنها متأخر از ظهور حقيقت محمدي است. پس عين ثابت آنها مظهر اين حقيقت است، و جون مقام حکومت بر اسماء ندارند، قهراً بمظاهر اسماء حاکمند. پس نبوت آنها ازلی نشد، و قهراً تأخر از حقيقتِ احمديه دارند. و شأن آنها رفع تخاصم از اعيان خارجيه است، نـه اسماء الهيه و ملأ اعلى. نبي در اصطلاح اهل عرفان، كسي است كه مبعوث بر خلق شود، و آنها را هدایت و ارشاد نماید، و امت خود را بکمالات لايقة استعدادات اعيان ثابته، (و كمالاتي كه در حضرت علميه و مقام قضاء و تقدير الهي براي آنها مقدر است) برساند. و نيز آنچه را كه در باطن اعيان آنها بمنحوقوه يا اقتضاء وجود دارد، بمقام فعليت وظهور تفصيلي برساند. هرعين ثابتی، استعداد رسیدن بکمالاتی را دارد، که درخور شأن آن است. هیچ موجودی از حکم مقدرات مستور در عین ثابت و باطن ذات خود خارج نمی شود و عطیات الهيه تابع استعدادات اعيان ثابته است. و اين استعدادات باعتبار تبعيت از اسماء است و از آن جهت که لازم اسماء است، مجعول نیست؛ چون اسماء الهیه بلامجعوليت ذات مقدسة حق غير مجعول است.

شرح مقذمة قيصرى

نبسی، گاهی صاحب شریعت و کتاب است. مثل انبیاء مرسلین، و گاهی صاحب شریعت و کتاب نمی باشد. مثل انبیاء بنی اسرائیل. نبی غیر مشرَّع، تابع نبسي مشرع و تحت حيطة حكم اوست. نيوتٍ بعثت، عبارتست از اختصاص الهي لازم عَين ثابت ممكن، كه از تجلى حق بفيض اقدس كه مبدء تحصل اعيان و لوازم اعياف ثابته است در حضرت علميه و مقام واحديت حاصل شده است. چون عالمه اسماء وصفات و اعيان ثابته كه مقام واحديت باشد، از تجلي حق بفيض اقلاس در صور اعيان و اسماء قبل از مقام خلق و ايجاد متحصل شده است. بنابراین، نبوتِ بعثت، اختصاص الهی و موهبت ربانی است، که بر عین ثابتِ ممكن اعطاء شده است. چون هريك از مظاهر، طالب اين مقام اعظم و موهبت الهيه مي باشد. و هر عيني ، طالب و مشتاق برتري و تفوّق بر ابناء جنس خود می باشد. نبوت و اثبات بعثت، ملازم با اظهار معجزات و ابراز خوارق عاداتست، بـانـضـمام تحدى؛ تا آنكه نبي از متنبي شناخته شود؛ و حق از باطل متميز گردد. ذات الهيه، مربى مظاهر خلقيه است. ذات حق در مقام ظهور خلقي و تربيت مظاهر و اعيان، چون وجود صرف و بسيط من جميع الجهات است، سنخيت با مظاهر ندارد و از مشكاة وجود انبياء كه مظاهر ذات حق باعتبار ربوبيت می باشند، متجلی در حقایق است. برگشت نبوت بامری تکوینی است، که ملازم باجعل احكام وشريعت واظهار كرامات وخوارق غادات مي باشد. احكام شرعیه، اموری اعتباری و لازم امری حقیقی و واقعی می باشند. و چون تر بیت صحيح مظاهر، متوقف بر اقامهٔ عدل و داد است، انبياء در مقام تربيت مظاهر، قائم بحكم عدل و رفع تخاصم از مظاهر وجوديه اند.

تجلی حقیقت محمدیه باسم الله و اعظم در اسماء، نتیجهٔ این ظهور و تجلی است. و تدلی در اسماء جزئیه نتیجهٔ ظهور انبیاء و اولیاء در مظاهر خارجی است که باسم عدل جهت تر بیت مظاهر و اعیان خارجیه می باشد.

نبوت، اختصاص بظاهر دارد، و جميع انبياء در دعوت و هدايت و جعل احكام و تصرف در خلق و ايجادِ سنن عاليه و موجبات نظمِ معاش و نظام معاد، اشتراک دارند. `«لانفرق بين احد من رسله». امتياز انبياء از يکديگر بموجب: الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

«تلك الرسل فضَّلنا بعضهم على بعض»، بحسب مقام و مرتبه و احاطهٔ مقام بعضي از انبیاء بر بعضی دیگر است. چون دایرهٔ ولایت هر نبی که از دایرهٔ ولایت پیغمبِر دیگر اوسع و تسمامتر باشد، اشرف و اعظم خواهد بود. دائرهٔ ولایت و مقام باطن اولواالعزم از رسل بحسب حيطه تمامتر از دائرهٔ ولايت ساير انبياء است. نبوت از اشتداد جهت ولايت تحقق يبدا مي نمايد. يس هر نبيتي كه دائرة ولايت او کامل تر است، از سایر انبیاء اشرف است. و احکام و شریعت او قهراً تمامتر است، و مأخذ علم او وسيمتر و حظٍّ او از ملكوتٍ وجود بيشتر است. بنابراين، دائرة ولايت و باطن اولواالعزم از رسل، بحسب حيطه تمامتر از انبياء غير اولواالعزم است. نبوت، دائرة تامه اي است كه مشتمل است بر دواثر متناهى ؛ كه برخي محيط و برخبي ديگر محاطند، احاطهٔ بالذات، شأن مقام ولايت است. نبوت اختصاص ظاهری است. لذا از مقام باطن خود که ولایت باشد، اخذِ فیض و استحداد مي نمايد. انبياء باعتبار نبوت كه مقام خلقي وظاهري است، مؤيَّد از جنبة ولايت خود مي باشند، كه جهت حقى و رباني است. جنبة نبوت آنها كه ملازم با قوت و قدرت و شوکت و تصرف و اظهار علوم و بیان معارف و حقایق و انباء از ذات وصفات و اسماء حق مي باشد، متقوَّم بجبت ولايت آنبا است. مقام ظاهر و خلق و نبوت و لوازم نبوت، «از قبیل ابراز کمالات و اظهار معجزات و كرامات و خرق عادات»؛ آنها عنوان مقام باطن آنهاست. «لان الظاهر لايأخذ التأييد والقوّة والتصرف ... الا بالباطن».

ظاهر، عنوان و باطن، معنون و اساس عنوان است. انبیاء باعتبار مقام باطن وجود خود و جهت مقام ولایت خود، متصل بحق و واسطة در فیض می باشند. مقام باطن آنها عین مقام ولایت آنها است. ولایت مأخوذ و مشتق از اسم ولی است که مقام قرب باشد. ولیی، بمعنی حبیب و دوست، هم همین معنی را نتیجه می دهد. <sup>۱</sup> چون خُب ملازم با قرب است. ولایت مقامِ باطن و وساطت در

۱ . اینکه مثنوی قده، در بیان حدیث غدیر خم: «من کنت مولاه فهذا علی مولاه»، ولی را گاهی به اولی بتصرف معنی نموده است: شرح مقذم فيصرى

فيض و اتصال بحق وفناء در توحيد است. ونبوت، جهت ظاهر وخلقى ؟ و انباء حقايق مستفاد از مقام ولايت است، كه «الظاهر عنوان الباطن». شريعت انبياء در كسال و حيطه و تماميت و سعه و اطلاق و تقييد و عموم و خصوص، تابع مقام ولايت آنها است. هذا ما خطر ببالنا و حصل لنا في بيان شرح ما افاده المصنف، العلامة المحقق والعارف الكامل قده.

ولایت، (بمعنی قرب و محبوبیت و تصرف و ربوبیت و نیابت و غیر اینها از معانی) دارای مراتبی است مقول بتشکیک و دارای مراتب و مظاهر متعدد، که برخی از مراتب اوسع و اتم از مراتب دیگر است. باطن ذات ولایت، کنز مخفی است. و بحسب ظهور دارای دوایر متعدده ای است، که آن دوایر متصف بشذت و ضعف و کمال و نقص اند. ما در مباحث قبلی بیان کردیم که حقیقتِ خلافت و ولایت باعتبار مقام غیبی غیر متعین است؛ نه متصف بصفتی است؛ نه متصف بهیشتی از هیآت روحانی است؛ و نه تعین دارد؛ و نه حقیقت آن قابل درک

> > و گاهی بمعنی دوست استعمال نموده است:

زیسن سبسب پیغمبر با اجتهاد می نیام خود و آن علی مولی نهاد گفت هر کس را منم مولی و دوست می ایس عم من علی ، مولای اوست

همين معنى را اراده كرده امت. بنابر هر دو معنى از حديث غدير، خلافت و وصايت على عليه السلام، اثبات مى شود، كما هوالواضح عندالمنصف. ولى مولوى عليمه الرحمه، بيشتر نظر بعبمت اولو يت در تصرف و منصب مربوط بعهات نبوت كه صورت مقام ولايت است، داشته است، چون على «ع» باتفاق محققان، عالم ترين شخص بعد از رسول بكتاب و منت بوده است. لذا گفته است:

| مـوّمـنان را زانبياء آزادی است | چون بآزادی نــبــوت هـادی است |
|--------------------------------|-------------------------------|
| همچو سرو و سوسن آزادی کنید     | ای گروه مؤمنان شادی کنید      |
| بيزبان چون گلستاني خوش خساب    | لیک می گوئید هر دم شکر آب     |
| شکر آب و شکر عدل نوبهار        | بيبزبان ككويشد سرو وسبزهزار   |

## الفصل الثاني عشر: في النبوّةوالرسالة والولاية

است. یلکه باعتبار غیب ذات، ظهور در مرآتی از مرائی و تجلی در عینی از اعیان ندارد. اما باعتبار ظهور در اسماء و صفات و انعکاس در مراثی تعینات، مثل کُراتی است که برخی بر برخی دیگر احاطه داشته باشند، ولیکن فرق است بین کُرات روحانیه و کرات جسمانی. مرکز کرات حسی و جسمانی، محاط محیط خود هستند، و مرکز کرات روحانی و الهی محیط بر محاط خود هستند. «والله من وراثهم محیط».

ارسطو معلم صناعت حکمت «رضی الله تعالی عنه و ارضاه»، گفته است: «حقایق بسیطه بر هیئت استدارهٔ حقیقیه می باشند». چون حقایق بسیطه: عقول طولیه و عرضیه و نفوس ملحق بعقول بالذات مقتضی استدارهٔ حقیقیه می باشند، دایره در سعه و ضیق تابع نحوهٔ وجود این موجودات مقدسه است. هر عقل تام که احاطه مثلاً بر عقول دیگر دارد، نسبتش نسبت بعقل محاط بحسب حیطه و احاطه اندارد. بندابراین، باید وجود مجرد محیط و همچنین مجرد محاط از حیث احاطه و محاط بودن دارای جهت واحده باشند. بهمین جهت گفته اند: نسبت عقل مجرد امربی عالم ماده] بجمیع موجودات یکسان است، و اخذ فیض از عقل محتاج بتخصص استعداد در مفاض است. بهمین معنی محبول است، این کلمهٔ قدسیه که: «العطیات علی حسب القابلیات». بهر کس هرچه لایق بود دادند.

بيان حقيقت ولايت

بنابر طريقة اهل كشف

ولايت بكسر «واو»، بمعنى امارت و توليت و سلطنت، و بفتح «واو» بمعني محبت است. ولايت، مأخوذ از ولى بمعنى قرب هم استممال شده است. ولايت در اصطلاح اهـل مـعرفت، حقيقت كليه اى است كه شأنى از شئون ذاتية حق، و مـنـشأ ظهور و بروز و مبدءِ تعينات، و متصف بصفات ذاتيه ى الهيه، و علتِ ظهور و شرح مقدّمة قيصرى

بىروز حـقـايـق خلقيه؛ بلكه مبدء تعينِ اسماء الهيه در حضرت علميه است. «والله هوالولى الحميد». و «الله ولى الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات...».

حقیقت ولایت بمذاق تحقیق، نظیر وجود متجلی در جمیع حقایق است. مبدء تعین آن، حضرت احدیت وجود و انتهای آن عالم ملک و شهادت است. سریان، در جمیع حقایق از واجب و ممکن و مجرد و مادی دارد. ولایت بمعنی قرب درجات متفاوته و ظهورات مختلفه دارد، تا منتهی شود بمقام قرب حقیقت حق باشیاء که معیت قیومیه و سریانیه با جمیع مظاهر وجودی دارد. «بوحدته دامت له کل کثرة».

همانطوری که وجود در مقام تنزل در حقایق و اتصاف بصفات امکان و سریان در اعیان، و تبجلی در آفاق و انغس، بمرتبهٔ نازله ای می رسد که اوصاف حقه و نمعوت کسالیهٔ خود را از دست می دهد، بنحوی که از انغمار در امکان و اتحاد با امور عدمیه و اوصاف مادیه، علم و اراده و قدرت و کلام و سمع و بصر و سایر اوصاف کمالی از آن مسلوب می شود، و بعد از ترقی از ماده و ترفع از اجسام و استکمالات جوهری و اشتدادات وجودی، بتدریج اوصاف کمالیهٔ خود را که از ملابست یا نقائص از دست داده بود واجد می شود. در مقام قوس صعود، و سیر استکمالی و فناء در حق، متصف بجمیع کمالات وجودی می گردد. حقیقت ولایت هم در مقام نزول و صعود، همین احکام را بدون کم و زیاد قبول می نماید.

ولايت، منتقسم بولايت مطلقه و مقيده مى شود. بولايت عامه و خاصه نيز منقسم مى گردد. انقسام آن بمطلقه و مقيده، و اتصاف باطلاق و تقييد باين اعتبار است: ولايت باعتبار آنكه صفتى از صفات الهيه است، مطلق است. باعتبار استناد بانبياء و اولياء «ع» مقيد مى شود. هر مطلقى سارى در مقيد و مقوّم مقيد آست. و هر مقيدى متقوم بمطلق است؛ چون مقيد همان تنزل مطلق است كه از تجلى و ظهور و تنزل، معروض قيود و اضافات و حدود گرديده است. ولايت انبياء و اولياء از اجزاء و فروع و شعب ولايت مطلقه و نبوت آنها از جزئيات نبوت مطلقه است.

ولايت از آن جهت ولايت عامه است، كه شامل جميع اهل ايمان مي شود، و

الفصل الثاني عشر: في النبوةوالرسالةوالولاية

هر که ایمان آورده باشد، و عمل صالح از او سر بزند، بمقتضای: «الله ولی الذین آمنوا یخرجهم من الظلمات الی النور»؛ مصداق مفهوم کلی ولایت است. مرتبهٔ اعلای ایمان، به کشف صحیح و شهود مطابق با واقع، مصداق پیدا می کند. مرتبهٔ اوسطِ ایسمان، حظِّ اهل برهان و نىظر از حکمای الهی است. مرتبهٔ ادنای آن، ایمانی است که از تقلید از اهل یقین حاصل می گردد. مثل ایمان عوام الناس.

ولايت خـاصه، اختصاص باهل سلوک و شهود دارد، که باعتبار فنای آنها در حق و بـقـاء بـوجود حق مطلق بحسب علم و شهود و حال (سالک، باعتبار فناء در حق بـحسب ذات و صفت و فعل و اثر که از آن تعبير به محق و طمس و محو که عبارة اخراي توحيد ذاتي و صفتي و فعلي و اثري است)؛ باين مقام مي رسد.

هرجمیلی که بدیدیم بدویارشدیم هر جمالی که شنیدیم، گرفتار شدیم کبریای حرم محسنتو،چون روی نمود چارتکبیرزدیم، از همه بیزار شدیم من هماندم که وضوساختماز چشمهٔ عشق چارتکبیرزدم یکسره برهر چه که هست

ولتی، کسی را گویند که فانی در حق و باقی برب مطلق باشد، و از مقام فناء بـمقام بقاء رسیده و جمهاتِ بشری و صفّات امکانی او در جمهت وجود ر بّانی فانی گشته و صفات بشری او مبدل بصفات الهی گردیده باشد.

سالک، قبل از اتصاف بمقام ولایت و فناء در احدیت وجود و بقاء بموجود مطلق، و اضمحلال جهات امکانی و خلقی، مبدء افعال و صفات خود است. ولی بعد از خلع لباس امکاسی، و تعینات خلقی و رفض حدود مانع از شهود حقایق، و جهات مزاحم با شهود حق و رب مطلق، حق تعالی مبدء افعال اوست، و از نهایت قرب بحق و اتحاد با سلطان وجود افعال او بحق مستند می گردد. حدودی که مانع از استناد افعال او بحق باشد، در مقام فناء در توحید برداشته می شود، و حق در او متجلی می گردد. یعنی مشمول تجلی خاص حق واقع ملاحظه، حضرت ولایتمدار علی علیه السلام، فرموده است: «ما قلعت باب الخیبر بقرق جسدانیة، بل قلعتها بقوة ر بانیة». لسان این مقام: «مارمیت اذرمیت» و بقرة جسدانیة، بل قلعتها بقوة ر بانیة». لسان این مقام: «مارمیت اذرمیت» و شرح مقذمة قيصرى

«الذين يبايعونك انما يبايعون الله» و «اذا آخبّبته كنت سمعه الذى به يسمع ...» است. سالك، بعد از تحقق باين مقام و ازالهٔ اغيار از قلب خود، و فناء در حق (باقى بعد كل شىء) حقيقت محدودهٔ او به حقيقت لايتناهى، منقلب مى گردد و عالم را بچشم ديگر مى بيند.

هر کجا متلطان عشقش جا کند صد جهان در یک نفس برهم زند آتـشـی از عـشـق جـانـان بـر فروز بـود و نــابـودت در آن آتــش بـسوز

این مرتبه از توجه تام بحق، و پشت سر گذاشتن غیر حق و انفمار در تقوٰی و تقویت جهت حقی، و تضعیف جهاتِ خلقی حاصل می شود. تقویت جهات مذکور، منشأ انقهار عبد در حق و اضمحلال و فناء و اندکاک او در وجود مطلق می شود، و کم کم صفات و افعال خدائی از مشکاة وجود او ظاهر می شود. حدیدهٔ مُحماة قبل از مجاورت آتش در عالم سردی و کدورت و ظلمت بسر می بود، بعد از مجاورت با آتش بواسطهٔ استعداد تام از برای قبول آثار ناری، حقیقت ظلام و سرد و کمر آن، مبدل بنور و حرارت و روشنی می گردد، و آثاری که بر آتش مترتب می شود، از وجود آن ظاهر می گردد و صدای: «انا النار» او بلند می شود<sup>۰</sup>.

رنگ آهن محورنگ آتش است زآتشی میلافد و خامش وش است چون بسرخی گشت همچون زرکان پس «اناالنار» است، لافش بی زبان شد زرنگ و طبع آتش محتشم گوید او من آتشم، من آتشم صبخة الله است خُم رنگ او پیسها لک رنگ گردد اندرو

روح انسانی چون از عالم ملکوت است، و از احدیت وجود متنزل گردیده

۱ . تشبیه حقّ مطلق، بنان وعبد بحدیدهٔ محمات او برای تقریب مقاصد باذهان است. حدیده و نار دو موجود عرضی هستند، که یکی از آنها واسطهٔ در ثبوتِ حرارت از برای دیگری است. ترتب بین این دو در اتصاف بحرارت است. ممکنات بحسب نفسِ ذات عین افعال حق و مِرف ربط باو می باشند. این قبیل از تشبیهات از جهتی مقرب و از جهات متکثرهای مبعد می باشند.

ای برون از وهم وقال و قیل من 🚽 خاک بر فرق من و تمثیل من

# الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

است؛ استعداد او از براى تلوّن بلون حق و صبغة الله، تامتر و قابليت او از براى قبول تجليات حق از هر موجودى كاملتر است. بواسطۀ قبول خلافت الهيه و وجود حقاني حاصل از تسويه و تصفيه، وتنور بنور حق و قرب و اتحاد با حق مطلق «اتحاد فيء با شىء و رقيقت با حقيقت»؛ بحكم: «عبدى اطعنى حتى أجعلك مشلى «او مشلى» اقول لكل شىء كن فيكون، تقول لكل شىء كن فيكون». مربي حقايق و مشكاة ظهور حق و افعال حق مطلق مى گردد. مركب عبد، در اين مقام، محبت الهيه، و زاد و توشة آن تقوى است. سالك بعد از طى مراحل كثرت، و استغراق در وحدت و ازالۀ اغيار از وجه قلب، حق را شهود مى نمايد، بنحوى كه سراپاى وجود خود را از نور حق بلكه از وجود مطلق پر مى بيند.

محببت كامنة در قلب سالك منشأ توجه تام بحق است. ظهور كامل اين محببت حاصل نمى شود، مكر باجتناب از معاصى و مضادات و مناقضات قرب حق، حقيقت حق دوستدار اهل تقوى و اهل محبت است. حضرت رسول فرموده است: «هل الدين الاالحب». از مصدر الهى وارد است: «والله يحبُّ المتقين»، و نيز وارد شده است: «إنَّ اكرمكم عندالله اتقيكم. قل ان كنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله».

فباطن النبوة الولاية، وهي تنقسم بالعامة والخاصة، والاولى تشتمل على كل من آمن بالله وعمل صالحاً على حسب مراتبهم، كما قال الله تعالى. «الله ولى الذين آمنوا... الآية». والثانية تشتمل على الواصلين من السالكين فقط عند فنائهم فيه و بقائهم بد. فالخاصة عبارة عن فناء العبد في الحق، فالولى هوالفانى فيه والباقى به. وليس المراد بالفناء هنا انعدام عين العبد أمطلقا، بل المراد منه فناء الجهة البشرية في الجهة الربانية، اذ لكلَّ عبدجهة من الحضرة الالهية هي المشار اليها 'بقوله

۱. چون عین ثابتِ ممکن، هرگز رفع نمی شود. ممکن دانماً عین ربط بحق و حق عین امتقلال است. فناء در توجید و استغراق در وجود حق، تبدیل وجودی بوجود دیگر نیست.

سبه روئی ز ممکن در دو عالم 👘 جدا هرگز نـشـد واللـه اعلم

شرحمقذمةقيصرى

«لكل وجهة هو موليها ... الآية». والعبد مبدء لافعاله و صفائه قبل الا تصاف بمقام الولاية من حيث البشرية، وبعد اتصافه بها هو مبدئها من حيث الجهة الربائية، كما قال: «فاذا احببته كنت سمعه وبصره ... الخ»، وذلك الا تصاف لا يحصل إلا بالثوجه التام الى جناب الحق المطلق مبحانه، اذ به يقوى جهة حقيته، فتغلب جهة خلقيته الى ان يقهرها ويفنيها بالاصالة، كالقطعة من الفحم المجاورة للنار، فانها بسبب المجاورة والاستعداد لقبول النارية والقابلية المختفية فيها يشتعل قليلاً قليلاً، الى ان يهمير ناراً، فيحصل منها ما يحصل من النارين الاحراق والانضاج «والايضاح -خ ل» والاضائة و غيرها ويقبل الاشتغال كانت مظلمة كدرة باردة، و والإيضاح -خ ل» والاضائة و غيرها و قبل الاشتغال كانت مظلمة كدرة باردة، و مرالا يضاح -خ له والاضائة و غيرها و وقبل الاشتغال كانت مظلمة كدرة باردة، و والزاد التقوى، وهذا الفناء موجب لان يتعين العبد، وظهروها لا يكون الا مرأة اخرى، وهو البقاء موجب لان يتعين العبد بتعينات حقائة و صفات ربائية مرة اخرى، وهذا الفتاء موجب لان يتعين العبد بتعينات حقائة و صفات ربائية مرة اخرى، وهو البقاء بالحق، فلا يرتفع التين منه مطلقا. وهذا المقام دائرته اتم والزاد التقوى، وهذ الفناء موجب لان يتعين العبد بتعينات حقائة و صفات ربائية مرة اخرى، وهذ البهاء ما يحت الذاتية الكامنة في العبد، و خلهورها لا يكون الا مرة اكرى، وهو البقاء موجب لان يتعين العبد بتعينات حقائة و صفات ربائية مرة اكرى، وهو البقاء بالحق، فلا يرتفع التين منه مطلقا. وهذا المقام دائرته اتم و اكبر من دائرة النبوة، و لذلك انختمت النبوة، والولاية دائمة، وجمل الولى اسماً من

فناء در توحید، موجب تعین عبد به تعینات حقانیه و تبدیل صفات بشری و خلقی بصفات حقی می گردد، تا بمقام بقاء بعد از فناء و صحوبعد از محوبرسد. سالک بعد از رسیدن بمقام صحوبعد از محو، تعین امکانی و عین ثابت او محو نسمی شود. نتیجه بقاء بعد از فناء، رجوع به کثرت است. این مقام، مقام ولایت کلیه است و عارف در این موطن بجهت سیر في الله بوجود حقانی متصف گردیده است، و سیر او در اسماء و صفات یکی بعد از دیگری سیر بالحق است. دائرهٔ آن تمامتر و کاملتر از دائره نبوت است. لذا نبوت باعتبار آنکه جهت خلقی است ختم می شود، و دولت آن بسر می آید، و دورهٔ حکومتِ اسم حاکم بر ولی ، باعتبار اسماء حق است، و نبوت است. دائمی است، چون ولی اسمی از محبت نبوت منقضی می شود. ولی ، ولایت دائمی است، چون ولی اسمی از اسماء حق است، و نبی از اسماء حق نیست. بهمین مناسبات جهات خلقی ،

من دابة الا وهو آخذ بناصيتها، إنَّ ربي على صراط مستقيم» بر اين مطلب شاهد است. ما در كتب خود برهان بر اين مطلب اقامه نموده ايم. الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

اشاره کرده است:

پس بـهـر عصرى ولى قائم است آزمـايـش تـا قـيـامـت دائم است

چون دائرهٔ ولایت بحسب حیطه و شمول، بزرگتر و تمامتر از نبوت است، و نبوت جهت ظاهر ولایت، و ولایت جهتِ باطن نبوت است؛ انبیاء در حیطهٔ مقام ولایت واقع شده اند، و محکوم بحکم جهتِ ولایت می باشند. بهمین لحاظ، ولایت اعم از نبوت است، و از زوالِ نبوت و رسالت تشریعی که از صفات کونیه و زمانیه و بانقطاع زمان رسالت و نبوت قطع می شود، انقطاع ولایت لازم نمی آید.

انبياء و اولياء عليهم السلام، بواسطة جهت ولايت بحضرت الهيه راه پيدا مى نمايند و حقايق را در آن مشهد شهود نموده و آنچه كه لازم تكميل بنى نوع انسان است، از جهات دنيوى و اخروى بيان مى نمايند. و نيز آنان حقايق را از مليك مقتدر اخذ نموده بحسب وجود مادي ظاهر در خلق، و متوطن در بلدهٔ خراب آباد مادهاند، ولى بحسب روح كلى در فوق بلاد تجرد آباد عالم عقول، اقامت گزيدهاند.

نبوت تعريفيه كه انباء از حقايق و اظهار ما كمن في غيب الوجود باشد، دائمی است مادامی كه دنيا باقی است، نبوت تعريفيه هم ثابت است. انباء حقايق و تعليم معارف، مراتبی دارد كه مرتبة اول آن انباء و ابران، اظهار حقايق مكنون در احديت وجود بمقام واحديت و اسماء و صفات است. مرتبة نازلة انباء معارف و حقايق در موطن خلق و حدوث، ماده است. بعد از انقطاع نبوت، تعريفی كه لازم لاينفك ولايت است، منتقل بآخرت می شود.

انبیاء در واقع اولیاء فانی در حق و باقی بحقند، که از مقام غیب وجود و اسرار آن خبر می دهند. منشأ اطلاع آنها بر حقایق موجود و مکنون در غیب وجود، فناء اولیاء در احدیت وجود است. باین اعتبار، بمعارف الهیه علم حاصل می نمایند، و باعتبار بقاء بعد از فناء و صحو بعد از محو، از این حقایق خبر می دهند. انبیاء باعتبار جهت ولایت، فانی در حق و متصل بعلم رب مطلق می باشند، و بمصالح و مفاصد اجتماع آگاهی پیدا می نمایند، و باعتبار مقام بقاء شرح مقذمة قبصرى

بعد از فناء و بعث بر امت خود، از برای تکمیل نظام اجتماع از حقایق موجود در احدیت وجود اطلاع می دهند. منشأ انباء حقایق، جهت حقی و ولایت آنها است. این مقام مانند مقام نبوت اکتسابی نیست، بلکه اختصاص الهی لازم عین ثابت ممکن است، که بلا مجعولیة اسماء و صفات و ذات مقدمۀ حق غیر مجعول است، بلکیه بیک اعتبار، جمیع مقامات اختصاصی و لازم لاینفک عین ثابت ممکن است، که از فیض اقدس در مقام واحدیت حاصل شده است. ولی ظهرر آن می باشد. حصول تدریجی این مقامات، منشأ اشتباه اهل اوهام و ظاهر شده است، و گمان کرده اند: مقامات نبوت و ولایت از ناحیۀ تعمل و رخم موانم جاصل می شود؛ در حالتی که نفوس مستکفی بالذات، در کسب معارف محتاج بمعلم خارجی و تعلیم دهندۀ بشری نیستند. مشاهدۀ آقاق و انفس و تفکر در باطن وجود خود، اتیان باعمال حسنه و ترک قبایح که لازمۀ فطرت آنهاست، در اندک

«هر کسی کودور ماند از اصل خویش باز جوید روزگار وصل خویش»

ابتدای ولایت، انتهای سفر اولِ سُلاک الی الله و مسافران بمقام ملأ اعلی بقدم شهود و معرفت می باشد. سالک در اول شروع بسفر الی الله و ملکوته الاسنی، منغمر در رؤیت کثرات است. بعد از طی مراتب، ابتدای ولایت انتهای سفر است که بعد از طیّ مراتب سلوک، بسر منزل وحدت می رسد. و بتدریج محو و منغمر در وحدت وجود و احدیت مطلقهٔ شده، بنحوی که از مشاهدهٔ کثرت غفلت دارد. حبّ و عشق بماسوی الله از قلب او زائل شده و از مظاهر مُعرض و گریزان است؛ و بعالم وحدت تعشق می ورزد. از منازل و مقاماتی که در شرّ فصول قبلی بیان کردیم، عبور نموده بسر منزل توحید الهی رسیده است. از قیود و استار امکانی و حجب ظلمانی و نورانی عبور نموده و بواسطهٔ تخلیهٔ نفس از رذائل و تخلیهٔ آن بفضائل، و عبور از منازل تجلیه و طلوع شمس وحدت در قلب صافی، سالک بمقام فناء در توحید رسیده است. کمل از اولیاء، چون عنایت ازلیه شامل حال آنها

## الفصل الثاني عشر: في النبوّة والرسالة والولاية

می شود، از انغمار در وحدت بمقام بقاء بعد از فناء، و صحو بعد از محومی رسند. سالک در انتهاء سفر اول و مقام فناء در ذات حق، بمقام ولایت می رمد، و وجودش وجود حقانی می گردد و حالت محوباو دست می دهد. چه بسا در این مقام اگر تحت تر بیت مرشد کاملی قرار نگیرد، شطحیات از او صادر شود. سالک، نظری بغیر از حضرت باری جلّ جلاله ندارد. در این حال و مقام، غیر از مو اول موجودی را نمی بیند. وحدت وجود او را مستغرق در خود نموده و از انغمار در وحدت و ازالهٔ کثرات و اغیار از قلب او، لسانش که عین لسان حق است گر یا بعباراتی می شود که چه بسا موجب زحمت او را فراهم می آورد. شاید جان خود را ز دست بدهد. سالک قبل از نیل به مقام صحو بعد از محو، اگر گو یا بکلماتی مشل «انیا الحق» و «انا الله» و «سبحانی ما اعظم شأنی» شود، لسان او در این مقام حکم شجرهٔ موسی را دارد که ناطق به: «انی اناالله» گردید. بنظر تحقیق افرادیکه عین ثابت آنان استعداد خلاصی از فناء و صحو بعد از محورا ندارند، مقر بمغام اعلای از فنا که فناء و بقای بعد از فناء و صحو بعد از محورا ندارند، قرر بمغام اعلای از فنا که فناء و بقای بعد از فناء و محو بعد از محورا ندارند، مقر تبعاتی از تبعات آنان استعداد خلاصی از فناء و صحو بعد از محورا ندارند، قدر تبعاتی از تبعات نفس در آنها بیدار و ظاهر می شود و انانیت نفس آنان را بغلطات و شطحیات وامی دارد.

اگر انسان بحسب سلوک و نیل به مرتبهٔ شهود در تحت مراقبت کامل قرار نگیرد، سرِّ وحدت را فاش و اسرار حق را هو پدا می کند. اهلِ ظاهر از این حال آگاه نیستند. برخی از شدَّت انغمار در کثرت و استغراق در خود بینی، از تصور این حال هم غافلند، ولی برخی بواسطهٔ صفای ذوق و تجرید<sup>۱</sup> کثرت از وحدت حقیقت این معنی را بعلم ذوقی ادراک می کنند. اگر چه اهل شهود حالی نیستند. «رزقنا الله و جمیع المؤمنین».

۱ . رجوع شود به اصطلاحات صوفیه، تالیف ملاعبدالرزاق کاشی، حاشیهٔ شرح منازل اقسایرین، چاپ ط، ۱۳۱۳ هـ ق، ص۱۲۱، ۱۲۱، ۱۲۲. ما در شرح خود بر نصوص «قونیوی» در بیان وجوه فرق بین توحید علمی و عیانی بطور مبسوط بحث کرده ایم. شرحمقذمة قيصرى

عاقبت اندر میان کشمکش جذبهٔ عشقش، مرا بربود خوش در دلم تابنده شد انوار عشق گشت جانم واقف اسرار عشق باز دیدم از کسالِ عشق و ذوق جمله ذرّاتِ جهان از تحت وفوق از کسال بینخودی منصور وار هریکی گویان: «اناالحق»، آشکار کرد پرواز از قسفس شهباز جان بال برهم زد، گذشت از آسمان

مطلب قابل ذکر آنکه بیان این نوع از مطالب اختصاص بار باب عرفان ندارد افرادی نظیر آخوند ملا احمد نراقی فقیه و مرجع عصر خود اشعاری در این باب دارد که در مطلع آن فرموده است:

عمری است که اندرطلب دوست دویدیم هم مسجدوهم میکا ،ها هم صور مه دیدیم گرتشنه شدیم آب زجوی مژه خوردیم گر، گرسنه لخت جگرخویش میمکیدیم تسا آنسجسا که فرماید دیدیم جهان وادی ایسمن شده هرچیز نسسسسی و زهسر نسخسلسی انسااللسه شسنسیسدیسم

بین توحید علمی و توحید عیانی و شهودی فرقهاست. توحید علمی، آنستکه انسان بقوه برهان یا ذوق بر خویشتن مبرهن نماید و بر خود معلوم سازد که هستی حقیقی اختصاص بحق دارد. حقّایت موجودات بحسب اصل ذات اوهام و اباطیلند؛ چون در عالم وجود موجود حقیقی یک فرد است. جمیع موجودات گریا بکلمهٔ اناالحقند. وای بر حال کسی که این مرتبه از توحید را هم فاقد باشد، و از برای ممکنات بحسب اصل، مرتبه ای از وجود و تحقق قائل شود.

اما توحید عیانی، آنستکه سالک بعد از عبور از حجب نورانی و ظلمانی و ازالهٔ اغیار از قلب خود و اضمحلال وجود مجازی خویش، که مزاحم شهود ذات است، نقش کثرت و دوئی را از صفحهٔ وجود بر دارد، و در عالم بیخودی ناطق بآنا الحق گردد. یعنی در اظهار این کلمه، لسان حق قرار گیرد. قبل از این مقام، حق لسان عبد بود، یعد از ترقی، عبد، لسان حق می شود. حالت اول اختصاص دارد باهل قرب نوافل و توحید، قرب نوافل است، حالت دوم اختصاص باهل توحیدِ قرب فرائض دارد و الیه اشار من قال:

### الفصل الثاني عشر: في النبوةوالرسالةوالولاية

از شراب جام مستصوری بنوش مست و بیخود گو: «اناالحق» برملا جان بجانان زندهٔ جاوید گشت تا زقید خود بکیلی شد فنا گفت اسیری گرتومی خواهی وصال بسی تیوشی در بیزم وصلِ میا درآ

سالک بعد از فناء در وحدت وجود، محو در توحید می شود. بعد از آنکه عنایت حق شامل حال او شد، بمقام صحوبعد از محومی رسد. مقام صحوبعد از محو، همان مقام بقاء بعد از فناء است، که شأن اولیاء کاملین علیهم السلام، می باشد. سالک بعد از حالت صحوبعد از محوی شروع بسفر دوم می نماید که ما مشروحاً آترا بیان کرده ایم. اعاده آن موجب تطویل است. بنابراین، عبد تا بمقام صحوبر نگردد، قدرت شروع بسفر دوم را ندارد. برخی از سلاک در مقام فناء، در توحید مستغرق می شوند و بسفر دوم نائل نمی شوند. پس اول مقام ولایت، مقام صحوب اشداد از محو است. سفر دوم نائل نمی شوند. پس اول مقام ولایت، مقام صحوب اشداد بهبت ولایت می شود. ما در طی شرح بر فصول قبلی این مراتب را بیان کردیم، و گفتیم انبیاء اولوالعزم حتماً باید این چهار سفر را بآخر برسانند، و بیان کردیم که تبی تا بسمقام ولایت و فناء در توحید و بقاء در توحید نرسد، حائز مقام نبوت نمی گردد، و بیان کردیم که حضرت نعمی و ائمهٔ طاهرین این چهار سفر را پیموده اند. با این فرق، که سیر اهل بیت اطهار و حضرت ختمی در جمیع اسماء بیموده اند. با این فرق، که سیر اهل بیت اطهار و حضرت ختمی در جمیع اسماء بیماه خاند. با این فرق، که سیر اهل بیت اطهار و حضرت ختمی در جمیع اسماء بیماه خاند. با این فرق، که سیر اهل بیت اطهار و حضرت ختمی در جمیع اسماء بیماه برا دماء بازد. و باصل خود رجوع نماید چنهار سفر دا در بر می این چهار معار پیموده اند. با این فرق، که سیر اهل بیت اطهار و حضرت ختمی در جمیع اسماء بیماه بوت در توحی از اسماء و بعضی شاید چهار سفر خود را در

حصول بأعلى المراتب والدرجات، اختصاص بحقيقت محمديه و صاحب مقام قطبيت كل دارد، ولى بعد از مقام صحوبعد از محو، اگر بخواهد بمقام بعثت برسد، بايد سه سفر ديگر را هم طى نمايد. مصنف علامه فرق بين اين مراتب و مقامات را بيان نكرده است.

۱ . سفر اول سفر از حلق بحق است. سفر دوم سقر از حق بحق. وسوم از حق بخلق. و چهارم از خلق بخلق است. غیر از سفر اول، جمیع این اسفار با مراتب و مقامات آن بالحق است. چون وجود سالک بعد از فناء در حق و بقاء باق وجودی حقانی می شود و تقش اغیار از صفحة قلب او حک می شود. شرحمقلامةقيصرى

همانطوریکه بیان شد، بمجرد علم حصولی یقینی، انسان ملحق باهل این مقامات نمی شود؛ بلکه مطلق کشف شهودی هم کافی از برای نیل بمقام عظمای ولایت نیست، و سالک باید بمقام فناء صرف در وحدت وجود برسد، و خود را در مشهود حقیقی و معبود کل، فانی محض به بیند؛ بنحوی که در مقام فناء اثری از وجود مجازی نسماند، و فناء در جمتی دون جهتی باو دست ندهد، پیش از آنکه عالم فانی خراب شود، عمارت وجود سالک بکلی فانی در حق گردد، و بعد از فنناء تام بمقام بقاء بعد از فناء برسد، و اسماء حق را یکی بعد از دیگری در سفر فنناء تام بمقام بقاء بعد از فناء برسد، و اسماء حق را یکی بعد از دیگری در سفر فنناء تام بمقام بقاء بعد از فناء برسد، و اسماء حق را یکی بعد از دیگری در سفر فنناء تام بمقام بقاء بعد از فناء برسد، و اسماء حق را یکی بعد از دیگری در سفر فناء تام بمقام بقاء بعد از فناء برسد، و اسماء حق را یکی بعد از دیگری در سفر فنناء تام بمقام بقاء بعد از فناء برسد، و اسماء حق را یکی بعد از دیگری در سفر فناء تام بمقام بقاء بعد از فناء برسد، و اسماء حق را یکی بعد از دیگری در سفر مقامات مقام بقاء بعد از فناء برسد، و اسماء حق را یکی بعد از دیگری در سفر مقامات مقام بقاء بعد از فناء برسد، و اسماء حق را یکی بعد از دیگری در سفر مقامات مقام بقاء بعد از فناء برسد، و اسماء حق را یکی بعد از دیگری در سفر خود را فانی در ذات و افعال و صفات حق بیند, بمقام سر که فناء ذات و خفاء، مقامات دائر و لایت اوتمام می شودوناء اومنقطع گردیده وشروع بسفرثالث می نماید. تسمام این مقامات را مصنف این کتاب با یکدیگر خلط کرده، و مطلب را

روشن نکرده است. روشن نکرده است.

سفر سوم سالک در مراتب افعال است در این مقام، سالک بمقام صحو تام نمائل آمده است. سفر در عوالم ملکوت و جبروت نموده بعد از سیر در جمیع عوالم، بمقام انباء از ذات و صفات حق رسیده، ولی بمقام نبوّت تشریع نرسیده است. مقام نبوّت تشریع بعد از انتهای سفر رابع است. همانطوری که در مطاوی کلمات خود در شرح بر فصول قبلی بیان نمودیم.

سالک، مادامی که واصل بحق نشود و بمقام فناء تام در توحید نرسد و صحو بعد از محوبرایش حاصل نگردد و عبور از منازل نفس ننماید، و مقامات و مراتب سلوک را بقدم شهود نپیماید، و از مقام احسان که اول مراتب کمال و از اصول که اول مقامات اصول و از لطایف از لطیفهٔ سرً و روح عبور ننماید، ولایت او کامل نهی شود. مقدمهٔ نیل بمقام ولایت، فناء تام در توحید است، بنحوی که از برای سالک بوجه من الوجوه انیتی باقی نماند، و وقیامت او قائم شود.

۱ . سالک، مسلک و طریق حق و مسافر بملکوت مطلق در مقام رفع حجب ظلمانی و نورانی و رفع استار ---۸۷۶

# الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

ما را زجام بادهٔ گلگون خراب کن زان پیش تر که عالم فانی شود خراب بیسنسی و بیبنك انّی یزاحمنی فارفع بلطفك انّی من البین<sup>۱</sup>

آمکاتی و انجذاب سرٌ وجودی، بموجب جذبة من جذبات الحق توازی عمل الثقلین سر وجودی حق ساری در عبد او را بحضرت وجود متصل می نماید و بمقام فناء و محوو طمس و محق می رمد، و در بحر وجوب و اشعة شمس حقیقتِ حق منغمر و منغمس می گردد؛ یا در فناء معض می ماند و بمقام بقاء بعد از فناء ناثل نمی شود و از وحدت بکثرت رجوع نمی نماید؛ و یا آنکه عنایت الهی بمقتضای عین ثابت و امتعداد ذاتی شامل حال او شده از وحدت بکثرت رجوع نموده و بمقام بقاء بعد از فناء نائل می شود و از اولیاء مقر بین می گردد. کاملاً در این مطالب تأمل کن و بدانکه فهم و ادراک این مراتب به شهود ذوتی از عویصات است، تا چه رمد بکش حالی و مقامی و فناء در عین وجود او.

من گنگ خواب دیده و عالم تمام کر 🦷 من عاجزم زگفتن و خلق از شنیدنش

اعمال و افمالي اهل سلوک، موجب توجه سالک بوحدت و انغمار وحدت و اتصال و اتحاد با حق است؟ وگرنه بحسب واقع، حق ظاهر در جيم حقايق است، و بانگُ «لااله الآ هو» يل «لاموجود الا هو» از جميع ذرات وجود بلند است. و همه بدين نطق، گو يا هستند. «يسبع لله ما في السماوات و ما في الارض...».

موسیشی نیست که دعوی اناالحق شنود 🦳 ورنه این زمزمه اندر شجری نیست، که نیست

نتیجهٔ سلوک، اطلاع سالک بر این قبیل از مقامات است. سر اینکه برخی از اهل حال، از کثرت لذت می برند، آنستکه حق را در کثرات شهود می نمایند. حقیقت شهود این معنی وقوف عارف سالک و مکاشف محقق بامری است که واقعیت دارد، و گرنه اصل توحید همان تفرید وجود محض است. حجاب وجود اهلِ کثرت، مانع از درک چنین حقیقتی است.

> نیست در افسرده گان ذوق سماع ور نه عالم را گرفته این سرود هست بی صورت ، جناب قدس عشق لیک در هر صورتی خود را نمود در لباس حسن لیلی جلوه کرد صبر و آرام از دل مجنون ربود پیش روی خود ز علرا پرده بست صبد در غم بر رخ وامق گشود در حقیقت خود به خود می باخت علق لیلی و مجنون بجز نامی نیود چیست می دانی صدای چنگ و رویگ «انت کافی انت حسبی یا ودود»

۱ . این بیت: بینی و بینك انی ینازعنی فارفع بلطفك آتی من الپین، از عارف واصل، حمین بن منصور حلاج است، كه از مجذو بین است. شرح مقتلمة قيصرى

عارف غیر و اصل و مشاهدی که بقوّه استعداد عالم غیب ارا شهود کند، و متصف بصفات حمیده و اخلاق حسنه گردد، مادامی که در سیر الی الله بفناء از افعال و صفّات و ذات نرسد، ولتی و اصل بحق نیست. چه واصل علمی و شهودی بسملاحظهٔ آنکه در حجاب علم و شهود است، و اصل واقعی نیست؟ بلکه واصل واقعی، کسی است که حق در او بنحوی تجلی کند، که عین و اثری از او باقی نساند، هم رسم او منسحی شود و هم اسم او زائل گردد و بمقام قرب نوافل و فرائض نائل گردد، و هیچ تعینی از او باقی نماند. بعد از آنکه تعینی از او باقی نساند، اگر بمقام بقاء بعد از فناء رسید، بمقام کمال ولایت می رسد مرتبهٔ کمال ولایت اختصاص بحقیقت محمدیه دارد..

چون مراتب سلوک متميز از يکديگرند، ارباب اين طريقه «سلوک» مقامات کليه را بسطم اليقين و عين اليقين و حق اليقين تقسيم کردهاند: علم اليقين، عبارتست از ادراک و تصور معلوم مطابقاً للواقع؛ چون مطلق قطع، علم نيست و يقين غير مطابق با واقع، جهل مرکب است. عين اليقين، شهود مشهود مطابقاً للواقع است. در شهود، عدم مطابقت واقع امکان ندارد، اگر چه در اين معنى بحث است. تحقيق آن در شرح بر فصوص در مقام بيان ترجيح طريقة اهل شهود بر طريقة

۱. همانطوویکه در مباحث قبلی بیان کردیم، این اشعار صریح در وحدت وجود مختار عرفای اسلامی است. و این ابیات بحسب مضمون صریح در نفی حلول و اتحاد است. حلول، ملازم با کثرت وجود و اتحاد بین ممکنات و حق مستلزم تناقض است. اتحاد اثنین مطلقا محال است. با وجود این اشعاں برخی از مستشرقین قائلند که حلاج قائل اشعار، حلولی است. و برخی هم کورکورانه از آنها تقلید کرده اند. اشخاصی که بضاعت آنها در تصوف این اندازه است، نباید در این قبیل از عو یصات مداخله تساید. مداخلا این اشخاص در این قبیل از مشکلات علم الهی، منشأ اشتباهات فاحش دیگران می شود. ما در شرح بر فصوص، مدرک اختیار نیکلون و بعضی از شاگردان او را در مسله، نقل و رد کرده ایم. حلاج از محققان متصوفه و از اعاظم قائلان بوحدت وجود است. بیان احوال و آثار و تحقیق در آراء حلاج در مسله وحدت وجود، احتیاج به تضلع در تصوف و مسأله وحدت وجود دارد، می باشد. لوئی مامینیون شرح حال انتقادی مفصلی از حلاج بنام: اسلامی کسب معارف نموده است می باشد. لوئی مامینیون شرح حال انتقادی مفصلی از حلاج بنام: می باشد. لوئی مامینیون شرح حال انتقادی مفصلی از حلاج بنام: اخبار حلاج تألیف کرده است. او هم در بیان قسمی آز افکار حلاج، اشتباهات و وضحی کرده است. الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

اهل نظر خواهد آمد.

حق اليقين، فناء در حق وبقاء بحق است؛ بحسب علم وشهود وحالي مرتبة شهود، چه عيمن اليقين وچه حق اليقين مرتبة اعلاى علم است. و طريقة شهود، طريقة اهل نظر را ابطال نسى نمايد، ولى مراتب و مقامات جزئيه ولايت از حيث كمال نهايت ندارد. أنحن نذكر شطراً مما حصل لى في الولاية المحمدية و اولاده الطاهرين عليهم افضل صلوات المصلين، بمنوان الخاتمة.

چون بعضی از مراتب کمالی ولایت، اقرب از بعضی از مراتب دیگر نبقت و ولایت است؛ شیخ اکبر قده، انبیائی را که در این کتاب ذکر کرده است، تقدم و تأخر زمانی را در آنها مراعات نکرده است؛ بلکه از آنها بحسب مراتب و نحوهٔ تحقق ولایت و نبقت اسم برده است. نُظر بآنکه بـعضی از انبیاء مبعوث بخلایقند، بدون آنکه صاحب شریعت و

١. يقين متركب شروع در طريق، و غايت و نهايت در اجات عامه است. بلكه اول خطوه و قدم خاصه است كه بوسيلة آن مى توان بدرجات خاصه رسيد؛ و داراى سه درجه است: درجة اول: علم اليقين است كه از آن به: «قبول ما ظهر من الحق و قبول ماغاب للحق والوقوف على ما قام بالحق» تعبير نموده اند. علم اليقيين بقبول ماظهر من الحق بطريق الرسالة همان ماجاء به النبى است، از ايسان و اسلام و احكام و قبول ماغاب للحق، احكام نشأة قيامت و احوال آن و احكام جنت و نار، و جهات مر بوط به نشأه و دار آخرت است. وقوف على ماقامه بالحق از قبيل كشف صورى: منامات صادقه و اخبار مربوط بغيب و خوارق عادات، و مبادى انوار توحيد افعال است.

عين اليقين، شهود حقايق است بنحو انكشاف ناشى از عود بغطرت اولى. و مقام و موطن اصلى و شهود حقايق در عالم قدس، استدلال و نقل و اتكاء بغير كشف در آن مدخليت ندارد. مكاشف در اين مقام، از استدلال و نقل مستغنى است. حق اليقين، تحقق بحقيقت علم حق است به فناء از رسم و علم. حق اليقين را خواجه «قده» به اسفار حيح الكشف ثم الخلاص من كلفة اليقين ثم الفناء في استيلاء نور تبصلى حقيقت وجود است. اسفار الحمائة فور صبح و افناء ظلمت ليل است. اسفار، استماره از استيلاء نور تبصلى حقيقت وجود است بر ظلمت رموم خلقى. ايرمؤمنان على عليه السلام فرموده د علم حق علم خود را فانى من مبح الازل، فيلوج على هياكل التوحيد آثاره. بعد از تحقق علم، سالك مست: الحقيقة نوريشرق من صبح الازل، فيلوج على هياكل التوحيد آثاره. بعد از تحقق علم، سالك مست الحفانى در علم ذاتى حق مى بيند. بعد از فناه علم مالك در علم حق، عين ذات او است، و علم مسالك فانى در علم ذاتى حق مى شود. مالك در اين مقام، از كلفت حمل علم فارغ مى شود و در معام فناء در حق اليقين عين و اثرى از عبد نمى ماند و بكلى بناى وجود او خراب مى شود. ليس على معام فناء در حق اليقين عين و اثرى از عبد نمى ماند و بكلى بناى وجود او خراب مى شود. ليس على الخراب خراج. شرح مقتامة فيصرى

كتاب مستقل باشند؛ بلكه تابع انبياء مشرعند، وموفق بسير در سفر چهارم مشدهاند، با آنکه دارای مقام انباء و اخبار از ذات و صفات حقند، ولی بدرجهٔ تشريع نرسيده اند. برخی ديگر، مشرع و صاحب شريعت و کتابند. از اين جهت، انسياء تقسيم بمرسلين وغير مرسلين شده اند: انبياء مرسل، چون جامع بين مراتب ولايت و نبوّت و رسالتند، افضل از ساير انبياء هستند. اگرچه مرتبه و مقام ولايتِ آنها از حیث کمال و فضیلت بالاتر از مقام نبوت آنها است، و مقام نبوت آنها بالاتر از مقام رسالت آنها مي باشد؛ چون مقام ولايت، جهت حقى و نبوت جهت ملکی و خلقی آنها است. انبیاء باعتبار جهت ولایت، رابطهٔ با حق تعالی و مقام اسساء وصفات وعالم ملائكه دارند، و منشأ وحي همان اتصال و ارتباط آنها با عالم ملائكه وبلكه عالم اسماء وصفات است، وجنبة يلى الربي آنها جهت ولايت، و مقام يلى الخلقي آنها، جهت رسالت آنهاست، كه مناسب با عالم ملک و شهادت است. بنا براین، ولایت جهت حقی، و نبوّت جهت ملکی، و رسالت جهت بشري ووجهه ي ارتباط انبياء با خلق است. لذا ارباب ملوك تصريح كرده اند، كه مقام نبوّت در عالم برزخ فوق مقام رسالت و متأخر از مقام ولايت آست، اگرچه بعد از طی بساط ماده و قطع نظر از عالم شهادت و ملک، مقام نبوت و رسالت بمعنى جهت ارتباط ولى بخلق مرتفع مي شود و مقام ولايت دائـمـى و ابدى است. مقام ولايت كليه در مقام ارشاد خلق متجلى بصورت نبى و رسول است.

#### تنميم

لابة أن تعلم أن العادة متعلقة بالتقدير الألى الواقع في الحضرة العلمية، الجارى على سنة الله تعالى وخرق العادات يتعلق بذلك، لكن لاعلى السنة، يل اظهاراً للقدرة. وهو قد يصدر من الاولياء فيسمى كرامة، وقد يصدر من اصحاب النفرس القوية من اصل الفطرة وأن لم يكونوا أولياء، وهم على قسمين: أما خيَّرً بالطبع أو شرير، والأول أن وصل الى مقام الولاية، فهوولى، وأن لم يصل فهو من الصلحاء المؤمنين المفلحين. والثانى خبيث ساحر. ولكل منهما التصرف في العالم، وهؤلاء إن ساعدهم الأسباب الخارجية استولوا على أهل العالم، وصار كل منهم صاحب

# الفصل الثاني عشر: في النبوةوالرسالة والولاية

قرنه و زمانه بحسب الدولة الظاهرة؛ و أن لم تساعد هم الأسباب، لم يحصل ذلك إلاّ انهم بايّ شيء اشتغلوا كانوا فيه بالكمال، ولا كمال الاالله وحده. هذا آخر ما اردنا بيانه من المقدمات.

بیین معجزات و کراماتِ صادر از انبیاء و اولیاء، و افعالِ صادر از صاحبانِ نفوس کاملهٔ غیر واصل بمقامات ولایت، و افعالِ صادره از مردم عادی فرق است، کساایـنـکه بـین افعالِ عادی اهل ولایت و متصرفان در ملک و ملکوت، و افعال صادرهٔ از آنها که مبتنی بر اصول کرامت یا معجزه، است فرق است.

افعال عادی، ناشی از سنت الهیه و متعلق بتقدیر ازلی و قضاء الهیِ متعین در حضرت علمیه است. حقیقت حق، جمیع موجودات و آثار افعالی آنها را بر طبق علم عنائی خویش ایجاد می نماید. از این علم الهی، تعبیر بتقدیر ازلی و قضای الهی می نمایند. بنابر این، افعالی که بر طبق نظام واحد و سنت جاریه از موجودات صادر می شود، و آثاری که از ذوات الآثار بر وتیره و نهج واحد صدور پید.' می نماید، و مترتب بر مبادی خود می شود، افعالِ عادی و طبیعیِ ناشی از مبادی افعال است.

افعالی که بر طبق سنت جاریه تحقق پیدا ننمایند، بلکه خارق عادت باشد. و تخلف از سنت جاریه داشته و بجهت اظهار قدرت از فاعل آن صادر شود، آن را معجزه یا کرامت می نامند. معجزه از خواص انبیاء، و کرامت اختصاص باولیاء دارد. متعلق معجزات و کرامات از امور ممتنعه نیست، شیء تا ممکن نباشد، نه بنحو عادت تحقق پیدا می نماید و نه بنحو اعجاز. بنابراین، متعلق اعجاز باید ممکن الوجود و جائزالتحقق باشد. اموری که از خوارق عادات بشمار می روند، از کسانی که بمقام ولایت نیز نرسیده اند، صادر می شود. برخی از نفوس، بحسب اصلِ فطرت، دارای امتعاداد تام و کاملند، که با اندک اعدادی اتصال بملکوت برخی از نفوس و جود و می نمایند، و منشأ عجائب و غرائب می گردند. اصلِ فطرت، دارای امتعداد تام و کاملند، که با اندک اعدادی اتصال بملکوت برخی از نفوس قویه بحسب ذات و حقیقت منشأ خیر و اعمال حسنه اند، و است مداد از برای رسیدن بمقام ولایت را دارند. نیل آنها بمقام ولایت، موقوف شرح مقتمة فيصرى

عبادات از دار غرور تجاوز نموده، و چه بسا در اندک زمانی بمقام ولایت می رسند. اگر این قبیل از نفوس بواسطهٔ عدم مساعدت احوال و اوضاع بمقام شـامـخ ولايت نرسند، از صلحا و مؤمنين و اهل فلاح و رستگاری بشمار می روند و تسبتاً صاحبان نفوس قويه اند.

بعضى از نفوس مستعده وقوية بحسب اصل فطرت شرير بالطبع، و بحسب دات متمایل بایجاد اعمال زشت و بد هستند، و استعداد کامل از برای خون ریزی و سفک دماء و ایجاد تحول در عالم وجود می باشند. صاحبان نفوس قو یه، چه کسانی که با لذات مستعد از برای منشأ نیت خیرات و چه کسانی که استعداد تام از برای مبدئیت شرور دارند، اگر اسباب و علل خارجیه و معدّات و علل و جهات مربوط باستیلای بر عالم ملک و شهادت با آنها مساعدت نماید، و بموانم خارجی و جهات مناقض با تصميم آنها در استيلاي بر عالم ملک بر نخورند؛ بر اهل عالم و صاحبان قدرت و نفوذ کلمه مستولی می شوند، و فرد شاخص زمان خود می گردند؛ و اسماء مربوط به تصرف نظام ملک و حاکم بر صاحبانِ قدرت در آنها تجلى مي نمايد، و عالم ظاهر را تا مدت بقاء و دوام حكومت اسماء حاكم بر عالیم شهادت، که در مجلای وجود آنها متجلی است متصرف می شوند. اگر اسبباب استبیلا و علل تبصرف در عالم ملک با آنها مساعد نشود، بهر امری که اشتغال داشته باشند، تصرف آنها در آن امر و حکومت و اشتغال آنها بر حدود تصرفات خود بنحوتمام و كمال است. كامل مطلق حقتعالى است، بلكه كمال اختصاص باو دارد. غير از حق هيچ موجودي كامل مطلق نيست، چه آنكه هر ممکنی دارای حد وجودی و نقص ذاتی است. عین ثابت ممکن محو نمی شود.

جدا هرگز نشد، والله اعلم سیه روئی ز ممکن در دو عالم

ولما كانت الولاية، اكبر حيطة من النبوة، وباطناً لها شملت الانبياء والاولياء، فالأنبياء، اولياء، فانين في الحق باقين به، منبئين عن الغيب واسراره بحسب اقتضاء الاسم الدهر، انبائه واظهاره في كل وقت وحين منه. وهذا المقام ايضا اختصاص الهي غير كسبى، بل جميع المقامات اختصاصية 777

الفصل الثاني عشر: في النبوّةوالرسالةوالولاية

عطائية غير كسببه حاصلة للعين الثابتة من الفيض الأقدس، وظهوره بالندريج بحصول شرايطه و اسبابه يوهم المحجوب، فيظن انه كسبى بالتعمل، و ليس كذلك في الحقيقة. فاول الولاية، انتهاء السفر الأول الذى هوالسفر من الخلق الى الحق المقامات و الحصول باعلى المراتب والدرجات، و بمجرد حصول العلم اليقينى للشخص، لايلحق باهل هذا المقام، ولا بحصول الكشف الشهودى ايضا، إلاّ ان يكون موجباً لفناء الشاهد في المشهود ومعوالعابد في المعبود، و انما نتهت على هذا المعنى، لئلاً يتوهم العارف، الغير الواصل والمشاهد بقوة استعداده للغيوب، عن الافعال الحقات العبدة والاخلاق المرضية الغير السائك طريق الحق بالفناء من المعنى، لئلاً يتوهم العارف، الغير الواصل والمشاهد بقوة استعداده للغيوب، عن الافعال والصفات العميدة والاخلاق المرضية الغير السائك طريق الحق بالفناء عن الافعال والصفات و الذات، انه ولى وإصل و صوله على اوشهودى، وهو غير واصل في الحقيقة، لكونه في حجاب العلم والشهود، و أنّما يتجلى الحق لمن انمحى رسمه وزال عنه اسمه.

ولمَّا كانت المراتب متمايزة قسم ارباب هذه الطريقة المقامات الكلية الى علم اليقين وعين اليقين وحق اليقين، فعلم اليقين بتصور الامر على ماهو عليه، وعين اليقين شهوده كماهو، وحق اليقين بالفناء في الحق و البقاء به علماً وشهوداً و حالا، لا علماً فقط، ولا نهاية لكمال الولاية، فعراتب الاولياء غير متناهية. ولمَّا كان بعض المراتب اقرب من البعض في النبوة والولاية ذكر الشيخ «ره» الانبياء المذكورين في هذا الكتاب حسب مراتبهم لابالتقدم و التأخر الزماني. ولمَّا كان الممذكورين في هذا الكتاب حسب مراتبهم لابالتقدم و التأخر الزماني. ولمَّا كان المموث الى الخلق تارةاً من غير تشريع و كتاب من الله تعالى، و تارةاً بتشريع و كتاب منه، انقسم النبي الى المرسل و غيره، فالمرسلون أعلى مرتبةً من غيرهم، لجمعهم بين المراتب الثلاث: الولاية و النبوة والرسالة:

ثم الأنبياء لجمعهم بين المرتبتين: الولاية والنبوة، وإن كانت ولايتهم اعلى من نبوتهم، و نبوتهم اعلى من رسالتهم، لان ولايتهم جهة حقيتهم فيه، و نبوتهم جهة ملكيتهم، اذبها بحصل المناصبة لعالم الملائكة فيأخذون الوحى منهم، و رسالتهم جهة بشريتهم المناصبة للعالم الانسانى، و اليه اشار الشيخ «رضى الله عنه» بقوله: «مقام النبوة في البرزخ دون الولى و فوق الرسول» اى النبوة دون الولاية التى لهم و فوق الرسالة. (١ - ٢).

۱ . لازم بـود از بـرای اتـمـام مـبـاحـث بـنحو کامل، بـضی از مطالبِ مر بوط بمقامات ولایت که مصنف علامه، بیان نگرده است را متعرض می شدیم که آنها اکثراً تعقیقاتی است که متأخرین کرده اند؛ در آن آنصورت، ناچار بودیم از تعرض برخی از روایات واردهٔ از خواجهٔ عالم «صلوات الله علیه». شرح مقذمة قيصرى

شرح این قسمت را ما بیان نمودیم و مشکلات آن را بنحو کامل توضیح دادیم و فرق بین مراتب و مقامات را در مطاوی شرح خود بر این مقدمه تحقیق نمودیم. این قسمت می بایست قبل از «تتمیم» نوشته شود چون تتمهٔ مطالب فصل «۱۲» می باشد.

در بیان اصول کرامات و معجزات و خوارق عادات

انسان مستكمل بحسب علم و عمل باعتبار ذات، ملتئم از سه عالم است كه بر طبق مبادى ادراكات خود كه قوة احساس و تخیل و تعقل باشد، در او حاصل شده است. هر صورت ادراكیه اى یک نوع از وجود است. كمال قوة عاقله انسان، اتصال بملكوت اعلى و مشاهدة عالم ملائكه است. و كمال قوة مصوّره و تخیل، مشاهدة اشبباح مثالیه و اتصال بملكوتِ عالم اشباح مجردة و اطلاع از مغیبات جزئیه است. كمااینكه اطلاع بر مغیبات كلیه، معلول اتصال بعالم عقل و ملائكة مقر بین و مجردات تام الوجود است. كسمال قوة حساسه شدت تأثیر در موّاد جسمانیه است. قام الوجود است. كسمال قوة حساسه شدت تأثیر در موّاد بعرسمانیه است. قمالی از افراد انسان بعقام كمال و استكمال این سه قوه نائل می شوند. كسی كه بحسب این سه قوّه، كامل گردد؛ واجدِ مقام و رتبهٔ خلافت الهیه، و حاثرِ مقام ریاست بر خلق و دعوت مردم بمقام احدیت وجود می گردد، و بتوسط اظهار معجزات و خوارق عادات بر اعدای خود مسلط می شود و یا مقام نبوت بتوسط اظهار معجزات و خوارق عادات بر اعدای خود مسلط می شود و یا مقام نبوت کرده ایم، و در این شرح از بوای ایمین اندازه اکنا نمودیم.

قوای عاقله بعد از تصفیه و تحصیلِ قوت وجودی، متصل بروح اعظم و عقل اول می گردد. و بدون واسطهٔ تعلیم بشری، حقایق را در الواح عالیه مشاهده می نماید و در زمان انـدک، جـمیع مـعـلوماتی را که در تکمیلِ اجتماع بشری لازم و واجب است، واجـد می شـود. در نـحـوهٔ حصول این علم، که آیا بر سبیل تدریج یا دفعی حاصل می شود، بحثی است.

ميس ۲ . شيخ اكبر اين عبارت را در چند مورد از فتومات و فصوص و عنقاء مغرب ذكر كرده است . وقد اشرنا الى موضعه في مطاوى هذا الشرح مراراً . الفصل الثاني عشر في النبوّةوالرسالةوالولاية

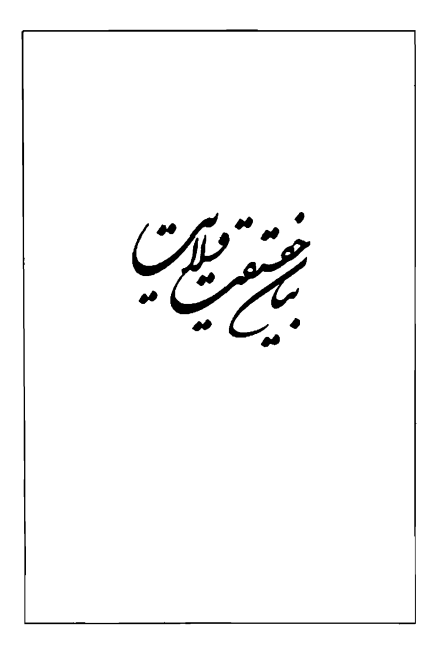
بالاترين اقسام اعجاز، انتقال نفس ناطقه از عالم خود بعالم ربوبى وسير در موجبات مصالح و مفاسد بشرى، و متصف باتحاد با مقام اسماء حق و اطلاع بر كيفيت قضا و قدر و احاطة بر واحديت و حضرت علميه است. فهذه اعلى ضروب المعجزات والكرامات و اعلى منها عبارة عن مشاهدة الحقايق في المرتبة الاحدية. خاصيت قوة متخيله، شهود حقايق در عالم بيدارى ويقظه است، و نيز تمثل

صور مشاليه در نفس ناطقه، واستماع اصوات حسبه در ملكوت اوسط و عالم «هورقبليا»، و رؤيت ملك حامل وحى وشنيدن كلام منظوم، و رؤيت كتاب و صحيفة الهى است.

خاصیت قوهٔ حسّ، تأثیر در هیولای عالم ملک و شهادت است. نفس باعتبار قورت این مرتبهٔ از وجود می تواند هر گونه تصرفی در صور کائنات بنماید. نفس قبل از استکمال تام، متصرف در حیطهٔ وجود خود و قوای جسمانی خویش است. بعد از استکمال و اتصال بعالم ربوبی ، متصرف در صور و مواد عالم اجسام است. چون بعد از استکمال، محیط بر عالم اجسام و مواد می شود، و عالم مواد و اجسام را باندازهٔ قدرت خود تسخیر می نماید. انسان مجمع انوار عقلی و نفسی و حسی، همان جوهر ذات و حقیقت مقام نبوت و ولایت است. کسانی که بمقام ولایت نیرسیده اند، اگر هم صاحبان نفوس قو یه باشند، استکمال تام آنها در قسم اخیر است، نه بنحو تمامیت نفوس انبیاء و اولیاء علیهم السلام. افضل اجزاء نبوت، اطلاع بر اسماء و اعیان است.

اخـبار بعضی از امور غیبی جزئی ، در کهنه و مستنطقین یافت می شود. برخی از نفوس قو یه نیز تصرف در مواد خارج از حیطهٔ وجود خود دارند<sup>۱</sup> .

١. هذا تسمام الكلام فيسما اردنا بيانه في هذاالشرح ونختم الكلام حامدين لله ومصلين على خير خلقه محمد وآله الطاهرين. وقد حصل الفراع من تأليف هذاالشرح بيد مؤلفه الغانى تراب اقدام الاولياء جلال الدين الاشتيانى في بيت صديقى الفاضل الكامل الزاهد، شيخ احمد الاصولى الشاهرودى. مشهد الرضوى على مشرفه السلام والتحية شوال المكرم سنه ١٣٨٤من الفجرة النبويه عليه و آله آلاف التحية والسلام. شرح مقدّمة قيصرى مسرح مقدّمة قيصرى و قدتم ما اردنا بيانه و قصدنا ايراده في هذه الاوراق، والحمدللّه على حصول ما اردنا. ولـمّـا كمانت مسألة الولاية على هذه الطريقه (اى التصوف) في نهاية الغموض، لابأس بذكر بعض ما وفقنا ولى التوفيق لتحصيله ويلزم ذكره.



# بيان حقيقت ولايت

از برای هریک از نبوّت و ولایت دو اعتبار است: لحاظ اطلاق و ملاحظه تقیید، که از آن بولایت و نبوّت عام و خاص تعبیر نموده اند. نبوت عامه و مطلقه، نبوتی است که از ازل برای حقیقت محمدیه در حضرت واحدیت و مقام اتحاد آن حقیقت با اسم اعظم حاصل بوده است. این نبوت و انباء، که متحد با اصل ولایت آن حضرت است تا ابد باقی است، و انقطاع ندارد. آن حقیقت، علی الدوام واسطهٔ در ظهور و اظهار و انباء است. لسان این مقام و مرتبه: «کست نبیاً و آدم بین الماءو الطین» است<sup>1</sup>.

نبق باعتبار این مقام، چون مبده ظهور اعیان و اسماء در مقام واحدیت است، مطلع از استعداداتِ جمیع موجودات و ذوات و اعیان است، و هر ذی حقی را که بلسانِ ذات، طالب وجود و نیل بدرجات و کمالات وجودی است، بکمالات لایقهٔ خود می رساند. این انباء و هدایت و ولایت بحسب تکوین و تشریع هر دو ثابت است، و بر طبق استعدادِ خلایق در هر عصری از اعصار جعل شرایع و سنن و احکام می نماید، و از مشکاة انبیاء من لدن آدم الی زمان خاتم جلوه می نماید، و

۱ . رجوع شود برساله «الولايه»، تأليف استادنا العلامة المحقق، آمًا ميرزا احمد لمُشتياني «ادام الله تعالى علوه و مجده» چاپ طهران، ١٣٦٨هـ ق ص٩و ١٠.

٨٨٩

شرح مقذمة قيصرى

بعد از قطع نبوّت، تشريع در مشكاة اولياء محمديين عليهم السلام متجلى است. اين حقيقت، مطلع بر استعدادات جميع موجودات باعتبار ذات و ماهيات است و بانساء ذاتى و تعليم حقيقى ازلى، هر صاحب حقى را بمقام خود مى رساند، صاحب اين مقام، داراى مرتسة خلافت اعظم است، كه از آن بقطب الاقطاب و انسان حقيقى و آدم اول و قلم اعلى و روح اعظم تعبير كردهاند، بلكه حقيقت انسان كامل، در قوس صعود و نزول، متحد با اسم اعظم است.

باطن این نبوّت، ولایت مطلقه است. مقام ولایت مطلقه، مقام حصولِ جمیع کسالات وجودی و صفات کمالی، و مجمع مظاهر و مراتب و فعلیات و حصولات است. این وجودِ جمعی کامل تمام محمدی، فانی در حق و باقی باوست.

نبوت مفيده، عبارت ازاخبارغيبی والهی ناشی ازمعرفت ذات حق و شناسائی، و علم به اسماء الهيه و حقايق اعيان ثابته است. حقيقت نبی باين اعتبار، بلحاظ تبليغ احكام و بيان معارف و اصلاح جامعة بشری و تعليم حقايق و قيام به سياست و دعوت مردم بمقام جمع وجود، مشرّع و صاحب رسالت است. ولايت مقيده نيز همين حكم را دارد. ولى جميع مراتبی را كه نبیّ مبعوث، واجد است، دارا می باشد، با اين فرق كه معلومات و معارف او مأخوذ از همان مأخذی است كه نبیّ مرسل بآن اتصال دارد.

بیاید توجه داشت که اتصال علم نبی بمخزن معارف مختص رسالت بنحو اصالت است، ولی خلیفهٔ تابع او بنحو تبعیت، واجد مقامِ معارف مختصٌ برسالت است.

هریک از نبوت و ولایت، باعتبار آنکه صفتی از صفات الهی است، مطلق است. و بـاعـتـبـار اسـتـناد به نبی و ولی مقید است. مقید، قائم و متقوم بمطلق و مطـلـق، مقوم مقید است. سریان مطلق در مقید، سریانی مجهول الکنه والحقیقت است.

نبوټ جمميم انبياء و همچنين ولايټ کافهٔ اولياء، از جزئيات و فروع و ظهورات و تجلياټ نبوّت و ولايت مطلقهٔ محمديه است.

## الفصل الثاني عشر: في النبوّةوالرسالةوالولاية

بود نور نـبـی خـورشـیـد اعظم گـه از مـومـی پدیـد و گـه ز آدم وجـود اولـیـا او را چو عـضـونـد که او کل است، ایشان همچوجزوند

همانطوریکه مصنف علامه «اعلی الله قدره» در آخر فصل تاسع بیان نمود؛ نبوت چون صفت خلقی است منقطع می شود، و ولایت چون صفت الهی است انقطاع نمی پذیرد. و بعد از انقطاع نبوت تشریع و اتمام دائرهٔ رسالت و نبوت و ظهور ولایت از مقام باطنِ وجود بمقام ظاهر قطبیت، منتقل باولیاء می شود، تا آنکه بظهور خاتم اولیاء، مهدی موعود در آخر زمان ختم شود، و قیامت قائم گردد<sup>1</sup>.

انبياءعليهم السلام، باعتبار جنبة ولايت كه مقام باطن نبوتست بحضرت الهيه، راه پيدا مى نمايند. مقام باطن ولايت خاتم انبياء«ع» مقام جامعيتِ اسم اعظم و مرتببة وحدتِ صرف و اتحاد آن مقام با اسم اعظم است. و حضرت خاتم باعتبار باطنِ وجود، عين اسم اعظم است. ظهور اسم اعظم با جميع مراتب و شئون خود، كه موجب ظهور تجلى حق بجميع اسماء و صفات است، از مشكاة خاتم الاولياء خواهد بود؛ و حضرت مهدى«ع» باعتبار مقام ظهور و تجلى در عاليم وجود، متحقق باسم اعظم است، و اين مقام از براى احدى از انبياء و اولياء عليهم السلام ثابت نيست .

صاحب این مقام، واسطهٔ بین حق و انبیاء و اولیاء است. حقیقت خاتم اولیا نیـز باعتبار اتحاد با مقام اسم اعظم، واسطهٔ بین حق و جمیع انبیاء و اولیاء است. ایـن حـقـیقت، چون متحد با اسم اعظم است، واسطهٔ ظهورِ عقول طولی و عرضی و

۱. استاد علامه، آلهای میرزا احمد آشتبانی «ادم الله تعالی حراسته»، در حواشی خود بر شرح فصوص قسیمسری و رساله ای که در ولایت تصنیف فرموده اند، قول محیی الدین را که قائل بخاتمیت عیسی نسبت بولایت محمدیه است، حمل بر ولایت عامه کرده اند، و معتقدند که محیی الدین حضرت مهدی را خاتم ولایت محمدیه است، حمل بر ولایت عامه کرده اند، و معتقدند که محیی الدین حضرت مهدی را خاتم ولایت محمدیه است، حمل بر ولایت عامه کرده اند، و معتقدند که محیی الدین مخبر معی الدین را که قائل بخاتمیت عیسی نسبت بولایت محمدیه است، حمل بر ولایت عامه کرده اند، و معتقدند که محیی الدین حضرت مهدی را خاتم ولایت محمدیه است، حمل بر ولایت عامه کرده اند، و معتقدند که محیی الدین حضرت می شود، ولی این گفته با صریح عبارت فتوجات مخالف است، چون محیی الدین تصریح کرده است که عیسی افضل از جمیع الولیای محمدیین است. در جای دیگر، حضرت علی را اشرف و افضل از جمیع انباء غبر از حضرت می مرتبت می داند. ما کلام او را از موارد مختلف فتوحات و فصوص نقل کردیم.

شرحمقة قبصرى

ملائکۀ روحانی و جسمانی است. حتی عقل اول و روح اعظم و ملک اول، اقدم، نیز حسنه ای از حسنات و جلوه ای از جلوات و خودنمانیهای اوست. حتی اسماء جزئیه و اعیان ثابتۀ متقرّر قبل از مقام خلق، نیز از این حقیقت کلیه ظهور پیدا کردهاند. ما در مباحث قبلی بیان کردیم، که ظهور اسماء و ضفات بوجه کثرت، احتیاج بواسطه ای دارد؛ و آن واسطه، حقیقتِ اسم اعظم متحد با حقیقت محمدیه است.

#### تحقيق عرشى

مراد ما از خاتم اولیاء، این نیست که بعد از او ولیی نباشد؛ بلکه مراد از خاتم اولیاء، کمسی است که بحسب حیطهٔ ولایت و مقام اطلاق و احاطه، محیط بر جمیع ولایات و نبوات باشد. نزدیکترین موجودات بحق را اصطلاحاً خاتم ولایت می نامیم. از این ولایت، تعبیر بولایت خاصه نیز نمودهاند.

حقيقت محمديه، بحسب باطن ذات و مقام كلى ولايت، محيط بر جميع مراتب وجودى است. و اسماء الهيه و اعيان ثابته اجزاء و فروع و شعب مقام تحتق او باسم الله مى باشند. اين حقيقت داراى مقام قرب فرائض و نوافل جمع بين اين دوقرب مى باشد درقرب نوافل جهت غيبى حق برمظهركامل ولى حاكم است و بالغ باين مقام بصرحله ثى ازقرب مى رسد كه حق سعم و بصرولسان و يداومى شود. در قرب فرائض ذات و جهت خلقيت صاحب اين مقام فانى و مستهلك در جهت حقيقت حق است. مرتبه بالاتر از اين مقام جمع بين اين دو قرب است بدون تقيد حقيقت حق است. مرتبه بالاتر از اين مقام جمع بين اين دو قرب است بدون تقيد بيكى از اين دو و بى مناو به كه گاهى يكى باشد و گاهى ديگرى، بلكه بهر دو قرب و احكام آن متحقق باشد اهل عرفان اين مرتبه مقام جمع الجمع و قاب قومين مرتبه آنستكه ولى صاحب قرب مطلق از احوال سه گانة مذكورند و از نهايت قرب و احاطه بهر يك از اين دو قرب ظاهر شوند و بجمع بين نيز بى تقيد بهيچ يك از اين احوال ظاهر گردند. اين مقام اختصاص دارد بخاتم الأنبيا و خاتم الاولياه. مراد از خاتم الاولياه حضرت مهدى عليه السلام است كه بر اعيان و استعدادات

## الفصل الثاني عشرة في النبوة والرسالة والولاية

اعيان و اسرار قضا و قدر واقف است صاحب مقام بمقام احديت جمع و اوادنى متصل است و لسان اين مقام: «مارميّت از رميت» است. و بعد از تعين، اين حقيقت نيست مگر وجود صرف و نور محض ر بوبى، و مقام ذات وجوبى جلّ جلاله و عمَّم نواله. ليس وراء عبادان وجوده قرية، و ليس له من هذه الجهة اسم و رسم و صيفة. بل لا اسم ولا رسم فى المقام مگر بعد از صحوثانى كه از مختصات مهدى موعود است.

ولايت خاصه وباطن مقام حقيقت حضرت ختميه، گاهي مقيد باسمي از اسماء و حذى از حدود است و گاهي مطلق و معرّا از قيود و حدود اعتبار مى شود. باعتبار اطلاق، جامع جميع اسماء و صفات كليه و جزئيه است، وباعتبار مظهريت، مظهر جميع صفات و منشأ ظهور جميع تجلياتست. ولايت مطلقة محمديه، باعتبار سعه و كليت، جامع جميع شئون و مراتب و مبدء جميع تجليات و ظهورات و متصف به كافة اسماء حسنى و صفات عليا است. باين اعتبار، آن حقيقت مطلقه، همان اسم اعظم الهي است، كه متجلى در اسماء جزئيه و كليه و اعيان ثابته است.

باعتبار ظهور خلقی در مقام قوس نزول، اول تعینی که بخود می گیرد، تعین عقلی و ظهور بصورت عقل اول است؛ نه آنکه عقل اول تمام حقیقت آنمقام رفیع باشد. بنابراین، اتصاف ولایت آن حقیقت بکلیت، و اطلاق متنزل از اصل ذات و از تعینات آن حقیقت است. و باعتبار برخی از تنزلات و بحسب قوس نزول، عین عقل اول است؛ بلکه عقل اول حسنه ای از حسنات اوست، و حقیقت عقل متصف یمظهریت جمیع اسماء نیست.

ولايت محمديه، بـاعـتبار روح جزئى و تعلق ببدن شخصى و ظهور در نشأة مـادى بـوجـود خـاص خـود مـتصف بولايت مقيده و جزئيه است؛ اگرچه اين روح مـتعلق بـبدن جزئى شخصى، متصل و متحد با مقام كينونت الهى و ر بو بى ولايت كلية او مى باشد.

حقیقت کلیهٔ محمدیه، متجلی در مظاهر جمیع انبیا و اولیا، و مقید بقیود ناشی از تعینات اعیان ثابته اولیاء و انبیاء می گردد. بهمین لحاظ، ولایت انبیاء و شرح معلمة قيصرى

اولياء از مواتب و شئون و قيود ولايت كلية حضرت ختمى است، و جميع انبياء و اولياء در اتسصاف بكمالاتِ ناشى از كمال وجودي مقام ولايت، تابع آن حقيقتِ كمليه مى باشند. لانًّ اصل حقيقة الولاية من وجه متحدة مع المرتبة الالهية، بل هي عين الذات الالهية، و ان كانت بحسب الظهور عين مرتبة الاسم الاعظم.

تحقيق عرشى

در جای خود مقرّر گردیده است که مطلق، مقوم مقید و هر مقیدی، تقوم بسطلق دارد. فرق است بین اطلاق و تقیید مفهومی، و اطلاق و تقیید خارجی. اهل الله بسوجود عاری از قیود و حدود، مطلق؛ و بوجود مقارنِ با حد وقید، مقید اطلاق کردهاند. از آنجائی که اطلاق و تقیید از امور نسبی و اضافی است، ممکن است حقیقتی نسبت بمادون مطلق و بمافوق مقید باشد.

ولايت حقيقت محمديه، باعتبار احاطه برجميع مراتب، ولايت، مطلق حقيقى است. اطلاق مفهومى شأن ماهيات است. بهمين جهت مبهم و مجمل است. ماهيت هرچه باطلاق نزديك شود، مبهم و وجود هرچه باطلاق نزديك شود، تشخص و تعين آن تمامثر و فعليت آن كاملتر مى شود. بنابراين، ممكن است عالمى از علماى امت حضرت ختمى، خاتم ولايت مقيدة او باشد، و وصيى از اوصياء آن حضرت، خاتم ولايت مطلقة او باشد. چون اوصياء حضرت ختمى، بحسب باطن ولايت متحد با آن حضرت مى باشند.

بيك اعتبار، ولايت عامه، عين ولايت مطلقه است، و ولايت مقيده، عين ولايت خاصه است. ممكن است يكى از علماي اهل كشف وشهود، خاتم ولايت خاصة آن حضرت باشد. قهراً خاتم ولايت خاصه و مقيده در ظهور، تابع ولايت مطلقة اوصيا محمديين است.

ایـن کـه تـابـعـان شـیخ اعظم، محیی الدین عربی، آن جناب را خاتم ولایت محـمدیـه می دانـند، مرادشان ختیم ولایت خاصه و مقیده است، قهراً تابع ولایت مطلقهٔ اوصیاء محمدیین علیهم السلام می باشد.

بنابر آنچه که ذکر شد، تشویش و اضطراب موجود در کلمات اهل کشف و

## الفصل الثاني عشر في النبوتوالرسالة والولاية

شهود، رفع مى شود و تناقضى كه در بادى نظر در كلماتِ اهل تصوف است، مرتفع مى گردد. حضرت مولى الكونين و امام الثقلين على «عليه السلام»، خاتم ولايت مطلقۀ محمديه است. باين اعتبار كه دائرۀ ولايت او وسيع تر از ساير اولياء محمدى است. و باعتبارى خاتم ولايت مقيدۀ آنحضرت است؛ چون بوجود جزئى مقيد ببدن خاص، و ظهور بوجود مخصوصِ عالم ماده، حافظ مراتب ولايت جزئيه و مقيدۀ حضرت ختمى است.

عیسی بن مریم، خاتم ولایت عامهٔ اولیاء قبل از حضرت ختمی است، باعتبار ولایت عامه. و حضرت مهدی موعود در آخر زمان، خاتم ولایت مطلقه است باعتبار احاطه و سریان در اولیاء بعد از خود. خاتم ولایت مقیدهٔ آنحضرت است باعتبار ظهور در وجود جزئی و شخصی موجود در عالم ماده و زمان مخصوص بظهور او در عالم امکان، و زمان و ماده و مدت باعتبار اطلاق ولایت مطلقه بر عامه. شیخ اعظم در فصوص، عیسی «ع» را خاتم ولایت مطلقه دانسته است و باعتبار ظهور حضرت مهدی بوجود جزئی و طلوع روح خاص و مقید او در بدن مخصوص، آن حضرت را خاتم ولایت محمدیه دانسته اند؛ اگر چه آنحضرت باعتبار ولایت مطلقه بمعنای مذکور متجلی در مشکاة وجود حضرت عیسی علیه السلام است.

وجـود انـبـيـاء او را چو عـضـونـد محمه او كلّ است و ايشان همچون جزوند شيخ اكبر،محيى الدين درفتوحات مكيه افرموده است:

الختم ختمان، ختم به الولاية مطلقا، وختم يختم به الولاية المحمديه، "فاما

۱ شیخ در فتوجات در بابت ثالث عشر و کتاب فصوص در جواب: «محمد بن علی ترمذی».
 ۲ فتوجات مکیه فصل ثالث عشر، «جواب امام کامل، محمد بن علی ترمذی».
 ۳ ما در شرح خود بر رساله «الولايه» تأليف استاد اعظم و علامة مفخم، آلاًا ميرزا احمد آشتيانی «روحی فداه» اين مسأله را مفصل شرح داده ايم.
 ۹ مارف محقق و حکيم کامل، استاد مشايضنا المظام، خاتم العرفاء الشامخين، آقاميرزا محمد رضای حد رضای .

شرح مقدلمة قيصرى

ختم الولاية على الأطلاق فهو عيسى «ع» فهو الولى بالنبوة المطلقة في زمان هذه الامة، وقد حيل بينه وبين نبوة التشريع والرسالة، فينزل في آخرالزمان وارثاً خاتما

آمسفهانی «قسشه ای م ۲۰۳۰ ه ق» در رساله ای که در ولایت تألیف فرموده و در حواشی خود بر مقدمهٔ فصوص در موضوع خلافت تحقیقی دارد، که ملخص تحقیق او را در این جا «تیمناً بافادته و تبر کا باضانته» نقل می کنیم:

آقا محمدرضا می گوید: شناختن موضوع خلافت کبری بعد از رسول الله«ص» توقف بر مقدماتی دارد که مأخوذ از براهین عقلی و اصول عرفانی است:

مقدمه اول: آتکهِ معادنِ اخذ رسالت و خلافت باعتبار مقامات اولیاء مختلف است، و تابع خزائنِ علم حق می باشد. مراتب علم حق که مأخذ علم انبیاء و اولیاء است، مراتبی دارد. از مراتب اولوهیت و عالم اسماءِ و صفات و اعیان ثابته، و مرتبة قلم اعلی و عقل اول، و مراتب وجودی سایر عقول طولیه و عرضیه، و مراتب برزخیه.

مقدمه دوم: آنکه حق متعال، دارای اسما و مستاثره ای است که کسی از حقیقت آن اسماء اطلاع ندارد سبب خشیت انیباء و اولیاء ویناه بردن آن از خدا بغدا از عدم علم باین اسماء و مقتضبات آن اسماء است. لذا وارد است: «الهی اعوذ بك منك». خواجه عبدالله انصاری گوید: همهٔ مردم از آخر می ترسند، و خواجه عبدالله از اول می ترسد».

مقدمه سوم: آنکه: رسول کل بخصوص خاتم رسل باید مأخذِ علم او مقام الوهیت و مرتبة اسماء و صفات و عالم اعیان ثابته باشد. علم بمقتضیات اعیان و اسماء، سبب جعل احکام و بیان حقایق است.

مقدمه چهارم: آنکه رسول کل و نبی خاتم، باید محیط بجمیع مراتب و مقامات باشد. چنین شخصی قطب عالم امکان است، و هیچ موجودی در مرتبهٔ وجود او نمی باشد. بهمین لحاظ گفته اند: قطب متعدد نمی شود.

مقدمه پنجم: آنکه: نبی و رسول، باید آنچه که از معادن و مآخذ علم خود می یابد، و حقایق را در مقام الوهیت شهود می نماید، باذن حق ابلاغ نماید . چون اسماء مستأثره، مقتضیاتی دارند که کسی بجز حق عالم نمی باشد، و اسماء مستأثره در حکومت بر اسماء موجود در حضرت واحدیت مؤثرند. و مقتضیات آنها در بیان احکام مدخلیت دارد. باید عالم بأسماء مستاثره جاعل احکام باشد، و آن منحصر بحق تعالی است.

مقدمه ششم. آنكه، خليفة هر رسولى در حكم مستخلف عنه امت. آنچه را كه مستخلف عنه از جانب خداوند مامور بابلاغ آن بوده است، بايد خليفه بآن عالم باشد، و گرنه وارث علم مستخلف عنه نخواهد بود. بعد از تمهيد اين مقدمات مى گوئيم: حضرت محمد، رسول و نبى و پيغمبر جميع خلائق است. «وما ارسلناك الاكافة للناس. وكان رسول الله و خاتم النبيين. وما كان محمدأبا احد من رجالكم ولكن رسول الله و خاتم النبيين». پيغمبر رحمت واسعة الهيه و رحمة للعالمين است. «و ما ارسلناك

### الفصل الثاني عشرة في النبوة والرسالة والولاية

لاولى بعده، فكان اول هذاالامرنبي وهوآدم، وآخره عيسى، اعنى، نبوة الاختصاص فيكون له حشران: حشرممنا وحشرمعالانبياء والرسل. واما ختم الولاية

مسمس الا رحمة للمالمين». بر پيغمبر واجب است كه مردم را بطرف حق دعوت نمايد، و بعد از اقامهٔ حجست، متشمت بشمشير شود، چون تبليغ احكام اسلامی واجب و لازم است، و معاندان بقوة قهر و قيام بسيف تسليم خواهند شد.

مظر بآنكه حضرت ختمى، خاتم انبياء است، بابد شريعتش دائمي باشد. بهمين جهت، بابد مآخذ علم او اوسع و اكمل از جميع مآخذ باشد. بهمين لحاظ، محققان بيان كردهاند، كه مآخذ علم حضرت رسول، مقام اعيان ثابته و اسماء وصفات است، و مقام فناء او مقام احديت وجود مي باشد. محبط بخواص اسماء و احکام است. باعتبار علم تام باسماء و مقتضيات اعيان، آنچه که مدخليت در مُشكيل نظام كامل و تام دارد، بيان كرده است. نبي و رسول بايد قدرت كامل بر اقامهٔ حجت و ابانهٔ بينات وبرهان جهت حقانيت طريقة خود داشته باشد. قدرت، فرع برعلم نبي به حقيقت طريقه و احکام خود می باشد. چنین موجودی که رابط بین حق و خلق باشد، قطب آست. همان طور یکه نبی عمالم بممراتب و مقامات احكام شرع خود مي باشد، و از اقتدار تام قادر باقامة حجت و بياني اصول و قوابمدِ دال بر حقانيت مدعاى خود مي باشد، بايد خليفه و قائم مقام او نيز همين اقتدار را داشته باشد. اما لزوم چنین خلیفه ای مقتضی حکم عقل است. چون شریمتِ داشمی و کامل را زمان قلیل «مدت بعثت رسول»، كافى از براى تمام حقايق آن نمى باشد. انقطاع نبوت تشريع، ملازم با انقطاع ولايت نیست، و ولی از اصمام حق است، و بعد از پیغمبر صاحب اسی اعظمی باید در عالم موجود باشد، و صاحب ارث محمدى و وارث شرع احمدى، بايد وارث مقام علم او باشد. علم حضرت ختمى كه هسان معارف شریعت او باشد، موجب سعادت دنیا و عقبای امت اوست. بنابراین، خلیفه اسلامی، بايد تسماع جهاتمي راكه مدخليت دربيان حلال وحرام ومعارف الهيه واقامة حجت وبرهان بر حقانيت مسلك او دارد واجد باشد. چنين شخصي امام زمان و قطب دائره امكان است. قطب وقت متعدد نمى شود. بهمين جهت، خلافت منقسم بخلافت ظاهرى وباطنى نمى شود، كما اينكه رسالت منقسم بخلافت ظاهري وباطني نمى گردد. ايتكه علاء الدولة سمناني، خلافت را منقسم به خلافت ظاهری و باطنی کرده است، علی را خلیفهٔ علم و وارث مقام نبوت دانسته، و ابوبکر و عمر و عثمان را خلفای ظاهری می داند، صحیح نیست. و همچنین خلیفه، منقسم به اعلم و اعقل نمی گردد، کما اينكه شيخ مشائية اسلام، بنا بريكي از احتمالات، على را خليفة بالفعل و أعلم و عمر را خليفة بالفعل و اعقل مي داند.

تعیین چنین خلیفه ای یا از جانب امت است، و یا از جانب حق تعالی، و یا از جانب رسول است. جائز نیست که تعیین خلیفه از جانب امت باشد؛ چون امت بمراتب وجودی چنین خلیفه ای که عصمت نیز شرط آن می باشد، عالم نست: «لاتهم یعلمون ظاهراً من الحیوة الدنیا». از جانب شخص رسول، یدون استناد بوحی نیز جائز نیست، لعدم علم الرسول بالاسماء المستأثرة عنده تعالی. علاوه بر سه شرح مقلامة قيصرى

المحمدية، فهو لرجل من العرب اكرمها اصلا وبدواً وهوفي زماننا اليوم موجود عرفت به سنة خمس وتسعين وخمساة، ورأيت العلامة التي قد اخفاها الحق عن

این، قول رسول بدون وحی در قاطعیت باستواری قول حق نمی باشد. بنابراین، باید خلیفه از جانب حق تعیین گردد تا مؤدی بنشاغب و تشعب و اختلاف نگردد.

لمذا شيخ رئيس در اواخر الهيات شفا گفته است: «فان الخلافة بالنص اصوب، فان ذلك لايؤدى الى التشعب والتشاغب والاختلاف». لذا حق توسط پيغمبر، على را بخلافت برگزيد. «وما كان لاحد آن يكمه الله تعالى إلاّ من وحى يوحى او مِن وراء حجاب» وهو الرسول، فيجب على الله ان يوحى امر الخلافة الى الرسول ولذا قال:

«يا ايهاالرسول بلغ ما انزل اليك، فان لم تفعل فما بلغت رسالته. حق در ذيل آيه فرموده است: «والله يسعسمك من الناس»، آقا محمدرضا، اين مطلب را در حواشى خود بر موارد متفرقة از فصوص مفصل تر ذكر كرده است.

معلوم می شود پیغببر از خدعه های اجلافِ عرب و مخالفتِ باطنی آنها با خلافت علی خوف داشته است که خداوند بشارت حفظ او را می دهد.

إعلم: انه يعجب ان يكون معدن خلافة الغليفة و مأخذ علم الامام خزانة الاولى من خزائن علمه تعالى، ليطلع على اعيان جميع الخلائق و احكامها و كمالاتها يصل الناس الى الكمالات اللائقة بهم، و يؤدى امرالناس الى صلاحهم في الدنيا والاخرة. در آثار نبوى، اشارات لطيفى باطلاع على عليه السلام، از مأخذ عليم رسالت وجود دارد: «انا مدينة العلم و على بابها». بر رسول واجب است كه از جانب حق كسى را كه صاحب اسم اعظم است، جهت خلافت تعيين نمايد. اهل سنت يلكه جميع مسلمين متفقند كه حضرت رسول خلفاى ثلا ثه را جهت خلافت تعيين نكرده است. بنابراين، موضوع خلافت و مصداق ولايت كلية الهية حضرت على عليه السلام است.

قـال رسـول اللـه سـلام اللّـه عليه: «من كنت مولاه فهذا على مولاه اللهم و ال من والاه و عاد من عاداه وانصر مـن نصره و اخذل من خذله». و انـما لـم يقل من كنت مولاه، فعينت ان يكون علّى مولاه» براى آنكه تعيين خلافت اختصاص بحق اول دارد.

هممانطوری که نبی علیه السلام، بدون اذن وحی اذنِ جعل حکم ندارد، و وحی از جانب حق برسول افاضه می شود، خلیفهٔ او نیز مأمور است بابلاغ احکامی که نبی، مبعوث به تبلیغ آن بود. قلیص له ان یحلل ما حرّم الرسول و ان یحرّم ما احله الرسول.

ثم انك قد علمت: ان القطب واحد والقطب لايتعدد، فالقطب خير من اهل زمانه، فليس في اهل زمانه خير منه، بنابراين، خليفه منقسم بخليفة ظاهرى و واقعى نمى گردد. عارف محقق، علاء الدولة سممنانى، حضرت على «ع» را كه باب مدينة علم نبى است خليفة باطنى و ابوبكر را خليفة ظاهرى مى داند، و همچنين ساير خلفاي معاصر على عليه السلام در حالتى كه كسى كه مأخذ علم او مأخذ علم رسول است، از جميع جهات واجد مناسب رسول است. غير از اتصاف بمقام نبوت. بهمين معنى م

# الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

عيـون عبـاده و كشـفهـا لي بمدينة فاس، حتى رأيت خاتم الولاية فيه وهي الولاية الخاصة لايعلمها كثير من الناس.

مراد از ختم ولایت در رجلی از عرب، ختم ولایت مقیده است بآن اعتباری که ذکر کردیم. و مراد از ختم، ولایت در عیسی، ختم ولایت مطلقه است، و منافات ندارد که حضرت مهدی «ع» باعتبار ولایت مطلقه و اتحاد با حقیقت مخمدیه «ص» مشجلی در عیسی «ع» باشد، و ولایت عامهٔ عیسی «ع» بهمان

 حضرت رسول اشاره نموده است: «انت منی بمنزله هرون من موسی إلا آنه لانبی بعدی». اینکه شیخ رئیس در آخر الهیات شفا گفته است: «اگریکی از دو خلیفه، اعلم و دیگری آعقل بود، باید أعلم به أعقل کمک نماید»، این قول در موضوع خلافت، باطل ترین اقوال است. کسی که مأخذ ممارف دینی و معدن اخذ معارف او مقام الوهیت است: «بما کان و مایکون و ما هو کائن» عالم است، و احاطه قیومی که از خواص ولایت است، بهمهٔ حقایق دارد. از جمله حقایق امور مر بوط بسیاسات و جهات مر بوط بنظام عالم ماده است، همانطوری که حضرت رمول اعقل ناس و کاملترین حقائق بود، جمیع این اوصاف در علی «ع» جمع است. و ما ذکره الرئیس بسمزل عن الصواب.

امام و خليفه مأمور به تبليغ احكام نازلي بر رسول است، وحق تعرف در احكام بمعناى تحليل حرام و تحريم حلال ندارد. اينكه عمر بن خطاب حكم به تحريم متعتين نموده است، بهترين دليل بر بطلان خلافت اوست. اعتذار علماي عامه، بابنكه عمر اجتهاد در اين مساله نموده است، عذر بدتر از گناه است؛ چون بطلاني اجتهاد مقابل نص نزد فقهاي عامه و خاصه از بديهيات است. اگر عمر، علم به بطلان اجتهاد مقابل نص نداشته است، تصدى او بامر خلافت در حد شرک بخدا است. اگر عمر، علم به يطلان آن داشته است، در دين خدا بدعت نموده است. حضرت امير، كه باب مدينه علم رسول است، عمر را در اين مسأله تخطه نموده است؛ كما هوالمصرح في الكتب العامة والخاصة لذا فرمود: «نولا معمر را در اين مسأله تخطه نموده است؛ كما هوالمصرح في الكتب العامة والخاصة لذا فرمود: «نولا معمر اين حير المته مازني الا شقى». بهمين منامبت، جمع زيادى از اصحاب، از جعله جابر بن مبدالله و ذات النطاقين اسماء بنت ابوبكر و ابن عباس و عبدالله بن عمر، و جعمى از فقهاى عامه مثل ابن جرير فقيه حجاني اعتنا بتحريم عمر نكردند و او را تخطه نمودند. قطب بايد أعلم از جميع امت و در فضائل بر همه مقدم باشد، اينكه ابوبكر تصريح كرده است: «اقيلونى، اقيلونى، فلست بخيركم و علي فيكم»؛ دليل مسلم بر بطلان زعامت اوست: بعد ما علمت: ان تميين الخلافة ليس على الناس، بلكه بامر الهي است و عيمان او بينكه ابوبكر تصريح كرده است: ان تميين الخلافة ليس على الناس، بلكه بام الهي است و عيداله ان زعامت اوست: بعد ما علمت: مثل ابن جرير يقيه حجاني اعت ابت معر معر نكردند و او را تخطه نمودند.

> تا جان دارم مهر با توخواهم ورزید وز دشمن بدخواه نخواهم ترسید من خاکِ کفِ پای توبردیده کشم تا کور شود، هرآنکه نتواند دید

شرح مقذمة قيصرى

معنائی که ذکر شد، تابع ولایت آنحضرت باشد، کما یأتی تفصیله انشاء الله تعالی شأنه.

بنابر آنچه که گفته شد، ولایت گاهی مقید باسمی از اسماء است. چنین ولایتی محدود بحدود خاص و معین می باشد. ولایت گاهی مطلق و عاری از قبود و حدود است. مشل ولایت حقیقت محمدیه «ص» و اوصیاء طاهرین او علیهم السلام، باعتبار مظهریت عین ثابت آنها نسبت باسم الله، بلکه اتحاد آن بزرگواران با اسم اعظم ولایت محمدیه «ص»، گاهی مطلق است و گاهی مقید. اتصاف باطلاق، باعتبار تجلی و ظهور کلی حقیقت ولایت در روح اعظم و عقل اول است. و اتصاف به تقیید، بملاحظه تعلق آن حقیقت ببدن جزئی و ظهور شخص در عالم زمان و مکان. امکان دارد، یکی از اهل سلوک و عالمی از علمای است حضرت رسول، خاتم ولایت مقیدهٔ او باشد. این منافات ندارد با این معنی که اوصیای محمدیین، خاتم ولایت مقیلهٔ آن حضرت بوده باشند.

یکی از اطلاقات ولایت، ولایت خاصه است. ولایت خاصه در مقابل ولایت عامه بولایت محمدیه و اوصیاء طاهرین او اطلاق می شود، چون ولایت خاصه باین اعتبار ولایتی را گویند که صاحب آن بسقام فناء در حق و بقا بحق رسیده باشد، د مقام بقاء بعد از فناء و فناء عن الفنائین و صحو بعد از محو و تمکین بعد از تبلوین برای او مقام باشد، نه حال، بین حال و مقام فرق است. لذا انبیاء، حتی اولواالعزم از رسل، دارای مقام خاصی در ملکوت وسماء عالم وجودند، برخلاف حقیقت محمدیه که مقام مخصوص در مراتب وجود ندارد، و مقام مخصوص او، مقام او ادنی است.

بنا براین، ولایت مطلقهٔ که به حضرت عیسی «ع» اطلاق می شود؛ مراد ولایت عامه است. و ولایت مقید و یا خاتم ولایت محمدیه که اطلاق می شود؛ مراد خاتم ولایت خاصهٔ محمدیه است، که مقام بقاء بعد از فناء و صحو بعد از محو... باشد. و اتصاف باین مرتبه بنحو مقام، نه حال؛ اختصاص باولیاء محمدیین دارد. محیی الدین، ختم ولایت مطلقه را بعیسی نسبت داده است، و تصریح کرده است که عیسی بعد از پیغمبر افضل خلایق است. ما وجوه اشتباه او

را بيان خواهيم تمود.

اولياء محمديين و ائمة طاهرين، هم خاتم ولايت مطلقة محمديه اند و هم خاتم ولايت خاصة محمديه «ص» و هم خاتم ولايت مقيدة محمديه اند. عيسى «ع» خاتم ولايت مطلقة بمعناى ولايت عامه است. محيى الدين «قده»، خاتم ولايت مقيدة محمديه «ص» أست، و ولايت مقيده محمديه «ص» بايد تابع ولايت مطلقة وصيى از اوصياى حقيقت محمديه باشد.

ولايت متصف باطلاق حقيقى، ولايت حق اول است كه مقام اتصاف باسماء حسنى در مقام احديت وجود باشد. ولايت حقيقت محمديه «ص» كه تجلى حق در واحديت بصور اسماء و صفات باشد، مظهر ولايت كلية الهيه است، و بحسب سعه و دائرة ولايت، محيط بر جميع ولايات و مقامات است. لذا ولايت او جامع بين تعريف و تشريع است. كما ذكرناه تفصيلاً.

ولايت حقيقت محديه «ص» بوصف اطلاق، متجلى در جميع مراتب ولايت انبياء و اولياء است. ظهور كامل او در عالم، در وجود شخصى خود و مشكاة تام حضرت خاتم ولايت محمديه على «ع» است. اين ولايت، متجلى در مظاهر اوصياء محمدى «ص» است تا بجميع اوصاف ظهور در مشكاة خاتم الاولياء حضرت مهدى موعود «ع» مى نمايد. آن حضرت، مجمع اوصاف جميع اولياء و انبياء است. حقيقت حضرت علويه «ع»، خاتم ولايت مطلقه است. و اين منافات ندارد كه خاتم ولايت مطلقه، مهدى موعود «ع» در آخر زمان باشد، چون جميع ائمه بحسب اصل وجود و باطن ذات و مقام ولايت متحد بالذاتند و اختلاف آنها يشئون و ظهورات است. اطلاق ختميت بجميع ائمة اثناعشر صحيح است، وليكن خاتم آنها حضرت قطب الاقطاب مهدى موعود روحى فداه اولى باين منصب مى باشند.<sup>1</sup>

۱ . بیک معنی، خاتم ولایت مقیده بکسی می گویند که افضل از او در امت اسلامی نباشد؛ اگرچه اومسیاه محمدین افضل از او می باشند. خاتم ولایت مطلقه، در بین اثمه بکسی اطلاق می نمایند که در بین اثمه از او افضل نباشد، مثل حضرت امیر که بحسب باطن ولایت افضل از دیگران است. شرحمقلعةقيصرى

تتميم وتلخيص عرشى

ولايت كليه، شامل ولايت عامه و خاصه و مطلقه است. ولايت صفت كلى الهى و كلمه اى باقى و دائمى است كه نفاد ندارد. اگر چه نبوّت تشريع، باقتضاى اسماء حاكم بر آن منقضى مى شود و دائمى نيست. نور ولايت، افول ندارد. اگر چه نبوت و رسالت منقطع گرديده است. ولى از اسماء حق است كه انقطاع ندارد. اگر چنانچه حكومت اين اسم منقطع شود، دنيا خراب و عالم ماده فناء مى پذيرد و احدى زنده نمى ماند. لذا از معصوم وارد شده است: «لولا الحجة لساخت الارض باهلها».

چون نبوّتِ تشريع، جهت خلقی است دائمی نمی باشد. اسم حاکم بر نبی باعتبار تشریع و اظهار جهاتِ مر بوط بولایت، منقطع می شود. ولایت بمعنی قرب، منقسم به عامه و خاصه می شود. و ولایت خاصه منقسم بولایت مطلقه و مقیده می شود. ولایت عامه بر دو قسم است: چون ولایت یا عمومیت دارد و شامل جمیع مؤمنین می شود، وبایمان بخداوند و ملائکه و کتب و رسل حاصل می شود: «الله ولی الذین آمنوا یخرجهم من الظلمات الی النور».

ابتدای مقام ولایت «عامه»، از مرتبهٔ تخلیه از مراتب عقل عملی و انتهای آن مرتبهٔ قرب نوافل از مراتب فناء است. حظِّ صاحب این مقام در اوائل سلوک از لطائف سبع، لطیفهٔ قلب و از مراتب ایمان، ایمان یقینی وَهبی مجرد از برهان است. سیر او منتهی بلطیفهٔ روح از لطایف می شود و حق الیقین از مراتب یقین و از مراتب فتح، واجد مرتبه فتح قریب و از بطون صاحب بطن ثانی و ثالث می گردد.

اما ولايت عامهاى كه اختصاص باصحاب قلوب و كُمّل از اهل سلوك دارد؛ متصف بـمقـام قرب نوافل و قرب فرائض هر دو است. صاحب اين مقام، فـاذى در حـق و باقى باوست. اين مقام و موهبت، شامل حال جميع اولياء واصلِ ٩٠٢ الفصل الثاني عشر: في النبوّةوالرسالة والولاية

بحق و انبیاء و مرسلین می گردد. بهمین جهت، بآن ولایت عامه اطلاق کردهاند. مقابل ولایت خاصه که اختصاص بحقیقت محمدیه و اولاد طاهرین او دارد.

حصول اپن مقام، ناشی از فناء عبد در حق و بقاء باوست، بخلع وجود امکانی ولبس وجود حقانی. ابتدای حصول این مقام، نهایتِ سفر اول و بدایت سفر ثانی است، و از مراتب کسال، مقام احسان و از مقامات وصول، اصول که اول مرتبهٔ وصول است و از لطائف سبع لطیفه سرًیا روح می باشد که منتهی می شود به نهایت مقام «قاب قوسین» و بدایت مقام «اوادنی».

صاحب این مقام از فشوح به فتح مبین و از بطون سبعهٔ قرآنیه یه بطن رابع و خامس و سادس، نائل می گردد

ولايت خاصه، اختصاص بحضرت ختمى مرتبت و اوصياء طاهرين او دارد. اين مقام براى احدى حاصل نمى شود مگر به نيل بأعلى مراتب فناء و محوتام و محو مطلق، و زوال احكام امكانى حاصل بعد از خلع وجود امكانى و رفع شرك خفى و اخفىٰ، و ختم مدارج ولايت و سير جمعى در جميع اسماء و صفات، و استيعاب معرفت تفصيليه و تحقق بمقام جميع جميع اسماء، و اتحاد با اسم الله بنموى كه تحقق در اسماء و فناء در احديت وجود و بقاء بآن مقام ملكه و مقام از براى سالك گردد، و حكيم جميع مراتب و مقامات را استيفا نمايد، و معرفت تفصيليه بجميع حقايق حاصل نمايد، و از اين مقام ترقى نموده بمقام احديت جمع الجميع اسمائيه و صفاتيه نائل گردد؛ و از اين مقام ترقى نموده بمقام احديت مفاتيح غيب اسمائيه و صفاتيه نائل گردد؛ و از اين مقام ترقى نموده بمقام احديت مفاتيح غيب اسمائيه و صفاتيه نائل گردد؛ و از اين مقام ترقى نموده بمقام احديت مفاتيح غيب اسمائيه و صفاتيه نائل گردد؛ و از اين مقام ترقى نموده بمقام احديت مفاتيح غيب اسمائيه و صفاتيه نائل گردد؛ و از اين مقام ترقى نموده بمقام احديت مفاتيح غيب اسمائيه و صفاتيه نائل گردد؛ و از اين مقام مرقى ثابته در واحديت،

ابـتـدای این مقام، نهایت مراتب سیر اولواالعزم از رسل است، که نهایتِ مقام قـاب قـوسـین باشد. شروع در بدایتِ مقام او ادنی، ابتدای سیر استکمالی مختصٌ بحقیقت محمدیه است.

حظٌ صاحب این مقام از فتوح فتح مطلق جامع جمیع مراتب فتوح است. و از مراتب، مرتبهٔ اکملیت و تمحض و تشکیک و از مقامات مقام او ادنی، و از بطون سبـعـهٔ قرآنیه بطن هفتم، و از لطایف لطیفهٔ سابعه است. صاحب این مقام، دارای شرحمقتمةقيصرى

#### لطبفة ملكوتيه

ولايت مختص بحقيقت محمديه «ص»، گاهی مقيد باسمی از اسماء الهيه و حدّی از حدود تجليات ذاتيه ملاحظه می شود؛ که از آن تعبير به ولايت مقيدهٔ محمديه نموده اند. ولايت قمريه نيز بآن اطلاق کرده اند. اين ولايت اختصاص بامت محمد «ص» دارد، لذا برخی از آن تعبير به ولايت اميهٔ محمديه <sup>(</sup> «ص» نموده اند.

این ولایت، اگر مطلق از حدود و معرّا و مبرّا از قیود، و جامع جمیع اقسام ولایت، و واجد جمیع انحای تجلیات ذاتی، و حائز ظهورات جمیع اسماء و صفات لحاظ می شود، آن را ولایت «شمسیه» و ولایت «مطلقۀ محمدیه» می نامند. این مقام اختصاص باو و اولادِ طاهرین او علیهم السلام، دارد. برخی، همین ولایت کلیه را باعتبار آنکه در حضرت ختمی موجود است، ولایت «شمسیه» و باعتبار ظهور و وجود آن در اوصیاء مقر بین آن حضرت، ولایت قمریه نامیده اند. چون ولایت کلیه ائمه علیهم السلام، مظهر ولایت قمریه ست. کمایداند. چون ولایت متجلی در امت و تابعان حضرت، ولایت قمریه است. کمایدنده ولایت متجلی در امت و تابعان حضرت، ولایت قمریه ولایت خانم اینده ولایت متجلی در امت و تابعان حضرت ختمی را ولایت ولایت خانم الولایت مقیده خاصه اطلاق کرده اند، کما لایخفی. برخی ولایت موجود در ائمه را ولایت قمریه و ولایت خانم الاوصیاء را ولایت شمسیه نام نهاده اند. حقیقت ولایت، کلمۀ طیبۀ الهیه است که اصل آن ثابت و فرع آن در سماء اطلاق است که از آن بشجرۀ مبارکۀ زیتونه، که نه شرقی و نه غربی است تعبیر کرده اند و دارای مراتب و

١ . رجوع شود بحواشى شيخد الاستاد العلامة، فيلسوف معقق وعارف بارع كامل، آمًا ميرزا مهدى الشتيانى «نفرالله وجهه فى النشئات العقلية والمثالية» بر شرح منظومة مبزوارى، چاپ ط، ١٣٧٢هـ ق، ص٦٥.

#### الفصل الثاني عشرة في النبوتوالرسالةوالولاية -----

درجات و منازل و مقامات و شجون و افعمان و اوراق و عروق و فروعات و ظهورات است و بحسب مراتب و ظهورات و شدّت و ضعف، ظهورات ولايت مختلف و احكام آن متكثر است. مقام محيط بر جميع اقسام ولايت، حكمي دارد و ساير مراتب آن نيز داراي حكم مخصوص است.<sup>١</sup>

مشلاً ولايت عامه بمعنى اول، نهايت آن فناء در حق است. در برخى از سُلاك، اشتداد پيدا نموده بمقام بقاء بعد از فناء مى رسد، و در بعضى از موارد قبول اشتداد نموده منتقل بولايت عامه بمعنى ثانى مى شود. اگر سالک بعد از نيل باين مقام در صراط استكمال واقع شود، و شئون و اطوار آن متكثر شود، و كمالات آن متضاعف گردد، يعنى در مراتب ولايت عامه شديد گردد، بمقام نبوت تشريعيه مى رسد<sup>7</sup>، و بعد از سير استكمالى بمقام رسالت متشرف مى شود و در مقام اولوالعزم اين مراتب بمقام خلافت و رسالت مقروني بسيف مى رسد، يعنى به مقام اولوالعزم

- ۱. برخی معتقدند که ولایت عامه بمعتای که حضرت عیسی، خاتم آن باشد، آنست که عیسی «ع» در سیر استکمالی بعقام ولایت رسیده وفناء در حق برای او حاصل می شود، ولی جهت امکانی در او باقی می ماند، باین معنی عیسی خاتم ولایت عامه است، و از مقام عقل اول فیض می گیرد، ولی در اولیای محمدیین جهت امکانی باقی نسی ماند. بعضی از محثین چنین اظهار عقیده کرده اند. ما بیان کردیم که جمیع رسل و اولواالیزم، بلکه جمیع انبیاء بعد از فناء در حق و نیل بسقام ولایت باید بمقام بقاء بعد از فناء برسند. و بقاء بعد از فناء و صحوبعد از محود بدون خلع وجود امکانی برای دیگران حال نمت. فرق اولوا مع معمدیین و انبیاء اولیاوارم آنستکه اولیاء محمدیین بعد از فناء در واحدیت و نیل بعقام بعد از فناء برسند. و بقاء بعد از فناء و صحوبعد از محو، بدون خلع وجود امکانی ممکن نیست. فناه در حق و بقاء باو برای اهل بیت محمت و حضرت خدمی، مقام و ملکه است و از برای دیگران حال نمت. فرق اولیاء محمدیین و انبیاء اولواالوزم آنستکه اولیاء محمدیین بعد از فناء در واحدیت و نیل بعقام بقاء بعد از فنا از این مقام تجاوز ندموده اند ولی اولیاء محمدیین بعد از فناء در واحدیت و نیل بعقام بقاء بعد از فنا از این مقام تجاوز ندموده اند ولی اولیاء محمدیین بعد از فناء در رواحدیت و نیل بعقام بقاء بعد از فنا از این مقام تجاوز ندموده اند ولی اولیاء محمدیین بعد از فناع در رسید و بسیر خود در اسماء ظاهریه و باطن ادامه دادند تا بعقام تحقق بجسم اسماء ظاهره و باطنه رسید تد و بعقام احدیت و مرتبه اوادنی تشرف حاصل نمودند و بعظهریت تجلی ذاتی حق نائل آمدند و نما زمیزد در بعقام نمانین و محمو ثانی رسیدند از این مقام احدی از آنبیاء سابقین ما و اولواالزم خبری ندارند غیر ورارث خاص محمدی(ص».
- ۲ . رجوع شود برسالهٔ ولایت، تألیف استاد اعظم قدوة اهل الحق، آقامیرزا احمد آشتیانی، دام ظله، چاپ ط، ۱۳۹۳ ص۱۰ و ۱۱، و حواشی حکیم محقق آقامیرزا مهدی آشتیانی لاقده» بر شرح منظومه، چاپ ط، ۱۳۷۲هـ ق، ص٦٦.

شرح مقذمة قيصرى

از رسل فایض می گردد. اگر از این مقام تجاوز نماید، و مشمول عنایات الهیه و مظهر مفاتیح غیب اقلیه و اسماء در حضرت واحدیت گردد، بمقام استخلاف تام و تسمام و مقام اکملیت و کمال مطلق و مقام تمحض و تشکیک نائل آمده، و بعد از سیر در جسیع اسماء و صفات و مظهریت تامه نسبت بشئون ذات خاتم نبوّت و رسالت و مرجع جمیع انبیاع و مرسلین می گردد. اگر از این مقام، مختصر تنزلی داشته باشد، خاتم و مرجع جمیع اولیاء می شود.

جمیع این مراتب و مقامات از مظاهر ولایت کلیهٔ محمدیه است. سرً این مطلب آنست که ولی اسمی از اسماء الهیه، سرً مستر مقنع به سرً است. اول تجلی او در اولیاء در کسوت آدم ابوالبشر است و متدرجاً بمقتضای اسماء حاکم بر اولیاء در انبیاء، یکی بعد از دیگری ظهور می نماید. این ظهورات از مراتب، معنای ولایت عامه است که بعیسی بن مریم «ع» منتقل می شود و ولایت عامه بآن حضرت ختم می گردد و بصورت ولایت مطلقه در حضرت ولایتمدار علی علیه السلام تجلی می نماید، و بعد از تجلی در ائمهٔ طاهرین، یکی بعد از دیگری با قید اتصاف بجمیع کمالاتِ انبیاء بوجود قائم آل محمد و مهدی موعود در آخر زمان، روحی و جسمی فداه، ختم می شود.

رواية ودراية

جمیع انبیا و اولیا از مظاهر خاتم رسل می باشند. آن حقیقت کلیه، دارای اشعات و لیمعات و رقایق و فروعی است که سلسلهٔ اولیاء و انبیا را تشکیل می دهد.

ائمةمعصومين، معارف حقيقيَّة واحكام الهيه راازمأخذى كه خاتم رسل اخذمى نموده اخذ مى نمايند. اين مأخذ از براى پيغمبر بالاصاله و از براى ائمه عليهم السلام، به تبيع وجود خماتم انسياء است. بهمين جهت، اجماع شيعه بر آنستكه علم ائمه، لدنى و وهبى است. اثمه بحسب ذات، واجد جميع حقايق، و علوم و معارف مر بوط بحضظ احكام و بيان حقايق و تبليغ شريعت مى باشند. بر اين معنى، احاديث متعددهاى از طرق عامه از حضرت رسول نقل شده است: حديث ثقلين و الفصل الثاني عشر: في النبوّةوالرسالةوالولاية

منزله: «انت بمنزلة هارون من موسى» و احاديثي ديگر كه نقل شده، براين معنى دلالت تام دارد. از آنچه که ذکر شد، اسراری ظاهر می شود:

اول; نبوّت از اشتداد جهت ولايت، تحقق بيدا مي نمايد و هيچ نبيي بدون جهت ولايت نمى باشد. چون مقام ولايت، باطن و مقام نبوَّت، جنبه ظاهر ولايت است.

دوم: هر نبيي افضل از اولياء زمان خود است، چون ولايت اولياي او بمقامي از استكمال نرسيده است كه قابل اكتساب نبوت باشد، بلكه هر نبيي از اولياي غير زمان خود که مقام ولايتشان بمرتبة ولايت او نرسيده اند، نيز افضل است.

سوم: ملاک فضيلت هر يغمبري بر يغمبر ديگر، سعة دايرة ولايت اوست. دائرهٔ ولایت هر نببی که جهت حقی اوست، هرچه کاملتر باشد مقام نبوت او تمامتر است.

چهارم: ممکن است ولی عصری از اعصار، افضل از بسیاری از انبیاء غیر عصر و زمان خود باشد؛ بلکه امکان دارد، که ولیی مبدء ظهور و تحقق بسیاری از انبیاء باشد. چون اگر ولیی تابع نبیی که افضل از انبیاء سابق بر خود است باشد، این ولى امكان دارد كه از انبياء مقدم بر نبي متبوع خود افضل باشد. ملاك افضليت، سمة دائرة ولايت است كه جهت حقى است، نه نبوت كه جهت خلقي و بشرى است.

انبياء قبل از خاتم رسل، مقام نبوتشان ازلى نيست. و همچنين اولياء و تابعان آنها نيز داراي مقام ولايت ازلي نيستند. مقام نبوتِ حضرت ختمي و همچنين ولايت امير مومنان (ع» ازلى است. «كنت نبياً و ادم بين الماء والطين». و «کشت مع الانبیاء سِراً و مع محمد جهراً». و حدیث نبوی: «انا و علی من نور واحد»، اشاره بمهمین معنی است.<sup>۱</sup>

۱ . بنا بر اصول امامیه «رضی الله تعالی عنهم»، خلفای خاتم انبیاء و وارثان علم او «اتمهٔ اتناعشر» افضل از انبياء اولواالعزم مي باشند. بيانات اثمه در احكام اسلامي وحقايق الهي به نحو اجتهاد نيست، بلكه علم عترت، لذني است؛ و وارثٍ عليم حضرت رسولند. باين معنى كه حقايق را از منبعي که پیغمبر اخذ می نمایند می گیرند. بهمین جهت، در کثیری از احکام، بلکه اکثر احکام شرع که

شرح مقلعة قيصرى

منبع و معط علوم و معارف اولياء محمديين، مقام احديت و اوأدنى است، و چون مظهر تجلى ذاتى حقند حقايق از احديت ذاتيه اخذ مى نمايند. پنجم: هر يك از رسالت و نبوت و ولايت، داراى خاتمى است. خاتم، بايد كاملتريين افراد از انبياء و اولياء و رسل باشد؛ و جميع احكام و لوازم مر بوط بولايت يا نبوت را ظاهر نمايد؛ و نزديكتر از همه بحق باشد، بلكه بلاواسطه، مرتبط بحق و خليفة الله باشد. مهدى موعود در آخر زمان بلاواسطه خليفة حق است. لذا در مآخذ عاقه و اهل سنت، باين معنا تصريح شده است اين عربى بطرق خود از حضرت رسول نقل كرده است «ان لله خليفة يأتى في آخر الزمان اسمه اسمى وكنيته كنيتى يملأ الارض قسطاً وعدلاً...».

صدرالدین قونیوی در فکوک، «فص هارونی، مطبوع در حاشیهٔ منازل السائرین، ص۲۸۸» گفته است:

«ان الامامة تشقسم من وجه الى امامة لاواسطة بينها وبين الحضرة الالهية؛ و الى امامة ثابتة الواسطة، وقد تكون مطلقة عامة الحكم في الوجود، وقد تكون مقيدةً، فالسعبير عن الامامة عن الواسطة، كقوله تعالى للخليل: «انى جا علكاماماً»والتي

تعی و ظاهری از حضرت رسول نرمیده است، قواعد و اصول و احکامی را بیان کرده اند، ولی نه بنحو اجتهادی که بانیان مذاهب ار بعه بقیامی و استحسان متصدی بیان احکام شده اند، چون علم ائمه مأخوذ از باطن حضرت ختمی است و دسترمی بمنبع علم دارند، و از مقامی معارف را اخذ می نمایند که حضرت ختمی اخذ می نمود. مذاهب ار بعه را صریحاً تخطئه نمودند و بیان احکام را از طریق قیاس و استحسان در حد شرک بحق می دانند. در احکام مربوط به ایواب فقه، کمیت عامه و اها سنت و جماعت لنگ است. اخباری که از حضرت رسول در فروع احکام بما رمیده است. بسیار کم است و واقی باین همه احکام و فروع فقهی نیست. چون عمرفت ندنی است؛ و بواسطهٔ اتصال

چون ممرفت عترت، که مرجع حقایق اسلامی اند باحکام شرع معرفت لدنی است؛ و بواسطهٔ انصال معنوی که برسول دارند حقایق را بیان می کنند؛ و محیط بمآخذ احکام و حقایقند؛ و معرفت انبیاء سابق بحقایق در درجهٔ معرفت عترت نیست، شرعه قائل است که انمهٔ افضل از انبیاء اولواللغزماند. علت برقری آنها هسمانا سعهٔ دایره ولایت آنهاست. هر پیغمبری بالا تر از اولیاء تابع خود می باشد محققان از عرفای اهل سنت اولیاء محمدین «عترت» را افضل از انبیاء صاحب شریعت می دانند.

## الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

بالواسطه، مثل استخلاف هارون على قومه. والخالية عن الواسطة مثل كلافة المهدى عليه السلام، فان رسول الله لم يضف خلافته اليه «اى نفسه الشريف»؛ بل سمّاه خليفةالله وقال: «اذا رأيتم الرأيات السود من ارض خراسان فأتوها، ولوجثراً فان فيها خليفةالله مهديين، يملأ الارض قسطاً وعدلاً بعدما ملت ظلماً وجوراً، فاخبر النبى، صلى الله عليه وآله بعموم خلافته وامامته وحكمه بانه خليفة الله بدون واسطة».

بنابر آنچه ذکر شد، حضرت مهدی، خاتم ولایت مطلقۀ الهیه است. بیان آنکه خاتم ولایت مطلقه محمدیه، مهدی موعود در آخر زمان است، بحسب روایات منقول از طرق عامه و خاصه است. حضرت رسول، امت خود را در مقام فهم معارف الهیه باهل عصمت یعنی عترت خود ارجاع داده است: «انی نارك فیکم الثقلین، کتاب الله وعترتی» اهل بیت، قرین قرآنِ کریمند بر طبق روایات ٤ همانطوریکه قرآن تا قیامت باقی است، یکی از افراد اهل بیت بر سبیل تجدد امثال در هر عصری مبین قرآن می باشد، چه باو رجوع شود یا نشود. در اکثر روایات عترت این عبارت: «لن بفترقا حتی بردا علی العوض» موجود است.

قرآن کریم که صورت علم حق است و بعد از تنزلات کثیره ای بصورت الفاظ وکتابت آمده است، باجمیع مراتب وجودی خویش و بطون کثیرة وجودی با عترت متحد است. وجود امام و ولئی، منشأ بقاء عالم و صلاح نظام وجود است و اهل ارض بواسطۀ وجود نبی و امام، از عذاب دنیوی مصونند. «و ما کان الله لیعذ بهم و انت فیسهم»، صریح قرآن است که بواسطۀ وجود حضرت رسالت پناه، خداوند اهل زمین را عذاب نمی کند.

اهل بیت عصمت، نیز موجب مصونیت خلایق از عذاب الهی می باشند. لذا روایات از طرق عامه و خاصه وارد شده است: «اهل بیتی امان لاهل الارض». همانطوریکه تمسک بکتاب، موجب هدایت است، تمسک باهل بیت طهارت هم موجب مصونیت از ضلالت است. لذا عامه و خاصه نقل کردهاند: «مَثْل اهل بیتی کسفینة نوح و من تمسك بهانجی و من تخلف عنها هلك».

از روایات دالهٔ بر لَزَوَمَ تَمسک بِقرآن و اهل بیت، معلوم می شود که تمسک

شرح مقلعة قيصرى

بهر دو «کتاب الله وعترت» لازم و واجب است. پس آنکه گفت: «حسبنا کتاب الله» یا از خدعه چنین کلامی را ادا کرد ویا در جهل و حیرت پسر می برد.

پس در هر زمان، یکی از افراد عترت قدیسین علی سبیل تجدد الامثال باقی است و حق تعالیوعدهٔ حفظ کتاب آسمانی خویش را داده است، مدت بقاء قرآن مدت بیقیاء زمان و عشرت نییز از قرآن جدا نمی شود. «لن یفترقا حتیٰ یردا علی الحوض یوم القیامة».

بر طبق روايات وارده از طرق عامه و خاصه «كما ذكرناه» مراد از عترت، الممة الناعشر است. از حضرت امير منقول است كه از حضرت رسول سئوال شد: «مَن العترة؟ فقال عليه السلام: انا والحسن والحسين و التسعة من وُلدالحسين تاسِمُهم مهديهم و قائمهم، لايفارقون كتاب الله ولايفارقهم» اين معنى مسلم است كه در آخر زمان وليي محيط بر حقايق و ملكوت عالم از اولياء بنام «مهدى» از ذريه رسول الله، از ولد حسين، ظهور مى نمايد و در سراسر عالم عدالت را برقرار مى نسمايد. اين عبارت: «يملأ الارض قسطاً و عدلاً بعد ما ملت ظلماً وجوراً»، بطور مسلم از حضرت رسول نقل شده است.

لذا جمع كثيرى از علماى عامه بر طبق روايات وارده در كتب معتبره، قائل بوجود مهدى موعود در آخر زَمان و ظهور او از براى اظهار عدالت و قلع و قمع ريشه هاى فساد شده اند. عرفاى اسلامى چون وجود ولى را در هر عصرى از اعصار لازم و واجب مى دانند، خاتم ولايت محمديه «ص» را مهدى موعود در آخر زمان مى دانند. حقيقت قرآن، علم نازل حق بصورت اين الفاظ و عبارات است. بقاء اين علم، با جميع درجات وجودى آن وابسته ببقاء نفوس كامله است. حضرت رسول عالماني به قرآن را، عترت طاهره عليهم السلام، معرفى نموده است. ما بيان كرديم كه عترت و قرآن در جميع مراتب وجودى متحد و در عالم زمان ومكان تقارن دارند. در هر زمانى يكى از افراد عترت «على سبيل تجدد الامثال»، كه حافظ حقيقت قرآن باشد موجود است، اول مقارن با كتاب و عالم بقرآن از عترت اطهار حضرت مولى الموالى «ع» است، كه نزديكترين شخص بحضرت رسول «ص»

## الفصل الثاني عشر: في النبوةوالرسالة والولاية

است، و آخرین فرد عالیم بقرآن، مهدی موعود در آخر زمان است.

مراد از ولیّ و صاحب مقامٍ ولایت کلیه، کسی است که وارث علم رسول اللّه و مقارن بـا قرآن و عالمٍ بمعارفی که رسول اللّه از حق اخذ نموده است باشد. پس عـالـم بـه بـطـون و حقایق قرآن، و عالم بمعارفی که رسول اللّه از حق اخذ و بامت اسـلامی اړائه داده و آنها را رهنمائی نموده است منشأ نشر علوم و معارفِ اسلامی است «ولا نعنی بالوصایة والامامة إلاّ هذا».

روایاتی که از طرق عامه در تعیین عدد خلفاء رسول الله نقل کردیم، منطبق باشمهٔ اثناعشر شد. بر طبق روایات دیگر، باید همیشه یکی از افراد عترت در قید حیات باشد که: «لن یفترقاحتی یرد اعلی الحوض» صادق آید. قول کسانی که قائل بموت حضرت حجت شده اند، با آیات و روایات مخالف است. و همچنین کسانی که قائل بعدم وَلَد از برای امام حسن عسکری هستند؛ و یا قائلند که حضرت مهدی بعد از غیبت صغری رحلت کرده است؛ و یا در مذت بقاء و ادامهٔ حیات او در قرون متمادی، استبعاد کرده اند؛ قول آنها مخالف با متواترات واردهٔ از حضرت رسول و قرآن مجید است. چون روایات عترت، لزوم بقاء یکی از افراد عترت را می رساند، انحصار خلفاء الله به دوازده نفر، از مسلمات عندالفریقین است، کما لایخفی.

#### نقل وتحفيق

مسلم در کتاب فضائل در صحیح خود نوشته است: علی در مبنر کوفه فرمود:

«سلونى قبل ان تفقدونى. سلونى عن كتاب الله عزَّ وجل فِمامنٍ آية إلاَّ واعلم حيث نزلت بحضيض جبل اوسهل ارض. سلونى عن الفتن فما مِن فننة إلاَّ وقد علمت كبشها ومن يقتل فيها. وكان يقول: سلونى عن طرق السماء، فانَّى اعرف بها من طُرق الارض. وقال على«ع»: علمنى رسول الله«ص» الف باب من العلم»<sup>(</sup>.

۱. ما این قبیل از مباحث را بطور اشباع در مسأله ولایت در رسالهٔ مستقل بیان نموده ایم.

شرح مقلحة فيصرى

بنابر تحقيق و اصول و قواعد اسلامی؛ خاتم ولايت مطلقة محمديه، على عليه السلام است. محيى الدين در فتوحات مكيه در اين باب، مختلف، بلكه متناقض سخن گفته است، مهدى موعود در آخر زمان را خاتم ولايت خاصة محمديه مى داند، و در موارد زياد باين معنى تصريح كرده است. ما حضرت مهدى را خاتم ولايت مطلقه مى دانيم، و نيز خاتم ولايت مقيده بهمان معنائى كه گفته شد منافات ندارد، كه خاتم ولايت مطلقه على عليه السّلام باشد، و مهدى موعود نيز خاتم ولايت محمديه باشد. چون ائمة اثناعشر متحد بالذات و از حيث ظهور مختلف.

محیی الدین در کتاب فموص الحکم گوید: «لیس هذاالعلم (یعنی علم بمراتب و مقامات وجود» وعلم باعیان واستعدادات آن إلاّ لخاتم الرسل و خاتم الاولیاء»، چون احاطهٔ بجمیع مراتب و مقامات، یدکلیها وجزئیها جلیلها وحقیرها، وتمیز بین مراتب و مقامات، شأن کسی است که متحقق یاسم اعظم باشد.

محیبی الدین، حضرت عیسی را خاتم ولایت مطلقه، و در پاره ای از کلمات خود افضل از ائمهٔ اثناعشر، علیهم السلام، می داند. باین معنی در مواردی زیادی از فتوحات و چند مورد از فصوص و دو سه مورد از کتاب عنقاء مغرب، تصریح کرده است. و در مواردی علی را بعد از حضرت رسول خاتم ولایت مطلقه و بعد از حضرت ختمی، افضل از جمیع خلایق و سِر انبیاء می داند. در فتوحات<sup>1</sup> گفته است:

١ . بنابر آنچه كه شيخ اعظم در اين قسمت از قتوحات فرموده امت، على سرَّ انبياء و امام اهل عالم است، و در جميع انبياء متجلى است. و انبياء رقايق وجود و حقيقت كلى ولايت او مى باشند. در موارد زيادى خاتم ولايت مطلقه محمديه را عيسى دانسته است، از جمله در اين موضع از فتوحات گفته است: «فكان من شرف النبي ان ختم الاولياء في امته نبى رسول مكرم هو عيسى عليه السلام» ـ در موضع ديگر از فتوحات گفته است: «الا ان ختم الاولياء رسول وليس له فى العالمين عديل».

در این موضع نیز تصریح کرده است که خاتم ولایت مطلقهٔ محمدی، عیسی ۶۶» است. در فتوحات و ---- الفصل الثاني عشر: في النبوةوالرسالةوالولاية

«فلما ارادالله وجود العالم ويداة على حدما علمه بعلمه بنفسه، انفعل عن تلك الأرادة المقدمة بضرب تجل من تجليات التنزيه إلى الحقيقة الكلية، حقيقة تسمى الهباء وهذا اول موجود في العالم، وقد ذكره على بن ابيطالب رضى الله عنه وسهل بن عبدالله رحمه الله تعالى. ثم انه تجلى بنوره إلى ذنك الهباء، ويسميه اصحاب الافكار بهبولى الكل، والعالم كله فيه بالقوة والصلاحية، فقبل منه تعالى كل شىء في ذلك الهباء... فلم يكن اقرب اليه قبولاً في ذلك الهباء إلا حقيقة معمد صلى الله عليه وسلم، المسماة بالعقل، فكان مبتدء العالم باسره واول ظاهر في الوجود، فكان وجوده من ذلك النور الالهى ومن الهباء ومن الحقيقة الكليه، وفي الهباء محال وجوده من ذلك النور الالهى ومن الهباء ومن الحقيقة الكليه، وفي الهباء محال العالم وسر الانبياء اجمعين» .

نقل وتحقيق

ه . قـونيوي «قده» در تفــير سورة حمد گويد: «الخلافة الظاهرة في هذه الامة عن النبي«ص» بالمهدي محمد شرح مقدامة قيصرى

حق دائمی است. ۱ شیخ در فتوحات مکیه ۲ گفته است: ۳

اعلم ايدناالله، ان لله خليفة يخرج وقد امتلاأت الارض جوراً وظلماً فيملؤها قسطاً و عدلاً، لولم يبق من الدنيا إلاً يوم واحد، طول الله ذلك اليوم حتى يلى هذه

عليه السلام، و ختم مطلق الخلافة عن الله تعالى بعيسى بن مريم». اين مطلب نادرست است. چون بنصوص عامه، و خاصه على خليفة بلافعل و خاتم ولايت محمديه است. ولايت او نظير نبوت مغرت ختمى ازلى است. بعد از على، محلفاى حق همانطورى كه يبان شد، ائمة از واد او مى باشند. خاتم آنها مهدى موعود است كه بوجود او عالم اصلاح مى شود. كمى كه بوجود او عالم بنظام تمام مى رسد، بايد مظهر جميع اسماء و صفات حق و متحد با اسم اعظم باشد. اين مقام اختصاص يحقيقت محمديه و اولياى محمدين دارد. حديث: «يملا الارض قسطاً و علاً ...»، در حق مهدى وارد است، نه عيسى، عيسى مظهر بعضى از اسماء حق است، كما ذكرناه تفصيلا و كما مرح الثيخ الاكبر بان علياً كان افضل الخلاق بعد وسول الله «م»، واقرب الناس اليه.

١. لذا اين مصنى كه خاتم ولايت مطلقة معمديه، حضرت مهدى موعود است؛ كثيرالدور در السنة الهل عرفان و تنصوف است. ملا عبدالرزاق در تأو يلات گويد: «الخاتم هوالذى قطع المقامات بامرها و بلغ نهاية الكمالات و بهذا يتكثرو يتعدد. خاتم النبوة هوالذى ختم الله به النبوة ولايكون الا واحداً وهو نبيانا معمد«ص» و كذا خاتم الولاية [الذى ختم به الولاية لايكون إلا واحداً وهو نبيانا معمد«ص» و كذا خاتم الولاية [الذى ختم به الولاية لايكون إلا واحداً و وهالذى يتم الله به النبوة ولايكون الا واحداً وهو نبيانا معمد«ص» و كذا خاتم الولاية [الذى ختم به الولاية لايكون إلا واحداً وهو البنيا معمد«ص» و كذا خاتم الولاية [الذى ختم به الولاية لايكون إلا واحداً و والذى يبلغ به صلاح الديا والآخرة نهاية الكمال، و يختل بموته نظام العالم، وهو المهدى الموعود في آخرالزمان».
شيخ عارف كامل سعدالدين حمو به گويد: «ان يغوج المهدى حتى يسمع من شراك قعله اسرار التوحيد». قوتوى نيز همانطورى كه قبلاً ذكر شد مهدى عليه السلام را در فكوك خليفة الله دانست چه آنكوميد».

چواوبا خواجه باید نسبت تام از او با ظاهر آمد رحمت عام

- ۲ . فتوحات مکیه، جزه ثالث، طبع دارالکتب العربیة بمصر، معروف بچاپ کشمیری، ص۳۲۷، ۳۲۸، ۲۲۹.
- ۳. حقیر، چند تسخه از فتوحات خطی قدیمی دیده ام که یکی از آنها حدود چهارصد سال قبل و دیگری پانصد سال قبل در مصر و سوریا نسخه ای در ترکیه نوشته شده است. نسب حضرت مهدی باین نحو نوشته شده است: «وهو من عترة رسول الله من ولد فاطمة، رضی الله عنها. وجده الحسین ین علی و والده الحسن المسکری...». علمای مصر روی تعصب مذهبی، تصرفات زیادی در کتب و اخبار و آثار اسلامی نسوده اند، که ذکر آن مناسب مقام نمی باشد. از جعله تصرفات علمای مصر، تصرف در حدیث عشرت است: بجمای کتاب الله و عنرتی، در کثیری از موارد «کتاب الله و سنتی» ذکر کرده اند؛ گرچه در برخی از روایات کتاب الله و سنتی نیز آمده است.

# الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

الخليفة من عترة رسول الله من ولد فاطمة «ع» يواطى اسمه اسم رسول الله، جده الحسين بن على، يبايع بين الركن و المقام، يثبه رسول الله في خلقه وينزل عنه في الخلق، لانه لايكون احدمثل رسول الله في اخلاقه. الا أن خسسم الاولسياء شهيد و عسين اهام المعالميين فقيد هوالسيد المهدى من آل احمد هوالمصادم الهندى حين يبيد هوالسمس يجلو كل غيم وظلمة هوالوابل الوسمى حين يجود مطلبى را كه شيخ اعظم بيان كرده است مأخود از روايات كثيره اى است كه از طرق اهل مست نقل شده است. اين روايات را ابن صباغ مالكى در فصول المهمه و سبط ابن جوزى در تذكرة خواص الامة، محمود بن سليمان كفوى در المهمه و ربط ابن جوزى در تذكرة خواص الامة، محمود بن سليمان كفوى در المهمه و ربط ابن جوزى در تذكرة خواص الامة، محمود بن سليمان كفوى در السهمه و ربط ابن جوزى در تذكرة خواص الامة، محمود بن سليمان كفوى در المهمه و ربط ابن جوزى در تذكرة خواص الامة، محمود بن سليمان كفوى در السهمه و ربط ابن جوزى در تذكرة خواص الامة، محمود بن سليمان كفوى در المهمه و ربط الن جوزى در تذكرة خواص الامة، محمود بن سليمان كفوى در السهمه و ربط الن جوزى در تذكرة خواص الامة، محمود بن سليمان كفوى در السهمه و ربط الن جوزى در مرآت ابن شحنه در روضة المناظر نقل كرده اند. در پاره ثى از روايات تصريح شده است كه مهدى عليه السلام «كان اشبه الناس برسول الله خَلْقاً ومنطقاً...».

ابن صباغ مالكى «الشيخ نورالدين على بن محمدبن صباغ مالكى»، از عبدالعزيز بن معمود عن بزاز از ابن عمر: قال رسول الله: «يخرج في آخرالزمان رجل من ولدى، اسمه كاسمى وكنيته ككنيتى، يملاء الارض عدلاً كما ملّت جوراً».

ابوداود و زهری از عملی بن ابیطالب نقل کردهاند: «لولم یق من الدهر إلآیوم واحد لبعث الله من اهل بیتی من بعلاء الارض عدلاً». در برخی از روایات وارد است که در آخر زمان قبل از قیام قیامت، حضرت مهدی ظاهر می شود. عیسی نازل شده با او بیعت می نماید و باو در نماز اقتدا می کند.

حضرت عیسی نمی شود خاتم ولایتِ مطلقۀ محمدیه باشد. بحسب روایات واردۀ از طرق عامه و خاصه، علی «علیه السلام» افضل از عیسی و اقرب از عیسی بحضرت ختمی مرتبت است. همانطوری که نبوت حضرت ختمی که جهت خلقی اوست، خاتم جمیع نبوات است. ولایت او نیز خاتم ولایت انبیاء قبل از اوست. نشأه صوری آن حضرت، خاتم جمیع مراتب نبوت و ولایت است، و بعد از او نبیی ظاهر نمی شود. تبوت او جمیع مراتب نبوت و ولایت را واجد است قال شرح مقلعة قيصرى

عليه السلام: «لانبي بعدي»<sup>١</sup>.

حضرت عيسى «ع» خاتم ولايت عامه است بمعنائى كه قبلاً ذكر كرديم. چون حضرت ختمى و مولاى متقيان و ائمه معمومين متحد بالذات و مختلف بالاعتبارند. قهراً عيسى اشعهاى از اشعات و فرعى از فروع حقيقت كليه ولايت اثمة طاهرين مى باشد. حضرت<sup>7</sup> مولى الموالى، همانطورى كه از شيخ اكبر نقل كرديم، سرَّ و باطنِ جميع انبياء است. جاى تعجب از شيخ است با آنكه تصريح كرد كمه على اقرب خلايق و سرَّ جميع انبياء و مرسلين است، معذلك در جاى س

علمای سنت، از جمله برخی از عارفان آنها، سعی داشته انددرمقابل اهل عصمت و طهارت یکی را بتراشند، آن شخص حسن بصری باشد یا یکی دیگر از ذوی الاذناب. وجود ولی مطلق بعد از پیغمبر اسلام از مسلّمات است. در مسلک عرفان، این همه رطب و یابس بافتن راجع به عیسی «ع» برای آنستکه خلافت مطلقه را از اشمه بگیرند، و گرنه عیسی دوران نبوّتش تمام شد و رفت بعالم دیگر، والسلام.

- ۱. بهمین مناسبت هیچ پیغمبری بعد از حضرت ختمی ظاهر نمی شود. اگر حضرت عیمی خاتم ولایت حضرت رسول باشد، باید به توسط او ارض پر از قسط و عدل شود. ما از باب مماشات با خصم، عیمی را صاحب ولایت عامه می دانیم در حالی که عیمی از این جهان رحلت نموده و بجهان دیگر پیوسته است: «إنی متوفیك ورافیتك الی السماه». و عروج عیمی بآسمان دلیل قاطع است بر اینکه دورهٔ نبوت و ولایت او تمام شد، توفی عبارت از موت است و عروج بسماه نیز دلالت بر موت آنحضرت می نماید؛ چه آنکه مراد از سماه، سماوات برزخی است که بدون موت تحقق نمی یابد. جان کلام همین است و اگر دلیلی نقلی بر ظهیر عیمی در آخرالزمان موجود باشد، مراد از ظهیر قطعاً ظهیر در ایام رجعت است که ظهیر مثالی باشد. «و فیها الف کلام».
- ۲. شیخ محیی الدین، گمان کرده است همانطوری که نزدیکترین انبیاء بحضرت ختمی حضرت عیسی است که: «انی اولی الناس بعیسی بن مریم»، عیسی در ولایت هم نزدیکترین اولیاء بحضرت ختمی است. شارح گذشن راز، تلویحاً این سخن را ابطال کرده و گفته است: مده ظهور سرُ ولایت حضرت مرتضی علی است. شیخ سعدالدین حجو یه، و شیخ عزیز نسفی و ملا عبدالرزاق کاشانی، نیز در این مساله موافق محقق لاهیجی شارج گلشن رازند. محیی الدین، اولواالعزم از رسل را «غیر از حضرت ختمی» اهل توحید اسمانی، و حضرت ختمی و وارثان او را مخصوص بتوحید ذاتی می داند.

الغصل الثاني عشرة في النبوَّةوالرسالة والولاية

اصولاً کلمات محیی الدین در این باب مضطرب است و این مسأله را روی اصول تحریر و تألیف، منظم ننوشته است. دلیل بر اینکه علی خاتم ولایت محمدیه است، غیر از آنچه که در مباحث قبل ذکر شد، از قرائن ذیل است. حضرت رسالت پناه فرموده است:

«على منى واقامنه. هوولى كل مؤمن، لكل نبى وصى ووارك و ان علياً وصيى و وارثى. اقا اقاتل على تنزيل الفرآن وعلى يقاتل على تأويل الفرآن». حضرت خسمى به ابوبكر قرمود: «يا ابابكر كفى وكف علي في العدل سواء»، نيز فرموده است: «انا مدينة العلم وعلى بابها، من ارادالعلم فليأت الباب». و نيز وارد شده است: <sup>1</sup> «انا دارالحكمة وعلى بابها».

از آن حضرت روايت كرده اند: «لكل نبى وصى ووارث، و ان وصيى على بن ابيطالب». مراد از ارث در اين جا، علم و معرفت است. دليل بر اينكه على، اقرب از جميع صحابه برسول الله بوده است، و اقرب بعضرت ختمى و نزديكترين خلايق بحق است؛ موضوعى است كه احمد بن حنبل از جمع بين صحاح سته نقل كرده است: حضرت رسول سورة برائت را براى اهل مكه توسط ابو بكر فرستاد، بعد از آنكه ابو بكر مسافتى را ييمود، پيغمبر على را مأمور كرد كه سوره را گرفته و خود بمردم مكه اعلام نصايد، ابو بكر با حالت اضطراب بمدينه مراجعت كرد، از حضرت ختمى سئوال كرد: «يا رسول الله انزل في شىء» حضرت فرمود «لا، ولكن جبرئيل جاءنى وقال لايؤدى عنك الاانت أورجل منك». مقصود از «رجل منك»، على عليه السلام بوده است كه قرب معنوى با حضرت رسول داشته است<sup>7</sup>.

خاتم ولايت مطلقه بايد مخصوص بتوحيد ذاتي و مظهر تجلي ذاتي باشد.

- ۰۱. روایت «انا مدینة الملم و علی بابها» را جماعتی از جمله ترمذی درصحیح خود و روایت «انا دارا لحکمة» را بخری در صحاح نقل تموده است. رجوع شود بجلد دوم «دلائل الصدق» دانشمند محقق، شیخ محمد حسن مظفر، چاپ نجف، مطبعهٔ حیدری ۱۳۷۲، هـ ق، ص۳۳۳.
- ۲ . این روایت ممتبر، یکی از موضوعاتی است که عامه را در مخمصه انداخته و دچار هفوات نموده است. کمسی که در واقع صلاحیت اعلان آیه ای را ندارد، چگونه خود را صالح از برای خلافت می داند. و این قضیه را حق از برای عدم صلاحیت او تحقق داده است، تا حجت تمام شود و معلوم گردد کسی که صلاحیت ابلاغ سوره ای را ندارد، بطریق اولی صلاحیت خلافت کلیه را ندارد.

شرحمقذمة قيصرى

روایات معتبری که عامه و خاصه نقل کرده و حکم بصحت آن نموده اند<sup>۱</sup> و دلالت بر افضلیت علی از جمیع انبیاء و اولیاء می نماید، زیاد است؛ از جمله «أناو علی من شجرة واحدة والناس من اشجارشتی». ایضاً وارد شده است: «قسمت الحکمة عشرة أجزاء، فاعطی علیّ تسعة والناس جزءً واحداً» در کثیری از روایات، حضرت ختمی، قرب خود را به علی «علیه السلام»، و اتحاد معنوی خویش را با آن حضرت و وارث بودن علی علم و فضائل حضرت ختمی را بلفظ ولایت و وصایت و خلافت، اعلام نموده است مثل: «یا علی انت وصبی و وارثی و خلیفتی».

علماى عامه نقل كرده اند كه يغمبر مشاهدات خود را در ليلة معراج چنين بيان نموده است: «فاجتمع على الانبياء في السماء، فاوحى الله تعالى الى، سلهم يا محمد بماذابعتم؟ فقالوا بعننا على شهادة أن لااله الاالله وعلى الاقرار بنبوتك والولاية بعلى بن ايطالب».

اینها روایاتی است که از طرق عامه نقل شده است. خدا می داند بنی امیه و اتباع آنها با صرف پول و زور چه اندازه از روایاتِ حاکی فضائل اهل عصمت را محو کرده اند. قسمتهائی که در کتب نقل شده و محفوظ مانده است، عشری از اعشار فضائل اهل عصمت است. و حق تعالی اتماماً للحجة، قسمتی از این روایات را بقدرتِ باهرهٔ خود حفظ کرده است. دشمنان آل عصمت نتوانستند بکلی فضائل آل محمد را از صفحات کتب حک نمایند. والله متم نوره ولو کره المشرکون.

پری روتــاب مــــــتــوری نـــدارد چو در بـــنــدی سر از روزن در آرد

بنا بر آنچه ذکر شد، علی در مقابل عیسی واقع شده است. عیسی اقرب انبیاء بحضرت خـتـمـی، و عـلی اقرب اولیاء است. با این فرق که علی بحسب باطنِ

۱. انبیاء همانطوری که ذکر کردیم، مظاهر امهات اسما و حقند، و امهات اسما و محکوم بحکم اسم اعظم و جامعند. مظهر اسم اعظم حق، خاتم انبیاء و اولیاء است؟ لذا امت حضرت محمد (باعتبار وجود اولیای محمدیین و ائمه طاهرین) بهترین امم می باشند. علمای امت او که ائمة اطهار باشند، مثل انبیاء بنی اسرائیل، بلکه افضل از انبیاء بنی اسرائیلند.

#### الفصل الثاني عشر: في النيوة والرسالة والولاية

ذات، عین حقیقت محمدیه است، و بهمین جهت متجلی در انبیاء است. عیسی در ظهور، تابع آنحضرت است.

نقل وتحقيق

محيى الدين در كتاب فموص الحكم كويد: «ليس هذاالعلم (يعنى علم بمراتب و مقامات وجود» إلاّ لخاتم الرسل و خاتم الاولياء»، چون احاطة بجميع مراتب ومقامات، كليها وجزئيها جليلها وحقيرها، وتميز بين مراتب ومقامات، شأن كسبى است كه متحقق باسم اعظم باشد. متحقق باسم اعظم ومحيط بمراتب وجود بحسب ظهور وبطون، خاتم انبياء وخاتم اولياء است. برطبق موازين كشفيه، متحقق باسم اعظم، بايد كسي باشد كه واسطه بين ظهور حضرت واحديت و اسماء كليه وجزئيه و اعيان ثابته باشد، اين مقام دربين انبياء، اختصاص بحضرت ختمی دارد. ما در فصل تاسع «۹» بنحو اشباع این مطلب را ذكر كرديم. اگر انبياء قبل از حضرت ختمي، متحقق باسم اعظم بودند، و حصول کشرت اسمائی وصفاتی معلول ظهور و تجلی آن ها بود، هر آینه مقام خاتمیت را احراز كرده بودند. روى همين ميزان، حضرت ختمى، خاتم نبوت و ولايت است. بهمين جهت، خاتم اولياء عيسي نيست. چون عيسي بتصريح اهل كشف و روي موازین عرفانی، مظهر اسم اعظم نیست، بلکه مظهر برخی از اسماء است، و مظهريت اين اسم، اختصاص بخاتم انبياء دارد. عيسى چون اسم اعظم و اسم جامع نيست، ممكن نيست خاتم الاولياء باشد. خاتم الاولياء كسى است كه بحسب باطن ولايت، عين حقيقت محمديه و ولايت او نيز مطابق نبوت حضرت ختمى ازلى باشد. لذا حضرت رسول فرمود: «كان علي مع الانبياء ميراً و معى جهراً».

هممانطوريكه خاتم انبياء علت ظهور انبياء عليهم السلام است، خاتم الاولياء اين منصب را واجد است، و انبياء حق را از مشكاة مقام ولايت او شهود مى تسمايند، لذا شيخ در فصوص بعد از عبارت مذكور گفته است: «و هايراه زيعنى حق را) احد من الانبياء والرسل إلاً من مشكاة الرسول ولايراه احدمن الاولياء إلاً من مشكاة شرح مقدامة قيصرى

الولى الخاتم، حتى ان الرسل لايرونه منى راوه، إلاَّ من مشكاة خاتم الاولياء». ﴿ نبوت و رسالت منقطع مي شود و نوبت بولايت مي رسد. ولايت حقيقت محمدیه «ص» در مشکاة اولیای او یکی بعد از دیگری تجلی می نماید، تا نوبت بخاتم ولايت برسد. همانطوري كه حقيقت محمديه، على الاطلاق خاتم انبياء است خاتم ولايت او نيز خاتم ولايت مطلقه است. و خاتم اولياء بايد نفس حقيقت محمديه باشد، و از شرايط ختم ولايت بنحو اطلاق، تحقق باسم اعظم است. متحقق باسم اعظم، على «عليه السلام» است نه عيسى بن مريم «عليه السلام». ايمنكه قيصرى در شرج كلمات محيى الدين «تبعاً للماتن»؛ عيسى را خاتم ولايت مطلقه مي داند و مهدي موعود«٤» را خاتم ولايت خاصه محمدیه «ص» باین معنی که عیسی «ع» را افضل از اولیای محمدیین می داند؛ اشتباه کرده است. محیی الدین «قده» در پارهای از کلماتِ فتوحات و فصوص، خود را خاتم ولايت مقيدة محمديه مي داند؛ كمانم اشتباه كرده است. كسي كه خاتم ولايت مقيده باشد، و بحسب باطن وجود، تابع ختم ولايت مطلقه و مأخذ علم او مأخذ علم اولياء محمديين باشد، بايد بمقام عصمت نائل گردد، و سهو و اشتباه در بيانٍ حقايق ننمايد. محيى الدين با اينكه در بين متصديان حقايق از علماي اسلامي نظير ندارد، بدون شک صاحب مقامات مکاشفه است؛ ولي كلمات متناقض، زياد از او صادر شده است، بلكه دوجاره هفواتي شده است كه ذکر هفوات و تناقض گوئیهای او در این رساله، موجب هتکِ مقام علمی و مرتبه کشفی اوست. وی بواسطهٔ عدم اطلاع از تاریخ و عدم احاطه بأخبار واردهٔ از

- ۱ . کلمات شیخ در امرولایت مضطرب و مختلف است. نوجیهات و تأو بلا تی را که سید حیدر آملی و دیگران در کلمات او نمودهاند، چندان وجیه نمی باشد، و قبصری کلمات او را بنحو اعلی و اتم شرح داده امت.
- ۲ . مثل اینکه در جزء ثانی فتوحات مکیه در بیان اقسام اقطاب و تقسیم آنها بکسانی که واجد خلافت و قطبيت ظاهري وبأطنى بودند، وكساني كه فقط مقام خلافت وقطبيت باطني را احراز كرده اند، كمويد: «و مشهم من يكون ظاهراالحكم ويحوزالخلافة الظاهرة، كما حاز الخلافة الباطنة من جهة المقام كابي بكر وعمر وعثمان وعلى وحسن ومعاوية بن يزيد وعمر بن عبدالعزيز والمتوكل». موضوع قطبيت خيلي نزد محيى الدين سهل وساده بوده است. شمردن متوكل ناصبي، از اقطاب

#### الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

حضرت خسمی، برخی از اشقیاء را از اولیاء می داند، و با وجود روایت کثیرهٔ متواترهٔ از رسول الله، راجع بمقامات عترت، و ارجاع حضرت خسمی، امت خود را باهل عصمت و نصوص و آشار فواوانی راجع باتحاد حقیقت خسمی مرتبت با حضرتِ قطب العارفین علی علیه السلام می باشد؛ خاتم ولایت مطلقهٔ محمدیه را عیسی می داند، در حالتی که راجع باین امر، خبر و اثری در کتاب و سنت نمی باشد. محیی الدین بعد از عبارتی که نقل شد، گفته است:

فان الرسالة والنبوة (نبوة التشريع والرمالة) تنقطعان، والولاية لا تنقطع أبداً، فالمرسلون مع كونهم اولياء، لايرون ماذكرنا إلاّ مع مشكاة خاتم الاولياء، فكيف من دونهم من الاولياء وان كان خاتم الاولياء تابعاً في العكم لماجاء به خاتم الرسل من التشريع، فذلك لايقدح في مقامه ولايناقض ماذهبنااليه.

مراد شیخ اکبر از خاتم اولیاء در این مقام، حضرت حجت «روحی فداه» نیست۱. چون در چند موضع باین معنی تصریح کرده است، از جمله در فتوحات

باطنى و ظاهرى، خيلى عجيب بنظر مى آيد. كى كه حاثر مقام ولايت و كشف صحيح و خاتم ولايت محمديه «ص» باشد، اين قبيل از كلمات از او سر نمى زند، و همچنين شمردن خلفاي ثلاثه از اقطاب، با جهل آنها باحكام ظاهرى اصلام، منافات دارد. نعوذ بالله من الضلالة واستناد هذا الترهات الى الكشف اينكه معيى الدين خود را ولايت مقيده محمديه مى دارند علم باين ولايت در عالم رؤيا براى حاصل شده است نه در بيدارى در عالم خواب خشم ولايت مقيده و مأمور باظهار فصرص الحكم از جانب حضرت رسول است عجب از شيخ جندى و شيخ قيصرى است كه ابن عربى را خاتم ولايت مطلقه محمديه دانسته اند و خاتم اولياه در فض شيثى را حمل بر شخص ابن عربى كرده اند نموذبالله من الحماقة البالغة حد الفوّاته.

- ١. برخى از شارحاني فصوص، خاتم الاولياء را حضرت مهدى موعود دانسته انده و بر شيخ مناقشه كردهاند. بعضى هم معتقدند كه مراد شيخ از خاتم اولياء، مهدى موعود است. شيخ بعد از عبارت مذكر كمقته است: «و منهم من حازالخلافة الباطنة خاصة ولا حكم له في الظاهر كاحمدبن هارون الرشيد والسبتى و ابا يزيد بسطامى...» و از حضرت حسين و زين العابدين و ساير ائمة معصومين و عشرت طاهره كه از جانب پيغمبر منصوص الامامه هستند، اسمى نبرده است. «درجوع شود يه جزء ثانى از فتوحات، چاپ بولاق، ١٢٢٠ه ق، ص٧».
  - . د فصل ثالث عشر از فتوحات در جواب امام محمد به على ترمذي.

مکیه گفته است:

الختم ختمان، ختم يختم الله به الولايه المطلقه، وختم يختم الله به الولاية المحمدية، و اها ختم الولاية على الاطلاق فهو عيسى فهو الولى بالنبوة المطلقة في زمان هذه الامه وقد حيل بينه وبين نبوة النشريع و الرسالة، فينزل في آخرالزمان و ارتا خاتماً لاولى بعده، فكان اول هذاالامر نبى وهو آدم و آخره نبى وهو عيسى، أعنى نبوة الاختصاص، فكيون له حشران. حشر معنا و حشر مع الانبياء والرسل. و اما ختم الولاية المحمديه لرجل من العرب، اكرمها أصلاً و بدعاً وهو في زماننا اليوم موجود عرفت به سنة «خمس و تسعين و خمساة»، و رايت العلامة التى قدا خفاها الحق في عن عيون عباده و كشفهالى بمدينة فامى، حتى رأيت خاتم الولاية منه، و هي الولاية الخاصة لا يعلمه كثير من الناس. وقد ابتلاه الله باهل الانكار عليه فيما تحقق به من الحاصة لا يعلمه كثير من الناس. وقد ابتلاه الله باهل الانكار عليه فيما تحقق به من المحاصة لا يعلمه كثير من الناس. وقد ابتلاه الله باهل الانكار عليه فيما تحقق به من الحاصة لا يعلمه كثير من الناس. وقد ابتلاه الله باهل الانكار عليه فيما تحقق به من المحاصة لا يعلمه كثير من الناس. وقد ابتلاه الله باهل الانكار عليه فيما تحقق به من الحق في سره، وكما ان الله ختم بمحمد «ص» نبوة التريع، كذلك ختم الله بالختم المحمدى الولاية التى نحصل من الوارث المحمدى لا التى تحصل من ماير المحمدى الولاية التى لاميم مع يرث المعمدى لا النه باها الانكار عليه فيما تحقق به من ما محمدى الولاية التى نحصل من الوارث المحمدى لا التى المع ماير المحمدى ولايوجد ولى على قلب محمد. هذا معنى ختم الولاية المحمديه <sup>1</sup> اماختم الولاية المامة التى لا يوجد بعده ولى، فهو عيسى».

عیسی «علی نبینا وآله و علیهالشلام» خاتم ولایت عامه اسټ. یعنی

۱. شیخ در فصل خامس عشر از فتوحات مکیه، گفته است: در آخر زمان حضرت عیسی نازل می شود و ولایت باو خشم می گردد. خاتم ولایت مطلقه، مهدی موعود نیست: «وما هوبالمهدی المسمی، المعروف المنتظر، فان ذلك من عترته و ملالته الحسیة والختم لیس من ملالته الحسیة، ولكن من ملالة اعراقه و اخلافه». در حالتی كه بعد از رحلت خاتم انبیاه «ص» دورهٔ نبوت پایان می پذیرد و نو بت ظهور اولیاه، می رسد و بخاتم اولیاه، دورهٔ ولایت بكمال می رسد و قیامت قائم می شود و ختم اولیاه حضرت مهدی، قائم باسم عدل چون مظهر جمیع اسماء كلیه و جزئیه است، و حق از مشكات وجود او با اتصاف به جمیع اسماء و صفات تعلی می كند، عالم وجود به نهایت كمال خود می رسد.

«هله عاشقان بشارت که نماند این جدائی 🦳 برسد زمان وصلت بکند خدا، خدائی»

مهدی موعود، اشبه ناس بحضرت رسول از حیث خلق و خُلق است. حضرت عیسی چون از ارث مهدی و ولایتِ مختص بحقیقت محمدیه که مظهریت تجلی ذاتی و مظهریت نسبت باسم اعظم باشد، حظی ندارد، نمی تواند، خاتم ولایت محمدیه، «چه خاصه و چه عامه و مطلقه» باشد. تحقق ماسم اعظم و تجلی در جمیع مظاهی از مختصات حقیقت محمدیه و صاحب ارث محمدی است.

#### الفصل الثاني عشرة في النبوة والرسالة والولاية

شايد افضل از أنبياء قبل از خود مى باشد، ولايت به او ختم شده است. ولى چون متحقق به اسم اعظم نيست، ومظهر برخى از اسماء كليّه وعامه است، از ولايت محمّديه كه مقام اتحاد با اسم اعظم است بهره اى ندارد. خاتم ولايت محمّديه بايد كسى باشد كه بعد از حضرت ختمى، اشرف خلائق باشد. شيخ اعظم در فتوحات، همانطورى كه قبلاً نقل كرديم، تصريح كرده است: اوّل موجودى كه قبول وجود، و اوّل حقيقتى كه قبول تعين نموده است حضرت ختمى است: «فكان سيّد العالم باسره ثم أقرب الناس اليه على بن ابيطالب «ع» امام العائم وسرّ الانبياء اجمعين». چون ختم وجود ودائره ولايت، تابع بدء و ابتداى وجود است، حضرت على خاتم ولايت مطلقة محمّديه ومتجلى در عين ثابت عيسى بن مريم است. خاتم ولايت محمديه على الاطلاق بايدنزديكترين اولياء به حقيقت محمّديه باشد. بنابراين، ولايتى كه موروث خاتم انبياء است، بايد در معه وكمال، تابع

به براین، ودیسی که مورون علیم البیاء است، باید در عله و تعان، ا ولایت حضرت ختمی ودائرهٔ آن اوسع از جمیع اقسام ولایت باشد.

يعنى ولايتى كه كانت على قلب محمّد، است. عيسى «ع» چون از ولايت محمّديه «ص» بهره اى و به اسم اعظم محقّق نيست و مظهر برخى از اسماء كليّة است نه تمام اسماء و صفات حق، بهمين جهت شريعت او جامع و كامل نيست، و شريسعت جامع اختصاص بـه حضرت خستمى دارد و وارث خاص اين مقام بالضروره بايد متحقق باسم اعظم و از مقام ولايت محمديه، كه مظهر اسم اعظم است حظ و بهره داشته باشد. نبوت تشريعي خاتم انبياء قطع شد، ولى اين ولايت در اولياى محمديين دور مى زند. از على عليه السلام منتقل باولاد و دُريه او يكى بعد از ديگرى شد و خاتم آن حضرت مهدى است، و چون مهدى، مظهر اسم اعظم و متحقق باسم عدل است و ملازم با ظهور جميع اسماء در مشكوة وجود نسى ماند. مقام تحقق اسم عدل است و ملازم با ظهور جميع اسماء در مشكوة وجود ولايت است، عالم وجود را پر از عدل و داد مى نمايد بنحوى كه ظلم در عالم باقى اعظم و متحقق الم معدل است و ملازم با ظهور جميع اسماء در مشكوة وجود نسى ماند. مقام تحقق او باسم اعظم، مقتفى ظهور او باسم عدل است، و جلوه و نحسى ماند. مقام تحقق او باسم اعظم، مقتفى ظهور او باسم عدل است، و جلوه و خلوه و بين مقلم تحقى الم من خلارت خامى ملايد بنحوى كه ظلم در عالم باقى نحمى ماند. مقام تحقق او باسم اعظم، مقتفى ظهور او باسم عدل است، و جلوه و خليه ور، بلكه تجلى تام حضرت ختمى بحسب باطن ولايت، بايد از مشكاة وجود نحسى باشد كه دايرة ولايتش تمام تر از ولايت انبياء مقدم بر حضرت ختمى باشد. فرق بين حقيقت محمديه «ص» و حقيقت ساير انبياء آنستكه حضرت ختمى شرح مقدّم فيصرى

مظهر جميع اسماء حق است و ساير انبياء، مظهر برخى از اسماء حق است؛ لذا حقيقت محمديه متجلى در ساير انبياء است، و مأخذ علم و معارف و تشريع او تمامتر از مشرب علمى ساير اولياء و انبياء است. صاحب و وارث خاص محمدى از مقام «اوادنى، ولى مع الله» صاحب بهره اند؛ ولى به تبع حقيقت محمديه. ساير انبياء از اين مقام حظى ندارند. شيخ مكرر در كتب خود باين معنى تصريح كرده است.

اصل حقيقت ولايت از فناء در توحيد و محو در حقيقت وجود حاصل می شود، و بـعد از اشتداد و طی مراتب ولايت و كمالات، بمقام تشكيك و تمحض و مقام و مرتبهٔ مختص به صاحب احديت جمع و الوجود می رسد. و درجات اكمليت، نيز بحسب شدت كمال ولايت اختلاف دارد.

بين مقام مختص بحضرت ختمى ومقام: «كنت سمعه وبصره» ومقام كمال مختص بصاحب احديت، مراتب و مقاماتى است. درجات و اكمليت، نيز بحسب شدتِ كمال ولايت اختلاف دارد. بين مقام مختص بحضرت ختمى، و مقام، «كنت سمعه» كه اول مقام ولايت است، مرتبة نبوت و مرتبة رسالت عامه و مرتببة خلافت عامه و كمال در جمع وجود و كمال متضمن استخلاف و توكيل اتم، تحقق دارد. مقام احديتِ جمع الجمع و اكمليت، و تمحض در تشكيك، اختصاص بحقيقت محمديه دارد و انبياء اولواالعزم از آن مرتبه و مقام بهره ندارند. اين مقام از بىراى حقيقت بالذات و بالاصالة، و از براى ائمة معصومين و وارث خاص محمدى بالتبع ثابت است. بنابر آنچه كه ذكر شد، عترت طاهره از جهتى خاتم ولايت مطلقه و از جهتى خاتم ولايت مقيده و خاصة حقيقت محمدند<sup>1</sup>.

۱ . ظهور عیسی در آخرزمان و نزول آن حضرت بزمین از طرق عامه و خاصه متواتر نیست و این معنی که آیا عیسی با قید حیات دنیوی بآسمان صعود کرد و یا آنکه مرد و بعد از موت بآسمان رفت مبهم است یک نکته مسلم است که مراد از آسمان و سماه که حضرت ختمی مقامات انبیاء را از جمله عیسی در معراج مشاهده کرده است عوالم برزخی و اجسام مثالی است که خارج از عالم دنیا است بنابر این صعود بعالم برزخ اختصاص به کسانی دارد که بدن مادی جسمانی را خلع کرده باشند شاید بهمین معنی در آیه ی شریفه راجع برفتن عیسی بآسمان اشاره شده است: «انی متوفیك و رافعك الی یه این معنی در آیه ی شریفه راجع برفتن عیسی بآسمان اشاره شده است: «انی متوفیك و رافعك الی یه این الفصل الثاني عشر: في النبوّةوالرسالةوالولاية

اخباریکه از حضرت رسول در ظهور حضرت خاتم الولایه بما رسیده است، این معنی وا می رساند که حق تعالی بجمیع اسماء حسنی و صفات علیا در حضرت مهدی«ع» تجلی می نماید. باین لحاظ، حضرت خاتم الولایه، مظهر جمیع اسماء حق و متحقق باسم عدل است. این مقام، بنحو فعلیت برای هیچ یک از انبیاء و اولیاء ثابت نمی باشد، و اختصاص بآن حضرت دارد. لذا برخی از اهل معرفت، مهدی موعود را افضل از جمیع انبیاء و اولیاء «غیر از حقیقت محمدیه» می دانند.

#### تحقيق عرشي

درمعرفت اثمه

قال تمالى في كتابه الذى «لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه»: «انا عرضناالامانة على السماوات والارض والجبال فابين يحملنها فحمله الانسان انه كان ظلوماً جهولاً». اعلم: (سان الله خلق الخلق بالمشية والمشية بنفسها)، موطن ظهور خلقى انسان كامل، مقام مشيت و اراده فعلية حق است. لذا وارد شده است: بكم فتح الله وبكم يختم. فهم او ياء النعم و بهم يمسك السماء أن تقع على الارض». حقيقت انسان كامل محمدى، باعتبارى ظهور به مشيت حق و وجود منبسط است، كه بذاتها مخلوق و موجودات از آن حقيقت موجود مى شود: (انالله خلق الاشياء بالمشية والمشية بنفسها». اگر چه انسان به مشيت كامل ختمى و وارثان علم او، داراى مقامى فوق مشيت حقد، و مقام مشيت، ظاهر وجود آنها است و مقام باطنى آنها حقيقت مرتبه مشيت و مقيم مشيت.

این مقام برای انسان حاصل نمی شود مگر به «ظلومیت و جهولیت». چون شرط حمل امانت و رسیدن بمقام ولایت، اتصاف «بظلومیت و جهولیت» است. مراد از ظلومیت، ادبار به نفس و اعراض از دواعی و هواجس نفسانی و توجه بحق

مینی منافات با مدلول «وما قتلوه وما صلیوه...» ندارد.

شرحمقلمةقيصرى

و پشت نمودن بار باب متفرق و فناء در حق واحد قهار است. «یا صاحبی السجن (سجن طبیعت بر قوای نفسانی مایل بشهوات) أأر باب متفرقون خیر ام الله الواحد القهار». مراد از ظلومیت، شقاوت و اتعاب نیست؛ بلکه مراد طهارت نفس است از ریون ماده و طبیعت و توجه بحق و تنور بنور رب هادی مطلق. مقدمهٔ اعراض از طبع، طلوع نور حق باسم هادی است. الطاف الهیه، موجب بیداری از نوع غفلت است. مراد از ظلوم در این جا، کسی است که نفس را از ارسال در مشتهیات جلوگیری نماید و بعقال عقل و دین آن را پابند نماید. تعدیل نفس، موجب اقبال روح بحق و توجه بعالم نور است.

سالک در مقام توجه بحق و قلع و قمع قوای شهوی ، مظهر تجلیات حق باسم ظاهر می شود. نتیجهٔ این تجلیات، عشق بحق و شهود معشوق مطلق است. فناء از افعال و ذات و صفات ، و غرق در شهود انوار ذات بی مثال حق ، موجب جهل سالک بذات و صفات و افعال خود می گردد. «بصیر فانیاً عن افعاله وصفاته وذاته ، جهولاً بتمام مراتبه فیکون سمیماً بصیراً بر به». وفی الحدیث: «لایزال یتقرب عبدی الی بالنوافل حتی احبه ، فاذا احببته کنت سمعه الذی یسمع به و بصره الذی یبصربه». از این مقام بمرتبه و مقام قرب نوافل «مقابل قرب فرائض» تعبیر نمودهاند. هذا هوالمراد من قوله تعالی : فکان ظلوماً جهولاً: لان الظلومیة و الجهولیة علة لا تصاف العبد بالولایه واستعداد حمل الامانة. سالک بعد از اتصاف بتجلیات اسمائیه. یعنی اسماء ظاهره ، اگر مشمول عنایت الهیه واقع شود ، ادراک را طلب می کند که ظهور فرع بر بطون است ، و بعلت جذبه های متوالی حق ، سیر در مقام را طلب می کند. به مین مناسبت و بعلت جذبه های متوالی در او بعنوان جمعیت را طلب می کند. به مین مناسبت و بعلت جذبه های متوالی حق ، سیر در مقام را طلب می کند. به مین مناسبت و بعلت جذبه های متوالی در او بعنوان جمعیت را طلب می کند. اسماء باطنه می نماید، تا اینکه حق در او بعنوان جمعیت را طلب می کند. به مین مناسبت و ملت جذبه های متوالی در از و بعنوان جمعیت را مسماء ، یعنی اسماء باطنه می نماید، تا اینکه حق در او بعنوان جمعیت را می می کند که مقار می می ماسبت و بعلت جذبه های متوالی حق ، سیر در مقام بسمان تجلی می کند. مالک متصف بمظهریت اسماء باطنه می گردد.

عین برخی از سلاک قبول تجلی اسما ظاهره و باطنه نموده و متصف بسظهریت تجلی حق باسم ظاهر و باطن می گردد. حق را بوصف ظهور و بطون شهود می نساید. اسساء ظاهره را در عین ظهور، باطن، و در عین بطون، ظاهر

#### الفصل الثاني عشرة في النبوة والرسالة والولاية

می بیند و بنحو کامل، حامل ولایت الهیه و امانت حقیقیه می شود. برخی ازشلاک، بعد از وصول باین مقام و مرتبه، بهمین حالت می مانند و در این مشهد متوطن می شوند و از این مقام تجاوز نمی نمایند. علت توقف شاید دو چیز باشد: یکی شدت عشق و هیمان که در حتی آنها حضرت خواجه فرموده است: «اولیائی تحت قبایی لایمرفهم غیری». برخی توقفشان در این مقام، مدت مدیدی است نظیر اصحابِ کهف «رضی الله عنهم».

در بیان معنای معرفت ولایت

ولايت تشريعيه بر دو قسم است: قسم اول: معرفت نبى و ولى است باين خصوصيت كه بايد هر انسانى بداند حقيقت ولايت كليه در مقام اطلاق و مشيت، بلكه فوق مقام اطلاق و مشيت، واسطة ظهور مراتب وجود است؛ و حق از مشكات مقام ولايت متجلى در مظاهر وجودى است. پرستش حق بطور كامل بدون توسط من له الاسم الاعظم امكان ندارد و معرفت مقام ولايت، معرفت حق است. لذا از حضرت ختمى وارد است: «معرفتى بالنورانية معرفة الله» اصل وجود كمالات وجود بوسيله مقام ولايت كليه بحقايق مى رسد.

اطـاعـت اولـياى محمديين، عين اطاعت حقست: «وهم اولياء النعم و عناصر الابرار، بهم فتح الله، و بهم يختم، وهم السبيل الاعظم والصراط الاقوم».

قسم دوم: لزوم معرفت امام و اعتقاد باینکه نبی و وارثان علم او از اهل عصمت و طهارت، اولواالامر و واجب الاطاعه و اولی از مردم بنفوس آنهایند. حضرت حتمی در غدیر خم باین حقیقت اشاره فرموده: ألست أولی من انفسکم قالوا بلی» قال «ص»: «من کنت مولاه فهذا علی مولاه».

ایـن روایـت را محدّثان از عامه از«۲۰» طریق وعلمای خاصه از«۴۰» طریق نـقـل کـرده انـد. کثرت طریق این حدیث، موجب قطع بصدور است و انکار آن، انکار ضروری است.

حق تـعـالـى در قـرآن،اطـاعـت اولـوالامـر را واجـب كـرده است: «اطيعوالله واطـيـعـوالـرسول واولى الامرمنكم». عقلاً اطاعت كسى واجب است كه برگشت بريمه شرحمقذمةقيصرى

اطاعت او باطاعت حق باشد واطاعت غيرمعصوم عقلاً واجب نيست. ( لذا اين قبيل از اوامر ارشادى است نه مولوى، و عقل ذاتاً از اطاعت غير معصوم در عقايد دينيَه و شرعيه ابا دارد كما حقق في الاصول.

نقل وفضيحة

علمای عامه، اولوالامر را تطبیق بر حکّام زمان و سلاطین جور و مستبد کرده اند؛ باآنکه عقل از اطاعت غیر معصوم ابا دارد. چگونه می شود تجو یز نمود اطاعت فسقه و جهال را؟ بعضی از علمای خاصه، روی اصول وقواعد امامیه «کشرهم الله»، اگرچه اعتقاد بلزوم اطاعت غیرمعصوم ندارند، ولی در دیباچهٔ کتب خود، عناو ینی از برای سلاطین جور و حکام مستبد وخونخوار ذکر کردهاند، که حاکی از آنست که عملاً این معنی را قبول نمودهاند؛ مرتکبان کبایر را ظل الله و متجاوزان بحدود حق را اولوالامردانسته اند.

برخی از علمای عامه، از قدما و متأخرین در تطبیق اولوالامر بحکام زمان و سلاطین جور از قبیل بنی امیه و بنی عباس زیاد پافشاری کرده اند. عجب آنکه باحادیئی متمسک شده اند که آن احادیث را اتیاع بنی امیه و بنی عباس در زمان رواج بازار جعل حدیث در مقابل فضائل اهل بیت«ع» ساخته اند.

١. گمان نشود ما معتقدیم که در کتب شیعه، اخبار مجعول و احادیث موضوع وجود ندارد. وجود اخبار موضوعه در احادیث امامیه مورد اتفاق علما است. در بین اخبار وارد در مناقب، احادیث میعمول زیاد است. در چند مرود اخبار مجعول زیاد بچشم می خورد، مثل احادیث وارده در ذم و مدح بلدان، و احادیث وارده در خواص میوه جات و سبزیجات. و استحباب خوردن میوه جات لامن اکل البظیح وجب که الجنة اگر از اکل و شرب کسی اهل جنت شود باید «حمار» اهل جنّت ذات باشد. بحارالانوار مملخ است از احادیث بی اساس یکی از آن موارد که حدیث و اخبار مجمول زیاد وجود دارد، ر وایات وارده در مناقب است. بلکه اصل اولیه در آن اخبار عدم صحت است بواسطه کثرت احادیث مجموله، لذا ما باحادیث متفق علیه بین فریقین «عامه و خاصه» استدلال نمودیم. از طرق عمامه، ر وایات و احادیث منید قطع راجع به وجوب تمسک به عترت و افضلیت حضرت امیر بر سایر صحابه و وجوب رجوع امت بآن حضرت و اثبات امامت آن مرور عالم «علیه منی السلام» زیاد نقل. محابه و وجوب رجوع امت بآن حضرت و اثبات امامت آن مرور عالم «علیه منی السلام» زیاد نقل.

#### الفصل الثاني عشرة في النبوة والرسالة والولاية

حضرت رسول«ص»، از وقوع جعل حدیث و وجود دسّاسین و کذّابین بعد ازرحلت خود خبر داده است. بازار جعل حديث در زمان خلافت معاو به رونق گرفت. اگرچه اولین کسی که بعد از پیغمبز حایث جعل کرد ابو بکر بود که از بيخمبر نقل نمود: «نحن معاشرالانبياء لانورث شبئاً». دليل بر مجعوليت اين حديث، آنستكه حضرت امير وحضرت فاطمه اين گفته را تكذيب كردهاند. بمضمون گفتار حضرت رسول: «الحق مع على وعلى مع الحق»، قول على مقدم بر قول دیگران است. ما از برای اینکه معلّوم شود دراوائل اسلام یعنی بعد از رحلت حضرت رسول، برخي ازصحابه رسول الله، چه اندازه در دين لاابالي بودند وجماعتي ازمستى إسمان همان اعصار متصل بعصر رسول الله، براى رسيدن به مشتهيات نـفـسـانــي، ديـن اسـلام را از صـراط مـستقيم خود منحرف نمودند، و بكلي مزايا و خواص این دین حنیف را طور دیگر جلوه دادند. وعدهای از برای آنکه تزلزلی دراعتقاد مردم نسبت بخلفاى بعد از پيغمبر پيدا نشود و مردم توجه بعترت واهل بيت ریدا نکسند، مشغول نقل فضائل مجعول در شأن خلفا شدند. ما از برای بیان - مقبقت، ناچاریم از ذکر شرایطی که عامه در شخص امام شرط دانسته اند، و چه اندازه در این امر از اصول اولیه اسلام و قوانین بدیهیه عقل منحرف شده اند، وشريعت اسلام را وسيله نيل بآمال و آرزوهاي خود قرار دادند. مسلم در صحيح خود در باب امر بلزوم جماعت از حذیفه نقل کرده است که حضرت رسول فرمود: «سيكون بعدى، ائمةً لايهتدون بهداى ولايستون بسنتى وسيقوم فيهم رجال قلوبهم قلوب الشياطين في جثمان الانسان».قال: قلت: كيف اصنع يا رموالله؟ قال «ص»: تسمع وتطع للامير، وإن ضربك ظهرك وبطنك واخذ مالك»، مسلم، درباب امربلزوم جماعت، ازابن عسر نقل كرده است: «من خلع يدأ من طاعة لفي الله يوم القيامة لاحجة له». بخارى درباب ثاني از كتاب فتن، و مسلم درباب امر لزوم جماعت از حضرت رسول نقل كرده اند: «من كره من أميره شيئاً فليصبر عليه، فانه مّن خَرج من السلطان شبراً مات ميتة مجاهلية».

ایـن اخبار، سند رسواثی مسلمین صدر اول است. بمدلول همین اخبار، برخی از علمای عامه گفته اند: «قتل الحسین بسیف جده». شرحمقةميةقيصرى

اسفرانی شافعی در کتاب جنایات، گفته است: «امامت و خلافت از چند طریق تحقق پیدا می کند: به بیعت اهل حل و عقد، بقهر و استیلاء به سفک دماء، اگرچه امام فاصق یا جاهل و اعجمی باشد». پیغمبر اسلام اول کسی است که مِلاک تام فضیلت را تقوی دانسته است. ولی طرفداران حکومتِ خلفا، عجم یعنی غیر عرب را در دیف فساق و جهال قرار دادهاند. رفتار سوء خلفا بااولاد عجم، نظیر رفتار با حیوانات درنده بوده است. کماهوالمشاهد من فعل عمر وغیره من الخلفا.

ابوحنیفه فتوی داده است: «امام اگر شراب خورد حد از او ساقط است، چون نایب خدا است». شارح عقاید نسفی گفته است: «اگر امام، مرتکب فسق و فجور شود، از خلافت معزول نسی شود، چون این امور در اثمه سابقین هم بوده است، و سلف از آنها اطاعت کردهاند».

فليضحك الضاحكون، وليبك الباكون على هولاء السفهاء من الامة، كيف يلعبون بدين الله. يسغمبر اسلام از براى دفع مفاسد و قلع و قمع شرك و فسق و فجور واشاعة عدالت مبعوث شد وهولاء الحمقاء قالوا يجواز امامة السّاق والنُّصاة والسراق ووجوب امتثال امرهم. فاى عاقل يرضى نفسه للانقياد الدينى والتقرب الى الله تعالى بامتثال امرمن كان يفسق طول عمره وهو غايص في الفيادة وانواع الفواحش. بعضى از عامه تصريح كرده اند: اگر امامى فوت شد، ديگرى بقهر و غلبه جاى او را گرفت و سلطنت خود را تحكيم كرد، خلافت او منعقد شده است، و اطاعت از او واجب است، اگرچه فاسق وجاهل باشد. بهمين مأخذ جماعتى قائل بصحت خلافت يزيد و معاو يه شده اند. بعضى ازآنها حضرت حسين بن على را درجنگ بايزيد، قيام معاو يه شده اند. بعضى ازآنها حضرت حسين بن على را درجنگ بايزيد، قيام نموده اند: «قتل الحسين بسيف جده» در حالتى كه حضرت امام حسين در اين نموده اند: «قتل الحسين بسيف جده» در حالتى كه حضرت امام حسين در اين اعرام محكم جد خود رفتار نمود، وقتى باو گفتند چرا بجنگ يزيد مى روى آن مصرت گيفت: « از جذور رفتار نمود، وقتى باو گفتند چرا بجنگ يزيد مى روى آن احضرت المهى را حفظ نكند، و احكام خدا را زير پا بگذارد، عليه أو كرى حدود». احضرت بر المان يه كرد، فعام معود، وقتى باو گفتند چرا بونگ يزيد مى روى آن نموده اند: «قتل الحسين بسيف جده» در حالتى كه حضرت امام حسين در اين نموده اند الهى را حفظ نكند، و احكام خدا را زير پا بگذارد، عليه أو قيام كنيد». احضرت المى الهى و كوردلى روح خمود، در مسلمين ايجاد نمودند. الغصل الثاني عشرة في النبوّةوالرسالةوالولاية

حافظ جمال الدين مزى در تهذيب الكمال ابن سعد را جزء ثقات شمرده و گفته امت: «قال أحمدبن عبدون العجلى: كان ابن سعد يروى عن ابه (سعد وقاص، خذلهماالله) احاديث وروى النامى عنه وهو الذى قتل الحسين وهو تابعى ثقة». قتل امام حسين و اسير نمودن اهل بيت رسول الله در نظر اين شخص از امور عادى و مباح است. اين اشخاص قرنها مروج و حافظ مسلك تسنن بوده اند و از بيت المال مسلمين ارتزاق مى نمودند. از براى نگهدارى حكومت بنى اميه و بنى عباس بجعل احديث و ارتكاب اينگونه از اقوال پرداخته اند، و قائل بصحت خلافت مرتكبان شرب خمر و عاملان زنا و لواط گرديده اند. حتى غزالى <sup>٢</sup>معلم اخلاق از براى تصحيح اعمال جباران و خونخواران و از كثرت تعصب، از يزيد بن معاو يه به «الشاب التاثب» تعبير كرده است. خرابى اسلام و بد بختى مسلمين ناشى از پيدايش اين قبيل از علما و دانشمندان و فقها و محدثان و علماى اخلاق است.

اگر حسین بن علی، آن قیام تاریخی را نکرده بود اسمی هم از اسلام باقی نمی ماند. اگر مردم در مقابل هر بیدادگر و صاحب قدرت ساکت باشند، کوچکترین تحولی در عالم اتفاق نمی افتد، و اصولاً تاریخ متوقف می شود. تا این عالم باقی است، ظالم حاکم خواهد بود. و مظلوم و ظالم محکوم. از حضرت رسول ر وایت شده است که در قیامت، ظالم و مظلوم را خداوند عقاب می کند; ظالم را بواسطهٔ تعدی و ظلم، و مظلوم را جهتِ تحمل ظلم. این همه نهضتهائی که علیه بیدادگران، تحقق یافته است و دستگاه های ظالمانه را منهدم ساخته است، بنیان این نهضت را اشخاص معدودی گذاشته اند و از جان خود گذشته و طالبِ فتح و ظفر بعد از مرگ بوده اند.

١. ممكن است بعضى بما راجع به غزالى حمله كنند، و گوشه گيرى و انزوا و بى طرفى او را برخ ما بكشند. بايد همه بدانيم بر طبق تعاليم عالية اسلام، اصولاً سكوت در مقابل آنهمه تعديات و ظلم و جور تحلفاى بنى عباس كه بايد دورة آنها را دوره شكست تعاليم واقعى اسلام دانست؛ بزرگترين گناه بشمار مى رود. پند و اندرز دادن به حكام خونخوار و متبد در مقابل آن ملكات مركش، كوچكترين اثرى ندارد. اسلام ما را به قيام عليه غاصباني حقوق مردم، و مفسدان في الارض امر نموده است، نه مماشات. شرح مقذمة قيصرى

بنیان گذاران تسنن و حامیان طریقهٔ منت و جماعت، چندین قرن همین اشخاص بودند که ذکر شد. کار این جماعت مبارزه علیه شیعیان و طرفداران علی علیه السلام بود.

نفل وتحقيق

در مستد احمدبن حنبل و صحيح مسلم است: «لم يكن احد من اصحاب رسول الله يقول: سلوني قبل ان تفقدوني إلا على عليه السلام». از طرق خاصه و عامه اين روايت متواتر است: «انا مدينة العلم و على بابها». سيوطى در لئالى المصنوعه و ابن جوزى به پانزده «١٥» طريق آن را نقل كرده اند. چون على، احاطه بر جميع حقايق و معارف ديني وارد از پغمبر داشته است، گفته است: «سلونى...». بدون شك، اين منصب فقط از براى او ثابت است ولاغير. بدلالت عقلى، حديث: «انا مدينة العلم...»، دلالت بر وجوب متابعت على دارد؛ چون باب علم پغمبر كه همان اوامر و تواهى و احكام متعدد مختلف و علوم باطنى و آنچه نظم دهنده عالم اسلامى باشد، فقط على عليه السلام است. متابعت كسى جائز است كه معصوم از گناه باشد. در صحابه باتفاق، عصمت اختصاص به على دارد، به دليل آيه تطهير.

در كتب محدثان عامه، از جمله كتاب جمع بين صحاح، از رسول الله نقل شده است: «رحم الله علياً، اللهم ادرالحق حيثمادار، الحق مع على و على مع الحق» ـ ايـن حديث در كتب معتبرهٔ عامه نقل شده است. حضرت رسول بعمار ياسر گفت: «ستكون بـعدى في امتى فناة و اختلاف، حتى يختلف السيف

۱. این اختلاف چهرهٔ منحوس خود را بعد فوت پیغمبر برای اولین بار نشان داد ولی بی طبعی و از خودگذشتگی شاه مردان از آن جلوگیری نمود علی اگر برای احقاق حق خود به مخالفت با اجلاف عرب بر می خواست عمر تعمیم تطعی داشت در مقابل این حق بایستد اگر چه فتنه ها بر پا شود و امر منجر بکشتن علی علیه السلام گردد با این اخبار و آثاریکه عامه ذکر کردهاند اگر کسی آنچه را ذکر کردیم بخواهد انکار نماید حماقت خود را ظاهر ماخته است.

## الفصل الثاني عشر: في النبوّةوالرسالةوالولاية

بينهم يقتل بعضهم بعضاً... يا عمار تقتلك الفئة الباغية وانت اذذاك مع الحق والحق معك، أن علياً لن يدينك من ردى أ... يا عمار فعليك بهذا الذى عن يمينى... و ان ملك الناس كلهم و ادياً و ملك على و ادياً، فاسلك و ادياً سلكه علي و خل الناس طراً...» (بخارى در صحيح، باب مناقب اميرمؤمنان كنزالاعمال، جلدت، ص ١١٩. ابو يعلى و سعيدبن منصور عن ابى سعيد خدرى جلد دوم. «دلائل الصدق، چاپ نجف، ١٣٧٢ه ق، ص ٣٠٢، ٣٠٣، ٤٠٣، ٥.

مطابق خبر «على معالحق» و خبر «عمار»، بعد از پيغمبر فقط همان چند نـفـرى كه با ابوبكر بيعت نكردند، از جمله همين عمار منحرف نشدند. چون على از بيعت با ابوبكر تخلف ورزيد. حق با على بود و ابوبكر بر باطل بود.

احمدبن موسی «مردو یه»، از جمهور اهل حدیث از عامه نقل کرده است: «الحق مع علی ...»، بخاری در مناقب، حاکم در مستدرک (جلد ص۱۲۹)، ابن ابی الحدید در جلد اول نهج، (ص۲۱۲)، ابن حجر در صواعق باب اول فصل ۵، صفحهٔ ۱۱، و جماعتی دیگر نقل کرده اند که حضرت رسول در یوم غدیر خم فرموده: «وادرالحق معه حیثمادار».

ابن الحديد در جلد اول، ص٢١٢نهج از ابوالقاسم بجلى نقل كرده است، به مقـتـضاى اخـبـار مـتعدد از قبيل: «على مع الحق...»: «لوسل على سيفه عقيب وفات رسول الله و نازع الناس، لحكمنا بهلاك من نازعه».

احتیاج نداشت که علی شمشیر بکشد، و منازعه کند. همینکه از بیعت خودداری کرد، آنکه خود را فوراً از برای بیعت آماده کرده بود، و هر که با او بیعت کرد، محکوم بهلاک دائمی و ابدی هستند، چون علی از صف آنها خارج شد. بسمقتضای این مضامین، علی حق محض است و دیگران حق محض نبودند، چون متابعت از علی در امر خلافت نکردند. آیا کسی که همیشه حق با او باشد و او با حق و هیچ وقت بباطل نرود، مقدم بر کسانی که لااقل احتمال پیروی از باطل در آنها می رود نیست؟ احمدبن حنبل در مسند خود نقل کرده است: «یا علی خلقت انت و انا من شجرة فانا اصلها و انت فرعها». این معنی در حق هیچ یک شرحمقةمةقيصرى

از اصحاب وارد نشده است .

احـمـد بـن حـنـبـل بطرق متعدد در کتاب مسند از رمول الله«ص» نقل کرده است: «انی قدتر کت فیکم ما ان تمسکتم به لن تضلوا بعدی: الثقلین؛ واحد هما

۱. منظور ما از نقل این احادیث: «انا مدینة العلم وعلی بابها» و حدیث: «علی معالحق و الحق مع على» و احاديث عترت، اثبات عدم جواز رجوع بغير على است، در جميع اموريكه شأن حضرت رسول بود و آن حضرت متصدى آن امور بود، و منظور از نقل احاديث در قدح بني اميه، كشاندن اين مثالب است بمقام بالاتر بني اميه، كه عثمان و ما قبل او باشد. جميع صحابه به عثمان ايراد مي گرفتند كه بنيي امبيه، شجرة ملعونه در قرآن مي باشند، و حضرت رسول آنها را با ليان شديد و لحن تندي لعن کرده است. با این حال چگونه آنها را مسلط بر عِرض و ناموس و دماء و نفوس مردم کرده ای. او خود نبيز اين كلمات را از حضرت رسول شنيده بود. ولي بواسطه مستى ايمان و عدم اعتناه بحدود و حق، سهل انگاری می کرد. همین اشکال بر عمر هم وارد است. با علم اینکه عثمان بنی امیه را میدان خواهد داد، طوري نقشه كشيد كه حضرت على خليفه نشود، و با معاو به آنطور خوشرفتاريها مي كرد. اگر کمی اندک ممارستی در تاریخ و احاطه کمی به کیفیت ظهور وقایم بعد از حضرت رسول داشته باشد، و مختصر تأملي در آن وقايع نمايد، خواهد قمميد كه اجلاف عرب از براي ر بودن خلافت، نقشه قبلی داشتند و آن را اجرا کردند. هایشه در این کار دست داشت. اصولاً عقل، شرایطی را که براي خلاقت تسبين مي كند، فقط بر امام وخليفة باصطلاح شيعه منطبق مي شود. حكما و محققان مشل فـارابسي و شيخ رئيس و شيخ اشراق و عرفاى اسلامي، كاملاً شرايطي را كه براى خليفه و رابطه بين حق و خلق ذكر كرده اند، بر امام معصوم مختار شيعه منطبق مي شود. جماعتي از مورخان نقل کردهاند، مأمون جساعتی از متکلمان و اهل حدیث را بسوی خود خواند و بآنها امان داد و خواهش کرد که در باب خلافت تحقیقی نموده و نتیجهٔ تحقیقات خود را باو عرضه بدارند. چهل (۱۰ » نفر از ارباب تحقيق و مطلعان از آثار و اخبار انصاف دادند كه على بخلافت و امامت منصوص است. ابوالفرج اموی در کتاب آغانی نقل کرده است که مهدی عباسی روزی بر سریر خلافت نشسته بود و بقريش صله و عطا مي داد. سيد حميري، توسط ربيع حاجب رقعهٔ مختومي بدست مهدي داد، مضمون رفعه از این قرار بود: «ای خلیفه بفرزندان عدی و تمیم از عطا خودداری نما که حق انعام نو نشناسند. ايشان مردماني ناسپاس و بي چشم و رو يند، اين ها شكر نعمت حضرت رمول كه آنها را از بيابان گردی و سوسمارخوری نجات داد بجای نياوردند، بلکه کفران نعمت نمودند. بعد از فوت بيخمبر متع از ميراث يگانه دخترش نمودند، و حق مسلم داماد او را غصب نمودند، اين ها از طايفه ابو بکر و عمرند. مهدی عباسی از این واقع گوئی خوشحال شد. بر طبق احاديث عترت، جمعي كثير بلكه جميع عرفاي اتباع محيى الدين، خليفة وافعي حضرت

#### الغصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

اكبر من الآخر «كتاب الله» حبل ممدود من السماء الى الارض و «عترتى»: اهل بيتى، آلاوانةما لن يفترقا حتى يردا على الحوض». دريكى از دو حديث حاكم: «انى تبارك فيكم امرين لن تضلوا ان اتبعتموهما». در صواعق: «قد تركت فيكم الثقلين، خليفتين، ان أخذتم بهما لن تضلوا بعدى». (در حديث ترمذى از جابر وحديث احمد، همين عبارت وجود دارد). كتاب (عقدالفريد، جلد اول، ص١٢٤، كنزالاعمال، ج٦، ص٩١. مستدرك حاكم جلدة، ص١٨٤. مستدرك ج٤ ص١٥٠).

در برخی از روایات، باین الفاظ این حدیث آمده است: «انی ترکت فیکم ما ان أخذتم به لن تضلوا».

بدون شک این روایات از طرق عامه با الفاظ مختلف حاکی از آنکه حضرت رسول در موارد متعدد امر به تمسک به عترت کردهاند، نقل شده است. آن رندی که گفت: «حسبنا کتاب الله»، اگر نظرش رد اظهار پیغمبر بوده است، که باید او را در عداد کمار قریشی که هیچ به پیغمبر ایمان نیاوردهاند قرار داد. اگر علم بصدور اخبار نداشته است، و هنگامی که پیغمبر این اظهارات را می نموده است گوش خود را پنبه می گذاشته و یا آنکه این احادیثی را که تکلیف قطعی امت را در امر حکومت و دین و جمیع شونی مسلمین بعد از پیغمبر معاوم نموده است،

مرسول»مس» را کسی می دانند که نسبتِ ظاهری و باطنی با پیغمبر داشته باشد، یعنی هم از عترت باشد و هم بحسب علم و کمال و جهت ولایت، نسبت تامه، و سبب کامل بین او و پیغمبر معقق باشد.

لذا عارف محقق، قيصرى درشرج خود بر خطية فصوص شيخ اكبر لاوصلى الله على معدالهمم من خزائن الجودوالكرم بالقبل الاقوم محمد وآله» دربيان مراد از: آل گفته است: «و آله أهله و اقار به، والقرابة اما أن بكون صورة فقط، أومنى فقط، اوصورة ومعنا، فمن صحت نسبته اليه صورة ومعنى فهوالخليفة والامام القائم مقامه». على هم مدينة باب علم اوست، و هم بحكم: «انا و على من نور واحد» نسبت معنوى با آن حضرت دارد، و هم داماد و ابن عم اوست. و همچنين امامان بعد از على «ع» همه هم از سلالة حسيه و هم نسبت معنو يه با آن حضرت دارند. بهمين امر، در احاديث عترت و احاديث اهل بيت «اهل بيتى كمفينة نوج» و «اهل بيتى امان لاهل الارض» تصريح شده است. (شرح قيصرى بر فصوص الحكم ابن عربى، چاپ سنگى، ط، ١٣٥ه هـ، م ٤٤). شرحمقةمةقيصرى

بحافظه خود نسپرده بوده است، صلاحیت از برای تصدی امر خلافت نداشته است. مشل اینکه جمله: «حسبنا کتاب الله»، مفهم معنای دیگری هم هست. گویا صحبت، تمسک بغیر کتاب که عترت باشد در بین بوده است، و این رند این معنی را خواسته است از اذهان خارج کند. لذا گفت پیغمبر نمرده است هر که بگوید او مرده است با این گردن او را می زنم.

۱ ، زنبی از زنان بزرگ عرب امسنان، بنا بنقل «ابن حیدریه» بعد از ملاقات معاو به علیه الهاو یه، و شکایت از ظلم و تعدی او بر اهل اسلام، بعد از شهادت شاه مردان علی علیه السلام در مصیبت ورثاء آن حضرت این چند شعر را سروده و در محضر معاو یه قرائت کرده است:

> قد كنت بعد محمد خامًا انا أوصى اليك بنا وكنت وفياً واليوم لاخلف نأمل بعده هيهات نأمل بعده انسياً

## الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

بنى امية وبنى المغيرة». بعضى از اصحاب نقل كردهاند، حضرت رسول سه مرتبه فرمود: «و يل لبنى امية». حاكم از ابوبرزة اسلمى نقل كرده است، كه رسول اللّه فرمود: «ابغض الاحياء بنواعيه و بنو حنيفه و بنوثقيف». بهمين لحاظ، معاويه را حضرت رسول نفرين كرد، و مبغوض رسول اللّه بود. رئيس همين بنى اميه كه معاويه باشد، مورد حمايت ابن خطاب بود. بمناسبت صدور اين اخبار، مصرت امير يكدقيقه هم او را ابقا نفرمود. سيوطى و ابوحاتم و بيهقى و ابن مردويه و ابن عساكر از جمعى از صحابه نقل كردهاند، كه يغمبر! «رأى بنى فلان ينزون على منبره نزوالقردة فسائه ذلك، فما استجمع ضاحكاً حتى مات». باز بشجرة ملعونه نيز تفسير شدهاند. سيوطى در (دُرّالمنثور) نقل كرده است كه عايشه بمروان گفت: «رسول الله يقول لابيك وجدك : انكم الشجرة الملمونة في القرآن» بنا بگفتية ام المؤمنيين عثمان داخل همين شجره مى باشد. عمر از معاويه به «كسرى المجم» تعبير كرده است. اين بود كيفيت شمه اي از معاويه به بنا بگفتية ام المؤمنيين عثمان داخل همين شجره مى باشد. عمر از معاويه به «كسرى المجم» تعبير كرده است. اين بود كيفيت شمه اي از فتن بعد فوت البي «كسرى المجم» تعبير كرده است. اين بود كيفيت شمه اي از فتن بعد فوت البي «كسرى المجم» تعبير كرده است. اين بود كيفيت شمه اي از فتن بعد فوت البي «كسرى المجم» تعبير كرده است. اين بود كيفيت شمه اي از فتن بعد فوت البي «ص».

آنچه در مثالب بنی امیه از حضرت رسول نقل شد، در ماخذ و مدارک معتبرهٔ علما و محدثان و اعلام عامه موجود است. از حضرت رسول در مثالب بنی امیه روایات زیاد نقل شده است که ما بچند روایت اکتفا کردیم. این روایات از نظر اهل سنت و جماعت قطعاً گذشته است، معذلک افرادی نظیر غزالی و جماعتی از فقهای شافعیه معاو یه را که منشأ آن همه جنایات شد، از کبار صحابه می دانند، و یزید قمار باز جلف جافی را از جملهٔ مؤمنین می شمارند، و بر وعاظ، ذکر روایات مفتل حضرت حسن و امام حسین را تحریم نموده اند، و تأکید کرده اند که: تشاجر و مخاصماتی که بین صحابه واقع شده است نقل نکنند. مثل اینکه حضرت علی فرمود: «لعن الله نمثلاً (عثمان) اقتلو نمثلاً » و خود بعد از قتل عثمان بدست صحابه، بخونخواهی عثمان قیام نمود. علت این منع را چنین بیان کرده اند: «فانه سحابه، بخونخواهی عثمان قیام نمود. علت این منع را چنین بیان کرده اند: «فانه یه یه ج علی بغض الصحابة بالطعن فیهم و هم اعلام الدین». اگر افرادی نظیر یه یه ج علی بغض الصحابة بالطعن فیهم و هم اعلام الدین». اگر افرادی نظیر شرحمقةمةقيصرى

معاویهٔ تیسهکار و عمر و عاص کلاش و ابوهریرهٔ کذاب دوره گرد و بازرگان و فروشندهٔ حدیث و مغیرهٔ ناصبی، أعلام دین بشمار بروند، باید از آن دین، دستِ شست. کتمان فضائلِ واقعیِ اهل عصمت و طهارت و صاحبان تقوی و فضیلت، چون علی و فاطمه و حسن و حسین و ستر شنایع اجلاف و او باش عرب و مرتکبان کبائر و منغمران در معاصی را علمای عامه، چون غزالی و متولی، از ارکان دین می دانند و از باب احتیاط و تقدس زیاد، لعن بر کسانی که پیغمبر و علی و اهل عصمت و طهارت آنهاراصریحاً لعن کردهاند، جایز نمی دانند.

چشم باز و گوش باز و این عمی 💫 حمیرتم از چشم بمندی خدا

ما می دانیم این هفوات، رشوههائی بوده است که این علما بحکّام جوړ و مستبد و خوتخوار زمان خود می دادهاند، تا مقام ریاست خود را حفظ کنند.

**a** e o

و عند هذا نجتم الكلام في مارمنا بيانه في شرحنا على هذه المقدمة التى صنفها العالم الربانى سلطان المحققين وقدوة أهل الكشف واليقين «مولانا داود بن محمود القيصرى الساوى اعلى الله رتبته و ازكى تربته» و يتلوه الجزء الثانى والشالث من شرحنا على كتاب الفصوص تأليف الشيخ الاكبر والغوت الاعظم زبدة الاصفياء و قدوة الاولياء محيى الملة والدين ابن العربى الحاتمي الاندلسى «رضى الله تعالى عنه و ارضاه».

فليكن هذا آخر مااردنا بيانه و ايراده في هذه الاوراق ختم الله له والمرجو من خلص الاخوان أن ينظروا في هذا الشرح بعين الانصاف ولايبادر وابالزد و الانكار، فان علم باطن الشريعة من النواميس الالهية والا سرارالر بوبية التي قُل من يهتدى اليها سبيلاً، و نعم ماقال، الشيخ الاعظم والفيلسوف المكرم افضل علماء العالم حسين بن على بن سينا رئيس مشائية الاسلام «قدس الله روحه و كثر من عنده فتوحه»: «جل جناب الحق أن يكون شريعةً لكل وارد او يطلع على اسراره الاواحد بعد واحد».

و من أرادان يـنـظـر فـي هذاالكتاب، وامثاله من الكتب المدونة في العرفان و

الفصل الثاني عشر: في النبوة والرسالة والولاية

علم التوحيد، يجب له الفحص التام في الكتب المصنفة في العقليات مثل: كتاب الشفا والاشارات والا مفار وحكمة الاشراق، قان تعلم العلوم الفلسفية عندالاستاد الماهر و المتبحر في العلوم العقلية عن شرايط فهم الكتب العدونة في التصوف و من المسلم عند اهل التحقيق، ان علم التوحيد من اغمض العلوم والمعارف، لان فيه المسائل العو يصة التى لايدرك كتهها الا آلاوحدى من العلماء بالله، والا فمجرد الرجوع الى امثال هذا الكتاب من دون ارشاد معلم راسخ في التوحيد و فحص شديد و تجريد في النظر و تلطيف في السر و تصفية للباطن و معارسة تاعة في الحكمة البحثية والذوقية، لايزيد الا خسراناً مبيناً .

**4**84

انى قداوردت في هذا الشرح من نفايس مسائل هذا الفن وقد بسطنا القول في مسئلة التوحيد و احكامها واطنبنا الكلام في اسماء الله وصفاته، وكيفية تعين اسماء الله و الاعيان الشابنة، وقد بسطنا في مسألة الولاية التى هي من اهم مسائل علم التوحيد، و بها يتعين الاسماء و يظهر التعينات الخلقية و الكثرات الخارجية، لان اصل الولاية مفتاج مفاتيح كنوز الوحدة والكثره. و نحن قد قررنا هذه بناء على طريقة الحقة الامامية مفصلاً ، وقد بسطنا بسطاً متوسطاً في مسئلة الوجود و احكامه وقد ذكرنا الاقوال التى قيلت فيهذا المقام وحققنا قول الفحل، وكشفنا الغطاء عن وجهه، وقد شرحناً شرحاً وافياً في كيفية تعلق علم الحق بالاشياء، وقد بينا بمالامزيد عليه، ولقد اشبعنا القول في كيفية ظهور عالم البرزخ والمثال الصعودى والنزولى ولعمر

١. واعلم أن الترغل في التأله والحكمة الذوقية والكشفيه، مقدم على الحكمة البحثية الصرفة، و مرتبة الهل الكشف والمستوغل في التأله، مقدمة على الحكيم البحاث الصرف والمتوغل في البحث، كالمشاشين من اتياع المعلم الاول، و من المتأخرين كالشيخ الفارابى والشيخ الرئيس، والحكمة البحثية الصرفة لايمكن من اتياع المعلم الاول، و من المتأخرين كالشيخ الفارابى والشيخ الرئيس، والحكمة البحثية الصرفة لايمكن الاعتماد عليها لاسيما في الممائل المرتبطة بنشآت الانسان بعدالموت، و من المتأخرين كالشيخ الفارابى والشيخ الرئيس، والحكمة البحثية الصرفة لايمكن الاعتماد عليها لاسيما في الممائل المرتبطة بنشآت الانسان بعدالموت، و من المحية المرتبطة بنشآت الانسان بعدالموت، و من المحية الصرفة لايمكن الاعتماد عليها لاسيما في الممائل المرتبطة بنشآت الانسان بعدالموت، و من الم يكن بناء سلوكه في العلوم الالهية على الكشف والشهود، وطريقة الهل الذوق لايصل الى الحق الم يكن بناء سلوكه في العلوم الالهية على الكشف والشهود، وطريقة العل الذوق لايصل الى الحق المريكن القراح، والعن الى الحق الموالي العيمة والشهود، والموقية واللمان بعدالموت، و من المريكة المريضة الترابية والشهود، وطريقة الما الانسان بعدالموت، و من الم يكن بناء سلوكه في العلوم الالهية على الكشف والشهود، وطريقة الم الذوق لايصل الى الحق القراح، والمحكمة النظرية تلعب به الشكول والتوغل في الحكمة الذوقية والكشفية والفلسفة البحثية غاية الكمال الانسانى، والمتوغل في الحكمتين (البحثية والذوقيه) اعز من الكبريت الاحمر.

شرح مقدّمة فيصرى

الحبيب ان كثيراً من مسائل.

هذاالكتاب حرى بالصيانة والكتمان عن اكثر اهل الزمان، لاسيما المنحرفين عن الذوقيات، الذين يرمون كشيراً من علماء هذه الطريقة،بالانحراف و موء الاعتقاد، و قدرأينا جماعةً من المتنطعين والغاغة من الناس، يرمون المواظبين بالعبادات والملازمين للطاعات، بالكفر والزندقة فحرمو لمعاداتهم وجهلهم على انفسهم و غيرهم دقايق علم التوحيد و الآخرة والمسائل المرتبطة بالمعاد و مشرالنفوس الى الحق الواحدالقهار، وقد صادفنا جماعةً منهم انكروا اكثيراً من . قامات الانبياء و الاولياء وامندوا الالحاد الى جماعة من المتصدين لمعرفة والمقاصدالشريعة، و ظنوابا وهامهم انهم بلغوا الى كمال المعرفة بوالنقلية استعدادهم لم يبلغوا الى أوليات هذه المسائل المروايين الموافية المقاد الذي و النولياء والمندوا الالحاد الى جماعة من المتصدين لمعرفة والمقاصدالشريعة، و ظنوابا وهامهم انهم بلغوا الى كمال المعرفة بولموى انهم لسوء استعدادهم لم يبلغوا الى أوليات هذه المسائل التى حققناها واحكمنا بنبانها، و غفلوا عن المقاصد التى رمزت الانبيا عليها، و اشارت الاولياء اليها ولم يعلموا انً نهاية الكمال الانسانى درك هذه المسائل لانكارها ونعم ماقيل:

نکتەھا چون تیغ پولادیست تیز گرنـداری تـو سـپر واپس گـریـز پــش ایــن الــمــاس بـی اسپر میـا کــز بــریــدن تــیــغ را نـبــود حــیـا

الحمدلله اولا وله الشكر سرمدا ودائماً، واصلى واسلّم على اصل الانوار، المستنزقى الغيب الهوية المختصُّ بالمرتبة العمائية، سيدالاولياء واشرف الانبياء المبعوث الى العرب والعجم، الناطق بلسان مرتبته وعين جمعه اناسيد ولد آدم، صاحب لواء الحمد والمقام المحمود وعين الشاهد والمشهود، محمدين عبدالله، والصلوة على آله الطاهرين و عترته القديسين، المتحدين معه في مقام عين جمعه و مرتبة باطن ولايته، لاسيما وصيه الذى قدتم وكمل به الولاية المحمدية، سيدالاحرار و سندالابرار، الآخذ بالتقية والمداراة مع الاشرار، افضل الاولياء، و معلم ملائكة السماء على بن ابيطالب عليه السلام والصلوة المتواترة والسلام المدائم على المجلى الاتم والاكمل، خاتم الاوصياء والالياء، مدء ظهور المركات، وعلة نزول الخيرات، مطلع تناثر كل خير و تمام و مفتتح كل فتح، و المركات، وعلة نزول الخيرات، معلم الفصل الثاني عشر: في النبوةوالرسالةوالولاية

مختتم كل ختام، النور الساطع الذى لايشوبه شوائب الفيى ولاغوائل الغمام، سيدنا و مولاناً :صاحب العصر والزمان المهدى الموعود صلوات الله تعالى عليه. لا تسرم فسي شسمسسه ظللاً مسوى فهي شسمس وهي ظل وهي في أللهم عجل فرجه وسهل مخرجه و اجعلنا من اعوانه و انصاره. ههه

سبحانك اللهم و بحمدك يا ودود، يا ذاالعرش المجيد، ويا مبدء ويا معيديا نورالشور سبحانك نفرمنك اليك لاملجأ ولامنجي منك الااليك ونعوذبك منك ونعول كل حال اليك؟

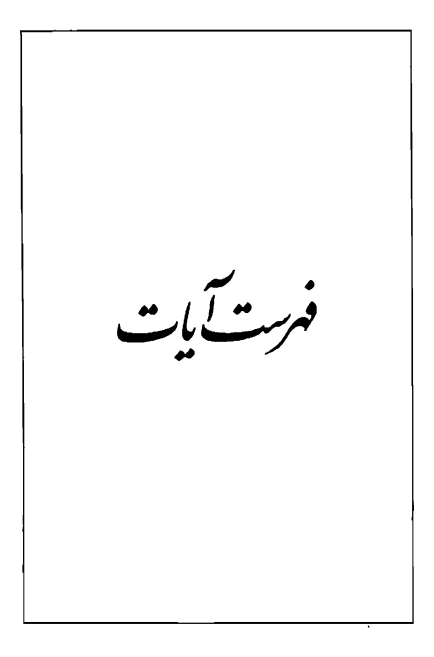
على الله في كل الامور توكلي وبالخمس، اصحاب الكساء توسلي

فلا تجعلنا من المجيبين لكل صائت كن لنا عوضاً لكل فائت، تول كل امر تضيفه اليـنـا بـنفسك، ولا تحجبنا فيكلما تقيمنا فيه عن حضرات قدسك وحلاوة شهودك وانـسـك؛ آمـنـيـن على كل مالايرضيك في كل المراتب، فاستجب دعائنا يا ارحم الراحمين

الهى بك هامت القلوب الوالهة، على معرفتك جمعت العقول المتباينة، انت المدعو في كل لسان والمعروف في كل جنان، الموجود في كل مكان، اللهم لا تجعل الدنيا آخر همّنا، ووفقنا لكل ما تحبه وترضاه، بحق سيدنا محمد صلى الله عليه وآله و سلم، و اناالعبد المفتخر بالانتساب الى المبعوث الى الثقلين والمتمسك بعروة الثقلين سيد جلال الدين الآشتيانى حرسه الله عن العاهات.

فى:

سيد جلال الذين آشتياني



وَ كَذٰلِكَ نُوىَ إبراهِيمَ مَلكوتَ السماواتِ والأرض وليتكون من الموقنين، (موره انعام آية ٧٥): ٥٢-٥١. هوالاول والآخر والظاهر والباطن (مورة حديد آسه ٢): ٢٧٢ . ٢٧٠ . ٢١٥ . -YYY -YYY -YYY -YYY -XYT .701-777 اللا إنَّهُمْ في مِرِيةٍ مِن لِقَاءِ رَبِّهِم أَلَّا إِنَّه بِكُلُّ شي ۽ مُحيط (سورة فصلت آيه ٥٤): ٣٠-أَوَلَمْ يَكْف بِرَبِّكَ أَنَّه على بكلُّ شي وشَهدٍ. (سوره فصلت آيه ۵۳): ٦٣- ١٢١. للمومعكم أيْنَما كُنْتُم (سورةحديد آب..... ۱۵۸-۱۵۷-۱۲۱-۱۱٦-۱۳ 610-TTT-TVV-T · T نَحْنُ أَفَرَبُ إِلَيه مِن حَبْلِ الوَرِيد (سوره ق 160

شرحمقذمةقيصرى

. ١٠٧- ١٠٥ : (١ ميآ نَزَلَ به الرُوحُ الأمين عَلى قلب كَ (سوره الشعراء آية ١٩٤): ١٠٦-٥١٢. الشَينانُ يَعدكُمُ الفَقْرو يَأْمُر بالفحشاء (سورة بقره آیه ۲۱۸): ۲۰۱-۵۹۲-۱۳۶. رَفِيهُ اللدَرَجاتِ دُوالمعمر ش (سورة غافرآية ١٥): ١١١. قُلْ كُلَّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلتَهِ (سورة الاسراء آبة ٨٤): ١١٦-١٢٢. ١٦٠-١٢٢. ولا الظُّلمت وَلا النُّورُ وَلا الْظِلُّ وَلاَ الحَرُورُ (سورهٔ فاطر آیهٔ ۲۰ و۲۱): ۱۱۱۲. ألَمْ تَرَالِي رَبِّكَ كَبْفَ مَدَّ الظُّل وَلَوْشَاء . لجَـعَـلَهُ ساكَـنـاً (سورة المغسرقان آنة ١٥٤-١٥٤-١٤٢-١١٨ : (٤٥ آ وَأَشْرَقْتِ الأَرْضُ بنُور رَبُّها (سوره الزمر آيد ۲۹ ((۱۹ ټار. لمُوَالَّذِي فِي السَّمَاء إِلَّهُ وَفِي الأَرْضِ إِلَّهُ (سوره الزخرف آية ٨٤): ١٢٠-١٥٨-. 147 قُلْ آئٌ شَيء أكْبَرُ شهادَة قُل الله (سورة انعام آبة ۱۲۱ : (۱۱ ا. وَمَّا أَمْرُبُا إِلَّا وَاحِـنَةُ (سويه السقىمبر آية ٥٠): ١٢٢-٢٦٨.٧٦٨. وَقَالَتِ البَهُودُ بَدَالله مَغْلُولَةً غُلَّتْ إَبْدِيهم ولُمِنُوا بما قالوا بَلْ يَداهُ مَبْسُوطَتان (سورة ماثده آبه ٢٤): ١٢٣. ٱولَيْكَ بُنادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ (سورة فصلت

آيه ۲۸۲): ۳۲. إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ بَهْدِيهِمْ رَبُهُمْ (سوره يونس آية ٩)؛ ٧٤. وَجُهتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرِ السِّماوَاتِ وَالأَرض (سورة انعام آيه٧٩): ٧٤. با أيُّها الانسان أيَّك كادِح إلى رَبِّك كَدحاً فَمُلاقيه (سورة انشقاق آية٦): ٧٤. يا آيَتُها النفس المُطْمَيْنَة إرْجعي إلى رَبُّك راضية (مورة الفجر آية ٢٨): ٧٤. يا صاحبي السَّجن ءَاربابٌ مُتَفِّرقُون خير آم الله الواحد القهار (سورة يوسف آية ٢٩- ٢٤. ٧٧٧-٥٩٥-٧٤ : (٣٩ آية في يَوْمٍ كَانَ مِقْدارُهُ خَمْيِيْنَ أَ لَف سَنَةٍ (سورِه معارج آيه ٤) : ٧٨-٥١٦. ما مِنْ دابَةٍ إلا هُوَ آخِذْ بناصِيَتِها إِنَّ رَبِّي عَلَى صراط مُستَسقيهم (مسورة هود ٨٧٠ - ٣٧٠ - ١٠٣ : (۵٦٤) وَلَكُلْ وَجُهَةً هُوَموَلَيها (سررة بقره آيه ٨٤١): ١٠٣- ١٨٧٠. وَالله مِنْ وَرائيهم مُحميط (ممررة المبروج آيــــة ٢٠): ١٠٣-١٨٦٨- ٨١٧- ٨٤١ ۵۲۸. نَصْرِمِنَ الله وَفَتْحٌ قَرِيْبٍ (سورة الصف آيد ١٣): ١٠٥-١٠٧. إِنَّا فَتَحْنَّا لَكَ فَتَحَا مُبِيُّناً (سورة فتح آيه (): ١٠٩-١٠٧. اذا جاء نمسرالله والغستسح (سورة السنعسر

فهرمست آيسات

وَعِنده مَفانيح الغَيب لا يَعْلَمُها إلا خو (سوره انعام آيه ٥٩): ١٥٩-٢٤٦-٢١٤. وَمَا أَصابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَيِنَ اللهُ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيْحَةٍ فَحِنْ نَفْسِك (سورہ النساءِ آية ٧٩): ١٦٢. قُسلُ كُمل مِن عِندَالله (مدورة المنسباء آبة ۲۸): ۱۹۲. ما رَمَيْت إذْ رَمَيْت وَلَكِنَ الله رَمّي (سوره الإنسف ل آيسة ١٧): ١٦٢- ٣٢٢- ٣٢٧--212 -212 -218 -212 -213 لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ وَهُوَ السَّمِيمُ العَليم (سورة شوري آية ۱۱): ۱۷۰- ۱۷٤. كَالأَنْعام بمل لهم أصل سبيلاً (سوره فرقان آية ٤٤ واعراف آية ١٧٩): ١٩٨-١٩٩. لَقَدْ خَلَقْنَا الأنسان فِي أَحْسِن تَقويم (سورة التين آية ٤ و٥): ١٩٨-١٩٩. يقُولُ الكافريا لَيتنى كُنْتُ تُراباً (سورة النباء آبة ٤٠): ١٩٩-١٩٨. والطُّور، وكتاب مَسْطُورٍ، في رِقٍّ مِنْشُورٍ (سورة طور آبه ۲): ۲۱۷-٤٦١. شهد الله أنه لا إله الأ لمو... (صورة آل عمران آية ١٨): ٢٣٢. كُلُّ يَوم للموقعي شأن (سورة الرحسن -EIT-EII-TT9-TTA-TTV :(19 W وَلَكُمْ فِي القصاص حَيْوةً يا أولى الألباب

آبه ٤٤): ١٢٣. وَما ظَلْمَهُم اللهُ وَلَكِن كَانُوا آنْفُسَهُم يَظْلِمُون (سورة آل عمران آية ١١٧، سورة اعراف آيذ ٢٦، سورة يقره آية ٥٧): ١٢٣- ٢٥١-. 141-010-401 لِمَنِ المُلك اليَومَ لله إلواحِد القَهَّار (سورة غافر آيه ١٦): ١٥٣- ١٥٥- ٧٦٠- ٧٨٤-.74. (77. 177. 374. 334. كلُّ شبي ۽ هالڪ الا وَجْهه (سورة قصص آية٨٨): ٨٤٠-٨٣٢-٦٠٣-١٥٣ ولمو تُدْرِكَ الأيصار ولا تُدْرِكُهُ الابضار (سورهُ انسعسام آيسه ١٠٢): ١٥٧- ١٥٨- ٢٩١-. 777 وَلَا يُسحديط ون بسهِ عِسل حداً (سدوره طه آيه ۱۵۷): ۱۵۷. وَما قَدَرُوا الله حَتَقَ قَسْدُوهِ (سبورة انسعام آيد ٩١): ٢٤٢-١٥٧. نَحْنُ افربُ اليه مِنْكُمْ وَلَكِن لا تُبْصرون (سورة واقعه آية ٨٥); ١٥٧. وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلا تبصرون (سورة الذاريات آبد ۲۱): ۱۵۸-۱۵۷ . يُحْذَّرُكُم الله نَفْسَهُ والله رَوُّوفٌ بالعباد (سوره آل عمران آیه ۳۰): ۱۵۷-۲۵۳. الله نُورُ السَّسْمُواتِ وَالْأَرْضِ (مسورة السنور آيد ٣٥): ١٥٨-١٥٨. ٢١٩. قُل هُوَالله آحد الله ألقه مد (سوره اخلاص آيد ( و ۲ ): ۱۵۸.

شرح مقلامة قيصرى

آية ٢٦): ٢٥٩. عالمُ الغيب والشُّهادَة العزيز الحكيم (مورة تغابن آبة ١٨): ٢٥٩- ٢٩٤. إلى الله تُرجعُ الامور (مسورة آل عسمران آيد ۲۹۰: (۱۰۹ تر والله عباليب عملي أمره (سورة يروسف -٧٥٦-٦١٦-٢٧٢-: (٢١، ابذ وإِنَّ مِن شبي ۽ إِلَّا عِندِنا خَبرَائِنُهُ وما نُتَرَلُه إِلَّا بقَدَر معلوم (سورة الحجر آية ٢١): ٢٧٥. لا يَسْرُبُ عَنهُ مشقال ذَرَّة فِي الارض ولا في السّماء (سورة يونس آية ٦١): ٢٨٧-ذلك فضل الله يُؤتيبه من يتساء (سورة مائده آبة ٥٤): ٣٠٩-وَ مَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلماتِ الأرض ولا رطب ولا يابس اِلَّا في كستساب مسبين (مسورة انسعسام آيه ٥٩ - ٣١٠ : (٥٩ ميآ هُ وَالمَ أُهُ رَفُّوقَ عبادِهِ (مسورة اسعام آيذ ١٨): ٣٢٣. عَنَّتِ الوجوه لِلْحَيِّي القَبُّوم (سورة طه آمه (۱۱): ۳۲٤. لا يُغادِرُ صَغيرة وَلا كَبِيرة إلا أحصالها (سورة كعف آيه ٤٩): ٣٢٦-٤٥٨-٣٢٦. قاتِلُوهُمْ يَعَدْبُهُم الله بايديكم (سورة توبه . ٣٢٧ : (١٤ - ٩ وما يكون من نَجوى ثَلاثةٍ إلا هُوَرابِعُهم...

(سورة بقره آيه ١٧٩): ٢٤١-٢٤١. إنْ يشأيذهبكم أيها الناس ويأت بآخرين (سورة نساء آيذ ١٣٣): ٢٣٩. وما نعن يتشبُونين (سودة مسارج .٧٧٢-٢٣٦ : (٤١ نيآ على أن نُبدّل أمثالكم وننششكُم في مالا تَعلمون (سورة واقعه آية ٦١): ٢٣٩-..... بَسْحُوا الله مَّا يَشاء ويشبت (سورة الرعد . 189 : (89 20 خَلَقَ الأرض في يومين (سورة فعسلت .179-:(9 4) أدعوني إشتمجب لكم (مدورة غافر آيد ۲۱۰): ۲۲۳. إنَّما آمرة إذا اراد شيئًا أن يقول لهُ كُنْ فيكون (سوره يسي آية ٨٣): ٢٤٩-٤٥٨-٢٤٩. قُلْ ادْعُوا الله آوادُعو الرَّحْمْنَ أَيَّاماً تَدْعُوا فَلَهُ الأسماء المحسبة (مدودة الاسرام آمة ۱۱۰): ۲۵۲. إِنَّ الله بكلَّ شمسي ۽ عَليم (سورة ما مُده .٢٩١-٢٥٧ : (٩٧ ليآ والله عملي كل شمى ۽ قدير (سورة آل عمران آيد ١٨٩): ٢٥٧. إِنَّ الله بِما تَعمَلُون خَبيرٌ (سوره حشر آية ١٨): -YAY عالمُ الغيب قَلا يظهر على غيبهِ أحداً إلَّا من ارتفسی من رسول (مسورة جسن

(سوره عنكبوت آية ٢٤): ٨٤، قَلْوِبْنَا فِي أَكِنَّةٍ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيهِ (سورة فصلت . ٤٩١ : (٥٦) سيماهم في وجويد بم مِن أثر الشَّجود (سوره فتح آية ۲۹): ٤٩٢. يُعرفُ المُجْرمُونَ بسيمًا هُمْ فَيُوْحَدُ بسالستوامسي... (مسوره السرحسسين آية ٤٩٢ : (٤١، اية). إِنْ هِي إِلا أَسْمًاءً سَمِّيتُسُوهَا أَنتم و آباؤ كُمْ (سورة نجم آية ٢٣): ٤٩٧. وَخَلقَ الجانُّ مِنْ مَارِجٍ مِنْ نار (سوره الرحمن آيد ١٥): ٥٠٦. فَكَسونًا العظام لحماً (سورة مؤمنون آية ١٤): ٥١٠. هُوَالله ألخالق البارى والمصوّر (سورة حشر آيذ ٢٤): ٥١٠- ٢٧٩- ٢٢٢. ٢٩٥. انا آتيك به قبل آن يَرتَد إليك ظرفك (سوره نمل آية ٤٠): ٥١١. أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم (سورة كهف آيد ٩): ٥١٣. تَسْزُّل المَلائِكَةُ والرّوحُ فيها (سورة قدر آية ٤): ٥١٢. وَسَبَعْلَمُ الَّذِينِ ظَلَمُوا أَى مُنقلب بَنْقَلِبُون (سوره شعراء آية ۲۲۷): ۵۱۲. بالملاء الأعلى إذ يختصمون (سوره ص آية ٦٩): ٤٤٤. فَانُّها لا تَعْمى الأبْصارولكن تعمى القلوب

(سورهٔ مجادله آیه ۷): ۳۲۷- ۲۱۱-.070 وآلكم فيبلاما تشقهي أننشكم ولكم فيها مات نعسون نُرزكا (سرورة مسسلت آية ٢٣٩ : (٣١ م كُلَّما نَضَجَتْ جُلُودُهُمْ بِلَالْنَاهُمْ جُلوداً... (سورة نساء آية ٥٦): ٣٤٤. قُلْ لَوْ كَانَ البَحْرُ مِداداً لِكَلْمَاتٍ رَبِّي... (سورة كهف آية ١٠٩); ٣٥١-٣٥٤. وَ مَنْ يُوْتَ الحكمة فَقَدْ أُونِيَ خَيراً كَثِيراً (سورة بقره آيه ۲۶۹): ۳۸۱. إِنَّ اللهُ يَسْأَمُرُكُمُ أَنْ تَوْدُواالأَمَّانَاتِ إِلَى أَهْلِهُا (سورهٔ نسا ۽ آيه ۵۸): ۳۸۷- ۲۷۱. يًا أيَّهُا الناس أنشُم الْفُقَراءُ إلى الله والله لْحَوَالغني (مورة فاطر آية ١٥): ٤٠٠. وَإِنَّ مِن شِي ءِ إِلَّا يُسبِع بِحَمْدِه ولِكُن لا تفقيهون تسبيحَهُمُ (سورة اسراء . ٤٩٤ - ٤٩٢ - ٤٢٦ : (٤٤ سآ وَعَلَّم آدَمَ الآسْمَاءَ كُلُّها (سورة بقره آية ٣١): ٨١٨-٤٤٨. كَلَّا إِنَّ كتاب الابرارلَغي عِلِّينَ (سورة مطفقين آية ١٨): ٤٥٩. كتاب الفُجار لمفي سِجَّين (سوره مطفقين آية٧): ٤٥٩. لَقَدْ آتيناك سبعاً مِنَ المنانى والقرآن العظيم (موره حجر آيه ٨٧): ٤٦١. و إِنَّ دارالآخرة لَهِي الحَيوان لَو كانوا تِعلمون

فهرمست آيسات

شرح مقدتمة قيصرى

زمر آية ٥٦): ٥٩٥. ومن لَمْ يَتُبْ فَأُولَتْكَ هُمُ الظَّالسون (سرره حجرات آية ١١): ٥٩٧. فَيَانٌ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ الله ورسوله (سورة بقره آية ٢٧٩): ٧٩ أجنّة في بطون أمّهاتُكم (سورة نجم آية ٣٢): ٥٩٨. يا ايها الذين آمنوا اتقواالله وَلْتَنْظُر نفس ما قَدَمت (سورة حشر آية ١٨): ٦٠٠. و أنيبوا إلى رَبَّكُم (سورة زمر آية ٥٤): ٦٠٠. واعتصموا بحبل الله جميماً ولا تَفَرَّقوا (سورهٔ ال عمران آيد ١٠٣): ٦٠٤-٦٠٣. وَما يَذَكُّرُ إِلَّا أُولوا الألباب (سوره بقره آبة ۲۲۹): ۲۰٤. فَمَنْ يَكْفُر بالطّاغُوت ويُؤمِّنْ بِالله فَقْدِ إستشبك بالمروة الوثقى (سورة بقره آبة ٢٥٦): ٥٠٢. تَوَلَّوْا وأعينهم تفيض من الدمم حزناً (سورة توبه آية ۹۲): ۲۰۷. فَلا خَوفٌ عَلَيْهِمْ ولا لهم يَحْزَنُون (سورة احقاف آبد ١٣): ٦٠٧. إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهلنا مشفقين (سورة طور آيد ٢٦): ٨٠٢. أَلَمْ يَأْنَ لِلَّذِينَ آمنوا أَنْ تَخْشَع قلوبهم لذكر الله (سورة حديد آية ١٦): ٢٠٨. وَبَشِّر المُخْبِينِ (سورة حج آية ٣٤): ٦٠٨. بِقِيةِ الله خيرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُم مؤمنين (سورة هود

(سورہ حج آیڈ ٤٦): ۵۵۲-۵۵۷. ختم الله تحلى قلوبيهم وعلى سميهم وعلى أبْصارهم غشاوة (سورة بقره آية ٧): ٥٥٢-٥٥٧. وَلا يُحيطونَ بشَّتى ۽ مِنْ عِلْمِهِ الْا بِمَاشَاء َ (سورة بقره آية ٥٥٦): ٥٥٢. زُبِّنْ لِلنَّاس حُبّ الشَّهواتِ من النساءِ... (سورة آل عمران آية ١٤): ٥٦٥. رَبُّنا آتِنًا فِي الدُّنيَّا حَسنةً وفِي الآخرة حسنة (سورة بقره آية ۲۰۱): ۵٦٦. قُلْ إِنَّما أعظكم بِواحدة أَنْ تَقُوموا الله (سوره سبأ آية ٤٦): ٥٦٥-٥٦٥. اقيموا الصلوة وآتوا الزكاة (سورة بقره آيهٔ ۱۱۰): ۵۹۷. بَشِّرِالَّذِينَ آمنوا وعَملوا الصَّالِحات، أنَّ لَهُمْ جَنَات تَجرى مِنْ تَحْتِها الأَنْهارُ (مورهُ بقره آید۲۵): ۵۹۷. يا أيها الذين آمنوا، آمنوا بالله و رسوله (سوره نساءِ آية ١٣٦): ٥٦٨. مَنْ خَشى الرُّحمْنَ بِالغَيبِ وجاء بِقَلبٍ مُنِيب (سورة ق آية ٣٣): ٥٧١. لموالله الذي لااله الا لموعالم الغيب... الى آخر (سورة حشر آية ٢٣ و٢٤): ٥٧٩. ثُمَّ لِآنيَتْهم مِنْ بَيْن آيديهم ومِنْ خَلْفِهُمْ وعَنْ ايمانِهم (مورة اعراف آية ٧): ٥٨٧-يا حَسْرتِي عَلَى مَا فرطتُ في جَنْبِ الله (سورة

نساء آمة ۱۰۰): ۲۱۴-۲۱۶. إذا مَأَلَكَ عِبادى عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ (متورة بقره آية ١٨٦): ٦١٣. لَقَدْ هَبَّتْ بِهِ وَهمَّ بِها لَولا أَن رأى برهان ربه (سورة يوسف آية ٢٤): ٦١٤. إِنَّكَ بِالواد المُقَدَّس طوى (سورة طه آمة ۲۱۲: ۲۱۲. ومًا أعْجَلَكَ عَنْ قُومِكَ يَا موسى (سورة طه آية ٨٤ و ٨٣): ٢١٦. رَبّ أربع أنظر البيك (سورة اعراف آبة ۱۱۳: ۱۱۳. خبر مسوسي صبعيقاً (مسورة اعراف آية ١٤٣): ١٢٧-٨٤٧). ٨٤٨-٨٤٧ قُلْ بفضل الله وبرَحْمَتِهِ فَبِذَٰلِكَ فَلْيَغْرَحوا (سورة يونس آية ٥٨): ٦١٨. فأوحى إلى عبدوما اوحى (سورة نجم آبة ۱۰ ( ۲۲ ٤-: ( ۲۰ اللابذكر الله تَطْمَعُنُّ العُطوب (سورة رعد آيذ ۲۸): ۲۲۲. لَىٰ يَنالَ الله لحومها ولا دماؤها ولكن يَناله التقوى منكم (سورة حج ٣٧): ٦٦٤. فَمُسْتَقر ومُسْتَودت (سورة انعام ٩٨): ٦٧٤. أدعوا الله أوادعوا الرحمان أيّاماً تَدْعوا فَلَهُ الاستمناء التحسيشي (مسوره استراء آلغ ۱۱۰): ۲۹۱-۱۵۷. فَأَيْسَمًا تَولُوا فَشَم وَجْهُ الله (سورة بقره آيذ١١٥): ٧٠٦.

آيد ٢٠٨): ٨٠٨. وثيابتك فظهر (سورة مُدثر آية ؛): ٢٠٨. نَبْتًا إليه تبتيلاً (سورة مزمل آية ٨): ٦٠٨. فَما رَعَوها حقَّ رَعَايتِها (سورة حليد آيد ۲۷): ۲۰۹. لا يَرقَبُون في مؤمن إلا ولا ذمّة (سورة توبه آيه ۱۰): ۲۰۹. ومَنْ يُعظم خُرمُاتِ الله فَهُوخيرًا له عندربه (سورة حج آبة ٣٠): ٦٠٩. لَقَدْ كَانَ لَكُم فِي دِسول اللهُ أُسوةُ حَسَنَةً (سورة احزاب آية ٢١): ٦٠٩. وَيَدْعُونَهْ نَا رَغْباً ورَهْبِها (سوره انبياء آية ۹۰): ۲۰۹. ألالله الديسن المسخسالص (سسورة زمسر آية٣): ٦١٠. وَعَلَى الله فَتوكلوا إِنْ كُنتُمْ مؤمنين (مورهُ مانده آيه ۲۳): ۲۱۰. فاستقيموا اليه وإستغفروه (سورة فصلت آية۲): ۲۱۰. وَلَنَجزينَ اللَّينَ صبروا أجرهم بأحسن (سهرة نحل آية ٢١١: ١١١. اولنك يُؤتّون أجرهم مَرّتين بما صبروا (سورة قصص آبة ٥٤): ٦١١. إنما يُومى الصابرون أجرهم بغير جساب (سورهٔ زمر آیهٔ ۱۰): ۲۱۲. وَمَنْ يَخْرِج مِن بيندِ مهاجراً إلى الله ورسُولِهِ ثم يُدركه الموت فَقَدْ وَقَمَ أَجرُهُ (مورة

فهرمست آيسات

إنا عرضنا الامانة على السموات والارض والحبال فأبين... (سورة احزاب آله ۲۷): ۲۵۷-۵۲۲. إِنَّ اللَّاعَةَ آتَيةٌ لأريبَ فيها (سورة حج آية ٧): ١٦٧٠-١٧٧١. إِنَّ الساعة آتيةُ أكادُ أخفيها (سورة طه آیدٔ ۱۵): ۲۰۷. أَزْلِفَتِ الحنيةُ لِلْمُتَعَيِنِ (سورة شعراء آية ٩٠): ٢٦٣. نَفَخْتُ فِيه مِنْ رُوحي (سورة حجر آية ۲۹): ۲۲٤. يوم نَحْشُرُ المُتَعَين إلى الرَّحمن وفدا (سورة مريم آية ٨٥): ٧٦٤. إن شجرة الزقوم طعام الأثيم (سورة دخان آية ٤٢): ٢٥٥. لا يدخلون الجنَّة حَتَّى يَلِجَ الجمل في سَم الخياط (سورة اعراف آية ٤٠): ٧٦٥. نارالله المُوقَدَةُ الَّتِي تَطْلَعُ عَلَى الأَفَتَدةِ (سورة لهمزه آية ٨ و٧): ٢٥٧-٨١٣. وعلى الأعراف رجال يغرفون كملا بسيماهم (سورة اعراف آية ٤٦): ٧٦٦. وقُلْنَا أهبطوا بَعضُكم لِبَعض عَدُوُ (سوره بقره آيذ ٢٦): ٧٦٧. فاتقوا التار التي وقودها البتاس والججارة (سورة بقره آية ٢٤): ٧٦٩. فكبكوا فيهاهم والغاون وجنود إبليس

جزاؤهم عِندَ ربَّهم (سورة بَيَّنة آيدُ ٨): ٧٠٦. إنَّما أنَّا بَشَرٌ مِثْلَكُمْ يُوحى إلى (سورة كهف آلهٔ ۱۱۰): ۲۰۷-۷۰۱. جناتُ عدن (سورة بينه آية ٨): ٧٠٦. لَسَهُسُمُ أُجُسرُهُسِمٍ و نُورُهُسم (سبوره حسديد آبة ۱۹): ۲۰۷. هُوَ الَّذِي أَرْسَلٍ رَسُولَه بِالْهُدِي ودين البحق ليظهره على الدّين كُلّه (سورة صف آبذ ۲): ۷۰۷. إِنَّ الَّذِينِ يُبايعونك، انَّما يُبايعونَ الله (سورة فتع آية ١٠): ٧٠٩-٨٦٨-٨٩٢. ل حقلناه متلكاً لَجَعلناه رجُلاً (سورة انعام آية ٢): ٢٢٧. لأنُفَرقُ بِّينَ أحدمن رُسُلِهِ (سورة بقره .ATT-ATT-YTT-YTT :(TADW) وانْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خلا فيها مُذَيرٌ (سورة فاطر .vyn :(Y £ มโ فَ استَ قِهمُ كَرْحًا أُمرت (سورة هود آية ١١٠): ٢٢٨. تلك الرشل فضلنا بعضهم (سورة بقره آية ٢٥٢): ٢٦٢-٧٤٤-٧٣١. وما كان لبشر آنْ يُكلِّمه الله إلَّا وحياً أومن وراء حـــجـاب (مــوره شــورى آية ٥١): ٢٦٧-٧٣٢.٨١٨. الله ولي النديين آمنسوا (سورة بسقسره .1.Y\_AT1\_ATY\_ATT\_YTY :(YAY يومُ تُبلّى السرائر (سوره طارق آية ٩): ٧٣٧-

شرح مقذمة قيصرى

إذا ناجيتُم الرّمول فقلّموا بينَ يدى نَجوا كُمْ (سورة مجادله آية ١٢): ٧٧٩. لأبرونَ فيها شمساً ولا زَمْقِ براً (سوره انسان آية ١٣): ١٨٧-٤١٨. فَإِذَا هُمْ مِنَ الاجداثِ إلى رَبَّهمْ بَسْسلون (سورة يس آية ٥١): ٧٨١-٨٤٥. حُمِلَتِ أَلأَرْضُ والجبَّالُ فَلاكُتًا ذَكَّمَ وَاحدة (سورة حاقه آية ٢٤): ٧٨١. فَإِنَّه بَعْلَمُ السَّر و أَخْصَى (سورة طه آبد ۷): ۲۹۷-۵۰۸. فُسل السرُّومُ مِسن أمسردَبْسي (مسودة اسراء آيدهم): ۲۹۷-۵۰۸. إِنَّ فِي ذَلِك لَذَكَرِي لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْب (سورة ق آيد ٣٧): ٧٩٦. ٨٠٥. بكلمةٍ مِنَ الله وسَيّداً (سورة آل عمران آيد ٣٩): ٨٠٥-٧٩٦. لما كَنْتَب الفُوْاد ما رأى (مسورة نسجم آية ١١): ٨٠٥-٧٩٦. آلم تَشْرخ لَسكَ مَسدُرَّكَ (سوره الشراح آبة ۱): ٨٠٥-٧٩٦. وتسفس ولمسا تستريسهسا (سسوية شسمس .٨٠٥-٧٩٦ : (٧ أيآ وما أبرئ نَفْسي إنَّ النّغس لَأَمّارةً بِالسّوء (سورة يوسف آية ٥٣): ٨٠١. وإنْ ههم إلا يَظْلَنون (مروه بقره آية ٧٨): ٤٠٤. إِنَّ الظِّنِ لا يُغنى مِنَ الحقَّ شيئًا (سورة نجم

(سوره شعراء آیهٔ ۹۵): ۷۶۹. و من بَحْلِلْ عَلَيهِ غَضَبِي فَقَدِ هوىٰ (سورة طه آية ٨١): ٢٢٩. يَسْلونك عن التاعة أيَّانَ مُرْسِبها (مورة اعراف آية ١٨٧): ٧٧٠. فيم أنت مِن ذِكْرَاهًا، إلى ربِّكَ مُسْتَهِيها (سورة نازعات آية ٤٣): ٧٧٠. يَرونهُ بعيداً وَتَراهُ قريباً (سورهُ معارج آية ۲): ۷۷۰. وما أمرالتاعة إلا كلمنج البصر أوهواقرب (سورة نحل آية ٧٧): ٧٧٠. وَيَعَولونَ متى هذا الوعد إن كُنتُم صادقين (سورة ملك آية ٢٥): ٧٧٠. ومًا يُدريكَ هَلِ الساعة قريبٌ ... الَّذِينُ يمارون في الساعة ... (سورة شورى آيذ ١٧ و ١٨): ١٧٧١. بَلْ هُمْ فى لَبْسٍ من خلقٍ جديد (سوره ق ٨٤٦-٨٣٢-٧٧٢ : (١٥١/١ أوَمَنْ كَانَ مَيِداً فَأَحْبَيناه (سورة انعام آية ١٢٢): ٥٧٧٥. فتوبوا الى بار ثكم فأقتلوا أنفسكم (سورة بقره آبة ٤٤): ٥٧٧٥. وَمِنِ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ إِبْتِغَاء مرضاة الله (سوره بقره آية ٢٠٧): ٧٧٧. يُريدون لِيُطفِؤا نورالله بأ فواهِهم والله مُتم نُورِهِ وليوكبره البكافيرون (سيوره صيف آبة ٨): ٧٧٧-١٨.

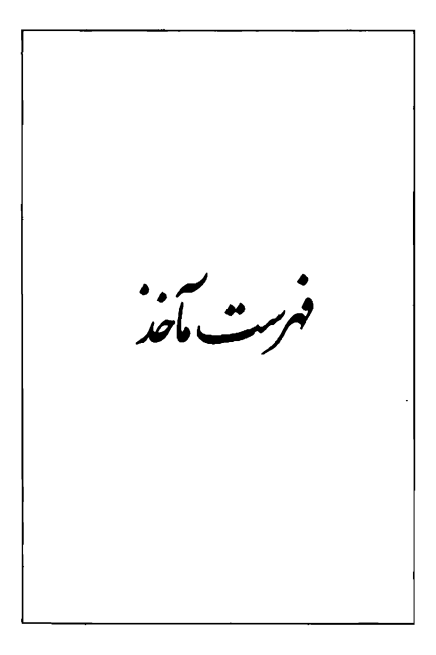
فهرمست آيسات

وجُلودُهُم ... (سورة فصلت آية ٢٠ و وَبَرزُوا بِثَه الواحد القَهار (سورة ابراهيم آية ٨٤٤): ٤٤٨٨. فَإِذَا النسجـومَ طُعِسَتْ (سوره مسرسلات آيد٨): ١٤٤. و اذا الكواكبُ انتشرت (سورة انفطار آبة ٢): ١٤٤. إذا الشمس كمسؤرَّت (سورة تسكسويسر آية ١): ١٤٤. وَجُسمَ الشَّمسُ والقسر (مسورة قيامت آية ٩): ١٤٨. آلا إلى الله تصبير الأمور (مورة شورى آية ٥٣): ٨٤٢-٨٤٤. يَسْتُلُونَكَ عَنِ الجبال فَعَلْ يَنْسِفُها رّبّي نَسفاً (سوره طه آيهٔ ۱.۵): ۸٤۵. ومفوهم إنَّهُمْ مَسْتُولُون (سوره صافات آية ٢٤): ٤٥٨. أتَى أمر الله فلا تَستَعجلوه سُبحانَه وتَعالى (سورة نحل آية ١): ٨٤٥. فُسُبِحانَ الذي بِيدِه مَلكُوت كُلُّ شَي ۽ وِإِلَيهِ ر ترجعون (سوره يس آية ٨٣): ٨٤٦. وتضعُ الموازين القِسْط لِيَوم القيامة... (سوره انبياء آية ٤٧): ٨٤٦. ومن خَفَّتْ مَوازِبنهُ فَأُولئكَ الَّذِين خسروا أَنْفُسَهُم ... (سوره اعراف آية ٩): ٨٤٧. والوزن يومشذ المحق ... (سورة اعراف

آيد ۲۸): ۲۰۴. وما تُجزون إلامًا كُنتُم تَعْملون (سورة صافات آمة ۳۹): ۸۰۹. هَلْ أَتَّى عَلى الْإِمْسَانِ حِينٌ مِن الدَّهر لَمْ يَكُنْ شَيئاً مَذْكُوراً (سورة انسان آية ١): ٨١٧. نفخ في الصور (سورة حاقه آية ١٣): -٨٢٣. . . . . . كَأْنَهُم أعجاز نخل خاوية (سوره حاقه آية ٧): ٨٣٠. لَهُ ما في السَّمُواتِ ومَّافِي الارض وما بينهما و ما تحت الثرى (سورة طه آية ٦): ٨٣٠. وَيَدْ ميراث السماوات والارض (سورة آل عمران آیهٔ ۱۸۰): ۸۳۲-۸۳٤. يَومَ نَطوي السُّماء كطيُّ السُّجل لِلْكُتب (سوره انبيا ۽ آية ١٠٤): ٨٣٢- ٨٣٢. كَما بتدأنا أول خَلق نُعيدهُ وَعداً عَلَينا إِنّا كُتّا قاعلين (سورة أنبياء آية ٢٠٤): ٨٣٢ إِنَّا نِحِنُ نَرِثُ الأرض وَمَنْ عَلَيها وإلِينا يُرجعون (سورة مريم آية ٤٠): ٨٤٠. الَّذِينَ يَرِئُونَ الفِرِدوس هُمْ فِيها خالدون (سورة ا مؤمنون آية ( ۱ ): ٨٤١. فَبإذا لحسم قسيسام يُستنظرون (سوده زمس آيد ٨٤٣ : ٨٤٣. قالوا يا وَيْلَّنا مَنْ بْعَثنا مِنْ مَرْقَدنا ... (سورة يس آية ٥٢): ٨٤٣. إذاما لجاؤها شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُم وأبصارُهُمْ

شرحمقتمةقيصرى

فهرمست آیسات ----- ۵ -----



## فهرست مآخذی که در این شرح از آن استفاده وبآن استناد شده است

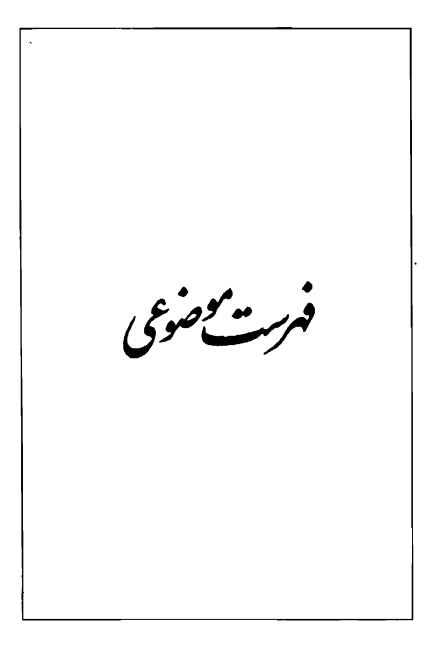
|                | محل انتشار | نام مؤلف                       | نام کتاب       |
|----------------|------------|--------------------------------|----------------|
|                | طهران      | آخوند ملاصدری شیرازی «رض»      | اسفاراريعه     |
|                | طيران      | غزالى                          | احياء العلوم   |
|                | طهران      | ملاصدرا                        | اصرارالابات    |
|                | طهران      | آقا میرزا حسن نوری             | اسفاراريعه     |
|                | طهران      | آقا میرزا رضای قمشه یی         | اسفاراريعه     |
|                | قاهره      | جيلى                           | الاتسان الكامل |
|                | طهران      | جامى                           | اشعه اللمعات   |
|                | طهران      | شيخنا الكينى «رض»              | اصول کافی      |
|                | قاهره      | جمعي از دانشمندان              | اخوان الصفا    |
|                | طهران      | ملا محمدباقر مجلسی «قده»       | يحار الانوار   |
|                | طهران      | آقا على مدرس «قده»             | بدايع الحكم    |
|                | طهران      | ملاحبذرا                       | تفسير قرآن     |
| د کڼ           | حيدرآباد   | ابوالغنائم عبدالرزاق کاشی «رض» | تاويلات        |
| د کن           | حيدرآباد   | شيخ كبير صدر قونيوى            | تفسير سورة حمد |
|                | قاهره      | خطيب دازى                      |                |
| طهران«دانشگاه» |            | عين القضات همداني              | تميدات         |
|                |            | 101                            |                |

|                 | شرح مقدّمهٔ قیصری<br>۵              |                          |
|-----------------|-------------------------------------|--------------------------|
| طهران           | مطار                                | تذكرة الاولياء           |
| قاهره           | كلابادى                             | التعرف                   |
| طيران           | ملاصدرا                             | تعليقات برشقا            |
| طيران           | شيخنا صدوق الطائفه«رض»              | توحيد                    |
| طهران           | ملاصدرا                             | تعليقات برحكمه الإشراق   |
| خطى             | شیخ رئیس «انارالله برهانه»          | تعليقات                  |
| طهران           | آقا میرزا هاشم رشتی «قده»           | تعليفات برمصباح الأنس    |
| طهران           | آقا میرزا هاشم رشتی «قده»           | تعليقات بر <b>فصوص</b>   |
| فاهره           | ابوالعلاء عفيفي                     | تعليقات برفصوص           |
| نسخةخطى         | ميرمحمدباقر داماد                   | جذوات                    |
| طهران           | حاج ملا هادی سبزواری                | حواشی بر اسفار           |
| طهران           | آقا میرزا مهدی آشتیانی «قده»        | حاشبه بر منظومه          |
| طهران           | حاج ملاهادی مبزواری                 | حواشی بر شواهد           |
| طهران           | فيض                                 | حقايق                    |
| طهران           | مدرا حاج ملاهادی سیزواری            | <b>•</b>                 |
| طہران۔ چاپ کربن | شيخ مقتول                           | حكمة الاشراق             |
| طهران           | قاضى سعيد قمى                       | حقيقة الصلوة             |
| طهران           | سنائى                               | ديوان                    |
| طهران           | جلال الدين بلخي معروف بملاي رومي    | مثنوى                    |
| طهران           | شيخ حجت محمد حسن مظفر               | دلائل الصدق              |
| نجف، طہران      | ایوجعفر طیری                        | دلائل الأمامه            |
| خطى             |                                     | رساله در اثبات عالم برزخ |
| طهران           | آقا محمد رضای قمشه ئی «رض»          | رسالهٔ در وحدت وجود      |
| طهران           | آقا میرزا احمد آشتیانی «مدخلله»<br> | رساله در اثبات ولايت     |
| طهران           | آخوند ملاصدرا                       | رسائل فلسفي              |
| فاهره           | ابوالقاسم قشيرى                     | رسالة القشيريه           |
| طهران           | عين القضاة                          | زبدة الحقايق             |
| نجف             | استاد محمدرضا مظفر                  | السقيفه                  |
| خطى             | عفيف الدين تلمساني                  | شرح منازل السائرين       |
|                 | 11.                                 |                          |

. '

. .

|                                    | فهرمیت میآخرد                |          |
|------------------------------------|------------------------------|----------|
| شرح منازل                          | ملاعبدالوزاق کاشی            | طيران    |
| سرے نہج البلاغه<br>شرح نہج البلاغه | ابز به روی سی                | طيران    |
| شرح اسماء حسنی                     | ین ۲۰۰<br>حکیم سبزواری «قده» | طهران    |
| شرح گلشن راز                       | شيخ محمد لاهيجي              | طهران    |
| مرع معلق ور<br>شواهد ربوبیه        | ملاصدرا                      | طهران    |
| شرح مشاعر<br>شرح مشاعر             | لنگرودی                      | مشهد     |
| ی۔<br>شرح بر فصوص                  | فرغانی                       | خطی      |
| ی ار کر ک<br>شرح بر فصوص           | ۔ س<br>قیصری                 | طهران    |
| ی ،ر در ن<br>شرح بر فصوص           | م<br>كمال الدين عبدالرزاق    | خطى      |
| ين او نو ن<br>شرح بر فصوص          | قرنيوى                       | خطی      |
|                                    | يلال إلدين آشتياني           | مشهد     |
| شوارق                              | لاهيجي                       | طهران    |
| شرح بر فصوص الحكم                  | سبد جلال الدين آشتياني       | خطى      |
| شرح بر نصوص                        | جلال آشتياني                 | خطى      |
| ے۔<br>شرح اربعین                   | قاضى سعيد                    | طهران    |
| شرح تعرف                           | مستملى بخارى                 | حيدرآباد |
| ۔<br>شرح هدایه                     | ملاصدرا                      | طهران    |
| ترح منظرمه                         | سبزوارى                      | طهران    |
| شرح اشارات                         | خواجه طوسی «رض»              | طهران    |
| شفآ البيات                         | شيخ رئيس                     | طهران    |
| شرح حكمت الاشراق                   | سېر وردې                     | طهران    |
| شرح تائيه ابن فارض                 | عزالدين محمود كاشي           | طهران    |
| شرح اصول کافی                      | ملاصدرا                      | طهران    |
| صحيح مسلم                          | مسلم                         | فاهره    |
| صحيح بخارى                         | امام بخارى                   | قاهره    |
| صحيح ترمذى                         | ابوعيسى                      | قاهره    |
| علم اليقين                         | فيض ملامحسن                  | طهران    |
| عنقاء مغرب                         | محيي الدين                   | خطى      |
| غزالي نامه                         | استاد جلال الدين همائي       | طهران    |
|                                    | 4 4 1                        |          |



| عقدمة قيصرى | رست موضوعی شرح | ų, |
|-------------|----------------|----|
|-------------|----------------|----|

| ١٣        | مقدمة هاترى كرين                           |
|-----------|--------------------------------------------|
| ۲۱        | مقلمهٔ مؤلف بر چاپ دوم                     |
| ۲۳        | شريح معروف بر فصوص                         |
|           | وضعیت عرفان در دوران صفو به                |
| ٣٢        | شارحين واستادان عرفان بعدازصفويه تاعصرحاضر |
|           | رابطه بين عرفان وتشيع                      |
|           | مقلمة مراف برچاپ اول                       |
|           | طريقة اهل مكاشفه                           |
|           | مزبت طريقة اهل مكاشفه                      |
| tA        |                                            |
| ۵۰        | مزبت طريقة اهل مكاشفه                      |
|           | كيفيت طريقة اهل سلوك                       |
|           | خصوصيات فصوص الحكم                         |
|           | خصوصيات مقدمة قيصري برفصوص الحكم           |
| \$1       |                                            |
| <u>۱۴</u> |                                            |
| ۷۰        | علت تقدم طريقة اشراق                       |
| ¥¥        | - •                                        |
| VI        |                                            |
| ۷۵        | خصوصيات مطالب كتاب                         |

170

شرح مقدّمهٔ قیصری \_\_\_\_ ۵\_\_\_\_

| ٨٤   | دربارهٔ مقدمهٔ فرانسوی و کتاب و آقای کرین                     |
|------|---------------------------------------------------------------|
|      | روش تصحيح اين مقدمه                                           |
| 41   | تقریط علامه سید ابوالحسن فزوینی                               |
|      | مرضوع علم عرفان                                               |
|      | وجوه فرق بين اسماء حق                                         |
|      | اشرفیت علم تصوف بر سایر علوم                                  |
|      | فرق بين اقسام فتح                                             |
|      | رب این<br>کلام قونیوی                                         |
|      | اقوال وجود                                                    |
|      | فرق بن مفهوم ومصداق وجود                                      |
|      | طريقة حكماى مثاء دروجود                                       |
|      | مسلک اهل تصرف دروجود                                          |
|      | مسلک بعظی از صوفیه                                            |
|      | اقوال محققان در وجود                                          |
|      | كيفيت ظهرر حق در كسوت ممكتات                                  |
|      | معيت فيوميه حق نسبت به اشياء                                  |
|      | نحوه سربان حق در حقايق مىكتات                                 |
| 171  | نفی جرهریت وفرهیت از وجود                                     |
| 170  | ی کورد.<br>شرح کلمات قیصری در نفی جوهریت وعرضیت از حقیقت وجود |
|      | وجودبه حسب مفهوم ومصداق اوسع ازهمه حقايق است                  |
| 144  | <b>₽</b>                                                      |
| 119  | كېفېت تجلي حق درحقايق                                         |
| ۱۳۰  | حق باحفظ وحدت ذات متجلى دركثرات است                           |
| 144  | مناقشه برعبارت مصنف علامه «داود قبصری»                        |
| ۱۳۳  | وجودحق وحقيقت وجودظهوردرضدين ومثلين مينمايد                   |
|      | جميع حقايق متباينه دراحديت وجود مستهلكند                      |
| 185  | نفي تركيب ازحقيقت وجودواثبات بساطت هستي مسمسي                 |
|      | نفي اقسام تركيب از حقايق وجودي                                |
| ۱۳۷  |                                                               |
| 174_ | حقيقت وجودبالذات متصف بشدت وضعف وسايرانحاء تشكيكي نمى باشد    |

| 144 | مناقشه بركلمات ابن تركه وشارح مفتاح                  |
|-----|------------------------------------------------------|
| 111 | وجود خبر محض ومنبع جميع حقايق است                    |
| 124 | نفى تضادوتمائل ازوجودوتقربرآنكه وجود خير صرف است     |
| 166 | كيفيت سربان حق دراعيان ثابته وحقابق امكاقيه          |
|     | كلام فونيوى ازمفتاح واينكه حق ظاهرومظهر است          |
|     | كلام شيخ اكبرمحى الدين عربى                          |
| 168 | وجود حقيقت واحده است                                 |
| 114 | حقيقت حق اكتناه نعى شود                              |
| ۱۵۰ | وجوه فرق بين افظ وجودومرادفات وجود                   |
| 101 | اقسام وحدث                                           |
| 104 | وجردمنبسط ازتعينات حق وحقايق خارجي تعين وجود منبسطند |
| 161 | حفيفت حق عبدء تحصل جميع حفايق است                    |
| 100 | کیفیت ثجلی به اسماء قهاردرقیامت کبری                 |
| ۱۵٦ | مناقشه برمختار مشائين درعلم حق                       |
|     | كيفيت تجلى حق دراعيان ثابته                          |
| ۱۵۸ | تحقق مفاتيح در احديث وجود                            |
| 17. | صادر اول از حق وجود عام است                          |
| 121 | وجود منبسط ازجهني عين حق وازجهتي غيرحق است           |
|     | وجود بخودى خود واجب بالذات است                       |
| 176 | حفيفت وجود مطلق ولابشرط است                          |
| 170 | اثبات وحدت شخصى وجودبنابرطريقة عرفا                  |
|     | وجوا فرق بن حيثيات تعليليه وتقييديه                  |
|     | مناقشه نوشنة ميرزا ابوالحسن جلوه                     |
| 174 | جواب ازاشکالات جلوه برآقادیرزامحمدرضا قمشه ای        |
|     | نفي جوهريت وعرضيت از وجودوعوارهي وجود                |
| 141 | وجود حقيقت زائد بر ذات خودندارد                      |
| ۱۷۳ | وجوب وجودواثبات عينيت وجوب نسبت به وجود              |
|     | مناقشه بركلمات مصنف درنحره وجودكلي طيعي              |
|     | وجوه خلط درکلام مصنف بین عوارض تحلیلی وعوارض خارجی   |
|     | مناقشه بركلمات مصنف درنجوه تحقق اعيان كابته          |

فهرسته

وضوعى

n

شرح مقدّمهٔ قیصری \_\_\_\_\_

| ۱۸۰   | افراددرتحقق تابع كليات طبيعيداند                    |
|-------|-----------------------------------------------------|
|       | تفرير بر كلام مصنف دراينكه وجود واجب بالذاتست       |
|       | وجوب ذاتي حقيقت وجرد                                |
|       | مناقشه بر کلام شارح فصوص                            |
| ۱۸۷   | مراد اهل عرفان از عدم جواز تکرار در تجلی            |
|       | وجود معنای نوعی وجنسی نمی باشد                      |
|       | نفي عرضيت وافراد از حقيقت وجود                      |
| 19.   | نفي تعدد وافراد از اصل وحقيقت وجرد                  |
| 191   | انواع تشکیک ونقل مسالک مختلفه در تشکیک وجود         |
| 144   | نفی تشکیک وتفاوت در اصل وجود                        |
| 190   | كيفيت تجلى وجود دراعيان ثابته                       |
| 191   | اثبات تشکیک در مظاهر وجود                           |
| 19Y   | اثبات تشكيك خاص الخاصي                              |
| 144   | نفی تشکیک از حقیقت وجود                             |
| Y • • | وجوه فرق بين مختار حكماوعرفا                        |
| ۲۰۱   | بیان مراد عرفا از نسب واضافات ناشی از <b>وجود</b>   |
| Y • Y | اثبات کثرت حقیقی در وجود                            |
|       | مناقشه بر كلمات صاحب تمهيد وحمزه فنارى شارح مفتاح . |
| ۲۰۵   | اعتبارات حقيقت وجود                                 |
| 1.3   | اطلاقات وارد بروجود                                 |
| ۲۰۷   | نحقیق درمعنای عماء                                  |
| ۲۰۸   | كيفيت تجلى حق درمقام واحديت وأحديت                  |
| ۲۱۰   | نحقيق در نحوه تعين حضرت عمائيه                      |
| Y11   | اقوال در حقیقت عماء                                 |
| *\\*  | مرام محققان در حقیفت حضرت عمائیه                    |
| ۲۱۳   | اطلاقات واعتبارات وجود                              |
| 113   | قیودی که عارض بر وجود می شود                        |
| Y1Y   | اطلاقات واعتبارات حفيفت وجود مسمس                   |
| *19   | مرتبهٔ انسان کامل ختمی «محمدی ص»                    |
| ۲۲۰   | نحقیق درمظاهروشئرن حفیقت اصلی وجود                  |

فهرست موضوعی \_\_\_\_\_ ۵\_\_\_\_\_

| **\  | مظهریت تام انسان کامل ونحوهٔ تجلی او در ممکنات |
|------|------------------------------------------------|
| ¥¥¥  | •                                              |
| ***  | <b>—</b>                                       |
| ***  | •                                              |
| 110  | كيفيت عينيت صفات نسبت بذات حق                  |
| ۲ ۲۸ | نحوة تنزل حقايق ازمقام غيب وجود                |
|      | نحوه تجلى اوصاف حق درمبكنات                    |
|      | عینیت صفات حق نسبت به ذات او                   |
| ***  | استشهاد به کلام تهج البلاغه وشرح آن            |
|      | کیفیت سریان علم وقدرت درهمهٔ مقابق وجودی       |
|      | حقبقت اسماءٍ وحُفات حق                         |
| YE   | امعاء جماليه وجلاليه                           |
|      | كيفيت ظهوراسماء متقابله درمظاهروجودي           |
|      | درباطن هرلطفي قهري ودرهرقهري رحمتي موجود است   |
|      | اعتبار صفات در حقيقت ذات                       |
| YED  | امماء وصفات حق                                 |
|      | كيفيت يبدايش تعنيات اسعائى                     |
| YEV  | كبفيت شهردحق ذات خودرادرمقام احديت وواحديت     |
|      | اقسام صلمات واسعاء حق                          |
| Yo.  | اسماء وكبفيت شهودحقيقت وجودخودراملابس ممكتات   |
|      | رجوه فرق بين احليت وواحديت                     |
|      | اسماء کلیه                                     |
| 10E  | جميع موجودات صور تجليات حفند                   |
|      | فرق بين حفايق اسمائيه                          |
|      | مودهای اسماء وصفات حق                          |
|      | مفاتيح غيب وشهرد                               |
|      | مفاتيح غيب وجرد                                |
|      | فرق بین اسم ذات واسم صفت واسم فعل              |
|      | كيفيت حكومت اسماء برمظاهر خلقي مسمس            |
| T1A  |                                                |

شرح مقدّمهٔ قیصری \_\_\_\_\_

| ***         | فرق بین مظاهراسم اوّل واسم آخر                   |
|-------------|--------------------------------------------------|
| ۲۷۰         | اسماء وصفات حقيقت وجود                           |
| ۲Y۱         | وجوه فرق بين اعيان علمي ومظاهرخارجي سيسمسيس سيسم |
| TVT         | استدلال بر وجوب سنخیت بین علت ومعلول             |
| 140         | کیفیت سریان حب وعشق در مظاهر خلفی                |
| ۲۷۸         |                                                  |
| ۲۸۰         | كبفيت علم حق به حقايق وجودى                      |
| ۲۸۲         | اشکالات مصنف بر حکمای مشاء در کیفیت علم حق       |
| ۲۸۵         |                                                  |
| የለጓ         |                                                  |
| TAV         |                                                  |
| ***         |                                                  |
| T4£         | اقوال حکما در علم حق                             |
| 190         | اقرال محققان درعلم حق                            |
| 147         | کلمات شیخ الرئیس درعلم ویوبی                     |
| Y4A         | مناقشه بركلمات اتباع مشاء درعلم حق               |
| 144         | اشكالات ملاصدرا برشيخ واتباع او                  |
| ۳۰۱         | ابطال طریقة حکمای مشاء در علم حق                 |
| ۳۰۲         |                                                  |
| ۳۰٤         | اقوال حکما اشراق در علم ربویی                    |
| ۳۰۵         | مناقشه برکلمات شیخ اشراق                         |
| ۳۰۶         | اشكالات محقق طومى بر شيخ الرئيس                  |
| ۳۰۷         |                                                  |
|             | مسلک خواجه در علم حق                             |
| ۳۰۹         | کلام ملاصدرا ازمیدء ومعاد                        |
| ۳۱۰         | اشکال ومناقشه برکلام محقق سبزواری                |
| <b>WIY</b>  | مناقشه برکلمات حکما در علم حق                    |
| T1T         | •                                                |
| T1£         | •                                                |
| <b>*</b> 1Y | فرق بين كلام وكتاب حق                            |

فهرست موضوعی \_\_\_\_\_ ۵

| YY                 | علم تفصيلى حق به أشياء<br>علم حق بطريقة اهل شهرد<br>علم حق به حقايق وجوديه<br>قاعده بسيط الحقيقه<br>كلام ملاصدرا درعلم حق |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| WY1                | علم حق به حقايق وجوديه<br>قاعده بسيط الحقيقه                                                                              |
|                    | قاعده بسيط الحقيقه                                                                                                        |
| ٣٢٢                |                                                                                                                           |
|                    |                                                                                                                           |
| ٣٢٤                | تعلق علم حق بحقابق وجوديه _                                                                                               |
| ***                | کلام مشاعر در علم سق                                                                                                      |
| ۳۲۷ «              | كلام آخوند ملاعلي نورى «قده                                                                                               |
| ۳۲۸                | مناقشه بر کلمات اهل تصوف _                                                                                                |
| TTT                | اعيان ثابته ومظاهر اسماء                                                                                                  |
|                    | وجوه قرق بين ذات واسماء واع                                                                                               |
|                    | اعيان ثابته وأسماء الهيه                                                                                                  |
| ٣٣٧                | مفاتيع وجود ومبب ظهور وشهرد                                                                                               |
|                    | اعيان ثابته وبرخي ازمظاهرالهيه                                                                                            |
|                    | كلمات شيخ اعظم ددفتوحات مك                                                                                                |
|                    | حقيقت عناوين ومفاهيم معتنعه                                                                                               |
| ٣٤٢                | اعيان ثابته ومطاهراسما والهيد .                                                                                           |
| ن خردهوجود می شرند | جميع حقايق امكانيه بوجودخام                                                                                               |
| Tto                | حقيقت اعيان ثابته                                                                                                         |
| رحضرت علميه ۲۶۶    | كيفيت حصول اجناس وانواع د                                                                                                 |
|                    | حفيقت اعيان ثابته وصور اسمائي                                                                                             |
| بودی درمراتب ظهور  | نحرة تعلق علم حق به حقايق و-                                                                                              |
|                    | کیفیت مظهریت اعیان نسبت به                                                                                                |
|                    | حقيقت اعيان ثابته سيسس                                                                                                    |
|                    | كيفيت عدم مجعوليت اعيان ثاب                                                                                               |
| ۳۵٦                | نحوة حقيقت اعيان ثابته                                                                                                    |
|                    | نفى مجعوليت ازماهيات امكانيه                                                                                              |
|                    | كيفيت علم حق برطريقة عوفاء                                                                                                |
|                    | حليقت اعبان ثابته وماهيات كا                                                                                              |
|                    | اعيان ثابته حبور أسماء وصفات                                                                                              |

شرح مقالمهٔ قیصری \_\_\_\_\_ 0

| ۳۱۱         | حقيقت اعيان ثابته وماهيات امكانيه                |
|-------------|--------------------------------------------------|
| ۳٦٧         | كيفيت ظهورحفايق وجردى ازتجلي اسمائي حق           |
| ۳٦٨         |                                                  |
| r14         | ارتباط حق با اشیاء از وجه خاص                    |
| TV1         | كيفيت تحقق اعيان ثابته                           |
| ***         | وجود ارتباط ممكتات باحق اول                      |
| TVT         |                                                  |
| TV1         | وجوه فرق بين وجود وعين ثابت                      |
| ۳۷٦         | حقق اعيان ثابته وظهوراسماء وصفات حق              |
|             | مناقشه براستدلال حكمادرزيادتي وجود بر ماهيت يسيس |
|             | نفي تحصل ازماهيث بطور مطلق                       |
|             | حقيقت اعيان ثابته وفرق بين تجلبات اسمائيه        |
|             | وجره تجليات وعلت حصول كثرات                      |
|             | حقيقت اعيان ثابته ومغاهر اسمائيه                 |
|             | البات انواع حصولات ازبراي ماهيت واحله            |
|             | حقيقت اعيان ثابته ومظاهر اسماء                   |
| ۳۸۵         | یان حقیقت فنای سالک درحق                         |
|             | اسماع الهيه واعيان ثابته                         |
| ۳۸۹         |                                                  |
|             | اعيان ثابته وتجلى حق بوحدت تامه                  |
|             | مقصرد حلاج که گفت«لیس فی جبتی إلاالله»           |
|             | نحرة تمين اعبان ثابته                            |
| *\$5        |                                                  |
| <b>ምጓ</b> ነ | نحوة تمين أعيان ومظهريت آن به اسماء              |
| ۳۹۷         |                                                  |
| ۳۹۸ ۸۶۳     |                                                  |
| ٤٠٣         |                                                  |
| ٤٠٥         | _ · · · ·                                        |
|             | معنى جوهر وعرض بطريقة اهل توحيد                  |
| ٤٠٨         | تجليات وحصص وجرد                                 |
|             |                                                  |

فهرستموضوعی \_\_\_\_\_

| ٤٠٩        | حقيقت جوهر وعرض باصطلاح اهل الله                                                                               |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| £11        | —                                                                                                              |
| £ \ Y      |                                                                                                                |
| i1i        |                                                                                                                |
| £16        |                                                                                                                |
| £1¥        | استدلال برنفی عرضیت از مفهوم جوهر                                                                              |
| ٤٢٠        | اثبات عينيت واتحادجوهرجنسي بانواع جوهريه                                                                       |
| 111        | حقيقت جوهر وعرض بطريقة اهل توحيد                                                                               |
| £ T T      | بیان برهان بر بساطت مدلول مشتق بیسیمی می او بیا |
| 177        | وجوه فرق بين عرض ذاتي وعرض غريب                                                                                |
| \$TY       | فرق بین جنس وفصل وماده صورت                                                                                    |
| £ TA       | حقيقت جوهر وعرض بطريق اهل تحقيق                                                                                |
| £ ¥4       | مناقشه برکلمات مصنف درییان اقسام حمل                                                                           |
| £ 4 4 4    | جوهر وعرض بنا بر طريقة اهل توحيد                                                                               |
| ٤٣٤        | حقيقت جوهر وعرض وتحقيق درمواد ثلاث                                                                             |
| 149        | وجوه فرقي بين وجوب وامكان وامتناع                                                                              |
| \$ Y 7     | جوهروعرض وبيان حقيقت وجوب وامكان وامتناع                                                                       |
| ٤٣٨        | حقيقت تعين وتميز حقايق                                                                                         |
| <b>٤٤٠</b> | نحوه تعين وتميز حقايق                                                                                          |
| 11)        |                                                                                                                |
| 11Y        | لحوة تعين وتشخص حقايق وجودى مسمعين                                                                             |
| 11Y        | حقيقت عوالم كليه وحضرت الهيه                                                                                   |
| ٤٥٠        | برای هرموجودی وینج حضرت الهی ثابت است                                                                          |
|            | حضرات الهيه ومراتب كليه                                                                                        |
| 107        |                                                                                                                |
| 101        |                                                                                                                |
| 100        | (موضوع له الفاظ) معاني عامه است                                                                                |
| £AY        |                                                                                                                |
| 10A        | مراتب وجود وحقايق كليه                                                                                         |
| \$69       | اقسام كلام وكتاب وبيان جهات فرق بين آنها                                                                       |
|            |                                                                                                                |

شرح مقدّمهٔ قیصری \_\_\_\_\_

| £%Y   | حفيفت كتاب وكلام                                                                                                |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 170   | اقسام تناكح مصطلح عرفا                                                                                          |
| \$11Y | اقسام تناكح مصطلح محققان ازعرفا                                                                                 |
| £3A   | حضرات الهيه واسماء كليه                                                                                         |
| £19   | وجوه فرق بين اجسام تناكح                                                                                        |
| £ ¥ · | نحوة تجلى عقل اوّل درحفايق عالم                                                                                 |
| £ Y£  | حفيقت ختمي آدم اول وعقل نخستين امت                                                                              |
| ٤٧٦   | ملاک علم بحقایق وجودی اتحاد واقمی علم ومعلوم وعالم است                                                          |
| £ YA  | نحوة تحقق علم بحقايق وجودى                                                                                      |
| ٤٨٣   | تحوده تجرد عالم مثال ازماده                                                                                     |
| £ Að  | حقيقت عالم مثاله                                                                                                |
| 4 1 - | فرق بين مثال مطلق ومقيد                                                                                         |
| ٤٨٩   | مناقشه بر کلمات محقق فیصری                                                                                      |
| ٤٩٠   | عالم مثال وبرزخ                                                                                                 |
| £41   | حقایق موجود در این عالم دارای مقام عفلی ومثالی است                                                              |
| · · · | نحقق حقايق درعوالم عقليه ومثالبه معمليه ومثالبه معليه ومثالبه                                                   |
| ٤٩٦   | سبب وڤرع موت المستحدة منه الما الله المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية الم |
| £97   | فرق بين رؤيا ويقظه                                                                                              |
| ۵۰۰   | بيان علت صدق وكذب رؤيا                                                                                          |
| ۵۰۱   | ائبات عالم مثال                                                                                                 |
|       | وجوه فرق بين انواع رؤيا                                                                                         |
| ۵·۴   | عالم مثال                                                                                                       |
|       | علت نشکل ارواح بصورت اجسام                                                                                      |
| 61.   | • • •                                                                                                           |
| ۵۱۱   | علت ظهورکرامات وظهورصوربرزخی درعالم مثال                                                                        |
| ۵۱۳   |                                                                                                                 |
| ala   | ركلمات شيخ اعظم صاحب لمتوحات                                                                                    |
| 51Y   | تقرير كلمات غوث اعظم محي الدين عربي                                                                             |
| A14   |                                                                                                                 |
| o14   | مناقشه بر کلمات شیخ رئیس وشیخ اشراق                                                                             |

اقامد برهان برتجرد برزخي خبال صمودى ونزولي \_\_\_\_\_ • ٥٢ اشکال بر کلمات شیخ رئیس واتباع او \_\_\_\_\_ ۵۲۱ نقل كلمات شيخ الرئيس ازشفا \_\_\_\_\_ ٥٢٣ \_\_\_\_\_ نقل كلمات شيخ الرئيس ازمباحثات \_\_\_\_\_ فقل كلمات شيخ الرئيس ازمباحثات اثبات تجرد برزخي اشباح مثاليه \_\_\_\_\_\_ ٢٦ وجوه فرق بين صور ماديه وصور قائم بقوة خيال\_\_\_\_\_\_ مناقشه بركلمات شيخ اشراق شهاب الدين سهروردي \_\_\_\_\_ وجره فرق بین جنت صعردی و بهشت نزولی \_\_\_\_\_ ۵۳۰ اثبات تجرد صور موجود در عالم خيال \_\_\_\_\_ ۵۳۱ ادلة تجرد خيال متصل ومنفصل \_\_\_\_\_ ٥٣٢ متاقشة بركليات صاحب كوهرمراد بمسيمي المستقشة بركليات صاحب كوهرمراد بمسيمي ٥٣٤ البات تجرد خيال وسايرقواي باطني نفس ناطقه \_\_\_\_\_\_ مناقشه بركلام شوارق واثبات تجرد خيال وبيان قاعدة امكان اشرف \_\_\_\_\_ ٥٣٧ مراتب كشف وانواع آن \_\_\_\_\_ مراتب كشف وانواع آن معنای اختصام درملاء اعلی \_\_\_\_\_ SEE \_\_\_\_\_\_ اقسام كثف صورى ومعنوى ..... ٥٥٠ وجوه فرق بین کشف صوری ومعنوی \_\_\_\_\_ ۵۵۱ اقسام كشف وإنواع مشاهده \_\_\_\_\_ AAA \_\_\_\_\_\_ وجره فرق بين اقسام كشف \_\_\_\_ ۵۵۸ \_\_\_\_\_ حقيقت طى زمان ومكان نسبت به كاملان \_\_\_\_\_ حقيقت انطراى زمان ومكان در حقيقت انسان \_\_\_\_\_ بطون سبعه ومراتب وجرد انسان كامل \_\_\_\_\_ ٥٢٥ \_\_\_\_

فهرست موضوعي

حقیقت هفت شهر عشق \_\_\_\_\_ ۵۹۷ حقیقت هفت شهر عشق \_\_\_\_\_ ۵۹۷ حقیقت مفاعبد ریک کأنک تراه » \_\_\_\_\_ ۵۹۸ حدیث زیدین حارثه \_\_\_\_\_ ۵۹۹ \_\_\_\_ ۵۹۹ \_\_\_\_\_ ۵۹۹ \_\_\_\_ ۵۹۹ \_\_\_\_ ۵۹۹ \_\_\_\_ ۵۹۹ \_\_\_\_ ۵۹۹ \_\_\_\_ ۵۹۹ \_\_\_\_ ۵۹۹ \_\_\_\_ ۵۹۹ \_\_\_\_ ۵۹۰

شرح مقدّمهٔ فیصری \_\_\_\_ ۵ \_\_\_

| ۵۷۱ | معنای احسان ومشاهدهٔ حق بنحو (کأن)                               |
|-----|------------------------------------------------------------------|
|     | كلام صدرالدين قونيوى ازكتاب تأسير                                |
|     | كلام معجزنظام حضرت امير«ما رأيتُ شيئاً»                          |
|     | روایت حارثه بن نعمان                                             |
|     | بطن چهارم از بطون مبعة انسانيه                                   |
|     | حقيقت بطن پنجم ازبطون هفتگانه                                    |
|     | كلام شارح فرغاني وحمزه فنارى حنفي                                |
|     | تحقق انسان كامل به جمعيت اسماء ظاهرو باطن                        |
|     | بطن ششم از بطرن سیمد                                             |
|     | نحوة ظهورجمعي قلب حضرت ختمي مرتبت«ص»                             |
|     | استعضاراسماء ظاهروباطن ونحوة أتصاف قلب انسان كامل باين اسماء     |
|     | بطن هفتم از بطرن سبعه                                            |
|     | فرق بين تجليات اسمائي وتجليات ذاتي                               |
|     | رح بين بين وحي والهام                                            |
|     | کرد از این این این این این کرد.<br>کیفیت اتصال قامی به لوح محفوظ |
|     | فرق بين وحي والهام                                               |
|     | ده یک کی ترکی میں میں میں میں میں میں میں میں میں می             |
|     | اقسام واردات وخواطر                                              |
|     | اقسام بدایات ومنازل سلوک                                         |
|     | مراتب منازل سلوک                                                 |
|     | حقيقت محاميه وقسم موم بدايات                                     |
|     | حقيفت محامبه ومراغبه                                             |
|     | تفكر در لطايف منع                                                |
|     | حقيقت اعتصام بطريلة اهل سلوك                                     |
|     | حقيقت كثف                                                        |
|     | حقيقت احوال ومقامات، ومنازل اهل بدايات                           |
|     | حليلت دين خالص ومعنى استفامت                                     |
|     | حقيقت مكاشقه وشهود اولياء                                        |
|     | حقيقت مراتبه قلب                                                 |
| 110 | حقيقت مراتب ومنازل ملوک                                          |
|     |                                                                  |

مراتب منازل وبقامات اهل شهرد \_\_\_\_\_ ۸۱۹ \_\_\_\_ مراتب مكاشفه وحالات اهل ملوك \_\_\_\_ 111 ابواب ومنازل ملوک بحق \_\_\_\_\_ ١٢٤ \_\_\_\_\_ مراتب منازل وابواب مبلوک \_\_\_\_\_ ۸۲۸ \_\_\_\_ مراتب ابواب ومنازل سلوک \_\_\_\_\_ ۱۳۰ اقسام واردات وخواطر \_\_\_\_\_ اقسام واردات وخواطر \_\_\_\_\_ فرق بن كثف وشهرد \_\_\_\_\_ ١٣٤ \_\_\_\_\_ فرق بين خواطر شيطاني ورحماني \_\_\_\_\_ 100 فرق بن خواطر وواردات \_\_\_\_\_ ٧٣٧ \_\_\_\_ عالم صورت حقيقت انسان است \_\_\_\_\_ عالم صورت حقيقت انسان است \_\_\_\_\_ فرق پن فیض اقدس وفیض مقدس \_\_\_\_\_ فرق پن فیض اقدس وفیض مقدس حقيقت انسان كامل \_\_\_\_\_ 124 \_\_\_\_ حقیقت محمدید متجلی درجمیع عوالم است \_\_\_\_\_\_ ۲۶۸ عالم وجود صورت انسان كامل ختمى است ...... ١٥١ حقيقت اسفارسلاك الى الله \_\_\_\_\_ حقيقت اسفارسلاك الى الله انسان کامل متجلی در عالم است \_\_\_\_\_ ۱۵۴ مناقشات بر کلمات مرحوم مجلسی \_\_\_\_\_ ۱۵۵ نحوة تجلى امير مؤمنان درمراتمه وجودى \_\_\_\_\_ عالم صورت انسان كامل است ...... 104 حقيقت اسفار اربعة اهل سلوك \_\_\_\_\_ مناقشه بر کلمات مصنف \_\_\_\_ 111 \_\_\_\_\_ حقيقت اسقاراربعه بطريقة محققان ازعرفاوكمل از اولياء \_\_\_\_\_ حليقت اسفار اربعه مصطلح اهل كشف \_\_\_\_\_ 118 عالم صورت حقيقت محمديه است \_\_\_\_\_ عالم انسان کامل در جمیع مظاهرمنجلی است \_\_\_\_\_ ۱۷۱ انتقالات انسان در نشآت وجود \_\_\_\_\_ ۱۷۲ فرق بن معراج تحليل و تركيب \_\_\_\_\_ ۱۷۵

فهرست موضوعي

شرح مقدّمهٔ قیصری \_\_\_\_\_ 0 \_\_\_\_\_

| 171          | عالم وجود صورت انسان کامل است                      |
|--------------|----------------------------------------------------|
| ۱۷۷ <u> </u> | اقسام سيرو انتقال                                  |
| ٦٧٨          | ام دود<br>نحوه وجدان انسان نسبت به حقايق عالم وجود |
| 141          | انسان منجلی در حقایق است                           |
| 140          | خلافت حقيقت محمديه «ص»                             |
| ۱۸۱          | نحوة تجلى وظهور اسماء حق در اعيان                  |
| 141          | اوّل تکترموجوددرعالم تکثر علمی است                 |
| 198          | كيفيت علم حق به مظاهروجودي جميعاً وتفصيلاً         |
| 141          | حضرت ختمي مرتبت صورت امم اعظم امت                  |
| 144          | فرق بين اسم رحين ورحيم                             |
| ۷۰۱          | مراتب واقسام حمد                                   |
| ٧٠٤          | تأويل سورة فأتحه الكتاب                            |
| ٧٠٦          | جامعیت وجودی حضرت ختمی                             |
| ٧٠٨          | جامعیت خلافت محمدیه                                |
| ٧١٠          | فرق بن جهت ربو بیت وجهت مربوبیت حضرت ختمی          |
| ۷۱۳          | عقل اوّل نخستين ظهور حضرت ختمي مرتبث است           |
| Y13          | أتحاد حضرت مولى الموالي بااسم الله                 |
| V14          | كمال ولايت بوجود حضرت ختمي ظاهرمي شود              |
| ٧٢٠          | سريان حقيقت محمديه علويه درحقايق اشياع             |
| VY1          | تقرير نحوة خلافت حقيقت محمديه «ص» واولاد طاهرين او |
| VTN          | لزوم قطب وجرد در اعصار                             |
| VTV          | نحوة نكثر اديان ووحدت حقيقي آنها                   |
| ٧٣١          | روايات وارده از عامه در ولايت                      |
| ٧٣٣          | خاتم ولايت محمديه «ع»متجلي درحقايق است             |
| ٧٣٥          | ولايت منقطع نمى شرد وتا انقراض عالم باقى است       |
| ٧٣٨          | مودّت اهل بيت واجب است                             |
| Y£1          | عين ثابت محققت محمديه سعت سيادت بر أعيان دارد      |
| Vto          | كلام عارف محقق عبدالرزاق كاشاني                    |
| Y£Y          | اهل بيت عصمت مبدء تعينات وجودند                    |
| 6t9          | اهل بیت عصمت علت غائی خلقتند                       |

اقسام مطاهر بهشت ودونخ .\_\_\_\_\_ ۲۵۱ خلافت محمّدیه «ص» در نشأة خلقیه \_\_\_\_\_ خلافت محمّدیه «ص» در نشأة خلقیه \_\_\_\_\_ V14 \_\_\_\_\_ مکان بهشت ودوزخ \_\_\_\_\_ مناقشه بر کلمات اهل توحید در نحوهٔ حصول تغیر در حقایق\_\_\_\_\_ ۷۷۱ حقيقت موت باصطلاح اهل عرفان \_\_\_\_\_ ٧٧٥ VV1 \_\_\_\_\_ اقسام موت و نقریر علت موت طبیعی 🔜 در قیامت جهات فابلی در جهات فاعلی فانی می گردند \_\_\_\_\_ ۷۸۰ طلوع شمس حقيقي درقيامت ازمغرب مظاهر خلفيه \_\_\_\_\_ ريح اعظم ومراتب واسماء آن \_\_\_\_\_ ٧٨٧ روح اعظم وظهورات آن \_\_\_\_\_ ٢٨٩ تجليات روح اعظم \_\_\_\_\_ ٢٩٠ کلام شیخ اکبردریان آنکه عالم وجودبعد ازرحلت محمد «ص»درخواب است ..... ۷۹۱ روح اعظم وتجليات آن در عالم \_\_\_\_\_ ٧٩٣ \_\_\_\_\_ حدبات اطلافاتی که برنفس شده است ...... ۷۹۷ اطلاقات عرش ونحوة وجوه قلب ..... ٨٠٢ ٨٠٤ \_\_\_\_\_ مراتب ولعايف ناس \_\_\_\_\_ تطبيق مراتب انسان با عوالم وجودى \_\_\_\_\_\_ حفيفت وجود قلب \_\_\_\_\_ ٨٠٨ اقرال در نفس ناطله وروح ..... A11 \_\_\_\_\_ توجيد كلام قدما «النفس والبدني بتعاكسان»\_\_\_\_\_ ١٤ ٨ اقسام تعلق وحاجت امری بر امر دیگر \_\_\_\_\_\_ ۸۱۵ مناقفه بركلام مصنف درنجوه تعلق روح به بدن \_\_\_\_\_ مظاهروشئون روح انشائی \_\_\_\_\_ کیفیت عود روح بباطن وجود \_\_\_\_\_ ۸۲۳ \_\_\_\_ عود رہے ومظاهر آن به حق اول \_\_\_\_\_ ۸۲۹ كيفيت تجليات اممائيه .\_\_\_\_\_ ٨٢٧ عود روح ومظاهر آن بحق \_\_\_\_\_ A7A

فهرست موضوعى

شرح مقدّمهٔ قیصری \_\_\_\_\_ مقدّمهٔ قیصری

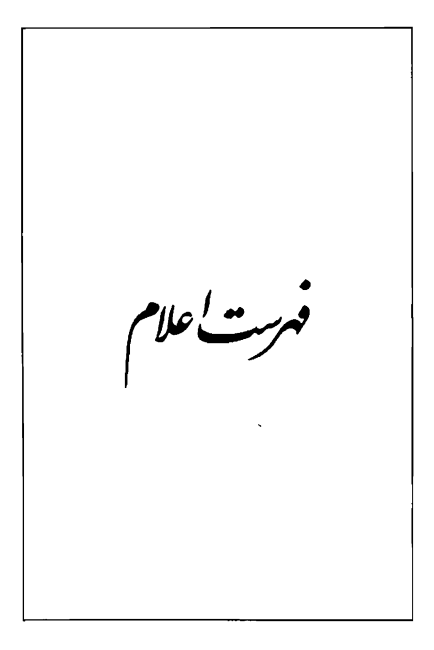
| ٨٢٩ | تجلی حق به اسم فهاردرقیامت کبری                   |
|-----|---------------------------------------------------|
| ۸۳۱ | قيامت كبرى                                        |
| ATT | حقيقت فيامت                                       |
| ٨٣٥ | تجلي ذاتي در قيامت                                |
| ٨٣٦ | فناء ذاتی وصعق حقایق درقیامت کبری                 |
| ٨٣٩ | معاد ارواح واجسام                                 |
| ٨٤٠ | معنی فیراث ووارث «ولله میراث»                     |
| A£1 | عرد ربح ومظاهر آن در قيامت                        |
| AET | كيفيت بروز حقايق در فيام قباعت                    |
| ٨££ | وجره مناسبت بین ظهورمهدی وتحقق قیامت              |
| AEV | فناء در توحید وقیامت کبری                         |
| ٨٤٩ | كيفيت فناحق دراحديت وجود                          |
| ۸۵۵ | تجلى اسم اعظم درمظاهر انبياء (نبوت، رسالت، ولايت) |
| A&A | خلافت حقيقت محمدية «ص»                            |
| ٨٥٩ | حقيقت نبوت ورسالت مسمسم مسمسه مسمسه               |
| ۸۱۰ | حکم بین مظاهر اسماء                               |
| ۸۱۱ | نحوة احاطة دوابرولايت اولياء «ع»بريكديكر          |
| A71 | مراتب ولايت                                       |
| A75 | حقيقت ولايت بنابر طريقة اهل كشف                   |
| ۸۱۶ | مراتب ومقامات ولايت واقسام شهرد                   |
| A14 | ولايت جهت بطون نبوت است نه ظهور                   |
| AY1 | انبیاء«ع»همان اولیاء فانی درحفند                  |
| AVE | فناء سالک در حق مطلق                              |
| AYY | زمزمد اناالحق ازجميع ذرات كوش دل شنيده ميشود      |
| ۸۸۰ | فرق بین عادت و خرق عادت                           |
| AAY | فرق بین خوارق عادات ومعجزات                       |
| AAE | اصول كرامات ومعجزات وخوارق عادات                  |
| AA4 | حقيقت ولايت                                       |
| ٨٩٠ | فرق بين اقسام ولايت                               |
| ASY | فرق بين ولايت مطلقه ومقيده                        |

كيفيت ولايت اولياي محمدتين \_\_\_\_\_ ٨٩٣ فرق بين ولايت عامه وخاصه واقسام آن \_\_\_\_\_\_ كلمات شيخ اعظم در اقسام ولايت \_\_\_\_\_ ۸۹۵ کلیات آقا محددرضا قبشه ای اصفهانی \_\_\_\_\_ ولى بعدازحضرت ختمى«ص»حضرت اميرامت \_\_\_\_\_ کلمات محبی الدین درولایت خاصه محمدیه «ص»\_\_\_\_\_\_ توجیه کلمات اعلام فن درمعنی ولایت عامه \_\_\_\_\_ ۲۰۰ اتصاف به اطلاق حقيقي شأن حق است \_\_\_\_\_ فرق بین اقسام فتح و بیان حقیقت بطون سبعة قرآنیه \_\_\_\_\_ مناقشه بركلام برخي ازمحشين فصوص الحكم \_\_\_\_\_ ٥٠٩ مهدی موعود بلاواسطه خلیفة حق است ...... ۸۰ ۹ قرآن وعترت درجميع مراتب وجودمتحدند \_\_\_\_\_ قرآن وعترت درجميع مراتب وجودمتحدند \_\_\_\_\_ تمين عدد خللاازجانب حق است \_\_\_\_\_ ۲۱۰ کلام شیخ از فتوحات و فصوص راجع به مهدی موعود \_\_\_\_\_ كلمات قونيوي ارتفسير ومناقشه بركلمات او\_\_\_\_\_ کلمات شیخ در اقسام ولایت ..... sse \_\_\_\_\_ روايات داله برافضليت حضرت اميرازجميع انبياء وأولياء \_\_\_\_\_ ۹۱۷ نبوت منقطع مي شود وولايت الى الأبد ياقي است ..... ۹۲۰ كلام محيى الدين عربي ازفتوحات وفصوص الحكم \_\_\_\_\_ مناقشه بركلمات محيى الديني درمسئله ولايت \_\_\_\_\_ حفيقت ولايت كليه \_\_\_\_\_ 47£ \_\_\_\_\_ قرآن وعترت درجميع مراتب وجود متحدند \_\_\_\_\_\_ لزوم معرفت ولايت عترت «عليهم السلام» \_\_\_\_\_ ۹۲۷ کلمات محدثان عامه در امر خلافت ...... ۹۲۸ مناقشه برافكارعامه درامرامامت ووخلافت \_\_\_\_\_ • ۹۳ روايات داله برخلافت وولايت المه شيعه \_\_\_\_\_ 

فهرميت موضوعي

|     | شرح مقدّمهٔ قیصری<br>مقدّمهٔ قیصری             |
|-----|------------------------------------------------|
| 941 | وجوب نسک به فترت                               |
|     | ريوب من برطه به مثالب بني اميه «عليهم الهاويه» |
|     | بابان کتاب و بیان خصوصیات آن                   |





## فهرست اشخاص. گروهها. مذاهب

آدم ابسوالسبشر(ع): ٦٢- ٨٢- ١١٩- ٢٢٢--174 -174 -171 -704 -711 -771 -071 -07. -018 -117 -191 -19--VIA -VIE -V·V -V·· -1VV -14--VT4 -VY4 -VY4 -VY4 -V14 -VTV -VT1 -V09 -VEE- -VET -VET ATV- -VAD -VAE -VA1 -VA- -VAA 111- 111- 111- 111- 111-.41 - 417 - 4·V آشتياني، آقاميرزا احمد: ١٦- ٢٢- ٢٥- ٢٢. آشتيانى، سيد جلال الدين: ١٢-١٤-١٥--14-11-11-13-14-14-14 آشتیانی، میرزاحسن: ۲۴- ۹۳- ۹۴. آشتیانی، دانش میرزا ابوالقاسم: ۹۱. آشتیانی، میرزا میدی: ۳۳- ۲۴- ۱۹۱--0A+ -044 -014 -016 -604 -711 144- 74V- 74V- 1+A- 1+P- 4+P. آقا ضياء اللين عراقي : ٣٥- ٩٣. آملی، مید حیلز: 1٦- ١٧- ٢٣- ٩٢٠. اباذر: ٥٧١-٧٣٣.

ابراهيم (ع): ٣٩١- ٥٠٨- ٤٩٠- ٧٢٧- ٩٩٩-.911 ابراهيمي، دكتر: ۲۲. ابن ابي ليلي : ۲۲٤. ابن ابي الحديد: ٧٧٦- ٩٣٣. ابن بابويه، ابوجعفر محمد (شيخ مدوق): . 101- 140- 144. ابن ايي جمهور، احساني : ٦٥٤. ابن تركه، صائن الدين على بن محمد: ٤٦--1.5-114-111-11-111-11-11-11 . 741 - 147 - 111 - 107 - 146 این جوزی: ۷۳۲- ۹۱۵- ۹۳۳. این جربر: ۸۹۹. ابن حجر: ٧٧٤- ٩٣٣- ٩٣٦. ابن حيدريه: ٩٣٦. ابن خالويه: ٧١٨. ابن سعد: ۹۳۱. ابن سينا (شيخ الرئيس): ٤٧- ٤٩- ٥٩- ٧٩. -TA1 -TAT -TA1 -TEV -197 -17 -T++ -144 -144 -144 -144 -146 -TO1 -TE1 -TT4 -T17 -T+V -T+1 -014 -173 -171 -171 -171 -017 -016 -018 -017 -014

شرح مترقمة قيعسرى \_\_\_\_\_ 0 \_\_\_\_

ابوبكربن قحافه: ٥٤٤- ٦٦١- ٧٣٤- ٧٧٤--ANY -AP1 -P11 -P1F -VA+ -VVV APA- PPA- 412- +12- 777- 777-.171 ابو برزة اسلمي : ٩٣٧. ابوبعير: ٧٨٠. ابوحاتم: ۹۳۷. ابوحنيفه : ٩٣٠. ابرداود: ۹۱۵. ابوطالب (ع): ٦٠١. ابوالعلاء عقيقي: ١٩-٧٧-٨٨ ١٠- ٢٩٢-ابوالفرج اصفهاني : ٩٣٤. ابوالقاسم بجلي : ٩٣٣. ابونعيم: ٧٧٦. ابرهريره: ۵٤٤- ٧٧٧- ۹۳۸. ابیری اشیرالدین: ۱۹. احمدين حنبل: ٢٢٤- ٧٣١- ١١٢-. 170 - 171 - 177 احمدبن عبدون عجلي : ٩٣١. ارسط.....و: ۲۱۷- ۳۱۹- ۳۲۰- ۳۲۲- ۵۲۸-.878 اردستانی، محملصادق: ۳۱. اسامة بن زيد: ٧١٠. امحاق بن عمار: ۵۷۱. اسرافیل: ۵۰۸- ۸٤۲. اسفرانی شافعی : ۹۳۰. اسماء بنت ايوبكر: ٨٩٩. اشاعره: ۲۵۱-۲۸۱. اشراقيون: ٨١١. اشکوری، آما مبرزاهاشم: ۵۷-۹۳- ۳٤۱-.741-041-041-04-041-04-146-146-146-

-AEA -711 -076 -077 -076 -017 .174-176-411 -414-414 ابن مودکین نوری، معید اسماعیل: ۲۵. ابن شحنه: ۹۱۵. ابن صباغ مالكي : ٩١٥. ابن عربي، محيى الدين اندلسي: ١٥- ١٦-- \*\* - \*\* - \*\* - \*\* - \*\* -76 -71 -7+ -07 -07 -00 -66 -67 61- YF- FF- TY- 1A- 1A- YF- 19--117 -117 -117 -117 -117 -TOT -TEO -TE+ -TT1 -TTE -T+V -TT1 -TVA -TVY -T11 -T04 -T0A - 748 - 774 - 774 - 784 - 787 - 784 -174 -171 -171 -110 -747 -747 -014 -013 -010 -640 -64. -64. AIG- 176- AIG- 600- 644- 177--771 - 161- 171- 171- 171--110 -111 -117 -117 -111 -14. -1++ -ME -M1 -ME -MV1 -AE1 -117-111-311-311-111-.174-170-171-171-171-111 این عیاس: ۸۹۹ . ابن عساكر: ۹۳۷. ابسن فسارض: ٢١- ٢٢- ٢٦- ٨٦- ٥٩- ٩٩-.471 -474 -404 این قبیه: ۷۷۶. ابن مردویه، احمدبن مومی : ۷۹۹- ۱۳۳-.117 ابن مغيره: ٩٣٨. ابن ملجم، مزادي : ٧٧٧. این معازلی شافعی : ۲۲٤ ـ ۷۹۹.

**۱**Λ٦

فهرمست اشخاص-گروهها-مذاهب

بخاري: ۹۲۹-۹۲۳. بريده: ۷۹۹. بصرى، حسن: ٧٩٩-٩٨٦. يطلميوس: ٢٦٦- ٤٩٠. بنوثقيفه : ٩٣٧ . بنوحنيفه: ٩٣٧. بنومغيره: ٩٣٧. بنى اسرائيل: ٨٦٢- ٨٦٨- ٩١٨. بنی ابته: 33۵-۷۷۷- ۹۱۸- ۹۲۸- ۹۳۱-ATY-ATT-ATE ن عباس: ۷۷۷- ۲۲۸- ۲۴۱. بهمنيان مازيار: ٢٨٣- ٢٩٤- ٢٦٩- ٨٨٦ یدآبادی، آقامحمد: ۳۱-۳۲۷. يبغى: ١٥٤- ١٣٧. ياسبان رضوى، عباسقلى: ٢١. تركه، ايومامد محمد اصفهاني: ١٣٩-.11. ترمذي، محمدين على: ٩٥هـ ٩١٧- ٩٢١-. 185 تلمساني، عنيف الدين: ٢٥-٥٥٦. ثملي: ٧٩٩. ثقة الاسلام، شهيد: ٢٥٠. جابرين عبدالله: ٢٢٤- ٨٩٩- ٥٣٥٠ جامى، عبدالرحمن: ١٨ ـ ٢٥ ـ ٢٦ - ٢٧ ـ ٥٥ ـ . 11. - 141 - 1716 جبر ثيبل: ٤٩٢-٤٩٣- ٢٠٩- ٥٠٨ م ٨٠٨--VE. -011 -01. -01. -01. -01. .117-4-4 جطر اسکافی معتزلی : ۷۷۹. جلوه، ميرزا ابوالحسن: ١٦٧. جمال الدين: ٩٣١. حندى، محقق مؤيداللين : ٢٠٧- ١٨٦- ١٩٢٠

اصحاب کیف(ع): ۳۸۹- ۵۱۲-۹۲۷. اصفهاني، تاج الدين حسن: ٢٩. اصفهانی، شیخ محمد حسین (کمپانی): . 177-41. اصفهانی، درب کوشکی ملا اسماعیل: . 444-114 اصفهاني، شيخ الشريعه: ٣٥- ٩٤. افاغنه: ۲۹. افسلاط مدن: ٢٩٥- ٢٩٨- ٣٠٦ ٥٠٩- ٤٥٩-الماسي خلااسماعيل: ٣٠- ٣١. اماميه (خامه): ١٥١-٢٦٥-٢٧٨ --171 -114 -111 -114 -100 ام سنان: ۹۳۶. امير تيمورلنگ: ۳۹. امير كلاهي، شيخ مهدى: ٩٤. امیرکبیر، میرزا تقی خان: ۳۲. انس بن مالک: ٧٩٩. انصارى، خواجه عبدالة: ٥٧- ٨٨- ٥٩ 100 -100 -110 -011 -001 -001 . ^ 17 انصاری، شیخ مرتضی: ۹۴-۴۲۳. اويس قرني: ۵٤۸. باد کوبه ای سید حسین: ۹۲. باطنيه: ٨٥. باقرالعلوم(ع): ١٢١- ٢٥٠- ٢٥٦- ٩١٢-. 14. - 11. - 11. - 14. بامانى ، على بن حسين: ٥٠٦. بامداد، محمدعلی خان: ۷۸۲. با يزيد بسطامي: ٢٨٧- ٢٢٩- ٩٢١. بجنوردی، سپد حسن: ۹۳- ۹۴.

شرح مقلعة فيصرى

-104 -717 -717 -714 -714 حمیری، مید: ۹۳٤. خراساني، ملاكاظم: ٩٢. خضر: 214- 214- 217- 218. خطيب، رازي: ۵۲۲. خطيب، خوارزم: ٦٥٤. خمینی امام: ۳۲- ۳۲ ۲۳- ۲۲۸- ۸٦٠. خمینی، شهرد معطفی: ۳۷. خواجويي، ملا اسماعيل: ٣٠-٣١. خوانساري، سيد محمدتقي : ٣٥- ٩٤. دانش پژوه، محمدتقی -۱۵. وحيدين خليفه مكي : ٥٨٩-٥٩٣. دشتكى، ميرمدر: ١١٢. دماوندى، ملاعبدالرحيم: ٣١. دواني، ملاجلال: ١١٢- ١٩١- ١٩٢. دوالقرنين: ١٥٨. ربيع حاجب: ٩٣٤. رجيعلى، ملا: ٣١. رشتی، میرزا هاشم: ١٦ ـ ٢٢ ـ ٣٢ ـ ٣٧ ـ ٣٧ ـ -147 -170 -127 -16 -44 -77 -07 .071-111-115 رشتى، مبرزا حبيب الله: ٩٤. رضا امام(ع): ٢٢- ٧٨٢. رضي، ميرزا تبريزي: ٧٤. روزبهان بقلی شیرازی: ۸۵. زبیر: ۷۵۰. زجاج: ۲۷۸. زرين كوب، عبدالحسين: ٣٩٢. زنجانی، میرزا ابراهیم: ۲۲- ۹۳. زېږزې، ملاصداقه: ۳۲۷.

جهانگیرخان قشقایی: ۹۲. چیتبک، وبلیام: ۲۵. حارث هندانی : ۷۰۹. حارثه بن مالک بن نمبان انمباری: ۵۷۵. حاجي خليفه: ٥٥. حاكم: ١٣٣. حافظ رجب بررسي : ۲۷۸- ۱۵۳- ۱۵۲. حافظ، خواجة شيراز: ٢٠٩. حائري يزدى، شيخ عبدالكريم: ٣٣. حبيب نجار: ٦٠٤. حسن، امام(ع): ٢٢٤- ١٢٢- ١٣٧- ٢٣١--11. -11. -414 -410 -411 -460 .17A.17V حسين، امام (ع): ٢٢٤- ٢٥٣- ٢٨٧- ٢٨٨--YEA -YTE -YTI -TTY -TTT -AIT -116 -11. -V11 -V10 -V1W -YET ATT -171 -171 -171 -171 -116 . 174 حلولي: ٥١٨- ٨٧٨. حلّى، شيخ حسبن: ٩٣. حسلاًج، مستعمور: ۳۹۱-۳۹۲-۳۹۲-۳۹٤-.474-477-401 حلمي، شيخ محمد رجب: ٥٥. حکیم، میدمحسن: ۹۳. حکيم، أقاعلى: ١٩٨. حكيم، ملاعبدالله: ٣٠. حکيم، صفائي اصفهاني : ۲۲. حسوى، شيخ محدالدين: ٢٧- ٧٣٤- ٧٩٤-.117-116 حسزه، فنساری: ۳۳- ۲۷- ۲۱- ۵۷- ۲۰--111 -111 -117 -141 -111 -TVT -TON -TOT -T11 -T.V -T.V

فهرمــت اشخاص-گروهها-مذاهب

ميوطى : ٧٣٢- ٧٩٩- ٩٣٢- ٩٣٢. شابور كاشانى، شمس الدين: ٦٥٣. شاه آبادی: آقامیرزا محمدعلی اصفهانی: -04-041-014-014-1.4 . 44 • شاه اسماعیل صغوی: ۲۰- ۳۱- ٤٠. شاه سلطان حسين صفوي : ۲۹- ۳۱. شاهرودي، شيخ احمد اصولي : ٨٨٥. شاه سليمان: ٢٩. شاه عباس صفوی : ۲۹ ـ ۳۰ ـ ۱۰ . شاه نعمت الله ولي : ٢٩. شیستری شیخ محمود: ۳۹۱- ۷۳٤- ۷۹٤. شفتی، سید محمدباقر. ۳۲۸. شىر: ٧٦٠. شعبي: ٧٧٤. شيخ صفى اللين اردبيلي : ٢٨- ٣٩. شيخ مفيد: ٥٧١. شهدی، حکیم مشهدی: ۹۳. شيرازي، قطب الدين: ٢٧- ٨٠- ٢٩٤-.... شیرازی، عبدالهادی: ۹۳. شیرازی، میرزا عبدالجوادمحمد: ۳۲- ۳۲۷. شیرازی، حاجی شیخ احمد: ۵۷. شيعه (خاصه): ١٢-١٥-١٢- ١٩-١٩--1+7-42-54-64-54-54-54-54 -YON -VO. .VTT -VTT -100 -TTE .171-177-478-178-178-178-صادق امام (ع): ١٨١- ٢٥٤- ٢٥٥- ٢٥٦ · PT. 116- 666- FF6- VF6- 1V6--164 -116 -1.1 -017 -017- VAT-.V11-VV0-VET-VT1-VYE-V+-111

زمری: ۸۱۵. زيديين حبارته: ٥٠٦-٥٦٩- ٥٧٠- ٩٧١-.000 -001 -007 -001 زينب(ع): ١٣٧. زين العابدين(ع): ١٣٧- ١٥٩- ٩٢١. سبزواری، حاج ملاهادی: ۲۳- ۱۳۰-.079-211-277-211 مجستانی: ۸۵. سدهي، عطاالله: ٣٤. مدهى، عبدالجواد اصفهاني : ٣٤. سلمان فارسى : ٢٢٤- ٧٩٣. سليمان (ع): ٥١١- ١٥٨. سميعي، كيوان: ٧٩١. ممرة بن لجندب: ٧٧٦- ٧٧٧. سنایی: ۲٤. مُنِّي (اهل مسنت يا عامّه): ١٧- ١٩- ٨٦-ALL 141- 141- 114- 114- 114--YVY -YYE -VA+ -YEY -YTY -YTT 114- 17K APA PPA T.T. A.P. 111- 111- 111- 611- AIP- 471--1TV -1T6 -1TT -1T1 -1TA . 174 سهروردى، شهاب النين (شيخ اشراق): -17 -18 · - 10 - 17 - 0V - 81 - 11 -141 -141 -141 -141 -144 -#+& .#+£ .#+# .#+¥ .¥1X .+Y1E ATT- P.T. 117- 117- PTT- -67--641 -617 -671 -671 -714 1.0- 7.0- 470- 170- 000- 03A-. 172 - 401 - 464 - 457 سهل بن عبدالله: ٩١٣. مید مرتضی : ۲۲۵.

شرح مقلمة قيصرى

صدرالت البين، شيرازي (ملاصدرا): ١٤-61- F1- V1- A1- 77- 37- YT-AL AT A. W -DE -D. -E1 -ED -114 -110 -111 -111 -31 -41 -1VY -174 -176 -17. -181 -17. -114 -114 -114 -117 -14+ -144 -TA1 -TA1 -TYT -TT3 -TE+ -TTA -T+E -T+1 -T++ -T4A -T4T -T4T 171 -717 -717 -717 -717 TT1. FT1. YT1. FT1. FT1. ATT -E+0 -TV1 -TV0 -T11 -TEA -TEO عراقي: ۲۷. -171 -17+ -114 -114 -111 -144 -141 -177 -17- -177 -177 -014 -016 -116- 116- 116--74- 176- 676- 776- YTA- 764--444 -444 -444 -444 -444 -444 صغويه: ١٤- ٢٨- ٢٩- ٣٠. طالقانی، میرسید حسن: ۳۱- ۳۲. طالقاني، عرفي : ۳۰. طالقاني، ملانعيما: ٢٩. طبا طبائي، سيدمحمد حسين بروجردي: ٩٢. طباطبائي، علامه ميد محمد حسين: ٢٧-طبرانی : ۷۷۱. طبرمي رضي الدين: ٥٧١. طبرمي فغل بن حسن: ٥٧١. طبري: ۷۷٦. طلحه: ٥٥٠. طوسى ابوجعفر: ٥٧١. طوسى خواجه تصيراللين: ٨٦- ١٤١- ١٨٩-

. 97

-140 -141 -141 -141 -141 APT- \*\*\* F'7- Y'7- A'T- P'7-.791 - 177 طهرانی کربلائی سید احمد: ۲۷. عابشه. ۷۵۰-۷۸۰ ۹۳۷. عبدالله بن مسعود: ٥٠٨- ٥٧١. عيدالله بن عبر: ٨٩٩. عدالعال کرکی: ٤٠. عثمان بن عفان: ٥٤٤ ٦٦٢ ٧٥٠ ٨٩٧. .117-171-171-171 عثمان بن سعيد دراني : ٦٥٦. عثمان يعيي: 12-22-24. عراقي ملطان آبادي ملافتحملي: ٣٧. مزیز نسفی : ۹۱۹- ۹۳۰. همگری امام حسن (ع): ۹۱۱-۹۱۴. عمارميد حسن: ٣٦٠. عصارسيد كاظم: ٣٦-٣٦. مطارقريدالدين: ٢٤-٣٩٣. عقيلي ابورزين: ۲۱۱-۱۵۳. علاء الفولة سمناتي ; ٨٩٧. علائي دكترمرتضي: ۲۲. على بن ابيطالب(ع): ١٧- ٢٨- ٥٨- ٥١ -11V -AT -AD -VV -V1 -VT -1E -1T -114 -111 -111 -111 -YOT -YE+ -YYA -YYY -YYY -YYY 667- 677- AVY- -AT- ATT- VAT--171 -107 -101 -777 -777 -00- -010- 010- -00- -00-106- 000- 100- 100- 170-110- 117- 6-1- 117- 117- 117--116 -116 -116 -116 -116 -116

11.

فهرست اشخاص ـ گروهها ـ مذاهب

-707 -761 -767 -767 -716 -77V -171 -171 -104 -104 -104 -V+A -V+- -1V7 -1VA -1V+ -111 -VTE -VTT -VTT -VT1 -VTE -VTT -VO+ -VEY -VE7 -VE0 -VT1 -YT7 -VVV -VV7 -VV8 -VVE -VV1 -V8A -V40 -V47 -VA4 -VAV -VA+ -VV4 -A1E -AT -AT -ATE -A.F -V14 -A11 -A14 -A16 -A11 -AV4 -A14 U-418/+1-418-41+-4+8 -4+7 -177 -171 -17A -17Y -17F -171 \_17X \_17Y \_171 \_170 \_17E -17T . 11. على بن حسين (ع): ٦٣٢. . 114 على بن ابراهيم قمى : ٢٣٩. عماريامر: ٩٣٢- ٩٣٣. عمرين عبدالغزيز: ٩٢٠. صران مايي: ٧٨٢. عمرين خطاب: ٥٠٦- ٥٠٧- ١٤٤- ٦٦١--1TY -1Y+ -A11 -A1V -VA+ -YYE قاجاريه: ۳۲. .177-171 عبرو عاص: ٩٣٨-٩٣٨. عیسی بن مریم (مسیح (ع)): ۱۷- ۱۹۱- ۵۰۷-101- AFF- VYV- VYV- 0FV--MY -MY -MY -MY -MY APA- FPA- ++P- 6+P- F+P- 11P-711- 312- 612- 112- 112- 112-. 178-177-177 عیسی خان علی آبادی: ۷۸۳. غزالی: ۲٤-۵۵-۹۹۹-۹۳۱. غنی اردبیلی سد: ۳۱.

فسارابسي: ٢٨٣- ٢٩١- ٢٩٤- ٣٣٩- ٣٥٠-.171-172-014 فاضل خراسانی : ۹۳. فاضل راتى: ٩٣. فاضل هندي: ۲۹. فاطمه (ع): ٢٢٤-٧٢٢- ١٣٧-٢٢٤ فاطمه (ع): -AT1 -V11 -V13 -V10 -VV1 -VEV . 17%-171-110-116 فخر رازی: ۷٤۳. فراهاتی قائم مقام: ۲۲. فردومي ابوالقاسم : ٤٩٦. فرعون: ۳۹۱-۳۹۲-۲۰۲ فرغانى، سعيدالدين سعيد: ٢١-٢٤-٢٢--1A1 -AAT -AA. -AV1 -YYE -YA -YV قرقوريوس: ۲۹۵. فكوريزدى: ٣٤. فياض دكتر: ١٤. فيض ملامحسن كاشاني: ٢٧٨- ٥٧١--VIV -141 -117 -611 -6VE -6YT .744 -744 قاضی سعید قمی : ۸۱۔ ۷۸۲- ۷۸۳- ۸۰۲. قاضي طباطيايي : ٣٤. قاضى نورالله شوشترى : ٧٩٩. قزويني حاج ميرزا سيد ابوالحسن : ٢٧-٣٧--177 -77- 10- 10- 17- 177- 177- 177--107-014-014-246 قبى ميرزا محبود: ٩٣. قیشه ای آقا محمدرخیا : ۱۰ - ۲۲ - ۲۲ - ۸۹--174 -173 -114 -44 -11 -44 

شرح مقلقسة قيصرى

. እሳሌ - እሳ*ገ -* ገገሳ - ካጊላ - ۵۸۵ قونيوي صدرالدين: ١٧- ٢١- ٢٤- ٢٦- ٢٨--7- -01 -01 -00 -07 -11 -74 -77 -187 -179 -1-7 -1-6 -97 -11 -70 -Y.V -Y.J -Y.Y -Y.. -140 -TVE -TT1 -TOT -TTE -T11 -T1. -147 -173 -734 -714 -714 -744 -010 -011 -111 -111 -111 -111 -071 -000 -01A -01V -0TT -0TT -047 -041 -047 -047 -044 515 -TAL -TVY -TIV -617 -618--A1+ -AT1 -ATY -YT1 -YT1 -YT1 .111-11T-1·A-AVT قیصری داودین محمدین محمد: دراغلب مفحات. كاشاني كمال الدين احمد ملا عبدالرزاق: -04-01-00-02-24-24-24-24-24 -171 -1-1 -1714 -174 -1716 -1716 -000 -014 -077 -074 -01+ -0+7 -011 -011 -010 -011 -011 -001 -VIA -V. E -107 -11V -117 -11V -410 -411 -444 -444 -444 .117-11E-AVT-ALT کاشانی، عزالدین محمود: ۵۷- ۷۳- ۷۵۱-.101-101 كاشي، جمال الدين: ٧٣. كاشي، آخوند ملاحسين: ٩٢. كاظم امام (ع): ٢٥٣- ٢٥٦- ٩٩٩. كرمانشاهي ميرزاحسن: ٢٢-٢٧-٩٢-٩٤. کربن هانوی: ۱۳-۱۱-۱۸-۱۹-۸۰-۹۴.

کلینی شیخ: ۸۲-۲۵۷-۷۱۷. کمیل بن زیاد نخمی: ۳۹۷. کوه کمرهای سید محمد (حجّت): ۹٤. کوه کمرهای مید حسین تیریزی: ۹۲. لاريجاني سيد رضي: ٢٢- ٦١- ٣٢٧. لاهيجي ملاعبدالرزاق: ٥٣٥- ٥٣٦- ٥٣٧-لبناني ملاحس: ٣١. لتكرودى ملامحمد جعفر لاهيجى: ١٤٠--V18 -ET1 -ETT -TT1 -11+ -1T+ .117 لوكرى ابوالعباس: ٢٩٤-٢٩٤. لوئى ماستين: ٨٧٨. لوط(ع): ٥١٢. لىلى: ٨٧٧. مأمون عباسي: ٧٨٢- ٩٣٤. متوكل: ٩٢٠. مجمل فصيحي: ٨٤٦. مجنون: ٨٧٧. مجلس سيندمعد بساقر: ٢٨ - ٢٠ - ٢١ - ١٠ .101-100-114 مجلسي اوّل: ٢٨- ٤٠- ٢٥٥. محمودين سليمان كغوى: ٩١٥. محمدين عيدالله (ص): ١٨- ٣١- ٢٨- ٤٠--1.0-44-40-44 -41-44-01-10 -1.41 -141 -114 -114 -114 -\*\*\* -\*\*\* -\*\*\* -\*11 -\*1+ -\*+ -171 -701 -700 -70. -777 -771 -707 -711 -717 -777 -774 -117 -274 -747 -744 -744 -741 -111 -111 -137 -101 -101 -101 -117 -211 -104 -144 -144 -14

فهرست اشخاص كروهها مذاهب

-0.4 -0.4 -0.1 -0.4 -194 -011 -017 -014 -014 -014 -014 -001 -00+ -011 -01A -01V -017 -014 -014 -001 -001 -000 -011 -010 -017 -011 -011 -011 -017 -01+ -011 -011 -411 -017 -114-111-1-1-1-014-010 -171 -171 -177 -17A -17V-11 -161 -16+ -114 -114 -11E -11Y -111 -11. -104 -104 -101 -177 -171 -174 -114 -117 -111 -141 -140 -14+ -140 -148 ٦٩٣- ٢٩٦- ٦٩٨ - از ٢٩٩ تيب ٧٠٩ V11 J-V1V-V10-V18-V17-V11 تــــا ٥٩٨ - ٧٧٧ - ٧٧٩ - ٧٧٧ -44. -444 -444 -444 -44. - 114 - 114 - 114 - 114 - 114 -ATA -ATA -ATA -AN. -A.W -A.W -100 -111 -110 -111 -111 از ۱۰۸۷ تـا ۲۲۸ ۵۷۸ ۸۷۸ ۲۷۹ از .911 5-49. مدرس آقاعلى: ٢٢. مدرس سيد عبدالكريم: ٩٤. مريم(ع): ٥١٢. مسائلی اردبیلی میرزا محمد: ۳٤. مستوفى كمركاني ميرزا على رضا: ٣٢. مسلم (صاحب صحيح): ٥٠٦- ٥٦٨- ٩١١-. 111 مشاء: ١٣٨ - ٨٩٧ - ٨١١ - ٦٨٩ مظفر، شيخ محمدحسن: ٧٣١- ٩١٧. مظفى ميرزا محمدعلى: ٣٢. مطهري مرتضى: ٣٤.

معتبزله: ٢٥١- ٢٨١- ٢٩٥- ٣٤٣- ٣٢٣-. ٣٨٨ مداویة بن ابی سفیان: ۷۳۷- ۷۷۶-.974-978-979-999 معاوية بن يزيد: ٩٢٠. معروف كرخي: ٥٦٦. معين دکتر محمد: ۸۵. منتظري آية الله حسبتعلى: ٣٤. مولوي مولامًا جلال الدين: ٢٤- ٢٧- ٣٤٨--778 -0Y1 -0YE -078 -0EA -898 .411-441-411 موسى بز. عمران(ع): ٢٠٢- ٢٢٢- ٥٠٨--101 -171 -117 -000 -001 -1.4 -444 -464 -444 -440 -444 . 111 - 111 - 111 مهدی عباسی: ۹۳٤. مهدی مرعود (ع): ١٧ - ٢٤ - ٨٣ - ١٣٨ --101 -000 -011 -011 -774 -774 -411 -104 -471 -111 -104 -44- 134- 144- 444- 444--118-117-111-1-1-1-1-1-1 .11-111-111-111-111-111 ميرداماد سيدمحمدباقر: ١١-٤٩-٨٦. -074 -070 -17+ -7+1 -114 - ቆሞሌ میرزای شیرازی: ۹٤. میر فندرمکی: ۱۸-۳۷. میکائیل: ۵۰۸. مینوی مجتبی: ۲۳. نايليون بنايارت: ١٠. نادرشاه: ۳۰. شرح مقلمهٔ قیصری ۱

اماس التوحيد: ٧٨٢. استنساد ادبسعيه: ٢٣- ٢٢- ٣٦- ٤٧- ١٥--117 -17 -17 -14 -11 -12-18 -144 -174 -174 -114 -115 -YYT -Y10 -Y1+ -Y1A -14Y -14+ - \*\*\* - \*\*\* - \*\*\*\* - \*\*\* -TTA -TTA -TEA -TEN -TTA -111 -111 -1.0 -741 -771 -770 -EAE -EVY -ET+ -EET -ETT -ETT -071 -071 -071 -077 -07. -114 -111 -144 -177 -044 -077 .111-167 الأغاني: ٩٣٤. اعلام الاخبان ٩١٥. اوسط: ۲۷۷۷. الإمامة والسياميه: ٧٧٦. ارزش میراث صوفیه: ۳۹۲. اشعه اللمعات: ٢٧. امل الامول: ٢٦. اصول کافی: ۲۵۷ - ۵۷۲ - ۷۱۷ - ۷۲۳ اصطلاحات مسوفيه: ٥٥٥- ٥٥٦- ٦٥٣-اعتقاد العلماء وتستدالغربا: ٨٥. الواح عباديه: ٥٣٩. بحارالأتوان ٢٧٨-٩٢٨. بديم الحكم: ١٩٨. يان الحق بضمان الصدق: ٢٩٤. يرتونامه: ۵۳۹. تاريخ گزيده: ٧٥٣. تأويلات قدآن: ٤٦١ ـ ٥٥٦ - ٥٥٦ - ٢٤٥ -111-410-411-489-481-484-444-444-444

نائینی میرزا محمدحسن: ۱۲- ۱۳- ۱۹-. 117 ناصرخسرو قبادياني: ٨٥٠. نراقي ملا احمد: ٣٩٠. نراقي ملا مهدي: ٣٠. تصارى: ٤١٢- ٥٥٤- ٧٩٩. (٨٥٠ نصرميدحسين: ١٣ - ١٥. نوم (ع): ٧٢٧- ٨٣٩- ٤٠٤. نورالدين عبدالمسمد مالكي: ٥٧- ٢٢٤-.AE7-AE8-YT1 نورى شيخ فغيل الله : ٩٤. نوری میرزا حسن: ۳۳. نوري آخوند ملاعلي: ٣١ ـ ٢٢ ـ ١١٤ - ١٧١ . 110 - 401 - 417 - 411 - 411 نيكلسون: ٨٨. ٣٩٢- ٣٩٣- ٨٠٥، ٨٥١-.AVA نيريزى ميرشهاب الدين: ٨٨- ٩٤. واحدالعين: ١١٩. ه...ارون: ۱۵۶- ۷۲۲- ۷۲۳- ۹۰۸، ۹۰۸- ۹۰۷ . 111 همداني ملاحسينقلي: ٣٧. يافعي: ٩١٥. يحيى (ع): ٣٩١. یزدی میلمحمد کاظم: ۹٤. يزيدين معاويه: ٩٣٠ - ٩٣١ - ١٣٧ يوسف (ع): ٣٩١-٢٩١. يونس(ع): ١٨٧. يهود: ۲۲۳\_۲۰۹۰-۵۰۸. آمل الأمال: ٢٧٨- ٢٥٢. اتولوجيا: ٥٦- ٥٣٨. اریمین: ۷۸۲\_ ۸۰۲ امرار حميني: ۳۱.

شرح تسائميد: ٢١ - ٥٩ - ٩٩ - ٥٨ - ٦٨١ -.A09 -ATV التحصيل: ٥٢٢- ٦٨٨. تجريدالاعتقاد: ١٨٩ - ٥٣٧. تدبيرات الهيه: ٦٨١. تفسير فاتحه الكتاب قونيوي: ٢١٠-٢١١--047 -003 -000 -010 -714 -744 ....... تفسير محي الدين: ٧٤٩- ٧٧٩- ٨٤٠- ١٤٤-. . 114 تفسير قمي: ۲۳۹. توحيد صدوق: ٢٥١ ـ ٧٨٢ - ٧٨٣. تلو بجات: ۵۳۹. تعهيدالقواعد: ٢٥- ٢٦- ٢٠- ٧٧- ٢٢--174 -177 -170 -181 -18+ -184 -1.0 -1.6 -1.. -144 -144 -144 -74. -114 -111 -111 -1. . 141 - 441 تذكرة الخواص الأته: ٩١٥. تهنيب الكمال: ٩٣١. تفسير كبير امام فخر: ٨٤٢. تاريخ طبري: ٧٧٦. جلوات: ۵۳۸. جامم المقعمات: ٩١. جامم الحكمتين: ٨٥. جنايات: ٩٣٠. شرح اشرارات: ۱٤۱- ۲۳- ۲۲۵- ۲۸۲--111- 4.4 - 4.4 - 4.1 - 4.1 - 4.1 .111 شرح بالی افندی: ۲۹. شرح جامی: ۹۱. شرح حال وآراء فلسقى ملاصدرا: ٢١٨-

-014 -0.0 -464 -444 -444 -444 .40- -411 -414 -411 شرح دعای محر: ۳۳. شرح شمسیه: ۹۱. شرح لمعه: ٩١. شرح مشاعبر: ۱-۱۵-۸۵-۱۳۰-۱۳۵--148 -114 -144 -141 -14+ -144 -61. -611 -227 -271 -277 -773 .711 شرح مفتاح الغيب: ٢٢ ـ ٤٦ ـ ٢٤ - ٢٤ - ٢٧ -180-187-18-118-17-14-14 -111 -1-4 -1+6 -1+7 -144 -141 -TE1 -TE+ -TYY -TYT -TAA -TAT -107 -107 -171 -717 -707 -717 -0AT -0AT -0A+ -0YE -0EY -0TT شرح قصيدة ابن فارض: ٧٥٣- ٧٥٤. شرح مطالع: ٩١-٤٢٣. شرح منظومه مسبزواري: ٢٤- ٣٦- ١١- ٩٤--04. -044 -016 -104 -TET -141 .1.0-1.1-0.1-0.1 شرح مشاذل السائرين: ٢٥ ـ ٣٢ ـ ٥٧ ـ ٨٠ -077 -0-7 -107 -174 -7-4 -01 -117 -1+4 -011 -014 -011 -001 شرح تابلسي: ٢٦. -YEV-197-94-97-97-29-19 -01- -011 -871 -871 -110 -110 .121 - 414 - 414 - 414 - 414 شرح نهج البلاغه ابن الحديد: ٧٧٦- ٩٣٣. شوارق الالسهام: ٢٤-١٦-١١٩-٤٢شرح مقلعة قيصرى

فعبول المهمة: ٧٣١- ٩١٥. فصول: ۹۱-۲۳. فكوك: ٢٢- ٢٨- ٧٢٤. فيما فيه. قسات: قانون: ۹۳. قرةالميون: ٧١٧. قرآن كريم: ٤٥-٤٨-٤٩-٥٧-٥٨-٢٢--117-17-17-10-16-76-76-76-76 -1-1 -1-4 -194 -174 -100 -174 -TYA -TA+ -TIT -TTT -TIV -TIA - 410 - 414 - 414 - 414 - 414 -107 -100 -114 -717 -71. -000 -001 -277 -271 -27. -011 -041 -041 -014 -011 -010 -117 -111 -1++ -014 -01V -016 -141 -14+ -141 -111 -110 -117 - 11 - 12 - 12 - 12 - 12 - 12 - 12 -4.4 -444 -444 -444 -444 -444 -41. -471 -477 -411 -414 -414 -114 -111 -11+ -1+1 -1+2 -4+2 .114-146-114 القرآن والعترة: ٥١٣ - ٥٧٤ - ٥٧٩ - ٥٨٠ . قوانين: ۸۱. كنزالعمال: ٧٧٦ - ٩٣٢ - ٩٣٤ - ٩٣٦. كسراصنام ايي مليه: 14. كشف الظنون: ٥٥. كشف المجوب: ٨٥. كشف اللثام: ٢٩. کفایه: ۳۳. کلیله ودمنه: ۹۱. کلمات مکنونه: ۲۷۸.

. OTV - OTY شراهد الربوبية : ١٨ - ٣٣ - ٤٩ - ١٩٨ - ٢٧٣ -صواعق: ٩٣٣- ٩٣٥. صحاح و صحيح مسلم: ٥٠٦-٥٦٨- ٧٢٣-.177-177-171-117-111-717 عقد الفريد: ٩٣٥. عبهرالماشقين: ٨٥. عوارف المعارف: ٥٥٥. عنقاء مغرب: ١٩ - ٧٢١ - ٧٩٣ - ٨٨٤ - ٩١٢ -.118 عيون الاخبار الرضا: ٧٨٧. غرر ودرن ۲٦۵. فتوحات مكيه: 12- ٢٢- ٢٧- ٤٤- ٥٥- ٦١--144 -161 -161 -6+ -14 -18 -11. -110 -414 -414 -41. -077 -014 -013 -010 -017 -210 -44. -414 -414 -441 -461 -444 -117 -A10 -A11 -AAE -AEV -V1T . 177 - 171 - 17+ - 118 - 117 فردوس: ۲۳٤. فعبوص السحيكيم: 14-17-14- ٢١- ٢٢--07 -00 -70 -71 -77 -17 -17 -44 -44 -44 -44 -44 -44 -44 -170-17+-180-11-1T -AA -AV -TOT -TOE -TOT -TET -TTT -T.Y -TV+ -Tto -Ttt -TTT -T11 -TAA -17 -17 -171 -171 -797 -797 -YV1 -117 -161 -177 -641 -671 -\*\*\* -\*\*\* -\*\*\* -\*\*\* 111-117-117-414 -414-41 .176 -171 -17.

فهرست اشخاص كروهها مذاهب

مكارم الأخلاق: ٥٧١. مكامب: ٦٢- ٩٤. المظاهر الهيه: ٢٤-١٩٧. معالم الأصول: ٤٢٣. مناقب بخاري: ٢٢٤- ٦٥٤- ٩٣٣. منتخباتي از آثار حكماي الهي ايران ج: .177 تجات: ۵۱۹. نقدالنصوص: ٢٣ - ٢٧ - ٣٥ - ٥٦ - ١٨٨ --TA- -TYY -TVE -T11 -T-V -T-1 -177 -117 -271 -211 -217 -201 ....... نموص قونيوي: ٨٧٣. نصاب المبيان: ٩١. نقش الفصوص: ٢٤-٢٧. نفحات: ١٠٦- ٢٠٢- ٣٥٠- ٤٥٢ .017 -076 -0EV نهج البلاغه: ٢٣٢ ـ ٢٦٣ . ٧٣١. وافي: ٧٤٣. هستي از تظر فلاسفه وعرفا: ١٥-١١٣-. 171 - 11A - 1VY - 170 - 17' هیاکل: ۵۳۹. يزدانبخش: ۵۳۹. آذر بايجان: ٣٥. آشتيان: ٣٢- ٣١- ٣٤٦. اراک: ۸۱. أرويا: ١٦-١٣. اسکندریه: ۱۹\_۸۰ ۲۹۲-۸۸۵. اصفیان: ۲۱ ـ ۲۹ ـ ۳۱ - ۳۱ - ۳۲ ـ ۳۲۸. اندلس: ٨٤٦-٥٣٢، انگلیس: ۹۴- ۳۹۲. ایسیران: ۱۳- ۱۵- ۱۸- ۱۹- ۲۲- ۲۲- ۲۷

شرح گلش راز ۷۴۴-۷۰۰٤. گوهر مراد: ۵۳۵-۵۳۱ - ۵۲۷ . لالى مصنوعه: ١٣٢. لسان العرب: ٦٧٨. لمعات (عراقي): ٢٧. ماحثات: ٢٥٥- ٢٢٥. مبيداً ومعاد: ٢٣- ١٩٧- ٢٨١- ٢٩٣- ٢٩٨-- 734 - 510 - 504 - 507 - 501 - 500 ..... مرآت: ۲۹۵. مشتوی مسعنوی: ۲۸- ۲۲۱- ۸۱۵- ۷۷۱-مستندامام احتماد: ۲۲۶ ـ ۷۳۷ ـ ۹۳۳ ـ ۹۳۴ ـ .171 مشارق البراري: ٢٢ - ٨٨ - ٨٨. محجة البيضاء: ٥٧٢. مشارق الأتوار: ٢٧٨- ٢٥٦. مصباح الهداية: ٧٥٧-٥٧٣. مصباح الهداية في النبوة والولاية: ٣٣- ٦٦٨-.409 -101 مصباح الأنس: ٢٢- ٢٢- ٢٢- ١٤٥- ١٤٥-- TAA - TET - TIA - TVY - TAT - TII -0.4 -0.1 -107 -107 -107 -107 -1A1 -041 -041 -041 -014 -014 . 777 مستدرک: ۹۳۵. مستدرک حاکم: ۹۳۲-۹۳۵-۹۳۱. مطارحات: ۱۸۹. مطول: ۹۱. مظاهر الهيه: ٧٦٩. مغنى الليب: ٩١.

شرح مقلعة فيصرى

شيران: ١٥. عثماني: ۲۰-۲۹-۹۱. فسرائسه: ١٢- ١٥- ١٩- ٢٥- ٣٥- ٣٦- ٨٤ .^٦ فراهان: ۳۲. قزوین: ۲۷- ۲۲- ۱۳۲. قم: ٢٤- ٢٧- ٦٤- ٩١- ٩٢- ٩٠ - ٧٨٣. كوفه: ٩١١. گرگان: ۳۲. گنجه: ۳۱. لينان: ۳۱. ملينه: ٩١٧. مدرسة جيهارياغ: ٢٩. مدرسة صدر: ۳۲. مدرسة علوى: ٣٦. مسجد گوهرشاد: ۲۲. معسسر: ۲۱\_۵۸\_۷۷\_۸۸ ۱۳۹۲-۵۸ .116 مغرب: ١٩- ٢٥. .117:50 نجف اشرف: ٣٥- ٣٢- ٣٢٨. هرات: ۲۱-۲۸.

بيروت: ٦٠. تبريز: ۳۵. تخت قولاد: ٢٩. ترکستان روسیه: ۲۵. تركيه: ٢٢-٢٥- ٩١٤. تفرش: ۳۲. تهران (طهران): ۲۲-۲۱-۵۷-۷۰- ۷۰ .44- 71-31-17-1 جبل عامل: ٤٠. حراء كوه: ۵۹۰. حيدرآباد دكن: ٤٥- ٥٧٢. خراسان (مشهد): ۱۹۰-۱۹۸-۵۰۵-۵۰۵ .1.9 -110 -111 دانشكدة الهيّات مشهد: ١٢- ٢٤- ٤١- ٦٤-.10-11 دارالفنون: ۳۵. روم (قونيه): ۲۱-۲۷. روس: ۹۴-۹۴۰ زاينده رود: ۳۰. سربن: ۱۲-۱۹- ۸۶-۸۲. شام: ۲۱.