# میشل فوکو: دانش و قدرت



## میشل فوکو دانش و قدرت

محمد ضيمران





#### انتشارات هرمس

تهران، خیابان ولی عصر، بالاتر از میدان ونک، شمارهٔ ۱۳۳۷ ـ تلفن: ۸۸۷۹۵۶۷۴ مجموعهٔ فلسفه و سیاست ۲

> میشل فوکو: دانش و قدرت محمد ضیمران طرح جلد: کارگاه گرافیک سپهر چاپ چهارم: ۱۳۸۷ تیراژ: ۲۰۰۰ نسخه قیمت: ۲۵۰۰ تومان چاپ و صحافی: معراج همهٔ حقوق محفوظ است.

> > ضيعران، محمد، ۱۲۲۶ ـ

میشل فوکو: دانش و قدرت / محمد ضیمران. ــ تهران: هرمس، ۱۳۸۷. هشت، ۲۱۲ ص. مصور. (مجموعهٔ فلسفه و سیاست؛ ۲)

كتابنامه.

چاپ چهارم.

۱. فوکو، میشل، ۱۹۲۶-۱۹۸۴، Foucault, Michel نقد و تفسیر. ۲. فیلسوفان فرانسوی نقد و تفسیر. ۴. فلسفه جدید ــ قرن ۲۰ ــ نقد و تفسیر. ۴. قدرت (فلسفه). الف. عنوان.

194

۹ ض ۹۴ ف / B ۲۴۳۰

1474

۷۸\_۱۲۶۰۲

|    | فهرست مطالب                                             |
|----|---------------------------------------------------------|
| ١  | فصل اول: پیشگفتار                                       |
| 17 | تاریخ دیوانگ <i>ی</i>                                   |
| ۱۷ | زای <i>ش</i> درمانگاه                                   |
| ۲. | ديرينه شناسي                                            |
| 70 | نظرية گفتمان                                            |
| 44 | مراقبت و مجازات                                         |
| ٣٢ | تاريخ جنسيت                                             |
| 24 | پی نوشت فصل اول                                         |
| ۳۵ | فصل دوم: روششناسی <b>فو</b> کو                          |
| ٣٨ | واژگون <i>ی</i>                                         |
| 45 | روش گبیست                                               |
| ٥. | اصل ویژگی یا دگرسانی                                    |
| 54 | اصل برونبودگی                                           |
| ۵۹ | پینوشت فصل دوم                                          |
| ۶. | <b>فصل سوم: هستی شناسی نابسامانی روانی و نگاه پزشکی</b> |
| ۶۲ | جنون در <i>عصر خر</i> د                                 |
| ٧٢ | نقد کتاب تاریخ دیوانگی                                  |
| ٧٨ | پىنوشت فصل سوم                                          |
| ٧٩ | فصل چهارم: زایش درمانگاه ـ هستی شناسی نگاه              |
| ۸٩ | پينوشت فصل چهارم                                        |

T.A

11.

كتاب شناسي فارسى

منابع پیرامون اندیشههای فوکو

#### سخنی با خواننده

وقتی ما همه یک نوع میاندیشیم، هیچ یک از ما نمیاندیشد. والتر لیبمن

فهم مدرنیته بدون شناخت فلسفهٔ سیاسی مدرن امکانپذیر نیست. بر هیچ یک از ما پوشیده نیست که کتاب شهریار ماکیاولی و رسالهٔ قرارداد اجتماعی روسو از ارکان مهم مدرنیته است. نگرش این دو اندیشمند سیاسی به مدرنیته موجب شد تا موضوع سیاست به شکل جدیدی در اذهان طرح شود. مدرنها، بر خلاف یونانیان باستان، در جست و جوی پاسخی به این پرسش نیستند که «بهترین رژیم سیاسی کدام است؟» از دیدگاه مدرنها، موضوع اصلی ابداع عقلانیت سیاسی است، عقلانیتی که بتواند ساختار اجتماعی قدرت را به بهترین وجه حفظ کند. به عبارت دیگر، نگرانی فیلسوف سیاسی در جهان مدرن یافتن توازنی میان او توریتهٔ سیاسی و آزادیهای فردی است. از ماکیاولی تا جان رالز، اندیشهٔ سیاسی کوشیده است به تفکر دربارهٔ شرایط ایجاد نظامی سیاسی بیردازد که در آن افراد قادر باشند با خودخواهیها و فردیتهای مدرن خود زندگی کنند.

ازایسن رو، بحث مرکزی سیاست مدرن را می توان در گفت و گوی میان نظریه پردازان «قرارداد اجتماعی»، یعنی هابز، روسو، لاک و رالز، و متفکرانی چون آدام اسمیت، جان استوارت میل و هایک دید. از دیدگاه گروه اول، اصل تبادل میان افراد اجتماع بدون رجوع به نوعی ساختار سیاسی عقلانی امکان پذیر نیست. در حالی که گروه دوم معتقد به توازن و تعادل طبیعی منافع آفراد در اجتماع است. بدین تر تیب، می توان از دو نگرش اصلی در اندیشهٔ سیاسی مدرن نام برد. از یک سو، نگرشی که در اندیشهٔ اسپینوزا، هابز، روسو، انقلابیون ۱۸۷۸ اثباتگرایان قرن نوزدهم، هگل، مارکس و مارکسیستها وجود دارد و معتقد به سامان دادن اجتماع بر مبنای دانشی عقلانی از واقعیت است و از سوی دیگر، نگرشی که در دیدگاه افرادی چون برک، کنستان و برخی از لیبرالهای قرن بیستم وجود دارد که به نوعی سازمان دادن اجتماع را بر پایهٔ اصلی انتزاعی، حرکتی در جهت از بین رفتن آزادیهای فردی و به وجود آمدن خشونت سیاسی تلقی میکند. ولی برخی نیز چون لئواشتراوس از کل فلسفهٔ سیاسی خشونت سیاسی تلقی میکند. ولی برخی نیز چون لئواشتراوس از کل فلسفهٔ سیاسی

مدرن انتقاد میکنند و مانند او معتقدند که «بحران مدرنیته پیش از هر چیز، بـحران فلسفهٔ سیاسی مدرن است».

لثواشتراوس سه بحران اصلی فلسفهٔ سیاسی مدرن را در اندیشههای متفکرانی چون ماکیاولی، روسو و نیچه بررسی میکند که به گفتهٔ او «سه مـوج مـدرنیته» را تشكيل مى دهند. ولى مهمترين ايراد اشتراوس به فلسفة سياسى مدرن آز بين بردن بُعد مخفی و اسرارآمیز (esoteric) فلسفه است که به قول او به دست ماکیاولی صورت مىگيرد. زيرا از نظر اشتراوس، فلسفة سياسي جنبة سياسي فعاليتي است كـ خـود جوهر سیاسی ندارد. او مینویسد: «منظور من از فلسفهٔ سیاسی پرداختن فلسفی به سیاست نیست، بلکه برعکس، جنبهٔ عام یا سیاسی فلسفه است». به عبارت دیگر، از دیدگاه اشتراوس، فلسفه برای عام شدن و ابراز حقایقی که شنیدن آنها بـرای عـوام خطرناک است، محتاج به فلسفهٔ سیاسی است. پس ایراد اشتراوس به فلسفهٔ سیاسی مدرن، نحوهٔ بیان حقایق فلسفی است. به اعتقاد او، فلسفهٔ سیاسی محل تمرین تعادل و تسامح در گفتار است. شاید به همین دلیل، تعادل اجتماعی همیشه موضوع اصلی فلسفهٔ سیاسی بوده است. ولی جست و جوی این تعادل همیشه در جهان مدرن با تسامح و تساهل همراه نبوده است. شاید به این دلیل که قدرت سیاسی، بنا به تعریف، با تسامح و تساهل همراه نیست. ولی آنجا که صحبت از دمکراسی است و عقاید و افکار می توانند آزادانه و بدون ترس و وحشت با قدرت سیاسی رو به رو شوند و آن را نقد كنند، قدرت نيز خود به نوعى عقيدهٔ سياسي فناپذير تبديل مي شود. در اين جا، فلسفهٔ سیاسی نقش مهمی ایفا میکند زیرا وظیفه و هدف آن همواره پرداختن بــه مـقولهٔ سیاست است و نه گردن نهادن به قدرت آن. از این لحاظ، نقش فلاسفهٔ سیاسی استحالهٔ قدرتها بوده است و نه به وجود آوردن آنها. بیشک، دلیل چنین وضعیتی بیزاری فلسفهٔ سیاسی از نهاد قدرت نیست، بلکه عدم امکان رشد و پیشرفت فلسفی در آن است. زيرا وظيفة اصلى فلسفة سياسي دفاع از نهاد بستة قدرت نيست، بلكه ایجاد فضای بازی است که در آن افراد اجتماع در مورد منشأ قدرت بیندیشند. بـ ه عبارت دیگر، وظیفهٔ فلسفهٔ سیاسی «موظف ساختن افراد اجتماع در قبال زندگی سیاسی اجتماع است». ولی این زندگی سیاسی فقط در تبادل نظر و گفت وگوی آزاد میان افراد اجتماع امکان پذیر است زیرا آن جاکه خشونت سیاسی حکمفر ماست بحث و گفت و گو تعطیل است و بنابراین چیزی به نام فلسفهٔ سیاسی وجود ندارد.

به کلام دیگر، آن جا که هدف سیاست آزادی نیست، جوهر فلسفهٔ سیاسی نیز مورد سؤال است. پس پرداختن به فلسفهٔ سیاست خود قدمی است در جهت آزاد اندیشیدن.

### پیشگفتار

ناقدان اندیشههای فوکو رویکرد او را ساختارگرایی دانسته اند، اما او پیوسته در نوشتهها و مصاحبههایش خود را از این گرایش برکنار دانسته است. به طور کلی، مشخص کردن جهتگیری فلسفی او کاری بس دشوار است. نقد فوکو دربارهٔ مدرنیته، اومانیسم و نیز اعلام «مرگ انسان»، او را در زمرهٔ اندیشمندان بحثانگیز نیمهٔ دوم قرن بیستم قرار داد. دیدگاههای او در زمینهٔ دانش، قدرت، گفتمان، فرهنگ و جامعه او را در شمار متفکران مطرح اروپا آورد. فوکو نقد خود را بر پایهٔ سنت فلسفی نیچه، هایدگر و ژرژ باتای استوار ساخته است؛ به همین جهت، در نوشتههایش در بی نفی همبستگی میان عقلانیت، رهایی و ترقی است و میکوشد اثبات کند که اشکال جدید قدرت و معرفت زمینهٔ رشد و گسترش سلطه را فراهم میسازد.

فوکو طی یک سلسله پژوهشهای تاریخی فلسفی این موضوع را در حوزههای گوناگونی چون روان پرزشکی، پرزشکی، کیفرشناسی و شاخههای مختلف علوم انسانی دنبال کرده است. به گفتهٔ وی، هدف اصلی پژوهشهایش نقادی عصر تاریخی ماست، اندیشههای او را نمی توان به یک حوزهٔ پژوهشی خاص محدود ساخت. وی روانشناسی، فلسفه، تاریخ، پزشکی، حقوق و سیاست را یکجا در تحلیلهای خویش به کار گرفته است تا پیوند میان دانش، حقیقت، قدرت و ذهنیت را شکار کند.

فوکو در پانزدهم اکتبر سال ۱۹۲۶ در شهر پواتیه دیده به جهان گشود. پدرش جراحی چیره دست بود. دیپلم دبیرستان را از مدرسهای دولتی و مدرک لیسانس را از مدرسهای کاتولیک دریافت کرد. سیس در امتحان ورودی دانشگاه سوربن شرکت کرد و وارد این دانشگاه شد. فلسفه را در دانشسرای عالی، در کلاسهای ژان هیپولیت، هگلشناس معاصر، و لویی آلتوسر، مارکسیست معروف، دنبال کرد. وقتی آلمانی ها در جنگ دوم جهانی فرانسه را اشغال کردند، فوکو نوجوانی بیش نبود و این حادثه تأثیری پایدار بر روحیهٔ او بر جای نمهاد. در سال ۱۹۵۲، دانشنامهٔ عالی خود را در رشتهٔ روانشناسی و فلسفه دریافت کرد. مدتی در بیمارستان روانی «سن آن» در یاریس کارآموز بود و در سال ۱۹۵۴ اولین کتاب خود موسوم به پیماری روانی و شخصیت را منتشر کرد. در این زمان، به منظور تدریس زبان فرانسه در دانشگاه اویسالاً رهسپار سوئد شد. بعضی بر این باورند که سفر او به سوئد نـمودی از سرخوردگی او نسبت به نهادهای روانشناختی و فلسفی فرانسه بود. در دورانی که در سوئیس، ورشو و هامبورگ به تندریس زبان فنرانسه اشتغال داشت، پیوسته عقل و دانش را از منظر تاریخ مورد توجه قرار می داد. وی از پرسشهای کلیشدای فلسفه، همچون «حقیقت چیست؟» و «دانش کدام است؟»، سرخورده بود و به دنبال کردن خط سیر حقیقت و دانش در تاریخ غرب گرایش داشت. بدیهی است که فوکو اولین فیلسوف معاصر نیست که به کارنامهٔ حقیقت، دانش و قدرت در گذرگاه تاریخ پرداخته است. فریدریش نیچه و ادموند هموسرل در ایس راه پیشقدم بودند. بدیهی است که فوکو از سرچشمههای اندیشهٔ فریدریش نیچه و هوسرل در خصوص گسترههای تحول تاریخی در قلمرو روان یزشکی بهره گرفت. نتیجهٔ این تتبعات، تاریخ دیوانگی در عصر

کلاسیک بود که در زبان انگلیسی به دیوانگی و تمدن ترجمه شد[۱]. فوکو این تحقیق را در سال ۱۹۶۰ به عنوان رسالهٔ دکترا به کمیتهٔ تحصیلات عالی دانشگاه ارائه داد و در همین سال در مقام سرپرست گروه فلسفهٔ دانشگاه کلرومون فران به فرانسه بازگشت.

در سال ۱۹۶۱، تاریخ دیوانگی در عصر کلاسیک در پاریس منتشر شد و بلافاصله «نشان مرکز ملی تحقیقات علمی فرانسه» را ربود. فوکو میگوید:

هرچند این کتاب پارهای از محافل روشنفکری فرانسه را به خود مشغول داشت، درونمایهٔ اصلی آن، یعنی مناسبت قدرت و دانش، به صورت موضوعی بحثانگیز و واجد اهمیت در محافل فرانسه مطرح نشد.

در واقع، هدف فوکو در این کتاب سیر اندیشهٔ روان شناختی دربارهٔ دیوانگی نبود، بلکه موضوع اصلی آن را رابطهٔ دیالکتیکی میان علم روان شناسی و قدرت تشکیل میداد.

فضای روشنفکری بعد از جنگ جهانی دوم در فرانسه از دو رویکرد اصلی تأثیر پذیرفت: یکی پدیدارشناسی مرلو پونتی و دیگر اگزیستانسیالیسم سارتر. ولی گرایش مارکسیستی هم در جهتگیری اجتماعی سیاسی این دوره نقش انکارناپذیری داشت. فوکو نیز بعد از جنگ جهانی دوم به حزب کمونیست پیوست. اما در اوایل دههٔ پنجاه، مثل سایر روشنفکران فرانسه چون سارتر، از این حزب کناره گیری کرد. به گفتهٔ فوکو:

هدف اصلی حزب کمونیست فرانسه اشغال مقامهای مهم در دستگاههای دولتی فرانسه و پیروزی در انتخابات ریاست جمهوری و مجلس قانونگذاری بود. ولی روشنفکران مستقل مسائلی چون آزادی، برابری و اصلاح دانشگاهها را مورد تـوجه قرار داده بودند.

دیری نگذشت که فوکو به محدودیت حزب کمونیست فرانسه (PCF) و فلسفهٔ دانشگاهی واقف گردید. او نیز، دلزده از این دو، ناچار خط سیر فکری و پژوهشی خویش را تغییر داد. همانطور که قبلاً گفته شد، در سال ۱۹۵۱ لیسانس روانشناسی خود را گرفت و یک سال بعد به اخذ دییلم آسیب شناسی روانی انایل آمد، زیرا فکر می کرد که از راه روان شناسی و آسیب شناسی روان می تواند به معضلات روانی جامعهٔ فرانسه یاسخ گوید و فلسفهٔ رسمی را پاسخگوی دردهای جامعه نمی دانست. تحقیقات و تدریس او در رشتهٔ آسیب شناسی روان در سال ۱۹۶۶ به انتشار کتابی موسوم به بیماریهای روانی در روان شناسی منجر شد. نارسایی مکتبهای رایج فلسفی از جمله اگزیستانسیالیسم و ساختارگرایی، فوکو را بر آن داشت که نقدی تند و بُرنده پیرامون کاستیهای این رویکر دها به رشتهٔ تحریر درآورد. به همین جهت، او را فرزند ناخلف مكتب ساختارگرایی یا اگزیستانسیالیسم خواندند. در این زمان، او به عنوان روشنفکری جنجالبرانگیز و پرسر و صدا در محافل فکری پاریسی مطرح شد. او در مقابل ساختارگرایی و اگزیستانسیالیسم واکنشی منفی نشان میداد و خود را، به جای فیلسوف، دیریندشناس فرهنگ و تباریژوه نظامهای اجتماعی معرفی میکرد. چراکه لقسها و عناوین سنتی فلسفه و تاریخ را گمراه کننده میدانست. به ویژه در مورد واژهٔ تاریخ به معنای سنتی آن سخت حساس بود و از به کارگیری آن تا حد ممکن اجتناب می کرد. در عوض، واژهٔ دیرینه شناسی ا را سناسب می شمرد. در این زمان، او از دانشگاه کلرومون ـ فران به دانشگاه ونسان رفت و سرانجام در سال ۱۹۷۰ استادی کـولژدوفرانس را پـذیرفت و

<sup>1.</sup> psychopathology

برای نخستین بار سمتی رسمی با عنوان استاد تاریخ نظامهای فکری ا برای خود برگزید، زیرا میخواست خود را از سنت تفکر حاکم، یعنی تاریخ آرا و عقاید، ممتاز کند[۲].

آثار فوکو در مورد جنون، عقل، شرایط و کیفیات سیر معرفت، ظهور علوم انسانی و آثار بعدی او در مورد روابط قدرت و دانش و از همه مهمتر ذهن مداری منودار تأثیر سنتهای گوناگون فکری دوران اوست. او در تحلیل گفتمان از ژرژ دومزیل تأثیر پذیرفت. در مورد تـحلیل اندیشهٔ هگل از استادش ژان هیپولیت بهره گرفت و در حوزهٔ تاریخ علم از رهیافتهای ژرژ کانگلیهم ٔ سود جست. با این حال، زیربنای اندیشه های او از سه سرچشمهٔ مهم یعنی مارکسیسم، فرویدیسم و نیچه گرایی سیراب شد. مارکس بر مناسبت میان ذهن و شرایط عینی تأكيد داشت. فرويد ييوند ميان سوائق ناخودآگاه و آگاهي را جست و جو کرد و نیچه نیز همبستگی میان ارادهٔ معطوف به قدرت و علم را بررسی کرد. دلمشغولی هر سه فرزانهٔ یادشده وضعیت کنونی اندیشهٔ بشری بود و در این راه پرفراز و نشیب گام نهادند. فوکو نیز، ضمن بهره گرفتن از آموزههای پدیدارشناسی، هرمنوتیک و ساختارگرایی برای فهم آموزههای آنها تلاش کرد. هرچند فوکو در مشخص کردن نقلقولهای مستقیم زیاد وسواس به خبرج نمی داد در اشاره به آثار این سه متفکر سخت دقیق و نکتهسنج بود. پیوسته تأکید می کرد که این سه فرزانه به مناسبت میان قدرت و علم پی برده اند. فوکو در مقالهٔ مفصلی موسوم به «نیچه، تبارشناسی و تاریخ» که آن را در سال ۱۹۷۱ منتشر کرد، به تحلیل مفهوم تبارشناسی در قیاس با مقولهٔ تاریخ پرداخت. او در این نوشته همبستگی علم و قدرت را از دیدگاه نیچه تفسیر کرد. مطالعات اولیهٔ او در مورد جنون و دیوانگی بار دیگر

<sup>1.</sup> history of systems of thought

<sup>2.</sup> subjectivity

<sup>3.</sup> George Dumezil

<sup>4.</sup> George Canguilhem

در سایهٔ تبارپژوهی قدرت و علم بازخوانی شد. فوکو میکوشید ثابت کند که وقتی علم و قدرت در گردونهٔ نهادی افتاد، ماهیتی عینی و برونذات می یابد او انسانها در این راستا به شی ۲۰ بدل می شوند.

گفتنی است که در سالهای دههٔ شصت میان رهیافتها و شعارهای پدیدارشناسی و ساختارگرایی چالشی سخت و پیگیر پدیدار شد. کسانی چون لِوی \_استراوس، ساختارگرای فرانسوی، بر این نظر تأکید ورزیدند که پدیدارشناسی بیش از حد به اولویت معناها و بخصوص سوژهٔ معناجو تکیه دارد. لوی \_استراوس میگفت نباید معنا را صرفاً در ساحت ذهن جست وجو كرد، بلكه معناها بايد از دل ساختارهاي اجـــتماعي ــتــاريخي، فـرهنگي بــيرون آورده شــوند. فـوكو بــا نــظر لوی \_استراوس از آن رو هم آوا بود که میگفت نباید هر چیزی را در دهلیزهای تاریک ذهنیت جست و جو کرد، بلکه باید به ساحت بافت و شکل بندیهای برون ذهنی عنایت نمود. او گرایش به کنش معنابخش ذهن را مشکل اصلی اومانیسم میشمرد و مدعی بود که حقیقت معنا را باید در عرصهٔ فرهنگ و جامعه جست وجو کرد. افزون بر این، فوکو راهکارهای مکتب ساختارگرایی و بخصوص انگارههای قانونمند ذهن را مورد تردید قرار داد و مدعی شد که پدیدههای ذهن و عین منشی ویژه و بی همانند دارند. به نظر او، هر پدیدهای را باید یگانه و بی مثال انگاشت و از این رهگذر خصلتهای ویژهٔ آن را بهتر درک کرد.

فوکو با راهبردهای کسانی چون لوی ـ استراوس، ژاک لاکان و لویی آلتوسر همصدا بود که بر نوعی گذر از گرایشهای اومانیستی و ذهنمدار تأکید داشتند. همهٔ این متفکران در پی آن بودند تا پیش انگارههای اومانیسم را، که مهمترین آنها در کانون قرار دادن ذهن و آگاهی انسان در تحقیقات بود، زیر سؤال ببرند. یعنی فاعلیت انسان در اندیشه و

عمل، که اصل مسلم فلسفهٔ مدرن از دوران دکارت به بعد بود، برای نخستین بار مورد تردید قرار گرفت. فوکو نیز این رویکرد را در آموزهٔ معروف به «مرگ پدیدآورنده» تحلیل کرد. ساختارگرایان، به جای تأکید بر ذهنیت و فاعل شناسنده (سوژه)، فراگردها و پدیدههای برونذات، از جمله عوامل و هنجارهای فرهنگی ـ اجتماعی، را اساس کار خود قرار دادند.

لوی ـ استراوس (متولد ۱۹۰۸)، یکی از بزرگترین انسان شناسان سدهٔ حاضر فرانسه، در آثاری چون منطق اساطیر، درآمدی به علم اساطیر، خام و پخته، از عسل تا خاکستر، سرچشمهٔ آداب غذاخوری و انسان برهنه منطق ساختاری پدیده هایی چون اساطیر، آداب و عادات غذاخوردن و نظام قبیله ای و غیره را در فرهنگهای ابتدایی مورد بررسی قرار داد. استراوس در کتاب منطق اساطیر اسطوره را زبانی خاص دانست و روش تحلیل زبان شناختی را در مورد آن به کار بست.

ژاک لاکان، روانکاو معروف فرانسوی (متولد ۱۹۰۱)، نظریهٔ تازهای را در مورد سوژه در اختیار منتقدان قرار داد: «وقتی من زبان به سخن میگشایم خویشتن را "من" و مخاطب را "شما" مینامم.»

به باور لاکان، انسانها وقتی به این جهان گام مینهند، وارد نظام پیشساختهای از دلالتهای زبانی میشوند که فقط در چارچوب نظام زبانشناختی معنا میپذیرد. ورود به قلمرو زبان به ما امکان میدهد تا در نظامی از نسبتها (مذکر، مؤنث، پدر، مادر، دختر و غیره) در موضع فاعل گزاره قرار گیریم. این فراگرد و مراحل قبلی آن، به طور کلی، در پرتو ناخودآگاه است که قوام میپذیرد.

لاکان، ضمن بازخوانی آثار فروید، با به کارگیری زبانشناسی سوسور میان «ساحت خیالی» و عرصهٔ نمادین تفکیک قائل شد.

<sup>1.</sup> imaginary

لاکان بر آن بود که در مرحلهٔ خیالی میان ذهن و عین تمایز مشخص وجود ندارد، یعنی هنوز خود متمرکزی شکل نگرفته است که عین را از ذهن جدا سازد. در این مرحله، که لاکان آن را «مرحلهٔ آیسنهای» مینامد، کودک میکوشد از اجزای براکندهٔ وجود خویش خودی ملموس بسازد. این خودساختگی ماهیتی خیالی دارد، یعنی هنوز شکافی میان خود و دیگری وجود ندارد . اما رفتهرفته کودک میان خود و جهان خارج تفکیک قائل می شود. در این مرحله است که کودک به «دنیای نمادین» مباینتها (مذکر، مؤنث، پدر، پسر، حاضر، غایب و نظایر آن) پرتاب می شود. در نظام اندیشهٔ لاکان، کودک با درک نماد نرینگی ا خویش به عنوان دال با یک سلسله مدلول آشنا می شود. در اینجاست که ناخود آگاه در سایهٔ نمادها ماهیتی زبانی به خود میگیرد. در حقیقت، عرصهٔ خیال محل بروز پندارها و توهمات است. کودک در این مرحله قادر است میان ذهن و عین یا خود و جهان خارج تفکیک قائل شود. یعنی در دورهٔ ماقبل ادیبی، کودک در رابطهٔ همزیستی میان خود و مادرش به سر میبرد. اما برای آنکه نمایش عقدهٔ ادیب بر صحنه آید کودک باید به آگاهی مبهمی از تفاوت جنسی خویش دست یابد. ورود یدر این تفاوت و تمایز را مشخص میسازد. این مرحلهٔ کشف تفاوتهای جنسی است که با کشف زبان همزمان می گردد. حضور پدر در صحنه به کودک می آموزد که باید جای خاصی را اشغال کند و در نتیجه، محرومیت از عشق به پدر و مادر و نیز فقدان پیوند اولیه با جسم مادر تفاوت مزبور را قابل فهم می کند. کودک با پذیرش همهٔ این تفاوتها از سامان نمادین آغاز می کند. به قول فروید، کودک به صورتی دردناک بر عقدهٔ ادیب غلبه می یابد. در این مرحله، انسانی که در پی این فراگرد پدیدار می شود موجودی دوپاره شده میان دو حوزهٔ خودآگاه و

<sup>1.</sup> phallus 2. symbolic order

ناخود آگاه است. ناخود آگاه در حقیقت همان میل واپس زده و سرکوب شده است. همین سرکوب کردن میل است که ما را با واقعیت تلخ محرومیت آشنا میسازد. کودک در این مرحله از دنیای خیالی به عرصهٔ زبان تبعید می شود؛ یعنی از دالی به دال دیگر سیر می کند و این روند تا بی نهایت ادامه می یابد. معانی در امتداد مجازها پدید می آیند. در واقع، حرکت از یک دال به دال دیگر همان چیزی است که لاکان آن را میل می نامد. میل از فقدان و محرومیتی سرچشمه می گیرد که زبان در پی پر کردن آن است. ورود به ساحت زبان چیزی نیست جز افتادن در چنبرهٔ میل. زبان چیزی است که هستی را در میل تخلیه می کند. فروید رؤیاها را در یچهٔ اصلی امیال سرکوب شده شمرد. در اینجا، نظریهٔ رؤیاهای او همچون نظریه ای پیرامون متن دوباره تفسیر شده است. راخود آگاه معنا را در تصاویر نمادین پنهان می کند و انسان ناجار از رمزگشایی این نمادهاست.

بهطور کلی، کودک پس از جدا شدن از مادر، خویشتن را یکه و تنها می بیند، یعنی اولین محرومیت و غیبت را در مفارقت از مادر خویش احساس می کند. با این حال، بدون جدایی مزبور حرکت زبان متوقف می شود. پدر عنصری است که میان فرزند و مادر جدایی ایجاد می کند و کودک وقتی خود را با پدر همسان انگاشت، هویت تازهای می یابد. در این سناریو، موضع و جایگاه مادر حضور و تحقیق واقعیت را امکان پذیر می سازد، حال آنکه پدر سامان نمادین و خیالی را احیا می کند. اولین چیزی که کودک احساس می کند این است که مادر از وجود آلت نرینه بی بهره است و همین مقدمهٔ ظهور ادراک مباینت و تمایز در کودک است. لاکان مدعی است که آلت نرینه پایگاهی نمادین دارد، ولی این آلت واقعیت را هم تجلی می بخشد. اما در جایی که به عنوان دال متبلور می شود، برای انسان تداعی کنندهٔ فقدانی است که در حالت اختگی احساس می کند. در حقیقت، آنچه به جهان هستی معنا و

قانون می بخشد همان سامان نمادین است. لاکان در سالهای ۱۹۵۰ مدعی شد که قانون در نام پدر متجسم می شود. این نظام نمادین، که به وجود آورندهٔ قانون است، شالودهٔ جامعه را قوام می بخشد. به طور کلی، روانکاوی مورد علاقهٔ لاکان چیزی نیست جز فهم قواعد نظریهٔ بیان «ناخود آگاه».

میشل فوکو اندیشههای روانکاوانهٔ لاکان را به دقت مطالعه کرد و «نظریهٔ تلاشی سوژه» را به پیروی از او دنبال کرد و در نظریهٔ «مرگ یدیدآورندهٔ اثر » به کار گرفت. فوکو از لاکان آموخت که سوژه را از فراسوی نقطهٔ مرکزی آن مطالعه کند. او نیز، چون لاکان، تحلیل خودآگاهی را برای شناخت ذهن کافی نمیدانست، بلکه مدعی بود که وجود ذهن از سرچشمههای دیگری، چون فرهنگ و جامعه و به ویژه زبان، سیراب می شود و این عوامل را می توان در عرصهٔ ناخود آگاه جست و جو کر د. لاکان می گفت ناخود آگاه چیزی نیست جز گفتمان دیگری ا. با این حال، فوکو گرایشهای ساختارگرایانهٔ لاکان را مورد انتقاد قرار داد و گفت ما، به جای آنکه به ساخت و بافت «خود» بیر دازیم، باید گفتمان را کالبدشکافی کنیم. در حال حاضر، نوشتار و متن به مرحلهٔ مرگ مؤلف رسیده است. گوستاو فلوبر، مارسل پروست و فرانتس کافکا نمود و نماد این دگرگونی در نوشتارند. وظیفهٔ نقد دیگر ایجاد اتحاد و پیوند میان مؤلف و اثر نیست، بلکه نقد باید صرفاً به بنیاد اثر بیردازد. فوکو در حقیقت پایان روایی سوژه را در قلمرو فلسفه و ادبیات اعلام کرد. رولان بارت میگفت پدیدآورندهٔ اثر هنری در اثر آفریده می شود و نظریهٔ ادبی جدید یکسره از خود اثر ادبی آغاز می گردد. تولد خواننده به بهای مرگ مؤلف تحقق می پذیرد. فوکو مرگ مؤلف را تعمیم «مرگ خداوند» میدانست. او مدعی بود که مرگ

<sup>1.</sup> discourse of the other

خداوند بیش از آنکه حادثهای متافیزیکی باشد، گسستی است در سامان فرهنگ و زندگی و گفتمان انسان مدرن و پیش انگارهٔ مدرنیته از همین مضمون مایه میگیرد. فوکو بر همین اساس فهم حضور آدمی در عرصهٔ هستی کنونی را امکانپذیر یافت و گفت هستی آدمی تنها در سایهٔ «تحلیل تناهی وجود» و لاجرم «تاریخ حالیت» اکنون قابل فهم است. از این رو، باید از نظریاتی که گذشته را علت و یا مبنای تحقق زمان حال میداند رها شویم و تن به گسستی قطعی بین اکنون و آنچه در گذشته بوده است بدهیم.

ازاین روست که فوکو در قلمرو فلسفه با طرح آموزهٔ مرگ سوژهٔ شناسنده ظهور سوژهای با بعد اومانیستی را پیش کشید. او در نقد مدرنیته درونهای اصلی فلسفهٔ روشنگری، از جمله ذهنیت شناسنده، خردباوری، آزادی، ترقی و فردباوری را مورد انتقاد قرار داد و گفت برآیند اشکال نوین قدرت و دانش صورتهای تازهای از اقتدار و سلطه به وجود مي آورد. فوكو اين موضوع را با تكيه بـر تـحليل واژهٔ سوژه تعمیم داد و گفت این واژه در زبانهای انگلیسی و فرانسه چند معنی دارد. معنای لفظی آن بر تابعیت، انقیاد و فرمانبرداری دلالت میکند. در دستور زبان، به معنای نهاد، فاعل، مسندالیه و یا مبتدا به کار میرود. در منطق، سوژه به موضوع در تقابل با محمول اطلاق میشود. ِ اما در فلسفه به معنای گوهر، ذات، وجود مقوم و ذهن و فاعلشناسنده به کار می رود. در روان شناسی، به معنای ذهن و «خود» مورد استفاده قرار میگیرد. وقتی فوکو از این واژه سود میجوید، گاهی تمامی یا اکثر معانی مزبور را در نظر دارد، اما در پارهای موارد تنها یکی از این معانی را به کار میگیرد. او این واژه را در حوزههای گوناگون پژوهش از جمله روان پزشکی، پزشکی و کیفرشناسی، علوم انسانی و جنسیت به کار گرفته و از ابعاد استعاری آن سود جسته است.

بر همین اساس، فوکو مدعی بود که نمی تواند برچسب مارکسیسم،

فرویدگرایی، ساختارگرایی و پدیدارشناسی را بپذیرد و میگفت کار او تبارشناسی و دیرینهشناسی سوژهٔ جدیدِ قدرت و دانش است. در اینجا، ملاحظه میکنیم که فوکو به نویسندهٔ سوررئالیستی چون ریمون روسل توجه نشان میدهد؛ چرا که روسل در مفهوم سوژهٔ منطقی و خردمدار تردید کرد و در پی آن بود تا ساحت نااندیشیدهٔ وجود و جهان تازه در قلمرو زبان را کشف کند. فوکو در کتاب ریمون روسل پیش از هر چیز «من» سوژهای نیست که به ابژه توجه کند، بلکه سوژه باید خود ابژهای برای خود باشد، یعنی نویسندگی را در نوشته جست و جو کند. می توان مرگ سوژه را در آثار ریمون روسل به وضوح دید. فوکو در قلمرو مرگ سوژه را در آثار ریمون روسل به وضوح دید. فوکو در قلمرو ادبیات علاوه بر ریمون روسل به آثار چهرههایی چون ژرژ باتای، موریس بلانشو و هولدرلین نیز توجه نشان داد و کتابی نیز در تحلیل آثار نقاش معروف، رنه مگریت نوشت با عنوان این یک چیق نیست [۳].

#### تاریخ دیوانگی

در سال ۱۹۶۱، تاریخ دیوانگی در عصر کلاسیک، که در واقع رسالهٔ دکترای فوکو بود، انتشار یافت و «مدال مرکز ملی پژوهشهای علمی» را ربود. خلاصهٔ این اثر در سال ۱۹۶۴ با نام تاریخ دیوانگی منتشر شد و نسخهٔ اخیر در سال ۱۹۶۵ با عنوان دیوانگی و تمدن به زبان انگلیسی برگردانده شد. مشکل خوانندهٔ انگلیسی آن است که پارهای از مباحث و موضوعات از نظر او دور می ماند چرا که تنها خلاصهای از این اثر به زبان انگلیسی در اختیار اوست. بخصوص بحثهای فوکو در مورد خرد و دیوانگی از دیدگاه دکارت در ترجمهٔ انگلیسی وجود ندارد.

باید گفت تاریخ دیوانگی روایت تجربهٔ ذهنی دیوانگان در راستای تاریخ نیست، بلکه بیشتر به نهادهایی پرداخته است که از دیدگاه زبان شناسی و فرهنگی عقل و جنون را در پیوند با قدرت شکل

میدهند. فوکو در این اثر به شرایط تاریخی ظهور تمایز میان عقل و جنون، خرد و بیخردی از قرن هفدهم به بعد اشاره میکند و پدیدار شدن حوزهٔ جدید علمی، یعنی روانشناسی و روان پزشکی، را مسورد بعث قرار میدهد؛ اما قبل از ورود به این بحث یادآور میشود که در سدههای میانه، میان خرد و بیخردی یا فرزانگی و جنون تمایز وجود نداشت. یعنی دیوانگان و مجانین، هرچند گاهی مورد بیمهری جامعه قرار میگرفتند، ولی فرهنگ سیاسی، آنها را از زندگی اجتماعی طرد نمی کرد و مؤسسه و سازمانی برای محبوس کردن آنها وجود نداشت. یعنی تا اواخر دوران نوزایی (رنسانس)، هنوز میان خرد و نابخردی حد فاصل قاطعی وجود نداشت. از جمله اراسموس نابخردی و دیوانگی را می ستود و آن را وسیلهای برای نقد آرمانهای ریاکارانهٔ جامعهٔ مذهبی می شمرد.

فوکو در آغاز کتاب به پایان سدههای میانه باز میگردد و به پدیدهٔ پزشکی \_ فرهنگی جذام توجه میکند:

جذامخانههای سدههای میانه در حاشیهٔ شهرها ساخته می شد و جذامیان در درون این مراکز از سکنهٔ شهرها دور نگه داشته می شدند تا از یک سو، ساکنان شهر را دچار مرگ و نیستی نسازند و از سوی دیگر، نظارت و مراقبت آنها با سهولت انجام پذیرد. از این رو، مردم آنها را گاه با دلسوزی و زمانی با دشمنی می نگریستند. به زعم مردم سدههای میانه، جذامیان بر اثر لعنت الهی به این سرنوشت دچار شده بودند. جذام در واقع بادافرهی بود که برای آنها مقدر شده بود؛ اما، در عین حال، وجودشان تذکری بود به تکلیف مؤمنان به دستگیری از لعنت شدگان و مستمندان.

هرچند در اواخر سدههای میانه جذامخانهها ناگهان تخلیه شد، این عرصهٔ تبعید در تمدن غربی باقی ماند و تا قرن نوزدهم در مورد

دیوانگان به کار گرفته شد. بدین معنا که نظام عینی تبعید و طرد به جای خود باقی ماند اما سرنشینان آن عوض شدند.

فوکو در صفحات نخستین کتاب تاریخ دیوانگی به «کشتی دیوانگان» ا در دوران رنسانس می پردازد:

در عصر نوزایی، دیوانگان را بر کشتیهایی سوار میکردند و در مسیر رودخانههای کنار شهر روانه میساختند تا به جست و جوی فرزانگی بروند. در این زمان، دیوانگان، تبهکاران، عیاشان، زناکاران، میخوارگان و مستمندان در زمرهٔ افرادی بودند که سزاوار طرد و لعن محسوب میشدند.

از نیمهٔ سدهٔ هفدهم تا پایان سدهٔ هجدهم، که فوکو آن را «دوران کلاسیک» مینامد، نظام طرد و تفکیک ماهیتی عینی پیدا میکند. در این دوران، «بیمارستان عمومی» فرانسه به دستور پادشاه فرانسه در سال ۱۶۵۶ تأسیس شد. بنابراین، به موجب فرمان سلطنتی، کلیهٔ مجانین جمع آوری و به آسایشگاههای روانی منتقل شدند. از اوایل قرن هفدهم تا ظهور انقلاب کبیر فرانسه، «نظام کلاسیک خرد» بر کلیهٔ شئون فرهنگ اروپا حاکم شد و در این عصر، خردورزی اقتداری بی چون و چرا یافت و بیمارستان عمومی به عنوان ساختاری خاص نمود و نماد غیبت خرد و فرزانگی محسوب گردید.

در حقیقت، آسایشگاههای روانی مزبور چارچوبهایی بود که غیبت عقلانیت دکارتی را تجسم می بخشید. خردورزی مدرن، که با اندیشههای دکارت و بعد از او کانت به اوج خود رسید، زمینهٔ احداث نهادهای مزبور را فراهم آورد. بدین معنا که جامعهٔ خردباور فرانسه دیگر تاب تحمل نابخردی و جنون را نداشت. مسئلهٔ ناهنجاری به طور

کلی معلول زیاده روی و نافرهیختگی قلمداد می شد. یعنی، به طور کلی، آسایشگاههای روانی را می توان نتیجهٔ پیدایش اندیشهٔ مغایرت و ناسازگاری میان خردمندی و نابخردی دانست. به دیگر سخن، تباین میان خرد و بی خردی ریشه در رویکردی فلسفی موسوم به غیریت یا دگرسانی محض داشت. فوکو در واقع همین مقوله را پیش انگارهٔ اصلی طرح و تحقیق خویش در مورد دیوانگی و عقل قرار داد. در این نظام، دیوانگی پدیدهای مضر به حال جامعه توصیف شد و کلیهٔ کسانی که به این صفت موصوف می گردیدند، گردآوری و در محیطهایی محبوس می شدند.

در این نظام، دیوانگان از نظر حقوقی، اخلاقی و روان سناختی موجوداتی یکسر متفاوت و مغایر با سایر افراد جامعه تعریف شدند. زبان و گفتمان تازهای در توصیف منش و کیفیات روحی دهنی آنها شکل گرفت و این گفتمان جدید در حوزهٔ پژوهشی تازهای مطرح شد. در حقیقت، این گفتمان تازه در نهاد اجتماعی خاصی تکامل یافت. یعنی گفتمان علمی تازهای در درون نهادهای تخصصی مزبور رواج یافت که با زبان دورانهای پیشین تفاوتهای آشکاری داشت. این گفتمان با طرد کامل دگرسانان، یعنی دیوانگان و تهیدستان و تبهکاران و بیماران و ناتوانان، پیوندی گسستنایذیر دارد.

در واقع، عصر روشنگری از دیدگاه فوکو دوران تاریخی حائز اهمیتی به شمار میرود. دورانی که فوکو عصر کلاسیک میخواند، از سال ۱۶۶۰ آغاز میشود و در سال ۱۸۰۰ به پایان میرسد. این همان عصری است که به دوران حاکمیت خرد انتقادی معروف است. فوکو میگوید که با ظهور عصر کلاسیک دوران تازه با زبان و گفتمان و شکل بندی تازه ای از قدرت پدیدار شد که در آن جنون در تقابل با

<sup>1.</sup> pure otherness

خردورزی قرار میگرفت و، با تفسیر جدید خردورزی، مفهوم مخالف آن به طور کلی خطر جدیدی برای جامعه قالمداد گر دید. جنون به گونهای تازه با سخن علمی جدید تعریف شد. هر کس به نابخردی و جنون متهم مىشد پس از تحقيقات دقيق به محل خاصى انتقال مى يافت تا به طور دقیق مورد تجربه و آزمایش علمی قرار گیرد. تا قبل از یدیدار شدن این گسست معرفتی، امکان پیدایش عرصهٔ مستقلی به نام روان يزشكي وجود نداشت. فوكو سرانجام عصر كلاسيك يا دوران روشنگری را با مفهوم «زندان بزرگ» و «جامعهٔ زندانگونه» ییوند داد. اما با وقوع انقلاب فرانسه درهای آسایشگاههای روانی گشوده شد و افراد نامطلوب جامعه، آزادانه وارد جامعه شدند. یک بار دیگر عقل و جنون در کنار یکدیگر قرار گرفتند. در حقیقت، مناسبت تازه با دیوانگان بعد از انقلاب فرانسه شکلی بیسابقه یافت؛ یعنی دوران سوم یا آنچه روزگار مدرن نامیده می شود آغاز شد. این بار جنون در تعارض با عقل وصفى اخلاقى \_علمى اما يكجانبه يافت. در اينجا، جنون موضوع نگرش پزشکی و روان پزشکی جدید قرار گرفت، بدین معنا که روان پزشکی جنون را گفتمان انحصاری خود قلمداد نمود.

در حقیقت، روان پزشکی جدید زندان بزرگ عصر کلاسیک را به درون وجدان آدمیان انتقال داد. زندان بزرگ دوران مدرنیته در «ندامتگاه وجدان» تبلور یافت. اگر در دوران کلاسیک مجانین و دیوانگان مورد تمسخر و بیمهری قرار میگرفتند یا شکنجه میشدند، نظم روان پزشکی جدید نظام انضباطی دقیقتری تدوین کرد. دیوانگی در نگاه مدرن به بیماری یا ناهنجاری روانی تبدیل شد که به معاینه، تشخیص پزشکی و توانبخشی نیاز داشت [۴]. زبان و گفتمان روان پزشکی نوعی تکگویی خردمحور را پیرامون جنون رواج داد که بر پایهٔ سکوت بیمار روانی استوار بود. روان پزشکی فریاد بیمار روانی و شخص ناهنجار را خاموش ساخت. یعنی، با ظهور «سوژهٔ خردورز

جدید»، دیوانه، قدرت سخن گفتن و ابراز وجود را به کلی از دست داد و به وادی خاموشان فرستاده شد. در گذشته، هر کس به جنون مبتلا بود حقیقت را باز میگفت. ما در مکتب شکسپیر این معنا را به وضوح ملاحظه میکنیم؛ اما در چارچوب برداشت جدید، دیوانه از حقیقت دور میافتد، زیرا امکان تولید و بازدهی اقتصادی را از دست میدهد و از این رو باید خاموش شود و صدای او را کسی نشنود، چرا که در وادی جنون به موجودی بیگانه و خطرناک تبدیل می شود.

#### زایش درمانگاه

فوکو زایش درمانگاه را دو سال پس از انتشار کتاب تاریخ دیوانگی، یعنی در سال ۱۹۶۳، منتشر کرد. در این اثر، وی بر آن بود تا ثابت کند که میان اشکال گوناگون دانش و زبان همبستگی نزدیکی وجود دارد. فوکو این کتاب را دیربنه شناسی دانش پزشکی نام نهاد و با به کارگیری واژهٔ دیرینه شناسی در پی آن بود تا روش پژوهش خود را از روش معمول و متعارف تاریخی جدا کند. او روش تحلیلی مستقلی را در این زمینه دنبال کرد، یعنی از گرایش به تاریخ آرا و عقاید دوری جست و بحث خویش را پیرامون سوژه و اشکال گوناگون آن، از جمله دیوانه، بیمار و برهکار و ... دنبال کرد. هدف او تمرکز بر شرایط حاکم و بر سیر شکلگیری سوژه در فراشد تحقق دانش بود، بدین معنا که این تیپهای اجتماعی چگونه موضوع و متعلق دانش قرار میگیرند.

فوکو در زایش درمانگاه جابهجایی و واژگونی نگاه پزشکی در سدهٔ هجدهم و نوزدهم را بررسی کرد و به کشف پدیدهٔ نوظهوری نایل آمد. او در ضمن این تحقیق پی برد که نگاه پزشکی به بیمار چگونه به زبان خاصی موسوم به زبان پزشکی منجر گردید، یعنی نگاه پزشکی، بیمار را برای نخستین بار به موضوع دانش پزشکی تبدیل کرد. در چارچوب

گفتمان پزشکی، نوعی نگاه بی طرفانه و عینی شکل گرفت. از این دوران، رفته رفته زبان و بیان تابع و مطیع فراگرد تجربی گردید، بدین معنا که زبان به عنوان ابزاری تفسیری در خدمت نگاه پزشکی، قرار گرفت. با این حال، نباید تفسیر مزبور را با هرمنوتیک اشتباه کرد، زیرا فوکو پیوسته می کوشید پژوهشهای خویش را از دستبرد نظریه هرمنوتیک دور نگه دارد. آنچه او در پیشگفتار زایش درمانگاه تأویل می خواند، چیزی نیست جز یافتن زمینهٔ هستی شناختی مندرج در گفتمان. در اینجا، فوکو تحلیل ساختاری را جانشین تفسیر به معنای عام استخراج کند. فوکو در اینجا یادآور می شود که پزشکان قرن هجدهم به شیوه ای ناآگاهانه تحت سیطرهٔ معیارهای ساختاری دقیقی عمل شیوه ای ناآگاهانه تحت سیطرهٔ معیارهای ساختاری دقیقی عمل می کردند و به طور کلی سامان معرفت پزشکی در عصر کلاسیک می کوردند و به طور کلی سامان معرفت پزشکی در عصر کلاسیک ساختار فراگیری داشته است. آنچه در این اثر آشکارا به چشم می خورد، ساختار فراگیری داشته است. آنچه در این اثر آشکارا به چشم می خورد، تأثیر رویکر د ساختارگرایانه بر پژوهش دیرینه شناختی اوست.

پزشکی سدهٔ هجدهم بیماریها را برحسب نظام مقولههای خاصی از معرفت طبقهبندی می کرد که با رهیافتهای جدید پزشکی تفاوتهای آشکاری دارد. در سدهٔ هجدهم، پزشکی با نگاهی خاص به بیمار می نگریست و او را حقیقتی خارجی و عرصهای عینی می دانست که در آن اهمیت عوارض بیماری را می توان مشاهده کرد. رفته رفته پزشکی مبتنی بر طبقه بندی بیماریها به پزشکی عوارض و سپس به پزشکی بالینی و کالبدشکافی تبدیل شد. تحلیل کالبد آدمی به مثابهٔ جسدی بی جان از سوی کارشناس دانش پزشکی، روششناسی تازه را تشکیل داد. بدین معنا که در منظومهٔ دانش مزبور، مرگ بود که راهبردهای پزشکی را معنا می بخشید. همان طور که جنون و بی خردی موضوع علم روان پزشکی گردید، مرگ نیز به علم پزشکی جهتی تازه بخشید. به دیگر سخن، مباینت قدرت پزشک با ناتوانی و مرگ بیمار گفتمان جدید دیگر سخن، مباینت قدرت پزشک با ناتوانی و مرگ بیمار گفتمان جدید

یزشکی را سامان داد. فوکو با مطالعه و زیر و رو کر دن آرشیوهای پزشکی قرن هفدهم و هجدهم ساختارهای ژرف گفتمان این حوزه را تحلیل کرد. وی مدعی شد که گفتمان جدید پزشکی از آغاز سده نوزدهم به بعد براساس کرانمندی و محدودیت جسمانی انسان معنا یافت. در یز شکی جدید، ذهن شناسندهٔ یز شک در تقابل با عینیت وجود بیمار قرار گرفت. می توان گفت مرگ و دیوانگی دو مقولهٔ تازه و مهم، یعنی پزشکی و روان پزشکی جدید، را متحقق ساخت. به عبارتی، یزشکی از فهم و تأویل مفهوم مرگ شکل گرفت و ناهنجاری روانسی، گفتمان روان پزشکی را جهت بخشید. در زایش درمانگاه، تنها آن نگاهی علمی تلقی شد که در بستر اقتدار و قدرت سمت و سو می یافت. به عبارت دیگر، او در این اثر سه محور اساسی را مورد توجه قرار داد: فضا، زبان و مرگ. مرگ در قاموس پزشکی قرن هجدهم نه تنها پایان زندگی محسوب می شد بلکه پایان بیماری و محدودیتها و حقیقت آن هم بود. اما در راهبرد پزشکی مدرن، مرگ پیش درآمدی است که شناخت زندگی را امکان پذیر میسازد. یعنی نگاه بالینی با گرایش کالبدشکافانهٔ خود مرگ را پیش درآمد زندگی و راهی برای شناخت پیچیدگیهای حیات به شمار آورد. به دیگر سخن، میان واژهها و یدیده ها، یا آنچه گفتنی و آنچه دیدنی است، پیوندی تازه برقرار شد و از این رهگذر منظومهٔ دانش و قدرت را جهتی تازه بخشید. در عرصهٔ یزشکی، این منظومه به کالبد انسان با دیدی شناخت شناسانه نگاه کرد و آن را به موضوع تجربی تبدیل نمود. روششناسی این دانش نوین آناتومی بود که با کالبد ساکت و صامت انسان سر و کار داشت. در این راستا، مرگ سرآغاز تکوین معرفت به شمار میرفت. اما چون مرگ با خرد پیوند می یافت از این رو در این عرصهٔ تازه، مرگ میان ابژه و سوژه پیوندی شناختشناسانه برقرار کرد، یعنی فرد موضوع شناخت تجربی جدیدی شد که او را با کرانمندی پیوند داد [۵].

#### ديرينهشناسي

فوکو پس از انتشار کتاب تاریخ دیوانگی و نیز زایش درمانگاه، دو اثر مهم دیگر را منتشر کرد که تحلیل گفتمان و روابط گفتاری درونمایهٔ آنها را تشکیل می داد. او در این دو اثر، تحلیلی دیرینه شناسانه از شرایط زبانی ظهور و بروز علوم انسانی را بر پایهٔ عناصر پیشاتجربی عرضه داشت. به نظر او، ارتباط میان واژهها و چیزها در عصر جدید به ظهور یدیدهٔ معرفت شناسانهٔ جدیدی موسوم به «انسان» انجامید. وی در دو کتاب تازهٔ خود، یعنی دیرینه شناسی دانش و واژه ها و چیزها، که ترجمهٔ انگلیسی آن نظم اشیاه ا است، کوشید بحث را به تحلیل گفتمان محدود سازد، اما حوزهٔ پژوهشی او چنان گسترش یافت که تمام علوم انسانی را در برگرفت. فوکو در سال ۱۹۶۶ کتاب واژهها و چیزها را منتشر کرد. این اثر با استقبال بیسابقهای در محافل روشنفکری فرانسه روبه رو شد و ظرف یک هفته تمام نسخههای آن نایاب شد. کتاب واژهها و چیزها، که عنوان فرعی آن دیرینه شناسی علوم انسانی بود، گفتمانهایی را که در حوزههای گوناگون، از جمله جامعه، فرهنگ و زبان، به کار میرود مورد تحلیل قرار داد. دیری نگذشت که این کتاب به تمام زبانهای اروپایی ترجمه شد. در اواخر دههٔ شصت، شهرت فوکو از شهرت ژان پل سارتر نیز فراتر رفت. به همین جهت، او در سال ۱۹۷۰ به سمت استاد کولژ دوفرانس، یعنی مهمترین مرکز آموزش عالی فرانسه، برگزیده شد. در این کتاب يرحجم و دشوار، فوكو كانون بحث خود را انسان مدرن و گفتمان قرار داد:

انسانها به عنوان موجودی که در این عصر موضوع معرفت شناسی قرار می گیرد، در واقع وجودی است دو بعدی که یک وجه او در سوژه، یعنی فاعلیت شناسایی، و وجه دیگر او در ابرژه، یا موضوعیت معرفت، تبلور می یابد.

به نظر او، انسان موجودی است که از دیدگاه معرفت شناسانه خاستگاه تاریخی او به دورانی نسبتاً نزدیک، یعنی دوران معاصر، باز می گردد. در واقع، فوکو مفهومی را در فلسفه هدف گرفت که از دوران روشنگری به بعد قداست خاصی یافته بود. او در کتاب واژه ها و چیزها، صریحاً اعلام داشت که ما بر اثر ناپدید شدن انسان در خلئی هولناک به سر می بریم و در چنین خلئی دیگر مجال اندیشه نیست:

نیچه به ما نشان داد که مرگ خدا در حقیقت به معنای ناپدید شدن انسان و تولد فراانسان است.

به این ترتیب، فوکو مدعی شد که انسان چیزی نیست جز محصول گفتمان عصر حاضر (مدرن). فوکو با طرح موضوع ناپدید شدن انسان بسر پسیش انگارهٔ اصلی روشنفکران چپ و راست غرب تأثیری انکارناپذیر بر جای گذاشت. او انسان را وجود ناپایدار و فناپذیر اعلام نمود و گفت دوران انسان به سر آمده است.

فوکو در دیرینه شناسی علوم انسانی نیز چون دیرینه شناسی دانش پرزشکی گفتمان حاکم بر دانشهای گوناگون این حوزه را در درون «سامان و انگارهٔ دانایی» خاص خود مورد بحث قرار داد. وی مدعی بود که بر هر یک از «سامانهای دانایی» روابطی معرفت شناختی حاکم است که در چارچوب آن اشکال مختلف علم و دانایی ماهیت خود را به دست می آورند، یعنی در هر عصری انگارهٔ حاکم قاعده بندی گفتمانی خاص دارد. یعنی در هر سامان دانایی (اپیستمه) وجهی از عقلانیت و گفتمان سازگار با آن حاکمیت دارد؛ که آن را از سایر اعصار و سامانهای متعلق به آنها متمایز می کند. فوکو در کتاب واژه ها و چیزها به سه سامان دانایی اشاره می کند و می گوید: «این سه سامان یا انگاره هر یک راه کارها و

<sup>1.</sup> episteme

رویکردهای خاص خویش را دارند.» او سه عصر مهم تاریخی را در اندیشهٔ اروپاییان تحلیل میکند. یکی عصر نوزایی (رنسانس)، دیگر عصر کلاسیک و سرانجام عصر مدرن. فوکو به کمک روش دیرینه شناسانهٔ خود این سه عصر را به شیوهای بدیع و بی سابقه تحلیل میکند و بخش اعظم تحقیق خویش را به تبیین مختصات عصر کلاسیک معطوف می دارد. در مورد عصر نوزایی به اجمال یادآور می شود که در این عصر میان واژه ها و چیزها نوعی انگارهٔ همسانی و مشابهت حاکم بود. اما در مورد عصر کلاسیک انگارهٔ بازنمایی را شکل دهندهٔ این دوره می داند. فوکو، پس از بررسی فلسفی واژهٔ بازنمایی، یادآور می شود که در این عصر سه حوزهٔ پژوهش پدیدار شد بازنمایی، یادآور می شود که در این عصر سه حوزهٔ پژوهش پدیدار شد

۱. حوزهٔ زندگی که در وجود انسان به پژوهش میپردازد.

٢. حوزهٔ قدرت كه به عرصهٔ اجتماعي حيات انسان توجه دارد.

٣. حوزهٔ زبان که اندیشهٔ انسان در چارچوب آن بررسی میشود.

در سامان کلاسیک، یعنی اوایل عصر روشنگری، این سه حوزه به صورت «تاریخ طبیعی»، «تحلیل ثروت» و «دستور زبان عمومی» یا «نحو» متجلی شد. اما در اواخر قرن هجدهم، این سه حوزه دچار گسستی معرفت شناسانه شد و سه رشتهٔ تخصصی جدید از دل آن بیرون آمد:

۱. زیستشناسی که به تحلیل موجودات زنده پرداخت.

 اقتصاد که به بحث دربارهٔ ثروت، تولید و توزیع امکانات اقتصادی یرداخت.

٣. زبان شناسي كه دگرگوني نظامهاي دلالتي را تحليل كرد [۶].

<sup>1.</sup> resemblance 2. representation

همانگونه که گفته شد، هر یک از این سه حوزه یکی از وجوه و ابعاد وجود انسان را موضوع کار خود قرار داد.

#### فوکو میگوید:

در سامان کلاسیک، بازنمایی بر روابط میان واژه ها و چیزها حاکمیت یافت، با طرح روشی تحلیلی میان نشانه ها و عالم خارج پیوند برقرار کرد و آن را درون فهرستی خاص به معرض نمایش گذاشت. بر صفحهٔ این نمودار بود که دانشهای گوناگون جایگاه ویژهٔ خود را در جهان به دست آوردند.

فوکو برای روشن کردن مقصود خویش به تحلیل نقاشی معروف ولاسکز ا موسوم به لاس میناس پرداخت و در پایان یادآور شد که در این تصویر پیوند میان فاعل شناسایی (سوژه) و متعلق شناسایی (ابژه) در سایهٔ بازنمایی به اثبات رسیده است. فوکو یادآور می شود که در این تابلو، که در سال ۱۶۵۶ ترسیم شده است، منطق و سامان حاکم بر آن دوران را می توان به روشنی دید.

به راستی سه حوزهٔ یادشده، انسانی نو و عالمی تازه به وجود آورد که با بازنمایی و نمایشگری جدیدی همراه بود. در این افق تازه، یعنی زمانی که اندیشه در خصوص زبان به زبانشناسی تاریخی مبدل شد و گفتمان کلاسیک به فراموشی سپرده شد، جهشی دیرینه شناسانه انسان را در موضعی دو بعدی، یعنی فاعل و مفعول (عاقل و معقول) معرفت، قرار داد. انسان، یعنی این فرمانفرمای اسیر و این تماشاچی تماشاشونده، موضوع وصفی تازه قرار گرفت [۷].

فوکو در کتاب واژه ها و چیزها به دو جهش یا دو گسست در سالهای میانی قرن هفدهم و آغاز قرن نوزدهم اشاره کرد و گفت ظهور مدرنیته

به هیچ وجه امری تدریجی نبود، بلکه نتیجهٔ بریدن از شکلبندی معرفت شناسانه و گفتمان پیشین بود. در عصر کلاسیک، هویت و غیریت (اینهمانی در تقابل با این نه آنی) میان گفتمان و وجود حاکمیت یافت. در عصر مدرن، نحوهٔ تازهای از زبان و دلالت در قالب گفتمان پدیدار شد که در چارچوب آن دانایی برحسب سه متغیر اصلی ذیل شکل میگرفت:

- ۱. علوم ریاضی و فیزیکی.
  - ٢. تأمل فلسفى.
- ۳. دانش زبان، زندگی و تولید.

در واقع، سامان دانایی جدید در سایهٔ این سه حوزهٔ اصلی توصیف شد. در پیکربندی جدید، نخست روشهای ریاضی و علوم فیزیکی به کسار رفت، سبیس روشهای جاری در سه عرصهٔ زبانشناسی، زیستشناسی و اقتصاد اعمال گردید و سرانجام یافتههای علمی به کمک تأمل فلسفی تحلیل شد. فوکو مدرنیته را عصر «انسان نو» نام نهاد و گفت انسان نو در کانون این سه رهیافت جدید علمی قرار دارد. انسان نو دیگر موضوع بازنمایی و نمایش نیست، بلکه در قلمرو کرانمندی کانتی مورد توجه قرار میگیرد. یعنی سه حوزهٔ زندگی، کار و زبان وی را در چارچوب این کرانمندی قرار میدهد. اما همین کرانمندی برای نخستین بار او را معیار سنجش همهٔ هستی نیز قرار داده است. همان انسانی که روزگاری موجودی در میان موجودات دیگر بود، است. همان انسانی که روزگاری موجودی در میان موجودات دیگر بود،

فوکو، با تحلیل دودمان علوم انسانی، حادثهٔ تولد انسان مدرن را املام داشت. اما سرانجام در پایان کتاب واژهها و چیزها، مرگ این زهمتولد را پیشبینی کرد. مراد او از مرگ انسان به عنوان موجودی معرفت شناختی ظهور فراانسان نیچه بود، انسانی که از اریکهٔ فاعلیت

معرفت ابه زیر آمده و خود موضوع زبان و میل و ناخود آگاه شده است. حادثهٔ اخیر با ظهور حوزه های تازه ای به نام روانکاوی، زبان شناسی نو و مردم شناسی جدید امکان تحقق یافته است [۸].

#### نظرية گفتمان

فوکو در کتاب بعدی خود، دیرینه شناسی دانش یادآور شد که علوم انسانی جدید نیز چون دانشهای دوران کلاسیک نمی توانند رویکردی جامع در مورد انسان عرضه دارند و همچون علوم پیشین محکوم به فروپاشی هستند. فوکو نیز چون کانت درصدد بیدار کردن انسان غربی از «خواب انسان مدارانه» بود:

همانگونه که کانت ما را از «خواب جزمیت» بیدار کرد، ما نیز باید خود از خوابی که در سایهٔ القائات انسان شناختی بر ما مستولی شده است بیدار شویم و به واقعیات تازهٔ انسانی توجه کنیم.

فوکو این روش نگرش تازه به عالم و آدم را در کتابی به نام دیربنه شناسی دانش (۱۹۶۹) تبیین میکند. او این کتاب را با دو شیوهٔ متفاوت برخورد با تاریخ اندیشه آغاز میکند. یک نگاه در پی حفظ و تحکیم حاکمیت سوژه است و دو حوزهٔ انسان شناسی و انسان محوری مبنای این رویکرد را تشکیل می دهند. در این چارچوب، تاریخ اندیشه در زنجیرهای از تکامل متداوم آگاهی مورد توجه قرار میگیرد. فوکو مدعی است که راهی دیگر برای فهم فراگرد شناخت و پیوند آن با زبان را در سامان دانایی خاص (ابیستمه) در نظر دارد. دیربنه شناسی، همان طور که از نامش برمی آید، تلاشی است در جهت تبیین فضایی خاص که در قلمرو آن آگاهی انسان از اریکه به زیر می آید. در این خاص که در قلمرو آن آگاهی انسان از اریکه به زیر می آید. در این

<sup>1.</sup> subjectivity

فضا، تأکید بیش از آنکه بر سوژه قرار گیرد به قواعد حاکم بر شکلبندی گزارههای موجود در دانش، و گسست آنها از دانش و نظریات پیشین معطوف می گردد. در واقع، نظریهٔ تداوم و تکامل در رهیافت فوکو جای خود را به شکاف و گسست میان سامانهای دانایی و زبان میبخشد.

در حقیقت، دیرینهشناسی دانش یادداشتی است روششناختی بر آثار پیشین فوکو. یعنی مطالعهٔ این کتاب بدون توجه به آثار پیشین او بیمعنا خواهد بود. فوکو در این اثر از واژهها و اصطلاحات تازهای سود جسته است. با این حال، باید گفت این کتاب مفاهیمی سخت پیچیده و غامض دارد و، برخلاف آثار پیشین او، به هیچروی از مصادیق و روایات تاریخی برای روشن ساختن مفاهیم بهره نگرفته است. کتاب دیرینه شناسی دانش با اقبالی نظیر واژه ها و چیزها رو به رو نشد، اما موجب شد استادان سنتی دانشگاههای فرانسه با اندیشههای فوکو جدی تر برخورد کنند.

فوکو در سال ۱۹۷۰ در کولژدوفرانس به ایراد یک سلسله سخنرانی دربارهٔ «گفتمان پیرامون زبان» پرداخت. تأکید او در این سخنرانیها بر قدرت و نهادهای حاکم بود و همچنین به آثار گذشتهٔ خویش بازگشت و مواضع خود را تلخیص کرد. او به کتاب دیربنه شناسی دانش اشاره کرد و هدف خود را از نوشتن این کتاب به زیر کشیدن سوژه از سریر قدرت و چالش علیت تاریخی، تداوم، پیشرفت و همسانی و مفهوم استعلا<sup>۱</sup> اعلام نمو د.

فوکو در کتاب دیرینه شناسی دانش در پی اثبات آن است که تردید در اعتبار تداوم و وحدت حاكم بر تفسير تاريخ زمينهٔ قـبول گسست در گزارههای تاریخی را فراهم میآورد و از سوی دیگر، معلوم میدارد که طرح یک گزاره / حادثه با فعل و انفعالات روان شناختی و از جمله نیت

مؤلف هیچگونه ارتباطی ندارد، بلکه عوامل دیگری جز ذهنیت پدیدآورنده بر آنها حاکم است. بدین اعتبار، وقتی ما به گسستها، شکافها و ویژگیهای ساخت و بافت مفاهیم و سامانهای دانایی در گذر تاریخ پی ببریم، متوجه خواهیم شد که شبکههایی که در اینگونه سامانها وجود دارد نظم و انسجام خاص خود را دنبال میکنند. بنابراین، یک روان شناس یا پزشک در چارچوب همین ساز و کارها به وظیفهٔ خود عمل میکند و از مجموعه قواعدی تبعیت میکند که با کنشهای سخن ورزی سازگاری دارد. بنابراین، کارکرد تخصصی خاص این متخصصان آنها را به «نهاد» مربوطه پیوند می دهد. در حقیقت، قسمت اعظم کتاب دیرینه شناسی دانش به بحث و تحلیل سخن و پیوند آن با حوزهٔ دانش و عملکرد متخصصان حوزهٔ مزبور اختصاص دارد. در پایان کتاب نیز فصل ضمیمه به «گفتمانی پیرامون زبان» پرداخته است. در این بخش نیز فوکو به قواعد حاکم بر ظهور و بروز گفتمان می پردازد:

در این چارچوب، صلاحیت کسانی که حق دارند به زبان مزبور سخن بگویند مشخص شده است و صلاحیت کسانی که اجازهٔ ورود به ساحت گفتمان مزبور را ندارند مورد بحث قرار گرفته است. قواعد بازی زبانی را نباید در متن گفتمان جست و جو کرد، بلکه باید آن را در کارکردهای نهادی یافت که تولیدکنندهٔ گفتمان مزبور است، یعنی بیمارستان، آسایشگاه روانی، دستگاه قضایی و غیره.

در تحقیق معروف «پیر ریویر» ، فوکو دانشجویان خود را بر آن داشت تا در مورد پروندهٔ قتلی که در اوایل سدهٔ نوزدهم اتفاق افتاده بود به پژوهش موردی بپردازند. در این پرونده، شیوههای گوناگون گفتمان،

<sup>1.</sup> Pierre Riviere

روشهای روان به المجاز الم المجاز الم المجاز الم المجاز الم المجاز المجا

دادگاه پیر ریویر را فاعل قتل ندانست، بلکه به استناد جنون، وی را فاقد نیت و آگاهی لازم برای انجام چنین عملی معرفی کرد و با تکیه بر معیارهای روان شناختی و ناهنجاری و انحراف از معیارهای پذیرفته شدهٔ جامعه وی را مستحق محرومیت از آزادی تشخیص داد.

ف وکو در ایس تحقیق در پسی آن بود تا گفتمان کیفرشناسی، روان پزشکی و پزشکی را کالبدشکافی کند.

#### مراقبت و مجازات

فوکو در آغاز دههٔ ۱۹۷۰ روش دیرینهشناسی را رفتهرفته کنار گذاشت و به تأسی از نیچه تبارشناسی قدرت را سرلوحهٔ تحقیقات خویش قرار

داد. فوكو در رسالهٔ «نيچه، تبارشناسي و تاريخ» به نقش قدرت و دودمان آن در گذرگاه تاریخ پرداخت. وی ظمن تحلیل «تبارشناسی اخلاق نیچه» از به کارگیری اصطلاح «دیرینه شناسی» خودداری کرد و به جای آن از تبارشناسی اسود جست. او در این رساله، ضمن تبیین روش تبارشناسی، چارچوب آن را معین کرد و یادآور شد که تبارشناسی در تقابل با روش تاریخ سنتی به کار میرود و هدف آن ثبت و ضبط ویژگیهای یگانه و بیهمتای وقایع و رویدادهاست. از دیـدگاه تبارشناس، هیچگونه ماهیت ثابت یا قاعدهٔ بنیادین یا غایت متافیزیکی وجود ندارد، بلکه باید پیوسته در یی شکافها، گسستها و جداییهایی که در حوزههای گوناگون معرفتی وجود دارد جست و جـو کـرد و عـدم اعتبار مفاهیمی چون تکامل، ترقی و تداوم را به اثبات رساند. تبارشناسی در پی نفی ژرفاهاست و در مقابل با سطوحی از وقایع و جزئیات، که از آنها غفلت شده است سروکار دارد: تبارشناس به سا می آموزد که شعارهایی توخالی چون ژرفانگری، پی جویی مبادی و غایتها و ماهیات پایدار را کنار نهیم و سطوح و ساختهای نااندیشیده و ناگفته را بشناسیم و مورد بحث قرار دهیم. در واقع، فوکو در این گذار از دیرینه شناسی به تبارشناسی دانش را در پرتو کارکردهای قدرت مورد بحث قرار داد. هرچند که او در دیرینه شناسی دانش بیش از هر چیز به مسئلهٔ زبان و گفتمان پرداخت، در سالهای دههٔ هفتاد مطالعات خود را پیرامون مراقبت، انضباط، مجازات و جنسیت در راستای مناسبتهای موجود میان قدرت و دانش مورد توجه قرار داد؛ یعنی پیوند میان شکلبندیهای زبانی و گفتمانی را با عرصههای غیرزبانی و غیرگفتمانی تحلیل کر د.

اولین اثری که بر پایهٔ روش تبارشناسی نوشته شد همان کتاب مراقبت

<sup>1.</sup> geneology

و مجازات است که در زبان انگلیسی به انضباط و مجازات ترجمه شده است. عنوان فرعی کتاب زایش بازداشتگاه است. او در این کتاب از همان راهبر دهای تبارشناسانه تبعیت کر ده است، از جمله نفی هرگونه تداوم و پیوستگی میان راهکارهای تاریخی ـ اجتماعی و اثبات نوعی شکاف و گسست میان شکل بندیهای معرفتی ـ زبانی و لاجرم روابط قدرت. فوكو، با تحقیق دربارهٔ سیر بازداشت و مجازات در تاریخ معاصر غرب، به شکلگیری فرهنگی کالبد و ذهن آدمی در جامعه اشاره کرد و گفت در چارچوب نظامهای مراقبتی و انتضاطی چون مدارس، زندانها، بیمارستانها و کارگاهها، تکنیکهای انضباطی خاصی به کار میرود و به منظور سامان بخشیدن به رفتار آدمیان، مقررات حاکم بـر سـلوک و کردار تدوین و به اجرا گذاشته می شود. در سایهٔ شیوه های نظارتی جدید، کردار و روابط دانش آموزان، زندانیان، سربازان و بیماران روانی در معرض مراقبت قرار می گیرد و سیس از آن گزارش تهیه می شود و رفتار بهنجار مورد ستایش و تشویق قرار میگیرد و رفتار نابهنجار و انحرافی با اقدامات کیفری خاص مواجه می شود. در حقیقت، هدف غایی مراقبت و نظارت بهنجار ساختن اکر دارهای انحرافی و از میان بردن بی انضباطی اجتماعی و روانی و سرانجام تربیت انسانهایی مطیع و سودآور در جامعه است [۹].

در واقع، درونمایهٔ اصلی کتاب مراقبت و مجازات صرفاً بازداشتگاه نیست، بلکه بیشتر بر نقش تکنولوژی نظارت و سازمان قدرت تأکید دارد. در واقع، تکنولوژی نظارت و کنترل صرفاً در زندانها اعمال نمی شود، بلکه در مدارس، سربازخانهها، کارخانهها و سایر نهادهای اجتماعی نیز به کار می رود. فوکو «انضباط و نظارت» را پدیدهای جدید می شمارد که در پایان قرن هجدهم تکامل یافت و در قرن نوزدهم بر

کلیهٔ نهادهای اجتماعی حاکمیت یافت. در این کتاب، فوکو بیش از آنکه به نظریات توجه کند به نقش کارکرد در نهادهای مزبور می پردازد:

در شیوههای مراقبتی و کیفری ماقبل مدرن، روشهای وحشیانهای چون شکنجه و آزار بدنی به کار میرفت، اما رفتهرفته از قـرن هجدهم به بعد مجازات بدنی جای خود را به مجازاتهای ظریف روانی داد؛ یعنی از اواخر قرن هجدهم کیفرها ماهیتی ظریف و غیرخشن پیدا کرد. از این تاریخ، مجازاتهای جدید روان آدمی را آماج خود قرار داد. از این رو، مجموعهٔ کیفرشناسی جدید به جانب مراقبت و نظارت فراگیر معطوف شد. از این زمان، نهادهایی چون مدارس، آسایشگاهها، سربازخانهها و زندانها به منظومههایی از نظارت فراگیرا تبدیل شدند. اعمال نظارت بر فضای مورد نظر یکی از عناصر اصلی تکنولوژی انتاطی به شمار می رفت. انضباط در واقع با سازماندهی افراد درون محوطهای خاص تحقق می پذیرفت و از این نظر نیازمند نوعی دیوار و حصار بود. در درون این حصار هر کس در جایی قرار میگرفت تا امکان نظارت پیگیر و بیوقفه بر او فراهم شود. در سایهٔ همین نظارت مستمر، رفتار فرد در پروندهٔ مخصوص به او ثبت و ضبط می شد و سیس تهیهٔ گزارش از کل پرونده سهولت می یافت و تدوین نظامی شناختشناسانه از این دادهها میسر میگردید[۱۰].

در این منظومه، که فوکو از آن با نام «میکروفیزیک قدرت» یاد میکند، گفتمان علمی و اجتماعی با کیفیات سیاسی قدرت و ذهنیت فردی تلاقی بیدا میکند و به صورتی ظریف و پیچیده بر یکدیگر تأثیر میگذارند. فوکو سرانجام به تکنولوژی قدرت، که معلول عوامل اخیر

<sup>1.</sup> panoptican

<sup>2.</sup> microphysic power

است، اشاره میکند: «این تکنولوژی برخورد دانش، قدرت و ذهنیت را به وضوح نشان میدهد [۱۱].»

#### تاریخ جنسیت

یک سال پس از انتشار کتاب مراتب و مجازات، فوکو جلد اول کتاب تاریخ جنسیت را منتشر کرد. او در سالهای میانی دههٔ ۱۹۷۰ کار خود را بر شناخت پیوند میان ذهنیت، قدرت و دانش متمرکز کرد. فوکو در تألیف تاریخ جنسیت به هیچ روی در پی آن نبود تا اخلاق و یا کردار و امیال جنسی و غریزی آدمیان را تحلیل کند، بلکه هدف اصلی او اثبات این امر بود که در تاریخ غرب، جنسیت به عنوان ابزار و روشی مناسب این امر بود که در تاریخ غرب، جنسیت به عنوان ابزار و روشی مناسب افراد جامعه به کار رفته است. فوکو نظریهٔ سرکوب جنسی فروید را به چالش گرفت. فروید مدعی بود که به طور کلی جنسیت پیوسته در عوالش گرفت. فروید مدعی بود که به طور کلی جنسیت پیوسته در حقوقی و سیاسی غرایز جنسی را سرکوب میکند و در نتیجهٔ این سرکوب امیال مزبور به صورتی مخفیانه و در پس پرده سیراب می شود. از این رو، در پارهای موارد تمایلات جنسی در حاشیهٔ جامعه و به صورتی نابهنجار و گاهی همراه با شیوع بیماریهای آمیزشی در شکلهایی چون فحشا و غیره ارضاء می شود.

به نظر فروید و طرفداران او، اینگونه سوائق سرکوب شده در اکثر موارد به شکلهای تصعید شده ای پدیدار می شود و حرکت تمدن بشری را شتاب می بخشد. فوکو در این نظر فروید تردید می کند و می گوید: «از قرن هجدهم به بعد، جنسیت نه تنها سرکوب نشده، بلکه به طور فزاینده ای موجب انفجار گفتمانهای گوناگون گردیده است.»

به نظر او، تاکنون در هیچ یک از دورانهای تاریخی این همه راجعبه جنسیت سخن گفته نشده است. طرح اولیهٔ فوکو در تاریخ جنسیت بررسی

موضوع جنسیت از قرن شانزدهم تا قرن نوزدهم بود. اما رفته رفته تحقیقات خود را به قرون وسطی و دوران کهن یونان نیز گسترش داد. در واقع، در جلد دوم کتاب تاریخ جنسیت، یعنی کاربرد لذات به مطالعهٔ جنسیت و قدرت در یونان باستان پرداخت و در جلد سوم، یعنی مراقبت از نفس، فرهنگ جنسی روم باستان را تحلیل نمود. در این آثار، جنسیت نه به عنوان سائقه ای طبیعی، بلکه به مثابهٔ فرآورده ای تاریخی ترسیم شده است. به طور کلی، منظومهٔ قدرت با اعمال سلطه بر بدن و کارمایه های غریزی، چون شهوات و تمایلات، از جنسیت به صورت مقوله ای ابزاری بهره برداری کرده است. فوکو با منظور داشتن جنسیت در تلاقی با قدرت و دانش، شیوه های انقیاد و موضوعیت یافتن علم را تحلیل کرده است. جلد چهارم تاریخ جنسیت، اعترافات تن، به علت فوت نابهنگام نویسنده ناتمام باقی ماند.

هرچند تاریخ جنست از جهاتی با کتاب مراقبت و مجازات متفاوت به نظر می رسد، چند نکته این دو اثر را با هم مرتبط می سازد. یکی بحث از قدرت است که در هر دو اثر به منزلهٔ موضوعی محوری مورد تحلیل قرار گرفته است. دوم، در هر دو اثر قدرت نه به عنوان نیرویی سرکوبگر بلکه به مثابهٔ کارمایهای مثبت و مولد معرفی شده است. اما در سال ۱۹۸۲، فوکو خود صریحاً اعلام کرد که آنچه این دو اثر را به یکدیگر پیوند می دهد، قدرت نیست، بلکه تحقیق دربارهٔ گوهر و منش سوژه است [۱۲]. در فصلهای آینده به تفصیل به هر یک از مباحث مطرح شده در این پیشگفتار خواهیم پرداخت.

#### يى نوشت فصل اول

- [1] Mi Histoire de La Folie à l'age classique. Paris: Gallimard, 1972. (Madness and Civilization. New York: Pantheon, 1965.)
- [2] Bary Smart. Michel Foucault. London: Routledge, 1985. pp. 12\_13.
- [3] Michel Foucault. This is not a Pipe, translated by James Hadkness. Berkeley: University of California Press, 1981.
- [4] Madness and Civilization. New York: Vintage / Random House, 1973.
- [5] Michel Foucault. The Birth of the Clinic: An Archaeology of Medical Perception. New York: Vintage Books, 1975.
- [6] Michel Foucault. The Order of Things: An Archaeology of Human Sciences. New York: Vinlage Books 1973. p. 209.
- [7] Ibid. p. 357.
- [8] *Ibid.* p. 361.
- [9] Michel Foucault. Discipline and Punishment: The Birth of the Prison. New York: Pantheon, 1977, translated by Alen Sheridan. p. 123.
- [10] Ibid. 203.
- [11] Ibid. 205.
- [12] Hubert Drayfus and Paul Rabinow. Michel Foucault. Beyond Structuralism and Hermeneutics, Chicago: Chicago University Press, 1983. p. 209.

# روششناسي فوكو

فهم آثار فوکو تنها به سبب ارجاعهای تاریخی آن دشوار نیست، بلکه به کارگیری مفاهیم و مقولات تازه و به ویژه روشی که او در پیگیری موضوعات دنبال میکند بر پیچیدگی آنها دوچندان افزوده است. آثار فوکو در هیچ یک از حوزههای شناخته شدهٔ علوم اجتماعی نمیگنجد. هرچند او تحصیلات خود را در رشتهٔ فلسفه به پایان رساند، ولی پژوهشهایش را نمی توان در زمرهٔ آثار فلسفی صِرف محسوب داشت. قرار دادن کارهای او در زمرهٔ پژوهشهای جامعه شناختی و روان شناسی نیز آدمی را با بن بستهای موضوعی رو به رو میکند.

فوکو در آثار خود از پاسخ دادن به پرسشهایی دربارهٔ جسم و جان، جوهر و عرض، عام و خاص، کلی و جزئی سر باز زد. افزون بر این، از طرح نظریه دربارهٔ امور فردی و اجتماعی نیز اجتناب میکرد. آلن شریدان [۱]، یکی از متخصصان اندیشههای او، میگوید: «فوکو در تحقیقات خود سخت نظریه گریز بود. جان راچمن فوکو را فیلسوفی شکاک میدانست [۲]. » فوکو از طرح و تنظیم نظریه یا نظام فلسفی رویگردان بود و پیوسته تأکید میکرد که اکثر اندیشمندان معاصر خود را در قالب نظریات و نظامهای فکری دست و پاگیر محبوس کرده و از این رهگذر آزادی اندیشه را از خود سلب کرده اند. بنابراین، برای رسیدن به

<sup>1.</sup> Rajchman

ژرفای اندیشههای فوکو باید پیش از هر چیز ترفندها و روشهایی را که او در راهبردهای خود به کار گرفت بشناسیم.

در اینجا به بحث دربارهٔ رهیافتهایی میپردازیم که فوکو برای شناخت پدیدههای فرهنگی فلسفی گذشته به کار گرفت تا پویش او را در رهگذر تسجربههای تساریخی دریسابیم و بسا جهتیابیها و یافتهاندوزیهای او آشنا شویم.

اگر پژوهش علمی را از جهتی به دو گونه تقسیم کنیم: پژوهش ابتکاری (یا نوجویانه)؛ یعنی یافتن یا کشف آنچه بر دیگران مجهول است؛ و پژوهش تأییدی یا امضایی؛ یعنی گستردن و تفصیل آنچه بر دیگران به اجمال آشکار بوده است، بیشتر تحقیقات امروزی گوهری امضایی دارند. زیرا اکثر پژوهندگان به استناد شهرت یا اعتبار یک آیین، نظریه، یا مکتب فکری یا فردی به صورت دنبالهرو عمل میکنند و گاهی، چون گلهٔ مقلدان برده، تمام هم خود را صرف تعمیم یافتههای دیگران میکنند. فوکو در زمرهٔ اندیشمندان دستهٔ اول است، بدین معنا که در تحقیق خود پیوسته به دنبال رسیدن به ساحت نااندیشیده و ناگفته بوده است.

فوکو به اقتضای رویکرد علمی خبویش نمودهای واقعیت را به میانجی مناسبتهایی که با دیگر نمودها دارند بررسی و سیر آنها را از حال به گذشته دنبال میکند. یعنی به دنبال تاریخ واژگون است نه آنکه پژوهش خویش را از گذشته آغاز کند و سپس به زمان حال سیر نماید. او راه خویش را از حال به گذشته پیوند میدهد. از این روست که از روش تبارشناسی سود میجویده روش تبارشناسی مزبور، برخلاف راهبردهای تاریخ سنتی، به دنبال هیچگونه گوهر پایدار و ماهیت غیر قابل تغییری نیست بلکه، برخلاف روش سنتی، در پسی یافتن شکافها و گسستها در فراگردهای تاریخی است. بنابراین، از این دیدگاه هیچگونه قاعده و قانون بنیادی و غیر قابل تغییری وجود ندارد و چون

فلسفه به پایان خود رسیده است هرگونه قاعده، تعبیری محسوب میشود که قدرتمداران در سایهٔ نظام گفتمانی خویش به آن ارزش و كارمايهٔ عملی بخشيدهاند. در واقع، هر قدر متنی را تعبير و تفسير كنيم به عمق آن نمیرسیم، بلکه درمی یابیم که کلیهٔ تفسیرها از سرچشمههای قدرت نشئت گرفتهاند و چیزی جز ساختهٔ نظام سلطه نیستند. هر تفسیر و تأویلی به صورت دلخواه انجام میشود و نباید مبنای بیچون و چرایی برای آن فرض کرد. بنابراین، تاریخ نیز چیزی نیست جز ثبت و ضبط خشونت بار و مکتوم نظامی از قواعد که فینفسه هیچگونه معنای گوهری و جهتی ندارد، بلکه روایت شرارتهای بیحساب و تعبیرهای تحمیلی اوست که بر فرومایه ترین انگیزهها استوار شده است. به نظر فوكو، داستان تاريخ حكايت تصادفات، يراكندگيها، خشونتها و خودسریهای بلهوسانه است که در لباس حقیقت و با سیمایی فریبنده عرضه شده است. در واقع، تبارشناسی در پی آن است که این وقایع را برملا کند، پرده از فریبکاریهای تاریخی بردارد و دودمان پدیدارهایی را که به عنوان حقیقت عرضه شده است پیجویی کند و نقش ارادهٔ معطوف به قدرت را در متن آنها معلوم دارد، یعنی استراتریهای سلطه را كالبدشكافي كند. بديهي است كه اين روش به دنبال يافتن تاكتيكها، ابزار و کارکردهای قدرت و شبکهٔ روابط حاکم بر آنهاست. به نظر فوکو، تبارشناسی به ما می آموزد که هیچ ذهن شناسندهٔ فردی یا جمعی وجود ندارد که تاریخ را به حرکت آورد [۳]. جزئیات تحلیل تبارشناسانه را در فصلهای بعد بررسی خواهیم کرد. در اینجا تنها به ذکر این نکته بسنده میکنیم که به نظر فوکو تاریخنگاری رسمی، که خود براساس نوعی قوممداری مکتوم استوار شده، تاریخ گذشته را برحسب انگارههای حاکم بر بینش اکنونی مینویسد. یعنی گوهر زبان حال را در نقطهای دوردست در گذشته میجوید و سپس ضرورت تحول و ترقی تاریخی را از آن گذشته به زمان حال مینمایاند. فوکو در آثار گوناگون

خویش از جمله دیرینه شناسی دانش، مراقبت و مجازات و تاریخ جنسیت در پی افشای این ترفند روش شناختی بوده است.

فوکو روشها و ترفندهای اصلی خویش را در تحقیق در رسالهای موسوم به گفتمانی دربارهٔ زبان تلخیص کرد و آن را پس از کتاب دیرینه شناسی دانش (۱۹۶۹) به چاپ رساند که در ترجمهٔ انگلیسی، این رساله به عنوان گفتمانی دربارهٔ زبان چاپ شده است [۴]. در این رساله، فوکو چهار اصل را برمی شمرد و مدعی است که این چهار اصل در کلیهٔ تحقیقات او نقش کلیدی داشته است. این اصول عبارت اند از واژگونی ا، گسست و انقطاع ۲، ویژگی و برون بودگی ۲.

### واژگونی

می توان گفت «واژگونی» یکی از مهمترین اصول روششناختی در کار فوکو به شمار می رود. به اعتباری، اصل واژگونی نه تنها بر سه اصل دیگر حاکمیت دارد، بلکه پیش فرض آنها محسوب می شود. هایدن وایت مدعی است که تحقیقات فوکو جملگی مصادیق همین اصل است. در رسالهٔ گفتمانی دربارهٔ زبان، «واژگونی» به عنوان ترفندی روششناسانه مورد بحث قرار گرفته است. به تعریف فوکو، واژگونی عبارت است از آنچه انسان ممکن است در فرض مفهوم مخالف در ذهن خود احیا کند. بدین معنا که وقتی سنت یا مکتبی تفسیر خاصی از رویدادی تاریخی عرضه می دارد، می توان با طرح تفسیر و تعبیر مقابل آن زمینهٔ اندیشهٔ تازه ای را در آن خصوص مهیا کرد. به عبارت دیگر، وقتی پدیده ای از زاویهٔ خاصی مورد توجه قرار می گیرد، می توان زاویه و افق دیگر آن را نیز مطرح کرد. در رسالهٔ گفتمانی دربارهٔ زبان آمده است که اصل واژگونی در پی آن است که سبک گفتمان حاکم بر نگاه تاریخی

<sup>1.</sup> reversality

<sup>2.</sup> discontinuity

<sup>3.</sup> specificity

<sup>4.</sup> exteriority

یا فلسفی را کالبدشکافی و در واقع ساحت نااندیشیدهٔ آن را بررسی کند (دیربنه شناسی دانش، ص ۲۲۹). گفتنی است که فوکو با به کارگیری اصل واژگونی درصدد برآمد تا در فرض معقولیت اندیشهٔ آدمی تردید کند. به نظر او، نباید اندیشه و گفتمان متکی بر آن را امری عقلی و مثبت بدانیم. بدین معنا که وقتی با گفتمانی روبه رو می شویم، نخست گمان می کنیم که گزاره های مندرج در آن فاقد هرگونه تناقض است. بدیهی است که با چنین فرضی هرگونه انحراف از حدود قلمرو آن گفتمان دارای گوهر و کنین فرضی محسوب خواهد شد، چرا که برای خود گفتمان نوعی کارکرد اثباتی قائلیم. مثلاً وقتی سخن از گفتمانی به میان می آید، فکر ما نخست متوجه پدید آورندهٔ آن می شود. میان گفتمان و گویندهٔ آن مناسبتی منطقی و مثبت برقرار می کنیم. هدف فوکو از به کارگیری اصل مناسبتی منطقی و مثبت برقرار می کنیم. هدف فوکو از به کارگیری اصل واژگونی در نظر گرفتن گفتمان قطع نظر از پدید آورندهٔ آن است.

در اینجا، برای روشن شدن هرچه بیشتر کارکرد اصل «واژگونی» در کتاب تاریخ دیوانگی به جست و جو می پردازیم. به نظر فوکو:

در گفتمان سنتی دربارهٔ جنون، از دیرباز این باور وجود داشته که با رشد و گسترش حوزهٔ روانشناسی و بخصوص روان پزشکی پیشرفتهای چشمگیری در برخورد با جنون حاصل شده است.

یعنی هر قدر علم و دانش جدید رو به گسترش گذاشت، برخورد با نابسامانی روانی هم ماهیتی مؤثرتر و انسانی تر یافت. در دورانهای پیشین، با کسانی که به جنون متهم می شدند با غل و زنجیر برخورد می شد و آنها را در نهادهای زندانگونه محبوس می کردند. اما امروزه با بیماران روانی نیز چون سایر بیماران به صورتی بسیار انسانی برخورد می شود. فوکو در کتاب تاریخ دیوانگی ثابت کرده است که نباید رفتار با بیماران روانی را در راستای نظریهٔ ترقی و تکامل جست و جو کرد، بلکه باید آن را در پرتو ضرورتهای اجتماعی سیاسی تحلیل نمود. گفتمان باید آن را در پرتو ضرورتهای اجتماعی سیاسی تحلیل نمود. گفتمان

دیوانگی را نباید مفهومی انتزاعی یا مقولهای تاریخی دانست که برحسب مقتضیات زمانی تغییر کرده است، یعنی در چارچوب مفهوم جنون صورتی از سلطه به صورت دیگری دگرگون شده است. بنابراین، فوکو برای نخستین بار مفهوم ترقی و تکامل را به عنوان پیش فرض علم روان یزشکی واژگون ساخت و مدعی شد که اگر مجانین در روزگار کلاسیک مورد بیمهری و شکنجهٔ بدنی قرار میگرفتند، در دوران کنونی به شکل زیرکانه تر و دقیقتری مورد معاینه و مداوای پزشکان پدرسالار قرار می گیرند. در عصر حاضر، جنون به عنوان محدودهای اجتماعی، زمینه را برای تعیین هویت افراد از یک سو و تحکیم قدرت یزشکی از سوی دیگر فراهم کرده است. در حقیقت، روش واژگونی در تحقیق فوکو نشان میدهد که قلعه و برج و باروی زندانها و آسایشگاههای روانی گذشته فرو ریخته و به صورتی مستحکم تر و ظریفتر در وجدان آدمی بنا شده است. افزون بر این، فوکو در این اثر نشان داده است که مفهوم دیوانگی، مقولهای مطلق و تغییرنایذیر نیست، بلکه باید آن را هویتی نایایدار شمرد که برحسب مقتضیات ارادهٔ معطوف به قدرت و به عنوان ابژهٔ دانش ماهیت و کارکردی تازه می پذیرند. فوکو می گوید در حالی که در روش سنتی تاریخ، کشف و اثبات تداوم و پیوستگی تکاملی رویدادها هدف اصلی پژوهشگر تاریخ بود، در نگاه واژگونه به تاریخ، که در کتاب تاریخ دیوانگی در عصر کلاسیک دنبال شد، گفتمان جنون در گذر زمان سیری غیر متداوم داشته است و همین گذر غیر متداوم باعث ظهور شرایط امکانی پیدایش دانش پزشکی و روان پزشکی گردید. در واقع، فوکو با نگاهی واژگونه به انسان (به عنوان سوژه و ابرهٔ دانش) در قرن هفدهم توانست پیدایش علوم انسانی، مراقبت و تکنیکهای جدید سلطه در سایهٔ روابط قدرت و دانش جدید را تحلیل کند. بدون این نگاه واژگونه، کشف اینگونه پدیدههای تاریخی در قلمرو معرفت شناسی امکان یذیر نمی شد.

این واژگونی تنها در بر داشتهای معرفتشناسانه نبود، بلکه در چارچوب نهادهای قضایی ـ پزشکی و غیره نیز متجلی شد. فوکو مصداق ایسن واژگونی را در نهادهایی چون درمانگاه، زندان، آسایشگاهها، کارگاهها و غیره نیز جست و جو کرد. او در کتاب زایش درمانگاه به واژگونی مهمی پرداخت. وی در این تحقیق به نقش واژگونهٔ سوژه در زایش درمانگاه توجه کرد. این واژگونی در پایان سدهٔ هجدهم و آغاز سدهٔ نوزدهم رخ داد. در این زمان، کالبد انسان با ظهور درمانگاه خود موضوع معرفت شناسی تازهای شد. تحلیل یزشکی اندام زمینهٔ عینیت یافتن مفهوم خرد در جامعه را هرچه بیشتر فراهم ساخت، بدین معنا که فرد به صورت موضوع دانایی و معرفت اثباتی پدیدار شد. به دیگر سخن، با رشد و گسترش گفتمان پزشکی دربارهٔ اندام آدمی، سوژه و ابژه در پیوندی دیالکتیکی قرار گرفت. فرد براساس کرانمندی جسمش همچون ابژهٔ پزشکی تعریف شد. یعنی تا آن زمان انسان در پرتو مفهوم زندگی مورد تحلیل قرار میگرفت، اما ادراک پزشکی قرن نوزدهم برای نخستین بار «مرگ» را به عنوان مقولهای اساسی وارد اندیشهٔ پزشکی کرد. فوکو در ابتدای کتاب زایش درمانگاه می گوید که مسئلهٔ اصلی کتاب عبارت است از: فضا، زبان، مرگ و بخصوص مسئلهٔ نگاه. بینش پزشکی، گونهای نگاه است که با مرگ پیوند می یابد. به عبارت دیگر، نگاه پزشکی در مناسبت با مرگ است که با اقتدار همخوان می شود. در حقیقت، مرگ برای نخستین بار در گردونهٔ معرفت شناسی نوین گوهری مثبت یافت.

در سایر آثار فوکو و از جمله مراقبت و مجازات نیز همین اصل واژگونی اساس روششناسی پژوهش را تشکیل میدهد. فوکو در این اثر ارزیابی متعارف سیر تکامل ندامتگاه و زندانهای غرب را واژگون ساخت. او در این تحقیق، ضمن به کارگیری روش تبارشناسی، مسئلهٔ بازداشت و تحول آن در اشکال و رویههای گوناگون کیفری را در تاریخ

غرب مورد بحث قرار داد و بر آن بود تا مناسبت جسم و روح را بشناسد. به نظر او، روح، یعنی این دستاورد مهم گفتمان در حقوق کیفری مدرن، زمینهٔ اعمال قدرت را فراهم ساخت. بدین معنا که روح، به عنوان عرصهای تازه، فرد را هدف اعمال قدرت قرار دارد. فوکو کتاب مراقبت و مجازات را با صحنهای دهشتبار آغاز کرد و با روایت شکنجه و اعدام علنی متهمی در ملأعام در سال ۱۷۵۷، نشان داد که در رژیم کیفری قرن هفدهم و اوایل قرن هجدهم چگونه کالبد انسان به شیوهای وهن آمیز مورد شکنجهٔ منظم قرار میگرفت:

تا میانهٔ سدهٔ هجدهم، شکنجه و اعدام به عنوان آیینی رسمی در ملأعام صورت میگرفت. این نمایش شکنجه در واقع معنای مرگ و زندگی را به صورتی عینی بر همگان معلوم میساخت و به لحاظ اقتصادی قدرت شاهنشاه را به نمایش میگذاشت و نشان میداد که مالک اصلی مرگ و زندگی آدمیان بر روی زمین کسی جز پادشاه نیست. در واقع، در نمایش شکنجه کالبد محکوم، عرصهٔ نمایش قدرت و تداوم یا انقطاع حیات محسوب می شد.

فوکو این شکل قدیمی شکنجه در ملأعام را با رژیم کیفری عصر حاضر مقایسه میکند و مدعی است که در شکل جدید جزائی، کیفر ماهیتی انسانی یافت. در نظام پیشین، قدرت پادشاه متجلی میشد، اما در نظام جدید، کیفر از جسم به جان انتقال یافت، یعنی مجازات منشی روانی به خود گرفت. در اینجا، دیگر نه جسم که روح به کیفر میرسید. در واقع، نظام قضایی در سیر و شکلگیری سوژهٔ جدید نقشی انکارناپذیر داشت:

در آغاز سدهٔ نوزدهم، شکل جدید مجازات خود معلول منظومهای از ضرورتهای سیاسی، اقتصادی و ایدئولوژیک بود که وجه تازهای

از سوبژکتیویته را به ارمغان آورد. در حقیقت، مفهوم مراقبت و انضباط ماهیتی تازه یافت. به عبارت دیگر، رژیم کیفری جدید، با به کارگیری معماری خاصی، نظارت بر آدمیان و مراقبت از آنان را گسترش بخشید و آدمیان را در فضایی قرار داد که پیوسته در معرض دیدهبانی پایانناپذیر باشند. در واقع، کتاب مراقبت و مجازات دو سند مهم جزائی را با هم قیاس کرد: یکی گزارش شكنجه و اعدام محكومي بود كه به اتهام توطئه عليه مقام سلطنت مجازات می شد، و دیگری سندی بود که مجازات در هشتاد سال بعد را بازگو میکرد. این سند برنامهٔ یک روز زندگی محکومان دادگاه کیفری فرانسه را توصیف میکرد. میان خشونت آشکار سند نخست و رفتار حساب شده و ظریف منعکس در سند دوم تفاوتهای عمدهای وجود دارد. سند اول به دوران پیش از مدرن باز میگردد، اما سند دوم از روش مجازات در عصر مدرن حکایت می کند. اکثر کیفرشناسان غربی با استناد به نظریهٔ تکامل مدعی هستند که روش جدید ماهیتی انسانی تر یافت و خشونت غیر انسانی و وحشیانه را در مجازات محکومان منسوخ کرد.

فوکو این برداشت را در سایهٔ اصل یادشده واژگون ساخت و مدعی شد که روش دوم، برخلاف ظاهر آرام و انسانی آن، هراسآورتر و در عمق خشن راز روش نخست است. در مورد نخست، این کالبد آدمی بود که در معرض عذاب و آزار قرار میگرفت. اما در مورد دوم، روح آدمی است که در زیر فشارهای علمی و حساب شده مورد شکنجههای ظریف و مرموز قرار میگیرد. در روش نخست، رفتار و کنش آدمی مجازات می شود، اما در رژیم جدید سعی بر آن است تا انسان بزهکار به حالت بهنجار بازگردانده شود. در حقیقت، رژیم اخیر اصلاح و بازآموزی بزهکاران را هدف خود قرار داده است.

آنچه در این فراگر د مجازات تحقق یافت نوعی واژگونی ظریف در ساختار و تکنولوژی قدرت بود. بدین معنا که قدرت در اشکال پیشین، مثل قدرت یادشاه، ماهیتی دیداری و قابل رؤیت داشت، اما قدرت انضباطی این مناسبت را واژگون نمود. در اینجا، قدرت از نظر پنهان شد و برعکس، موضوع و متعلق قدرت قابل دیدار گردید، یعنی رؤیت پذیری قدرت جای خود را به رؤیت پذیری سوژهٔ قدرت داد. بدیهی است که معاینه و تحقیق، که ریشه در نگاه معرفت شناختی جدید داشت، زمینهٔ گردآوری پروندهها و اسناد گوناگونی را در مورد افراد فراهم ساخت و هر فرد به موضوع تحقیق و مطالعه تبدیل شد. آنیجه یسیشتر وسیلهای برای ستایش و تجلیل از دلاوریهای قهرمانان اسطورهای، یعنی بزرگداشت آنها در قالب مکتوب، بود واژگون گردید و پیش یا افتاده ترین کر دارها و افکار آدمیان ثبت و ضبط شد و به صورت اسنادی برای مراجعه در بایگانی قرار گرفت. در نظامهای فئودالی، فردیت به صورتی خاص به رأس سلسله مراتب قدرت تعلق می گرفت و این فردیت در قالب افتخارات و دلاوریها پدیدار می شد. اما در رژیم جدید انضباطی، فردیت به پایین ترین قشرهای جامعه تسری می یابد و همهٔ کسانی که در معرض نظارت و مراقبت فراگیر ا قرار دارند، واجد فردیتی ممتاز میشوند. کودک، بیمار و مجرم و بزهکار به صورتی دقیق فردیت می یابند و از انسان سالم و مطیع قانون بازشناخته می شوند. در اینجاست که آرشیو و پرونده جای حماسه را میگیرد.

فوکو در جلد اول تاریخ جنست به نقد نظریهٔ «سسرکوب» فسروید پرداخت و یادآور شد که بنابراین نظریه، سرکوبگری امیال و عملائق جنسی در دوران استیلای فرهنگ ویکتوریایی رواج داشته و در سایهٔ رسوم و هنجارهای اجتماعی، سیاسی و اخلاقی صورت میپذیرفته

<sup>1.</sup> panoptic

است؛ به گونهای که امیال و غرایز جنسی به صورتی مخفی بروز میافت. فوکو این فرضیهٔ سرکوب را واژگون ساخت و مدعی شد که در فرهنگ ویکتوریایی قرن نوزدهم بیش از هر زمان دیگری جنسیت و تجلیات آن به نمایش گذاشته می شد و از طریق بیان و تعبیر و تفسیر در کانون توجه همگان قرار می گرفت. هرچند طرفداران فرهنگ ویکتوریایی به گونهای پارسامنشانه از امیال و رفتار جنسی سخن می گفتند، اما همواره و به گونهای پیگیر آن را موضوع مباحثههای خود قرار می دادند. فوکو می گوید:

بحث و گفت و گو در باب مسائلی چون روسپیگری، همجنسبازی، هرزهنگاری (پورنوگرافی)، مساحقه و استمناء فرهنگ جنسی تازهای را در قرن نوزدهم پدید آورد. در واقع، در قرن نوزدهم جنسیت بیش از آنکه غریزهای زیستی محسوب شود نحوی نگاه، اندیشه و گفتار بود.

در واقع، همهٔ امور هستی از منظر همین پدیده مورد بحث قرار میگرفت. بنابراین، فوکو نظریهٔ سکوت ناشی از سرکوب را واژگون ساخت و جنسیت را ترجیع بند گفت و گوهای پایان ناپذیر سدهٔ گذشته اعلام کرد.

بنابراین، همان طور که در بالا نیز یادآور شدیم، ترفند واژگونی مورد بحث فوکو با مراتب و سطوح گوناگون گفتمان سر وکار دارد. او سویهٔ منفی گزاره هایی را که در هر گفتمان نهفته است مورد تحلیل قرار داد و گفت: «گفتمان در باب جنون، پزشکی، کیفرشناسی، و جنسیت و غیره از همین نگاه واژگونه فراهم آمده است.» به اعتباری، او کلیهٔ ادعاهای فلسفهٔ روشنگری را در معرض این روش واژگون ساخت و از منظری دیگر به آنها پرداخت [۵].

## روشگسست

فوکو در رسالهٔ «نیچه، تبارشناسی و تاریخ» اعلام کرد که از منظر تبارشناسی، روش تاریخ چیزی نیست جز ثبت و ضبط منش ویـژه و بی همتای رویدادهای تاریخ (همان، ص ۱۳۹). تبارشناسی در پی تداوم و پیوستگی میان رویدادها و وقایع نیست، بلکه میکوشد گسستها و ناپیوستگیهایی را که در روندهای تاریخی ـ اجتماعی مورد غفلت قرار گرفته کشف کند. به دیگر سخن، آنجا که پژوهندگان سنتگرا به دنبال پیشرفت و ترقی و جدیت در جست و جو هستند، تبارشناس چیزی جز بازیچه و تکرار نمی بیند. بدیهی است که اندیشمندان غربی از روزگار روشنگری به بعد یکی از پیشانگارههای اصلی در مطالعهٔ تــاریخ را اثبات تداوم و تکامل در روندهای تاریخی و فرهنگی قرار دادهاند. آنها نوعی حرکت خطی میان کلیهٔ پدیده های اجتماعی ـ تاریخی فرض می کنند که پیوسته به سوی ترقی و بهبود است. فوکو، براساس اصل واژگونی، عدم تداوم و گسست را اصول موضوعهٔ تحقیق خود قرار داده و به ویژه در واژه ها و چیزها پیوسته کوشیده است این گسست را در تجر بهٔ تاریخی انسان غربی به اثبات برساند. در حقیقت، او موضوع «گسست و انقطاع» میان رویدادها را مجوز تحقیقات خویش در علوم طبیعی و علوم انسانی دانسته است. فوکو این مفهوم را از رویکردهای علمی گاستون باشلار [۶] برگرفت و در مطالعهٔ «انگارههای دانایی» به کار برد. به نظر فوکو، تاریخ فراگردی است پرنشیب و فراز و دارای جهش و تغییر و افت و خیز. او در کتاب دیـرینهشناسی دانش اهـمیت گسست در اندیشهٔ تاریخ را به اثبات میرساند.

بدیهی است که برای فهم گسست، جهش و افت و خیز در پویهٔ تاریخ باید نخست به مفهوم تداوم، پیوستگی و حرکت ممتد تاریخ پی ببریم.

<sup>1.</sup> episteme

برای فهمپذیر کردن حرکت ممتد و متداوم از دو تمثیل پیکان و دایره می توان سود جست. هر دو آنها متضمن تداوم و پیوستگی است. دایره عبارت است از خطی گرد که دور چیزی را احاطه کرده باشد؛ به تعریف دیگر، دایره عبارت است از سطحی که خطی مدور گرد آن را احاطه کرده باشد، طوری که فاصلهٔ هر یک از نقاط محیط آن تا نقطهٔ مرکزی مساوی باشد. یعنی از هر نقطهای که در دایره آغاز کنیم به همان نقطه خواهیم رسید و نوعی حرکت تداومی در این جهت قابل فرض است. پیکان نیز به صورت تمثیلی برای حرکت زمان به کار می رود. در نظریهٔ پیکانی، فرض بر این است که حرکت و تغییر در هر آن و نقطه به نقطه به لحظهٔ بعد پیوند میخورد و مسیری خطی را به وجود می آورد. از دوران رنسانس به بعد، فهم تاریخ دارای ماهیتی پیکانی قلمداد شده است. تفسیر کسانی چون کارل مارکس، هگل و هربرت اسینسر از حرکت تاریخ در همین بر داشت ریشه داشته است. نظریهٔ تدریجی دربارهٔ تاریخ بر این باور تأکید دارد که تغییرات عمده محصول گرد آمدن منظومهای از تغییرات کوچکتر است و چون این تغییرات کوچک و متداوم در کنار هم قرار گرفت حرکتی خطی را به وجود میآورد. در چارچوب چنین حرکتی، گذشته برحسب حرکت تدریجی و متداوم به جانب آینده تفسیر می شود. در حرکت از گذشته به آینده، هیچگونه شکاف و انقطاعی مفروض نيست. فوكو مي گويد:

باید این پیشفرض دیرپای تاریخی را واژگون ساخت و اصل گسست را جانشین آن کرد. گفتنی است که از دیرباز حرکت تداومی تاریخ به عنوان اصلی موضوعی در غرب مقبولیت عام داشته ولی بداهت و ضرورت آن هیچگاه به اثبات نرسیده است.

فوكو نيز چون باشلار، آلتوسر، تامس كوهن و يل فيرابند بر اين

<sup>1.</sup> Thomas Kuhn 2. Paul Feyerabend

باور تأکید دارد که هر دورانی انگاره و سامان دانایی خاص خود را دارد و از عقلانیت خاصی پیروی میکند. بنابراین، هر انگارهٔ دانایی در عصری خاص را باید برحسب معیارهای منطقی خاص همان عصر تبیین کرد.

فوکو در کتاب دیرینه شناسی دانش به طرح این پرسش می پردازد که آیا می توان نظام دلالتی و گفتمانی دوره ای را در مورد عصری دیگر به کار گرفت؟ پاسخ او منفی است. به نظر او، تأویل هر دورهٔ تاریخی باید همساز با داده های علمی، فرهنگی و اجتماعی همان عصر باشد و ابزار خود را از عقلیت ناشی از همان دوره استخراج کند. پس هر دورهٔ نظام تأویلی روشها و راهبردهای خاص خود را دارد. بنابراین، نظام نشانه شناسی و دلالتهای حاکم بر هر دوره با دوره های دیگر تفاوتی اساسی دارد:

کار دیرینه شناسی آن است که سامان و انگارهٔ دانایی هر روزگار را در سایهٔ اسناد و مدارک مربوط به همان دوران مطالعه کند.

بنابراین، دیرینه شناسی دانش به اصل عدم تداوم تکیه میکند و در پی آن است که دورههای مستقل و متمایز را در تاریخ بشناسد و عناصر همسوی یک نظام زبانی معرفتی را گرد آورد و قواعد حاکم بر آنها را معین کند. قاعده و اصل حاکم بر انگارهٔ دانایی زبانی دورهٔ نوزایسی چیزی نبود جز همسانی و مشابهت. در این نظام، واژهها و پدیدهها به طور کلی در سایهٔ همین همسانی و مشابهت با یکدیگر مناسبت می یافتند. همه چیز در کتابی سترگ موسوم به «طبیعت» شکل می گرفت. منطق حاکم بر این کتاب را همسانی تشکیل می داد:

نخستین گسست در سال ۱۶۵۰ روی داد و ناگهان سامان دانایی رنسانس درهم ریخت و انگارهای تازه جانشین آن شد؛ یـعنی مناسبت میان واژه ها و پدیده ها تغییر یافت، قاعدهٔ حاکم بر عصر پیشین کارآیی خود را از دست داد و معیار جدیدی موسوم به بازنمایی جانشین آن شد. به این اعتبار، بازنمایی اصل همسانی را واژگون ساخت. با ظهور اصل بازنمایی، سوژهٔ متعالی نیز شکل گرفت.

سوژهٔ متعالی در جریان نامگذاری پدیده ها، واژه ها را در پرتو بازنمایی به پدیده ها پیوند داد. در این زمان بود که علوم طبیعی به بازنمایی پدیده های طبیعی پرداخت، علم ثروت ملل ارتباط میان فعالیتهای اقتصادی و زبان را معلوم داشت و دستور زبان عمومی نیز به پیوند میان واژه ها و نسبت آنها با یکدیگر در طول تاریخ پرداخت:

در قرن هجدهم، ذهنیت متعالی به دوران سنجش و داوری عقلی آگام نهاد و در واقع، نام دادن به پدیده ها در سایهٔ آموزهٔ بازنمایی رواج یافت. همین نام دادن زمینهٔ مقوله بندی نظام مند را فراهم ساخت و این خود زمینهٔ تفکیک حوزه هایی چون طبیعت، ثروت و زبان را فراهم آورد و به دنبال آن نظامهای دلالتی خاص عرصه های مزبور شکل گرفت.

## به گفتهٔ فوکو:

در پایان قرن هجدهم، به ناگاه سامان دانایی کلاسیک فرو پاشید و، با ظهور مفهوم معرفت شناختی انسان، دوران مدرن آغاز شد. یعنی، با درهم ریختن انگارهٔ بازنمایی عصر کلاسیک، انسان به عنوان منظومهای دو بُعدی پدیدار شد. یک بُعد فاعلیت شناسندهٔ او بود و بُعد دیگر در موضوعیت علمی او تحقق پذیرفت و در سایهٔ همین

مفهوم جدید سه حوزهٔ تازه، یعنی زیستشناسی و اقتصاد سیاسی و تبارشناسی زبان (فیلولوژی)، شکل گرفت. در حوزهٔ زیستشناسی، حیات، به عنوان مفهومی انتزاعی، موضوع پژوهش قرار گرفت. در اقتصاد، تعریف جدید کار (از ناحیهٔ آدام اسمیت و ریکاردو)، مبنای ارزش اقتصادی را تشکیل داد و در تبارشناسی زبان نیز کارکردهای دلالت زبانی بررسی شد. در حقیقت، در دوران مدرن تمایز میان واژهها و پدیدهها قطعی گردید. این وضع آنقدر ادامه یافت که پیوند میان دال و مدلول یکسره از میان رفت و دال سرنوشتی مستقل از مدلول یافت.

می توان گفت اصل محوری کتاب واژه ها و چیزها اثبات همین گسستهای معرفت شناسانه است که بر پایهٔ عدم تداوم استوار است. در واقع، رسالت اصلی دیرینه شناسی از نظر فوکو چیزی جز اثبات گسست میان دوره های گوناگون تاریخ غرب نیست. فوکو به شرایط متنوعی در درون هر دوره اشاره کرد، اما هیچگاه روشن نساخت که چرا عصری آغاز می شود و به چه علت به پایان می رسد. در واقع، اصل گسست به فوکو امکان داد تا ساختار و سامان هر دوره را به دقت بررسی کند و نقاط تفکیک و تمایز هر دوره را به روشنی نشان دهد. او، ضمن اثباتِ گسست و تمایز ناشی از واژگونی انگاره های دانایی، به شباهت میان عناصر گوناگونی نیز اشاره کرد که در کنار هم زمینهٔ تغییر را فراهم می سازند.

## اصل ویژگی یا دگرسانی

در اینجا، اصل سوم روش شناختی فوکو، یعنی ویـژگی و خـصوصیت گفتمانها یا شکل بندیهای خاص تاریخی، را بررسی میکنیم. این ترفند متضمن واژگونی این فرض متداول است که گفتمان نمود و نماد واقعیتی

فراگفتمانی است. در نظر فوکو: «گفتمان چیزی نیست جز خشونتی که ما نسبت به یدیده ها روا می داریم. » به عبارت دیگر، ما خواستها و رویهٔ خویش را بر پدیده ها هموار میسازیم. جهان، به باور فوکو، به هیچروی گویایی و بیان خاص خود ندارد تا ما آن را به زبان خود برگردانیم. برای مثال، جنون چیزی نیست که جدا از گفتمانی خاص قابل شناخت باشد. جنون، برخلاف نظر متخصصان روان پزشکی، چیزی است که در هر سامان دچار تحول می شود. بنابراین، نمی توان قاعدهای ثابت را در شکلبندی نظام گفتمانی در مورد جنون استخراج کرد. به طـور کـلی، متخصصان حوزههای گوناگون علوم اجتماعی در سه سدهٔ گذشته کوشیدهاند تا نظام قانونمند حاکم بر گفتمانهای علمی را به اثبات برسانند و مدعی اند که گفتمان علمی دارای نظامی است متشکل از اجزا و عناصری که وابسته به یکدیگرند و در کل سامانی معقول و غیر شخصی را تشکیل میدهند. بنا به تعریف آنها، این نظام قابل تغییر نیست و به هیچ وجه مشمول مرور زمان نمی شود و از این نظر موضوعش بسيط و كلى است. به همين دليل، نظامي معقول محسوب می شود که به گوندای بر عقلیت متکی است. این نظام غیر شخصی است، زیرا مستقل از افراد و نزد همه کس یکسان است. فوکو بر آن است که این تعریف به هیچ وجه با آنچه از طریق روش دیرینه شناسی به دست آورده سازگار نیست. او در کتاب واژهها و چیزها، به تفصیل به ویژگیها و دگرسانیهای گفتمانی در عصر نوزایی (رنسانس) و «روزگار» کلاسیک و دوران مدرن می پردازد و می گوید: «سامان و انگارهٔ دانایی و زبانی هر عصر ویژگیهای خاص خود را دارد.»

فوکو براساس اصل دگرسانی و ویژگی یادآور می شود که رویه های گفتمانی و حدت و استمرار و استقلال خاص خویش را دارند و می کوشد مجموعهٔ احکام و گزاره هایی را که از دل مقولات خاص آن حوزه استخراج شده اند تحلیل کند. به نظر او، نظام گفتمانی مجموعه دلالتها و

كردارهايي است كه موضوعات مورد نظر را شكل مي دهد. آنچه فوكو شکل بندی استدلالی امی نامد، ویژگیهای گوهری دارد و این ویژگیها شبکهای پیچیده از شباهتها و همسانیها را می تند که با هم در کنش متقابل و تداخلاند. در واقع، این شکلبندیها رشتههایی مرکب از الیاف اند و، به قول و پتگنشتاین، «استواری یک رشته در این نیست که یکی از الیاف مزبور در سراسر آن رشته تنیده شده باشد، بلکه تداخل الیاف گوناگون در یکدیگر است که قوت و استحکام آن را تضمین می کند». تامس کوهن تحت تأثیر ویتگنشتاین بر گسست و دگرسانی یارادایمها<sup>۲</sup> تأکید کرده است. او نیز، چون فوکو، مدعی است که هر پارادایم متضمن وحدت و استمرار است و همین ویژگیها یک پارادایم را از سایر پارادایمها ممتاز میکند[۷] بهفوکو نیز چون کوهن بر آن است که دورانهای پیش از عصر مدرن به لحاظ ماهیت و کارکردهای گفتمانی تفاوتهای فاحشی با عصر جدید دارند. او از هرگونه تفسیر مبتنی بر اصالت ماهیت ثابت رویگر دان است، از جمله گفتمانهای فرا تاریخی را مردود میداند و، با تکیه بر اصل گسست هر دوره از ادوار پیشین، مدعی است که هر عصر ویژگیهای خود را دارد. به همین جهت، برای بیان دورههای تاریخی از نظر گفتمان و دانایی از واژهٔ ایبستمه یا انگاره و سامان دانایی سود میجوید. او در تعریف ایبستمه میگوید:

اپیستمه عبارت است از مجموعه روابطی که در یک عصر خاص وحدت بخش کنشهای گفتمانی است. این کردارها پدیدآورندهٔ نظامهای معرفتی است.

فوکو در توضیح این امر اضافه میکند که اپیستمه منظومهای از مناسبات حاکم بر یک دوره است که دانشها از دل آن بیرون می آیند

<sup>1.</sup> discursive formation 2. paradigm (نمونه)

(همان، ص ۱۹۱). فوکو در اینجا به سه نظام و انگارهٔ دورهای اشاره میکند: «این سه عصر (نوزایی، کلاسیک و مدرن) را نوعی دگرسانی ا از یکدیگر ممتاز میسازد.» و نیز میگوید:

ویژگی حاکم بر عصر نوزایی شباهت و همسانی بود، ویژگی عصر کلاسیک در مفهوم بازنمایی متبلور شد و مدرنیته را می توان «عصر انسان» نامید.

همانطور که در فصلهای آینده به تفصیل خواهیم گفت، فوکو مدعی است که در عصر نوزایی نشانهها تابع مناسبت همسانی میان واژهها و یدیده ها بود، یعنی پیوند نشانه و مدلول بنیاد معرفت را تشکیل می داد. اما در اییستمهٔ کلاسیک، وجود زبان و طبیعت و ثروت برحسب مفهوم معرفت شناختی بازنمایی تعریف می شد. بدین معنا که زبان بازنماینده و بیانگر واژهها محسوب می شد، طبیعت نمود و نماد پدیدهها بود و تروت مظهر نیازهای آدمی به شمار میرفت. بنابراین، اگر گوهر عصر کلاسیک را بازنمایی بدانیم، با فروپاشی این دوران تاریخی زبان و طبیعت و ثروت از قید بازنمایی رها شد. به دیگر سخن، بازنمایی اهمیت و اعتبار بنیادین خود را در حوزهٔ معرفت شناسی از کف داد [۸]. بنابراین، در سامان دانایی حاکم بر دوران کلاسیک هنوز جایی برای انسان و دانش مربوط به او در جدول معرفتی کلاسیک انسان وجود نداشت. اما، با فروپاشی دوران کلاسیک و به تبع آن اپیستمهٔ کلاسیک، انسان چونان مقولهای معرفت شناختی پدیدار شد. انسان جدید خود متضمن دو مفهوم سوژه و ابژه بود و همین پیوند میان این دو طیف شکلگیری علوم انسانی را ممکن ساخت. بدیهی است که سامان دانایی مدرن خود در منظومهای از دانش ریاضی (فیزیک)، تامل فلسفی و زبانشناسی،

<sup>1.</sup> alterity

زیست شناسی و اقتصاد شکل گرفت. به دیگر سخن، این حوزه ها سامان دانایی مزبور را از انگاره های پیشین متمایز میساخت. بنابراین، به تعبیر ویتگنشتاین، نوعی «همسانی خانوادگی» میان عرصه های معرفت شناختی فوق برقرار شد و همین امر گوهر و منش تازهای به ایستمهٔ مدرن بخشید.

## اصل برون بودگی

چهارمین ترفند روششناختی مورد بحث فوکو برونبودگی نام دارد. بدیهی است که این اصل نیز چون دو اصل پیشین متضمن واژگونی اصول متعارف و میثاقهای علمی مسلط است.

پژوهندگان غربی از دیرباز پیوسته به دنبال فهم معنا و ماهیت نهان امور به ژرفکاوی پرداخته و حقیقت را در درون پدیدهها جست و جو کردهاند و از رسیدن به معانی پیدا و سطحی روگردان بودهاند. این ژرفکاوی از دوران افلاطون پیوسته فکر اندیشمندان را به خود مشغول داشته است. شاید بتوان گفت پارمنیدس اولین فیلسوفی است که امور عالم را به پیدا و ناپیدا، ظاهر و باطن، و بود و نمود تقسیم کرد. افلاطون نیز راه او را دنبال کرد. در حقیقت، تقسیم امور به محسوس و معقول نیز در همین برداشت ریشه دارد. پارمنیدس مدعی بود که توان دید و با گوش شنید به ساحت محسوس تعلق دارد و آنچه با چشم نوان دید و با گوش شنید به ساحت محسوس تعلق دارد و آنچه در پرتو لوگوس می توان درک کرد در زمرهٔ امور معقول است. اولی ظاهری و پدیدار و دومی اصیل و راستین است. به نظر پارمنیدس، حقیقت با چشم پدیدار و دومی اصیل و راستین است. به نظر پارمنیدس، حقیقت با چشم سر قابل رؤیت نیست، بلکه باید آن را به کمک استدلال دیالکتیکی استناج کرد. افلاطون همین معنا را در اثبات صور مثالی خویش به

کار گرفت و برای اثبات این نظر خویش به تمثیل غار تکیه کرد.

همین ثنویت میان دو عرصهٔ مزبور در سدههای میانه نیز مبنای بحثهای کلامی گستردهای قرار گرفت. در این دوره، طرفداران مکتب مدرسی عالم معقول را دارای گوهری لاهوتی به شمار آوردند و مدعی شدند که آدمی در پرتو به کارگیری نفس ناطقه قادر است به سرچشمههای وجود متعالی دسترسی پیدا کند.

در قرن هفدهم، دکارت و لایبنیتس نیز ساحت معقول را موضوع اصلی بحث فلسفی قرار دادند. دکارت وجود معقول را با بسط و گسترش نظریهٔ کوگیتو اتحلیل کرد. به گفتهٔ او، در جهان آفرینش تنها دو گوهر وجود دارد: یکی گوهر عقل و دیگری گوهر بعد یا امتداد یا ماده امامیت حاکم و محسوش بعد و امتداد است، حال آنکه ماهیت عقل چیزی جز اندیشه نیست. مفهوم امتداد امری پیشینی است، همانگونه که ماهیت روح و عقل مقدم بر تجربه است. دکارت برای روشین کردن مقصود و مراد خویش به تمثیل درخت روی آورد و گفت متافیزیک، که عرصهٔ عقل است، ریشهٔ درخت معرفت و امور محسوس و طبیعی تنه و شاخ و برگ آن را تشکیل می دهد.

ایمانوئل کانت، فیلسوف قرن هجدهم آلمان، نیز هستی را به دو بخش بود و نمود یا گوهر و پدیدار تقسیم کرد. او امور را چنان که هستند «فیالذات» یا «ناپدیدار» نام داد و در مقابل امور و چیزها را آن چنان که ادراک میشوند «پدیدار» نام داد و گفت آنچه موضوع ادراک میشود «جهان پدیدار» نام میگیرد و آنچه فینفسه وجود دارد در قلمرو «جهان ناپدیدار» استقرار دارد.

بدیهی است کانت برای نخستین بار اعلام کرد که مقوله ها به طور کلی با امور ناپدیدار فی الذات قابل انطباق نیستند و به خطا و توهم میانجامند. می توان گفت نظر کانت در مورد «شیء فی نفسه» متضمن دگرگونی بی سابقه ای در تاریخ اندیشهٔ فلسفی غرب به شمار می رود.

همین دوگانه گرایی در اندیشه های فلسفی مارکس نیز به گونه ای خاص و در چارچوب تحلیل اقتصادی پدیدار شد. به نظر او، کلیهٔ پدیده های اجتماعی و سیاسی روبنا محسوب می شوند و نباید آنها را چیزی جز بازتاب عوامل زیربنایی دانست. بنابراین، او نیز به دوگانگی میان درون و بیرون، ژرفا و سطح پدیده ها، باور داشت و این دوگانگی را در تحلیلهای تاریخی ـ اجتماعی خویش به کار گرفت.

فروید در تحلیلهای روانکاوانهٔ خود مدعی شد که رفتارهای بیمارگونه و رؤیاها و به طور کلی پدیدههای کنشی را باید نمودی از حقایق روانی عمیقی دانست که همگی از سوائق جنسی سرچشمه می گیرد. این دوگانه گرایی در قلمرو نقد ادبی نیز رخنه کرد و موجب شد منتقدان ادبی حقایقی را در پس پردهٔ واژهها و الفاظ جست و جو کنند. بنابراین، به نظر آنها سویهٔ بیرونی متن چیزی جز نمود نیست و پدیدارها را نمی توان حقیقت متن به شمار آورد.

فوکو در پی اثبات آن بود که ژرفکاویهای یادشده موجب می شود که تا انسان از پیش پا افتاده ترین و ملموس ترین جلوه های حقیقت، که در سطح و سویهٔ بیرونی امور قرار دارد، غافل بماند. به همین جهت، فوکو از جست و جو در اعماق پرهیز کرد و در مقابل به رویهٔ محسوس وقایع، جزئیات کوچک، جابه جاییهای جزئی و خطوط ظریف پرداخت. او به عمق اندیشهٔ متفکران بزرگ غرب بی اعتنا بود و افلاطون را دشمن اصلی تبار شناسی می شمرد. فوکو در مقالهٔ «نیچه، فروید و مارکس» می گوید:

تبارشناس سویهٔ درونی پدیدهها را رها میکند و بـه رمـز و راز موجود در بیرون پدیدهها میپردازد و، برخلاف نگاه افـلاطونی، عمیق ترین مسائل و امور را حقیقتاً سطحی می یابد. کسی که خود را به لایه های عمیق مسائل و پدیده ها مشغول می دارد ناگزیر از حقایق و رویدادهای ملموس اطراف خویش غافل می ماند.

فوكو در كتاب مراقبت و مجازات اصل برون بودگى مفاهيم و مقولات را به اثبات می رساند. او به تاریخ کیفرشناسی غرب در چند سدهٔ اخیر اشاره میکند و، برخلاف مارکس و یاران او، در پی آن نیست که اشکال گوناگون مجازات و انضباط را معلول شرایط اساسی اقتصادی یا تغییر آنها معرفی کند. وی، برخلاف سایر اندیشمندان علوم اجتماعی، در یشت اشکال گوناگون شکنجه و مجازات در جست و جـوی حـقایقی نهفته و عميق نيست. فوكو، برخلاف اين عده، با محدوديتها و شرايط گفتمان سر و کار دارد؛ ولی این محدودیتها و شرایط گفتمان را در عرصهٔ زبان شناسی صرف جست و جو نمی کند، بلکه آنها را در «کنشهای گفتمانی» مورد توجه قرار میدهد، یعنی آنها را در قبلمرو نظامهای نهادی خاص تحلیل میکند. به همین جهت، در کتاب مراقبت و مجازات گفتمان حاکم بر هر نظام را به دقت موشکافی میکند و مدعی است که شکنجه، مجازات و مراقبت را باید قبل از هر چیز نـوعی رویـه و یـا وجهی از فنآوری انضباطی دانست. در واقع، فوکو با دقت در سویهٔ یدیدار هر یک از این رویهها، روابط قدرت در نهادهای مزبور را کالبدشکافی میکند و مفهوم قدرت به معنای خُرد<sup>۱</sup> آن را در چارچوب نظامهای مربوطه روشن میسازد و از وارسی روابط قدرت در میان نهادها و طبقات مختلف، كه موضوع مورد علاقهٔ اندیشمندان علوم سیاسی است، می پرهیزد. روش برون بودگی، فوکو را بر آن می دارد تا به حوادث گوناگون و شرایط امکانی مختلف حاکم بر آن رویدادها توجه کند. او جلوهها و روشهای شکنجه، مراقبت و مجازات را بسیار

<sup>1.</sup> micropower

با اهمیت می داند و به هیچروی در پس این عملکردها حقایق و معانی عمیقی جست و جو نمی کند.

بدیهی است که می توان این روش را متضمن وجهی از تجربه انگاری محسوب داشت؛ ولى نبايد تجربه انگارى فوكو را با وجمه رايم اين مکتب اشتباه کرد. فوکو بر این باور است که هر رویکرد و نگاهی از پیشداوریها، گفتمانها و عادات و آدایی تأثیر می پذیرد که او آنها را «عملکرد» مینامد. در واقع، با به کارگیری روش برونبودگی در صدد است به خود پدیده بازگردد و از افتادن در ورطهٔ بنیاد جوهری یا حقیقت مکتوم امور بیرهیزد. آنچه روش فوکو را از رهیافتهای متعارف ممتاز میسازد پدیدههایی است که برای پژوهش برمیگزیند. برای مثال، بحث فوكو دربارهٔ «انضباط» مستلزم ایجاد مفهوم جدیدی است که فنون آموزش نظامی، تعلیم و تربیت و کیفرشناسی و صنایع مختلف را از لحاظ نظام جدید کنترل و نظارت مرتبط میسازد. بدیهی است که تفسیر و تأویل این فنون در سایهٔ شاخصهای اقتصادی و سیاسی کشف چنین مفهومی را ممتنع میسازد. فوکو در سیر تحقیق دربارهٔ جلوههای خُرد قدرت در حوزهٔ پزشکی بود که به کشف مقولهٔ انضباطی رسید. کوتاه سخن آنکه روش برونبودگی، همچون سایر اصول و راهبر دهای یادشده، در یی آن است که آداب و عادات ذهنی متعارف را دگرگون سازد، اما این امر را نباید به مثابهٔ تأسیس مبنای تازهای برای انشاء حقیقت دانست.

### پینوشت فصل دوم

- [1] Alan Sheridan. Michel Foucault: The will to Truth. London: Travistock, 1980. p. 215.
- [2] John Roatman. Michel Foucault: The Freedom of Philosophy. New York: Columbia University Press 1985. p. 2.
- [3] F. Biuchard (ed). *Michel Foucault: Language Counter\_Memory*, *Practic*: Selected Essays and Interviews. New York: Cornell University Press, 1977. p. 151.
- [4] Michel Foucault. The Archeology of Knowledge. London: Tavistock, 1977 and New York: Marper Colophon 1972.
- [5] Hayden White. Foucault's "Discourse: Historiography of Anti-Humanism", in *The Context of the Form*, Baltimore: Johns Hopkins University Press 1987. p. 110.
- [6] G. Bachelard, Le rationalisme appliqué. Paris: 1949. pp. 101\_102.
- [7] Hubert Dryfus, Paul Rabinow. Michel Foucault: Beyond Structuralism and Hermeneutics. Chicago: University of Chicago Press, 1982\_83. pp. 59\_60.
- [8] The Order of things, pp. 63\_209.

## هستیشناسی نابسامانی روانی و نگاه پزشکی

کتاب تاریخ دیوانگی در عصر کلاسیک (۱۹۶۱) یا دیوانگی و تمدن با بحث طرد جذامیان و حبس آنان در جذامخانههای بزرگ ارویا در سدههای میانه آغاز میشود. نخست بیماری جنام از دیدگاه فرهنگی مورد بررسی قرار میگیرد و ثابت می شود که در سده های میانه جذام به عنوان یدیدهای فرهنگی از دیدگاه نشانه شناختی واجد اهمیت بوده است. بدین معنا که در فرهنگ اروپا ایس بیماری ماهیت و منشی ایهامگونه داشته است. در این دوره، آسایشگاه جذامیان در حاشیهٔ شهرها احداث می شد تا مراقبت و نظارت به سهولت امکان پذیر شود. ماهیت ایهامگونهٔ این پدیدهٔ فرهنگی در پیوند دادن مرگ و زندگی بود. در واقع، جذام پدیدهای بود که حد فاصل میان این جهان و سرای دیگر را در ذهن متجلی میساخت. جذام نمادی بود که میان گناه و جزا، لعنت شدگی، بخشایش و رستگاری همبستگی ایجاد می کود. بدین لحاظ، جذامیان گاه به دیدهٔ عناد و گاه با دلسوزی مورد تـوجه قـرار میگرفتند. در نظر مردمان این روزگار، جذامیان افرادی گاه بسیار مضر و موذی و گاه موجوداتی لعنت شده بسودند که مؤمنان مسیحی را وامیداشتند تا به وظیفهٔ شرعی خویش، یعنی دستگیری از درماندگان، عمل كنند.

در پایان سدههای میانه، از شیوع این بیماری کاسته شد و در نتیجه جمعیت جذامیان در آسایشگاههای سراسر اروپا کاهش یافت. ولی این

بیماری ساختار خاصی را در جامعهٔ اروپا بر جای گذاشت و در نتیجه همین آسایشگاهها محل نگهداری میهمانان تازهای شد. به عبارت دیگر، با تخلیهٔ آسایشگاههای مزبور از جذامیان، این محلها غایتی تازه یافت. در عصر نوزایی، آسایشگاههای مزبور جهت نگهداری قشر تازهای از طردشدگان به کار رفت. جنون و دیوانگی در سدهٔ پانزدهم چون تجربهای تازه پدیدار شد؛ تجربهای فرهنگی که دگرسانی تازهای را در بافت جامعهٔ اروپا مطرح کرد. فوکو در اینجا به «کشتی دیوانگان» اشاره میکند:

در دوران نوزایسی (رنسانس)، مجانین را بسر کشتیهایی سوار میکردند تا در مسیر رودهای کنار شهر به جست و جوی عقل و اندیشه بپردازند (تاریخ دیوانگی، ص ۱).

در واقع، در دوران رنسانس پدیدهٔ جنون تجربهای غیر متعارف و خطرناک جلوه نمی کرد، بلکه موجب شگفتی و کنجکاوی اندیشمندان و صاحبان قلم بود. بوش ا، نقاش معروف، با تجسم و تصویر کشتی دیوانگان در واقع به مرزهای دانایی و فرزانگی اشاره داشت. این برداشت در آثار نویسندگانی چون شکسپیر و سروانتس نیز به روشنی دیده می شود. آنها نیز به تجربهٔ تراژیک جنون توجه کرده اند. در اینجا، دیوانگی وجهی از شیدایی و سبکسری از نوع دون کیشوت است و دیوانگی وجهی از شیدایی و سبکسری از نوع دون کیشوت است و فرهنگ اروپایی به ضد ارزش تبدیل نشده است. در پارهای از آثار، دیوانگی با فرزانگی و بصیرت پیوندی نزدیک دارد. در کتاب در ستایش دیوانگی اراسموس، از این گونه دیوانگی سخن به میان آمده است. این گونه دیوانگی موجب می شود که فرد به مطایبه و طنز روی بیاورد و

توهمات جاری در میان مردم را به استهزا گیرد، زبان حقیقی را کنار بگذارد و از زبان کنایی سود جوید. در حقیقت، انسان در سایهٔ جنون قادر می شود به مرز خردورزی قدم نهد. بدین معنا که انسان دیوانه وجهی از خرد متعارف را نفی می کند. در واقع، جنون چون ابزاری ادبی در خدمت نقادی زیاده رویهای اجتماعی قرار می گیرد.

### جنون در عصر خرد

در دوران کلاسیک، ناگهان گونهای واژگونی انگاره یا گسست در رویکر د به جنون پدید آمد. بحث دربارهٔ جنون در هنر و ادبیات عصر نوزایی جای خود را به نگاهی تازه به جنون داد. فوکو در اینجا یادآور می شود که در سدهٔ هفدهم شاهد گذار از عصر نوزایی به دوران کلاسیک، یعنی روزگار خرد، هستیم. مراکز نگهداری جذامیان به کانون نگهداری و حبس تهیدستان، دیوانگان، بزهکاران و درماندگان مبدل شد. در این دوران، خرد حاکمیتی مطلق یافت. فوکو در کتاب تاریخ دیوانگی به ظهور دو نظام طبقهبندی و احراز هویت فرهنگی در دوران کلاسیک پر داخت و گفت همین دو نظام بود که تعداد قابل ملاحظهای از بیماران روانی، تهیدستان، جنایتکاران و گدایان را در یک مرکز خاص در کنار یکدیگر محبوس نگه داشت. به گفتهٔ او، در سال ۱۶۵۶ از هر صد نفر پاریسی یک نفر در این مراکز محبوس شد. فوکو در این کتاب در پی آن است تا جنون را در سه دورهٔ مجزای تاریخ غرب، یعنی عهد رنسانس و عصر کلاسیک و دوران مدرن، تحلیل کند و نشان دهد که در هر دوره جنون مفهومي متفاوت داشت. از جمله، به گفتهٔ او، تا اواخر سدهٔ هجدهم حوزهای به نام روان شناسی وجود نداشت، تا اینکه آسایشگاه ا در بافت شهری اروپا پدیدار شد. زیرا در عصر کلاسیک

جسم و روح چنان همبسته با یکدیگر فرض می شد که تصور بیماری غیر جسمی امری محال بود. در اوان عصر کلاسیک، جنون و دیوانگی تعاریف گوناگون و گاه متناقضی داشت که هیچ یک به رواج و گسترش روان شناسی مدد نرساند.

در عصر نوزایی، «کشتی دیوانگان» نمود و نماد وجود جنون در جامعهٔ اروپا بود. در عصر کلاسیک نیز بیمارستان و آسایشگاه مظهر این پدیده محسوب می شد. فوکو می گوید:

تأسیس بیمارستان عمومی پاریس به دستور پادشاه فرانسه تحولی شگرف در این زمینه بود؛ او در سال ۱۶۵۶ فرمان تأسیس این نهاد مهم را امضا کرد. این مؤسسه در آغاز به هیچ روی غایتی پزشکی نداشت، بلکه برای محبوس کردن تهیدستان، دیوانگان، تبهکاران و گدایان و سایر عناصری تأسیس شده بود که مضر به حال جامعه تلقی میشدند. بیمارستان عمومی اختیاراتی فراتر از حوزهٔ صلاحیت پلیس داشت. طبق فرمان پادشاه، همهٔ کسانی که در جامعه عنصر نامطلوب به حساب می آمدند باید در این نهاد خامعه عنصر نامطلوب به حساب می آمدند باید در این نهاد نگهداری می شدند.

### وى اضافه مىكند:

این مؤسسه در حقیقت اولین تشکیلات اداری بود که فراتر از قوهٔ قضاییه حق داشت هر کسی را از پیر و جوان و زن و مرد، که مضر به حال جامعه تشخیص داده می شد، بدون محاکمه و محکومیت باز داشت کند.

فوکو این تحول را آغاز پیدایش «بازداشتگاه بزرگ» نامید. رفته رفته

<sup>1.</sup> general hospital

مؤسسات مشابهی در سراسر فرانسه تأسیس گردید و این جریان بازداشت به مرزهای فرانسه محدود نشد، بلکه به سراسر اروپا سرایت کرد. در این زمان، در آلمان و سوئیس نیز دارالتأدیبهای متعددی افتتاح شد. در انگلستان نیز خانههای کار اجباری از سال ۱۶۹۰ گشایش یافت. در اواخر قرن هجدهم، این تشکیلات در همه جای اروپا وجود داشت. جان هوارد انیز برای تحقیق دربارهٔ خصوصیات سازمانی این نهادها به شش کشور اروپا مسافرت نمود.

فوكو مدعى است كه منشأ و خاستگاه اين يديدهٔ فرهنگي را بايد در خطر گسترش و رواج بیکارگی و لاابالیگری در جامعه جست و جـو کرد. آنچه بازداشتشدگان مزبور را به هم پیوند میداد گریز از اشتغال به فعالیتی تولیدی در جامعه بود. از قرن شانزدهم به بعد، دولتها پیوسته می کوشیدند تا جامعه را از لوث وجود بیکارگان، گدایان و ولگر دها یاک کنند. به موجب فرمان سال ۱۶۵۷، گدایی و ولگردی در پاریس ممنوع اعلام شد. بدیهی است که جمع آوری عناصر غیر مولد از شهرها و نگهداری آنها در نهادهایی چون بیمارستان عمومی انگیزهٔ اقتصادی داشت. اما چون اکثر بازداشت شدگان در داخل سازمانهای مزبور وادار به کار می شدند، همین امر سبب گردید تا در مواقع بحران و رکود اقتصادی، تولید در قبال دستمزدهای ناچیز فرونی یابد. در الهیات یروتستان، بیکاری گناهی بزرگ محسوب می شد و هر کس که از کار کردن سر باز میزد موجودی گناهکار و ملعون به حساب می آمد. در واقع، کار در بازداشتگاههای مزبور نوعی تمرین و اصلاح اخلاقی به شمار می رفت. فوکو یاد آور می شود که در قرن هفدهم جنون در بدو امر در سایهٔ تهیدستی و عدم توانایی انجام کار قرار میگرفت و در نتیجه گونهای صنعت اجتماعی قلمداد می شد (همان، ص ۶۴).

فوکو سپس به بازداشت دیوانگان در جامعهٔ فرانسه می پردازد:

جنون نیز گونهای بیکارگی و ضعف کارآیی به شمار میرفت؛ در نتیجه، دیوانگان نیز همراه با سایر افراد نامطلوب، از جمله تبهکاران و گدایان و ولگردها، به بازداشتگاههای مزبور سپرده می شدند.

در دوران نوزایی، دیوانگی با نیروهای اهریمنی پیوند داده می شد اما در عصر کلاسیک، دیوانگی چونان پدیدهای مستقل مورد توجه قرار گرفت. حتی جنون نمودی از بیماری هم به شمار نمی آمد و دیوانگان را انسانهایی بیمار نمی دانستند، بلکه، برعکس، باور بر آن بود که این گروه نیرویی حیوانی دارند و به کمک این نیرو قادرند در مقابل سخت ترین شرایط مقاومت کنند. به همین جهت، دیوانگان را در شرایطی بسیار نامطلوب و طاقت فرسا قرار می دادند و با آنها چون حیوانات رفتار می کردند. به ویژه آنها را بدون پوشاک کافی در مکانهای بسیار سرد نگهداری می کردند. در نظر مردم عصر کلاسیک، دیوانگان انسانهایی **بودند** که از موهبت عقل محروم بودند و در سپهر زیست هـمگون بـا حیوانات به شمار می آمدند. به همین جهت نیز آنها را در معرض دید مردم قرار میدادند. مردم می توانستند ضمن بازدید از نهادهای مزبور به تماشای آنها بیر دازند (همان، ص ۷۵). بهیمیت دیوانگان در این دوره متضمن محرومیت از عقل و خرد بود. در عصر کلاسیک، جنون و دیوانگی ناشی از رهایی سوائق حیوانی به صورت مکانیکی نبود، بلکه سرچشمهٔ آن در سوداها و شهوات اجست و جو می شد. بدیهی است که شهوات تنها علت جنون به شمار نمی آمد (همان، ص ۸۸). قبل از آن، در دوران کهن یونان و روم، جنون جزای افراط در شهوات محسوب

<sup>1.</sup> passions

می شد و به این اعتبار شهوت به گونهای جنون موقت بود. اما در عصر كلاسيك، برعكس، جنون صورتي از شهوت به شمار رفت. محل استقرار شهوت در روح یا جسم نبود، بلکه در هر دو این حوزهها قرار میگرفت و بنابراین جنون نوعی بیماری جسم و روح توأماً بود. شهوت نیز به گوندای جنبش در وجود آدمی تفسیر می شد که او را به دیوانگی میکشاند. اگر این جنبش و حرکت شدت مییافت، سرانجام فرد مبتلا را به موجودی ساکت و صامت تبدیل میکرد (همان، ص ۹۰). اما اگر این حرکت و جنبش با بیقراری همراه بود، به تشنج میانجامید. همین جنبش و حرکت در جسم و روح بود که عقل را زائل و آدمی را از عالم واقع دور و در خلئی تاریک رها میکرد. به نظر فوکو: «شهوت و سوداهای مضر مزبور موجب آسیب در بافت تخیل بود و همین امر خود به واقعگریزی منجر می شد.» این گریز از واقعیت، در باور به پدیدهای خیالی متبلور می شد. بدین معنا که اگر کسی فکر می کرد مرده است، این تصور متضمن جنون نبود، اما اگر شخص به حقیقت این توهم باور داشت، در این صورت او را دیوانه به حساب می آوردند. در واقع، اگر به گزارهای توهمآمیز ارزش تصدیقی داده شود، آنگاه می توان این امر را ناظر به جنون دانست. فوكو چنين مىنويسد:

در عصر کلاسیک، باور بر این بود که دیوانگان معمولاً منطق خاص خویش را دارند و بنابراین به گونهای قیاس توسل می جویند. مثلاً می گویند: «مردگان قادر به خوردن غذا نیستند». «من مردهام» و «بنابراین من نیز قادر به خوردن غذا نیستم» (همان، ص ۹۵).

در واقع، آدم دیوانه خود را گول میزند. در حقیقت، آدم دیوانه امری غیرواقعی را واقعی تلقی و به آن اعتقاد پیدا میکند. او توهمات و پندارهای نادرست خویش را باور دارد (همان، ص ۱۰۸). بنابراین، باید توهم و

هذیان را جوهر اصلی جنون محسوب داشت، همانگونه که حقیقت و روشن بینی جوهر اصلی خردورزی دوران کلاسیک را تشکیل می داد. جنون در این دوره پدیده ای واحد نبود، بلکه شیدایی، مالیخولیا، صرع و خود دیوانه انگاری اجلوه های گوناگون این نابسامانی محسوب می شد. آنچه در رویکرد کلاسیک به شیدایی و مالیخولیا اهمیت دارد، این است که این دو پدیده ماهیت روان شناختی ندارند و از مشاهده علمی سرچشمه نمی گیرند. تامس ویلیس آ، یکی از اندیشمندان مهم این دوره، بر آن بود که نوعی نوسان میان شیدایی و مالیخولیا وجود دارد. اما این دو مقوله را پدیده های غیر تجربی می دانست و می گفت نوسان میان این دو معلول آمادگی و آسیب پذیری فیطری است. در حقیقت، میان این دو معلول آمادگی و آسیب پذیری فیطری است. در حقیقت، اندیشمندان در عصر کلاسیک، به جای گذار از مشاهده به تصویر تبیینی، با انگاره های ذهنی آ در تقابل میان حرکت و سکوت، یا آتش و دود، تحقیق خود را آغاز می کر دند.

بحث دربارهٔ هیستری و مالیخولیا نیز بر پایهٔ مشاهده و آزمایش عملی استوار نبود، یعنی این دو بیماری تا اواخر قرن هجدهم گونهای جنون تلقی نمی شد. به طور کلی، هیستری تا قرن هفدهم معلول حرکات غیر ارادی داخل رحم زن محسوب می شد. اما رفته رفته در قرن هجدهم میان عوارض هیستری و مالیخولیا مشابهتهای زیادی کشف شد و از این دوره به بعد، این دو بیماری از مصادیق دیوانگی شناخته شد. از این زمان، گفته می شد هیستری و مالیخولیا بر اثر تحریک پذیری دستگاه عصبی عارض می شود. بنابراین، امیال نامتعادل علت اصلی بروز ایس نابسامانی عصبی تلقی شد. با قرار گرفتن هیستری و مالیخولیا در زمرهٔ بیماریهای ناشی از انفعال اخلاقی، راه برای رشد و گسترش روانشناسی

<sup>1.</sup> hypochondria

<sup>2.</sup> Tomas Willis

<sup>3.</sup> images

در قرن نوزدهم هموار شد. از این زمان، رفتار و سلوک بیمار موضوع مطالعه قرار گرفت و به طور کلی، کردار او داوری در مورد او را امکان پذیر کرد، یعنی خود بیمار مسئول بیماری خویش شناخته شد. به همین جهت بود که با تشخیص بیماری روانی، فرد به آسایشگاه روانی تحویل داده می شد. بازداشت و نگهداری دیوانگان در محیطهای بستهٔ آسایشگاه جنبهٔ درمانی نداشت، اما در خارج از این نهادها پارهای از پزشکان روشهایی را برای درمان بیماران خود به کار میگرفتند. پزشکان روشهایی را برای درمان مزبور متضمن رویکردی اخلاقی بود. از این روه درمان جهت بود که پارهای از پزشکان برای معالجهٔ بیماران روانی به همین جهت بود که پارهای از پزشکان برای معالجهٔ بیماران روانی

به همین جهت بود که پارهای از پزشکان برای معالجهٔ بیماران روانی از ماشین دوار موسوم به میسون کاکس اسود می جستند. در واقع، بستن بیمار به ماشین مزبور و گرداندن او با سرعتی زیاد برای مرعوب ساختن و مجازات او صورت می گرفت.

پایان بازداشت دیوانگان با ظهور پدیدهای تازه در اواخر قرن هجدهم (۱۷۹۳) همراه بود. در حقیقت، در سال ۱۷۹۳ سامان جدیدی در برخورد با دیوانگان در غرب شکل گرفت که مجازاتهای دیرین را رها ساخت و برخورد با بیماران روانی را ماهیتی درونی بخشید. در انگلستان، اصلاحطلبان مذهبی موسوم به کویکرها بیماران روانی را وامی داشتند تا مسئولیت بیماری خویش را به عهده گیرند. توک ، یکی از پیروان این آیین، تیمارستانی تأسیس کرد که در آن نظام ارعاب و وحشت جای خود را به اضطراب ناشی از احساس مسئولیت داده بود. در حقیقت، در نظام جدید راهبردهای وجدان سر راه بیمار قرار میگرفت. توک در آسایشگاه خویش سامان منظمی به وجود آورد که بر اساس آن بیمار فاعل اعمال و کردار خویش قلمداد می شد. هدف توک در تکیه بر وجدان بیمار، درونی ساختن مراقبت و انضباط بود. در

<sup>1.</sup> Mason Coax

آسایشگاه توک، بیمار خود به یزوهندهای دقیق تبدیل شد که با بیماری خویش به عنوان موضوع تحقیق برخورد می کرد؛ یعنی بیمار خود را فردی مستقل قلمداد می کرد و با موضوع قرار دادن خویش زمینهٔ رهایی خود را فراهم میساخت. در واقع، بیمار خود به پزشک خویش تبدیل می شد و «خودآگاهی» تازهای بر بایهٔ احساس گناه در او به وجود می آمد. ویلیام توک مبنای نظریهٔ اصلاحی خویش را بر کار و مراقبت استوار ساخت. به نظر او، کار، سامان اخلاقی استواری را بر وجدان فر د بیمار تحمیل می کرد و مراقبت از او و نظارت بر رفتارش امکان کشف علائم مکتوم جنون را برای دستاندرکاران آسایشگاه فراهم میساخت. در این آسایشگاه، اجتماعات و کنفرانسهای متنوعی تشکیل میشد و از بیماران می خواستند در این گونه گردهماییها شرکت کنند. در ضمن از آنها می خواستند بهترین لباسهای خویش را بر تن کنند و با ظاهری کاملاً آراسته در همایشهای مزبور شرکت جویند و سعی کنند در تبعیت از دستورات فردی نمونه و شایسته جلوه نمایند (همان، ص ۲۴۹). در این گونه گر دهماییها، کارمندان آسایشگاه رفتار و کر دار بیماران را زیر نظر میگرفتند و بروز هرگونه بینظمی را در گزارشهای خود منعکس می کردند. ویلیام توک در نظر داشت آسایشگاه مزبور را به تأسی از انگارهٔ جامعهٔ مذهبی کویکرها به نظام خانوادگی تبدیل کند و با بیماران چون کودکان خانواده برخورد کند.

پینل نیز در فرانسه، چون ویلیام توک در انگلستان، نظام مشابهی را در برخورد با دیوانگان پیشنهاد کرد. او نیز در پی آن بود تا منش و کردار طبقات بورژوا را به بیماران روانی یاد دهد. اما، برخلاف توک، تأکید داشت که انگارهها و تعالیم مذهبی در آسایشگاههای روانی ممنوع شود، زیرا به عقیدهٔ او یکی از علل اصلی جنون همانا مذهب

است. به گفتهٔ پینل، آسایشگاه روانی ابزاری است مناسب جهت القای هنجارهای اخلاقی به فرد بیمار (همان، ص ۲۵۹). دیوانگان باید بپذیرند که علت گرفتاری آنها چیزی نیست جز نقض معیارهای اخلاقی جامعه. در حقیقت، پینل نیز چون توک در پی آن بود که شخصیت اخلاقی بیماران را دگرگون سازند و آنها را هنجاریذیر کنند.

در واقع، پینل و توک در صدد بودند تا در پرتو کار و مراقبت پایدار جنون را در نظامی از پاداش و مجازات قرار دهند. به گفتهٔ فوکو، آنها، با گذار از نظام نکوهش به عرصهٔ داوری و حکم، زمینهٔ پدیدار شدن روانشناسی ناهنجاریها را فراهم ساختند (همان، ص ۲۵۰). با بروز این تغییر، جنون در پرتو مشاهده و مراقبت علمی برحسب رفتار و کردار بیمار مورد داوری قرار گرفت. بنابراین، جنون چیزی نیست جز آنچه دیده می شود. بدین اعتبار، روان شناسی در سایهٔ مشاهدهٔ رفتار بیمار تکامل یافت و همین مشاهده به مقولهبندی عوارض بیماری انجامید. در حقیقت، شخصیت روان پزشک در راستای مناسبت میان بیمار و نگهبانان رشد یافت و می توان گفت که فن آوری مراقبت و داوری ابزاری شد در اختیار روان یز شک که به عنوان متولی عقل و خردمندی وارد آسایشگاه روانی گردید و این محیط را به فضایی پزشکی تبدیل کرد. زیرا تا این دوره آسایشگاهها و به طور کلی بازداشتگاههای اروپا به هیچ وجه ماهیتی پزشکی نداشت. از این دوره به بعد، روان پزشکان به عنوان نظارت کنندگان اصلی رفتار و کردار دیوانگان ضمن مشاهدهٔ حرکات بیماران به تهیهٔ گواهی، گزارش و پرونده برای تک تک بیماران یرداختند و نظام اداری پرشکی جدیدی را بنیان گذاشتند. روان پزشکان، چون متولیان و پاسداران خرد و فرزانگی، مرجع تصمیمگیری و داوری در مورد وضع روانی بیماران شدند. فوکو میگوید:

مرجعیت روان پزشکان بیش از آنکه بر پایهٔ معرفت پزشکی آنها قرار گیرد، از فضیلت اخلاقیشان سرچشمه میگرفت. آنها برای نخستین بار نقش داور اخلاقی، پدر مقدس و رهبر خانواده را ایفا کردند و از جهتی مظهر قانونمندی جامعه محسوب شدند. در واقع، عملکرد پزشکی چیزی شد در راستای انجام مناسک و آیینهای مذهبی، اعمال مرجعیت و سرانجام تعیین جزای بدسگالی افراد نافرهیخته (همان، ص ۲۷۲).

بنابراین، می توان گفت بزشکان در آغاز به منظور ایجاد محیطی انسانی و از میان بر دن هرگونه رفتار وحشیانه علیه بازداشت شدگان به آسایشگاههای مزبور وارد شدند. اما رفتهرفته، با بسط قدرت این گروه در نهادهای یادشده، به حرفهٔ اصلی خویش، یعنی درمان دیـوانگان، یرداختند. از این زمان، روان یزشکی پایه گذاری شد [۱]. فوکو در اینجا یادآور میشود که روان پزشکی را نمی توان صرفاً تحلیل عوارض بیماری و درمان آن دانست، بلکه باید آن را نتیجهٔ پیوند دو پدیدهٔ جداگانه محسوب کرد: یکی وجود نهادهای بازداشتی و دیگری تشخیص جنون به مثابه وجهی از لغزش اخلاقی. قبل از توک و پینل، جنون گونهای نابخردی بود که در جسم و روح آدمی رسوخ میکرد و او را مبتلا میساخت. اما پس از رواج رهیافتهای این دو اندیشمند، جنون عبارت بود از لغزشی که از بی خردی و ضعف اخلاقی بیمار برخاسته بود و بنابراین مسئولیت بیماری بر دوش بیمار قرار میگرفت و همین مسئولیت زمینهٔ درمان او را فراهم میساخت. در واقع، با تفویض مسئولیت وجهی از فاعلیت نیز برای بیمار مفروض بود که او را در مقام داور رفتار خویش قرار می داد. در این دوران، جنون یک بار دیگر به عنوان اخلاقگریزی فردی سرکوب شد. بدین جهت، آسایشگاه را در عصر حاکمیت روشهای تحصلی نباید عرصهٔ بی چون و چرای آزمایش، مشاهده، تشخیص بیماری و درمان آن دانست، بلکه باید این

<sup>1.</sup> positivism

نهاد را عرصهای به شمار آورد که در آن فرد در معرض اتهام قرار می گیرد، محاکمه و سپس محکوم می شود و تا لحظهای که مراتب ندامت او در پرتو پژوهشهای عمیق روان شناختی به اثبات نرسد از این ورطه خلاصی نخواهد یافت (همان، ص ۲۶۹).

## نقد کتاب تاریخ دیوانگی

فوکو کتاب تاریخ دیوانگی در عصر کلاسیک را با پرداختن به هنر به پایان می رساند. او در پیشگفتار کتاب به «دیرینه شناسی سکوت» ناشی از رواج زبان روان پزشکی می پردازد و یادآور می شود که در سدههای میانه و عصر نوزایی صدای جنون به گوش می رسد، اما در دوران کلاسیک با سکوت تحمیلی از سوی نهادهای بازداشتکننده زمینهٔ ظهور و گسترش روان پزشکی فراهم شد. فوکو در پایان کتاب به نالهها و غریوهایی می پردازد که از روزنهٔ سلولهای بازداشتگاهها به گوش میرسید و یادآور میشود که در این روزگار مجانین و دیوانگان در حصار بلند و نفوذنایذیر آسایشگاههای ارویا محبوس شدند. آنجه از دوران توک و پینل دربارهٔ جنون میشنویم، در خلال آثار هنری پدیدار شده است. از جمله گویا، نقاش بزرگ اسیانیایی (۱۸۲۸-۱۷۴۶)، سیمای جنون در بازداشت را به وضوح ترسیم کرد (همان، ص ۲۸۰). تصویری که گویا از دیوانگان ترسیم کرد با آنچه در تابلوهای بوش و بروگل ا به چشم میخورد تفاوتی آشکار داشت. به گفتهٔ فوکو، گویا در آثار خویش صورتی را عرضه داشته که از تاریکی و تباهی خبر می دهد. او دنیای تاریک نابخردی و جنون را به روشنی ترسیم کرده است. پس از مارکی دو ساد ۲ و گویا، نابخردی و جنون به صورتی مطلق بازنمایی شده است. آنچه در این آثار به چشم میخورد، نوسانی است

<sup>1.</sup> Bruegel 2. Marquis de Sade

میان تباهی و عدم آزادی (همان، ص ۲۸۵). هرچند روان پزشکی برای نخستین بار فریاد جنون را در سینه خفه کرد، ولی هنر، برعکس، این غریو اندوهگین را هرچه روشنتر به گوش مخاطبان رساند. مارکی دو ساد در آثار خویش پیوسته بازداشت و محدودیت آزادی را با تصویر پیوند می داد. فوکو در این باره چنین می نویسد:

سادیسم، که از نام مارکی دو ساد مشتق شده است، به کهنسالی اروس نیست؛ بلکه حقیقتی فرهنگی است که در پایان قرن هجدهم پدیدار شد و در واقع یکی از بزرگترین تغییرات در تخیل انسان غربی را باز نمود. نابخردی و جنون به پریشانگونی ناشی از عواطف و گفت و گوی نابخردانهٔ عشق و مرگ در عرصهٔ بیکران شور و شهوت تبدیل شد (همان، ص ۲۱۰).

بنابراین، نقاشان، نابخردی و جنون تصویر خیالی جهان را نمودار کردند. از این رو، می توان گفت جنون پدیده ای است بیگانه و به همین جهت کسانی چون نیچه و آر تود ۳ صورت بیانی تازه ای بدان بخشیدند. هرچند که فریاد جنون را روان پزشکان خاموش کردند، اما این فریاد ماهیتی تازه بیدا کرد و در زندگی هنرمندان تجلی یافت.

فلسفهٔ نیچه، شعر هولدرلین و نقاشیهای ونگوگ جملگی نمود و نماد بارز دیوانگی است، ولی نباید آثار آنان را معلول جنون به شمار آورد. آنجا که اثر هنری هست جنون وجود ندارد. به گفتهٔ فوکو، جنون در سایهٔ اثر هنری امکان می یابد تا به داوری جهان هستی بنشیند (همان، ص ۹-۲۸۸). جهان کنونی نتوانسته است با به کارگیری زبان خرد در برابر این اتهام بزرگ از خود دفاع کند.

یکی از انتقادات عمدهای که از کتاب تاریخ دیوانگی در دوران کلاسیک

شده همین نتیجه گیری است. بدین معنا که فوکو جنون را گونهای حقیقت متعالی محسوب داشته و به وجهی ضمنی به دفاع از آن برخاسته است. در واقع، فوکو کتاب تاریخ دیوانگی در عصر کلاسیک را با برخی اشارات بسیار عمیق اما دیریاب به پایان میرساند و مدعی است که رشد و پویایی خردورزی دوران کلاسیک معلول نظام دگرسانی خاصی است که به شیوهای مرموز اما مؤثر به رهیافت عقل شکل بخشید. اندیشههای شاعرانی چون آر تود، هولدرلین، وژرار دونروال به صورتی هنرمندانه از دام محدودیتهای اخلاقی جامعه میگریزد و تجربهٔ نابخردی و عقلگریزی را در نگاهی هنرمندانه به ما نشان میدهد. تجربهٔ آنها ما را به فراسوی محدودیتهای جامعهٔ آن زمان فرامیخواند. فوکو این دگرسانی را مدخلی برای فهم وضعیت تاریخی غرب و چالش در برابر دگرسانی را مدخلی برای فهم وضعیت تاریخی غرب و چالش در برابر

ژاک دریدا مدعی است موضع فوکو در مورد جنون با این اشکال روبه روست که وقتی او مجبور است زبان و منطق ناشی از خردورزی و عقل را به کار گیرد نمی تواند دربارهٔ مقولهای داد سخن دهد که با این عقل مغایرت و تنافر اساسی دارد. فوکو برای روشن ساختن وضع و حال دیوانگی می بایست از زبان و منطق برگرفته از جنون سود جوید، ولی ما این زبان و منطق را در اثر حاضر نمی بینیم. فوکو برای اثبات بی پایگی زبان منطق مدرن، باید زبان و منطقی متفاوت را به کار گیرد و از زرادخانهٔ عقل و منطق جدید دوری جوید [۲]. این انتقاد دریدا را می توان در مورد سایر آثار فوکو نیز مطرح کرد، چرا که او در اکش پژوهشهای خویش در پی آن است که گفتمان معاصر را در بوتهٔ تعلیق قرار دهد و تصویری ناب از گفتمانهای تاریخی مورد بحث را به نمایش گذارد. دریفوس و رابینو تنیز بر این باورند که فوکو، با آنکه سعی کرد

<sup>1.</sup> heterology 2. Dreyfus & Rabinow

خود را از دام روش هرمنوتیک برهاند، اما در کتاب تاریخ دیوانگی خود اسیر همین ترفندها و ابزار هرمنوتیک شده است. با این حال، در آثار بعدی موفق شد از دور هرمنوتیک رها شود و روشی تازه، یعنی دیرینه شناسی و تبارشناسی، را برگزید.

دومین نقدی که بر کتاب تاریخ دیوانگی وارد شده جنبهٔ نظری ندارد، بلکه به کاربرد آن در مورد بیماران روانی مربوط میشود. در مقالهای موسوم به «فوکو و زن خانه به دوش» نوشتهٔ ژرالد وایزمن آمده است که فوکو را باید مسئول سیاست آزادسازی بیماران روانی از آسایشگاهها و سرگردانی آنها در خیابانهای شهرهای بزرگ دانست.

رهیافت فوکو در کتاب تاریخ دیوانگی این است که اگر بیماران روانی از قید و بند آسایشگاههای روانی رها شوند و به جامعه قدم گذارند، بهتر می توانند خود را با معیارهای جامعه سازش دهند و به عضو مفید جامعه تبدیل شوند.

در مقالهٔ وایزمن آمده است که فوکو رؤیای دوران طلایی جنون و شیدایی در سدههای میانه را در سر پرورده و در پی آن بوده تا این روزگار را احیا کند. وایزمن از فوکو به دلیل نقد اندیشههای پینل و توک انتقاد کرده است و مدعی است که او با آسایشگاه مورد حمایت توک و پینل مخالف بوده است و از این رهگذر روان پزشکی را مطرود میداند. این قرائت از اندیشههای فوکو را نمی توان موجه دانست چرا که او به هیچروی انگیزهٔ مثبت توک و پینل را به پرسش نکشید، بلکه مدعی بود که اکثر تحولاتی که به ظهور آسایشگاه انجامید از سر دلسوزی برای دیوانگان نبود. فوکو این رویدادهای تاریخی را اموری پراکنده به شمار می آورد. از سوی دیگر، او «انسان دوستی» را مقولهای تحلیلی

<sup>1.</sup> Gerald Weisman

نمی دانست و سعی داشت از به کارگیری ابزارهای مغالطه آمیز چون «انسان دوستی» و غیره دوری جوید [۴].

هرچند روان پزشکان فوکو را پیوسته متهم کردهاند که در امر آزادسازی بیماران روانی و رها شدن آنها در کوی و برزن نقش مؤثری داشته، واقعیت این است که او هیچ نقشی در جنبش نهادزدایی روانی امریکا و اروپا نداشته است. بدیهی است که پارهای از اندیشمندان در حوزهٔ روان شناسی، از جمله لائینگ ، از اندیشههای فوکو در مورد پدیدار شناسی جنون و پیدایش و تکوین آسایشگاههای روانی تأثیر پذیر فتند.

در امریکای دههٔ هفتاد، جنبش تازهای در برابر روان پزشکی به وجود آمد که لائینگ یکی از مهمترین هواخواهان آن به شمار می رود. در این جنبش، اندیشههای فوکو طرفدارانی پیدا کرد. این جنبش پیوسته از رهایی بیماران روانی و قرار دادن آنها در متن جامعه به منظور عادی ساختن رفتار و حالات آنان حمایت کرده است. جان راچمن می گوید:

فوکو با کسانی چون لائینگ و ساز "در اصلاح حرفهٔ روان پزشکی تا حدی موافق است و به هیچ وجه نظریهٔ تازهای در مورد ماهیت درمان بیماری روانی ارائه نکرده است. او در آثار خویش پیوسته کوشیده است تا از پیشنهاد راه حل در مورد مسائل اجتماعی فرهنگی دوری جوید. حال آنکه لائینگ و ساز پیوسته در چالش خود در برابر حرفهٔ روان پزشکی راه حلهای تازهای ارائه دادهاند. او به هیچ وجه خانه به دوشی را به توقیف و نگهداری بیماران در آسایشگاههای روانی ترجیح نمی دهد، بلکه خانه به دوشی را هم گونهای طرد و رهاشدگی بیماران روانی در جامعهای خشن می داند [۵].

آلن شریدان این کتاب را اثر ارزنده و قابل توجهی میداند و مدعی است که فوکو در این اثر تحلیلی بیسابقه از تمدن غربی و بویژه از دوران رنسانس عرضه داشته است [۶]. برعکس، دریفوس و رابینو در کتاب معروف خود، فراسوی ساختارگرایی و هرمنوتیک، اهمیت این اثر را از سایر تحقیقات فوکو کمتر میدانند و مدعیاند که او در این اثر سخت از هرمنوتیک تأثیر پذیرفته است، اما در آثار بعدی از این موضع درمیگذرد [۷]. رولان بارت میگوید:

«جنون» در نظر فوکو به هیچ روی موضوع علم نیست، بلکه خود اساس و گوهر دانش و علم را تشکیل می دهد. این رهیافتی است که فوکو در کلیهٔ آثار خود دنبال کرده است. با این حال، فوکو خود احساس می کرد که این کتاب چیزی جز مطالعهٔ شیوهٔ ادراک دربارهٔ مرجعی فراگفتمانی انیست [۸].

او بعدها اقرار کرد که هر دو کتاب تاریخ دیـوانگـی و زایش درمـانگاه دربارهٔ سیر تکوین قدرت است.

### پىنوشت فصل سوم

- [1] Mark Cousin and Athar Hussain. *Michel Foucault*. New York: St Martin Press, 1984. pp. 137\_138.
- [2] Hurbert L. Dreyfus, Paul Rabinow. Michel Foucault beyond Structuralism and Hermeneutics.
- [3] Jacques Derrida, Cogito and History of Madness in Writing and Difference. trans. Alan Bass. Chicago: University of Chicago Press, 1978. pp. 30\_31.
- [4] Gerald Weismann. Foucault and Bag Lady, in the woods hole Cantata: Essays on Science and Society. New York: Dodd, Mead, 1985. pp. 30.31.
- [5] John Rajchman. The Freedom of Philosophy. New York: Columbia University, 1985. p. 5.
- [6] Alan Sheridan. The Will to Truth. London: Travistock, 1980. p. 206.
- [7] Hubert L. Dreyfus & Paul Rabinow. Michel Foucault. p. 12.
- [8] Roland Barthes. "Taking Sides" in *Critical Essays*. trans. Richard Howard. Evanston: III, Northwestern University Press, 1992. p. 164.

## زایش درمانگاه ـ هستیشناسی نگاه

هرچند اعتبار و اهمیت کتاب تاریخ دیوانگی از ناحیهٔ برخی پژوهندگان مورد پرسش قرار گرفته است ولی زایش درمانگاه: دیرینه شناسی دانش پزشكي فوكو پژوهشي بسيار مهم تلقي شده است. البته كساني چون آلن شریدان مدعیاند که این اثر دنباله و مکمل کتاب نخست اوست[۱]. کارلیس راسوسکیس نیز بر این باور است که این اثر اقبال و اهمیت سایر آثار او را ندارند. کتابهای تاریخ دیوانگی، واژهها و چیزها و مراقبت و مجازات، دوران معاصر یعنی عصر مابعد سدههای میانه، را موضوع کار خود قرار دادهاند، اما کتاب زایش درمانگاه سالهای ۱۷۲۰ تا ۱۸۲۰، یعنی تنها یک سده، را بررسی میکند [۲]. کتابهایی چون واژه ها و چیزها یا به دلیل جامعیت و تنوع موضوعات طیف گستردهای از خوانندگان را جلب کردهاند یا تاریخ دیوانگی برای گروه کشیری از دستاندرکاران علوم انسانی و اجتماعی جالب توجه است. اما کتاب زایش درمانگاه به دلیل تمرکز بیش از حد بر یک حوزهٔ خاص، یعنی «ادراک یزشکی»، تنها معدودی از دستاندرکاران این عرصه را جلب کرده است. در این کتاب، دادهها و اطلاعات به روش آرشیویژوهی گردآوری شده است. کتاب زایش درمانگاه تنها به اسناد و مدارک بزشکی موجود تکیه کرده و مواد و مصالح موجود در این اسناد موضوع تحلیل قرار گرفته است.

<sup>1.</sup> Racevskie

می توان گفت این کتاب از لحاظ روش بیشتر به «تحلیل محتوایی متن» پر داخته است. در این اثر، به «پدیدارشناسی نگاه» به منزلهٔ مفهومی تازه توجه شده است. فوکو، با به کارگیری مفهوم نگاه، پیوند و مناسبت میان قدرت، دانش و فاعل شناسایی را تحلیل کر ده است.

زایش درمانگاه با توصیفهایی آغاز می شود که خواننده با خواندن آنها دچار نوعی دلزدگی می گردد. فوکو وضعیت پزشکی را در نیمه های قرن هجدهم با آنچه در قرن نوزدهم، یعنی صد سال بعد، روی داده است قیاس می کند. در این کتاب آمده است:

در نیمههای سدهٔ هجدهم، پوم ایک بیمار مبتلا به هیستری را وادار کرد تا به مدت ده ماه روزی ده تا دوازده ساعت استحمام کند. در پایان درمان مزبور، وقتی تمام آب دستگاه عصبی تخلیه شد و از بین رفت، دکتر پوم ملاحظه کرد که بافتهای مخاطی مثل پوستی مرطوب کنده میشد و هر روز از طریق ادرار دفع میگردید. همچنین میزنای راست، پوستکن و جدا شد و به صورت تکههای پوست به همان نحو خارج شد. همین امر در مورد امعاء و احشاء نیز صورت گرفت. همچنین مری و نای و زبان به نوبهٔ خود پوستکن شد و بیمار قطعات گوناگون آن را از طریق استفراغ و اخلاط سینه دفع میکرد. (زایش درمانگاه، مقدمه، ص نه)

پس از نقل این گزارش پزشکی که به قرن هجدهم مربوط می شود، متنی از قرن نوزدهم نقل می شود که در آن علم پزشکی آسیب آناتومیک مغز و مخاط به هم پیوستهٔ آن را بررسی می کند و در اغلب موارد درمی یابد که «مننژیت مزمن» ناشی از مخاط ناسالم است. در واقع، ترکیب این مخاط غیر طبیعی گونه های متفاوتی دارد و پزشک با

جدا کردن این مخاط و تزریق دارویی خاص به مخاط سالم به معالجهٔ مننژیت مبادرت مینماید (همان، ص نه و ده).

فوکو، با تأکید بر مثالهای فوق و مشاهدات پرزشکان مختلف، به تحلیل می پردازد و مدعی است که در این دو متن اختلاف فاحشی به چشم میخورد. آنچه پیر پوم ملاحظه کرد نزد متخصصان امروزی چیزی جز خیالبافی و پندار پردازی نیست. گاسپار ـ لورن بیل ا جراحت مغزی را به گونهای در نظر می گیرد که برای پزشکان معاصر کاملاً قابل درک است. چه حادثهای روی داده که صد سال بعد از پیر پوم حوزه پزشکی تا این حد دگرگون شده است؟ پاسخ فوکو این است که نگاه پزشکی در این روزگار از گفتمان تأثیر پذیرفته است. بدین معنا که گفتمان به گونهٔ چشمگیری تعین بخش «نگاه پزشکی» است. در واقع، فوکو در زایش درمانگاه پیوند میان «گفتار» و «دیدار» را بررسی میکند. فوکو در زایش درمانگاه پیوند میان «گفتار» و «دیدار» را بررسی میکند. بدین معنا که هرچند گفتمان به آنچه دیدنی است شکل می بخشد، بدین معنا که هرچند گفتمان به آنچه دیدنی است شکل می بخشکی معلوم میکند.

درونمایهٔ اصلی زایش درمانگاه این است که در اواخر قرن هجدهم صورت جدیدی از دانش پزشکی پدیدار شد که به موجب آن دو شیوهٔ عملکرد پزشکی در کنار هم قرار گرفت. درمانگاه به محلی تبدیل شد که در آن هم «آموزش پزشکی» جریان داشت و هم «تشخیص بیماری». در این نهاد جدید، اساس و مبنای آناتومی آسیبشناختی پایهریزی شد. تا قبل از آن، پزشکی پیوسته سعی در طبقهبندی بیماریها برحسب ماهیتشان داشت. بنابراین، در این رویکرد کالبد عینی بیمار نادیده گرفته می شد و پزشک به دنبال پیدا کردن محل بیماری در طبقهبندی پزشکی آن به جست و جو می پرداخت و تا محل استقرار طبقهبندی پزشکی آن به جست و جو می پرداخت و تا محل استقرار

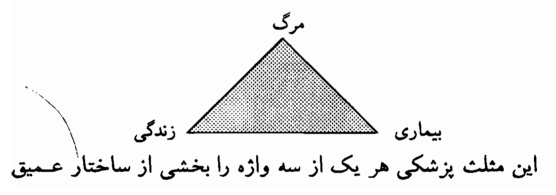
<sup>1.</sup> Gaspard\_Laurent Bayl

بیماری در جدول مزبور به دست نمی آمد، معالجهٔ بیمار امکان پذیر نبود. جسم بیمار در واقع مانعی بود در راه شناخت خود بیماری. گذار از اینگونه رویکردها زمینهٔ نگاه پزشکی به خود بیمار را فراهم آورد. در اواخر قرن هجدهم، كالبد بيمار در تشخيص بيماري اهميت خاصي یافت. هرچند که درمانگاه به عنوان نهادی یز شکی تاریخی کهن دارد، از قرن هجدهم واجد اهمیت خاصی گردید، یعنی از این روزگار به بعد آسیبهای پزشکی به منزلهٔ محل معاینه و تشخیص بیماری شناخته شد. فوکو در آغاز زایش درمانگاه می گوید که: «این کتاب به مکان، زبان و مرگ می پردازد.» در واقع، پژوهش دربارهٔ زایش درمانگاه به فعالیت دیدار و نگاه معطوف است (همان، ص نه). در پایان همین کتاب آمده است که فوکو در خلال این تحقیق بر آن بوده تا روشی را، هرچند به گوندای آشفته، در «حوزهٔ تاریخ عقاید» به کار گیرد (همان، ص ۱۹۵). مراد فوكو از روش مزبور همان ساختارگرایی است. چاپ نخست این کتاب مملو از راهبردهای ساختارگرایانه است. در چاپ دوم، فوکو سعی کرد تا عباراتی را که زیر تأثیر روش ساختارگرایی به کار برده بود، از متن حذف کند و ترجمهٔ انگلیسی این اثر در واقع بر پایهٔ چاپ دوم فرانسهٔ آن صورت گرفته است. فوکو در این اثر از تحلیل ساختاری سود جسته و هر منوتیک را رها کرده است. به اعتباری، دیرینهشناسی ادراک پزشکی در یی آن است تا گفتمان و کردار و تجربهٔ پزشکی را در عرض همین تحلیل ساختاری قرار دهد. پیدایش پزشکی بالینی، به عنوان شکل جدیدی از دانش، متضمن ایجاد سامانی تازه و تعریف تازهای از شأن تشخیص بیماری در جامعه و برقراری مناسبت خاصی میان توانبخشی و معرفت پزشکی است. بدین معنا که بیمار باید در فضایی همگون اما جمعی قرار گیرد و از این رو در عرصهٔ این ساختار است که مکیان، زبان و مرگ شکلی تازه می یابد (همان، ص ۱۹۶). همانطور که گفتیم، فوکو در این کتاب از واژههای کلیدی «مکان»،

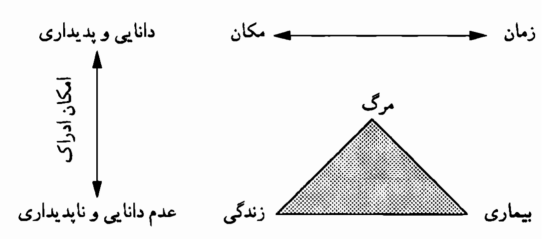
«زبان»، «مرگ» و «نگاه» سود جسته است. سه واژهٔ مکان، زبان و نگاه در آغاز کتاب تبیین شدهاند، اما واژهٔ مرگ در فصل هشتم، یعنی در نیمهٔ دوم کتاب، مورد بحث قرار میگیرد:

آناتومی آسیب شناختی، که رشد و تکامل روش بالینی را سرعت می بخشد، نخستین چیزی است که در کتاب او مورد بحث قرار گرفته است. به نظر او، در اواخر قرن هجدهم کالبدشکافی اجساد مردگان امری متداول بود. اما آنچه در این فراگرد اهمیت پیدا کرد در مناسبت میان مرگ و زندگی خلاصه می شد. یعنی در این دوره زندگی، بیماری و مرگ مثلثی فنی و دقیق به وجود آورد. بنابراین، تداوم باورهای دیرین، که متضمن خطر بیماری در مقابل زندگی و پدیدار شدن حضور مرگ در انتهای بیماری بود، از بین رفت و مثلثی جانشین آن شد که در رأس آن مرگ قرار داشت و در دو طرف قاعدهٔ آن زندگی و بیماری جای میگرفت (همان، طرف قاعدهٔ آن زندگی و بیماری جای میگرفت (همان،

فوکو در اینجا مرگ را از منظر پزشکی توصیف کرد و یادآور شد که از نقطهٔ مرگ است که می توان زندگی و بیماری را ملاحظه نمود. پیش از این، مرگ و زندگی بیماری را امری نامرئی و پنهان ساخته بود. بنابراین، کالبد زندهٔ فرد و بعد از این تأثیر مرگ وجود بیماری را مکتوم می داشت. همین مثلث فنی است که تولد پزشکی بالینی را امکان پذیر ساخت.



گفتمان خود قلمداد کرد. در شکل زیر، فوکو ضمن ترسیم خطی عمودی دانایی یا پیدایی را در رأس و کمبود و ناپیدایی را در قاعدهٔ خط عمودی قرار میدهد.



خط افقی فوق تقابل زمان و مکان را نشان میدهد. فوکو تغییر در ادراک پزشکی را از طریق ایجاد نوعی جابهجایی در موضع سه واژه امکانپذیر میداند. بدین معنا که مرگ خود سرچشمهٔ گسترش معرفت و دانایی است و میان عرصهٔ ارگانیسم و زمان بیماری پیوند برقرار میسازد. آنگونه که از جدول ساختاری فوق برمی آید، فوکو در بحث دربارهٔ زیش درمانگاه از مفاهیم متداول ساختارگرایی بهره جسته است. آنچه افزون بر مرگ و زندگی و بیماری در روش ساختارگرایانهٔ فوکو مورد توجه قرار گرفته «نگاه پزشکی» است. در زبان فرانسه، واژهٔ نگاه از ان پل سارتر در بحثهای وجودشناختی به کار گرفت. او در کتاب هستی و نیستی، وقتی نگاه را مورد تحلیل قرار داد، مرادش عینی شدن موضوع و مفعول نگاه بود. در حقیقت، نگاه مورد بحث ژان پل سارتر واجد معنایی منفی است و بیشتر به فراگرد شیءشدگی انسان در جریان نگاه معنایی منفی است و بیشتر به فراگرد شیءشدگی انسان در جریان نگاه دلالت دارد. مارتین جی در تحقیقی جالب بحث نگاه را به تصویری شدن عالم در عصر مدرن پیوند می دهد و مدعی است که فرهنگ غرب

<sup>1.</sup> regard 2. Martin Jay

ر دوران رنسانس به بعد بر نوعی چشم مداری استوار بوده است. در اقع، از این عهد به بعد به استعارات دیداری، از جمله نظرگاه و اقع، از این عهد به بعد به استعارات دیداری، از جمله نظرگاه و عیره، گونهای اولویت داده شده است [۳]. به همین جهت، نگاه پزشکی نیز در عصر حاضر متضمن برخورد دیدار و گفتار در شکلگیری دانایی و معرفت است. فوکو همین سلطهٔ دیدار و گفتار در کتاب مراقبت و مجازات خویش در قالب نظارت بر رفتار و گردار بازداشت شدگان تحلیل می کند و اقتدار نگاه را بر موضوع به اثبات می رساند.

فوکو در کتاب زایش درمانگاه یک بار دیگر از روش واژگونی انگارهٔ حاکم سود جسته است و آنچه را که پیشتر حقیقتی مسلم فرض می شد به پرسش می کشد و می گوید همانگونه که در تاریخ دیوانگی روایت تازهای از ظهور و بروز روان پزشکی عرضه کرده و، برخلاف رویکرد معمول، مدعی شده که پدیدار شدن روان پزشکی ریشه در بسط و ترقی علم نداشته و نباید آن را نوعی اصلاح طلبی انسان دوستانه خواند و به طور کلی روان پزشکی ریشه در بازداشت فیزیکی و مجازات روانی افراد نامتعادل داشته است، به همان نحو پزشکی نیز مرگ را در سایهٔ آناتومی آسیب شناختی سرلوحهٔ کار خود قرار داده و در واقع روایت مقبول در عرصهٔ جنبش روشنگری را مردود و حکایت تازهای را جانشین آن ساخته است:

دانش پزشکی در پایان قرن هجدهم بر اقتدار گونهای حقیقت آرمانی استوار بود، یعنی اقتدار و مرجعیت خود را از دل منظومهای دانشنامهای از دانایی استخراج میکرد. در این دانشنامه، مجموعهٔ فهرستها و کتابها و رمزگذاری و نشانهشناسی موجود در آنها راهکارهای این حوزه را مشخص میساخت. اما، با کار

کالبدشناسی و تن کارشناسی، ناگهان پزشکی گام در راه تازهای نهاد و اقتدار خود را بر بررسی جسمی و نیز سببشناسی ناشی از آن استوار کرد.

به گفتهٔ فوکو، برای نخستین بار انسان بر اساس محدودیتش تعریف شد. وی در زایش درمانگاه به جای دست یافتن به عمیقترین لایههای هرمنوتیک وجود انسان، به ساحت ملموس کالبد توجه نشان داد و آن را در چارچوب ادراک پزشکی و در راستای مرگ و زندگی و بیماری از ساختار مثلثگونهٔ فوق استخراج کرد.

کو تاه سخن آنکه فوکو در بحث از پزشکی قرن هجدهم یادآور شد که این حوزه پیشتر به طبقهبندی بیماریها توجه داشت و بنابراین فرد بیمار در این معادله پدیدهای حاشیهای محسوب می شد. بنابراین، پزشک در ابتدا بیمار را در تشخیص مرض فاقد اهمیت می شمرد و در پی آن بود تا موضع و جایگاه بیماری را در طبقهبندی پزشکی کشف کند. در نیمهٔ دوم قرن هجدهم، ناگهان مناسبت میان نوع بیماری و ارتباط آن با ارگانیسم خاصی که بیماری در آن استقرار دارد اهمیت خاصی یافت.

مرحلهٔ بعد در این دگرگونی در حوزهٔ اجتماعی نهادهای پزشکی رخ داد. به این معنا که راهکارها و عملکردهای اجتماعی، سیاسی و اقتصادی درمانگاه در ارتباط با حوزههای قدرت در متن جامعه پیوند یافت. به عبارت دیگر، جامعه تعریف و مَنِشی پزشکی به خود گرفت. ادر واقع، ادراک پزشکی ماهیتی اجتماعی پیدا کرد و از عرصهٔ بیمارستانها و درمانگاهها به متن جامعه راه یافت و دانش پزشکی با بافت اجتماعی قدرت درهم آمیخت.

در همین زمان بود که نهادهای پلیسی و قضایی از وجود پزشکان

<sup>1.</sup> etiology 2. medicalization of society

المود جستند و رفته رفته دستگاه پزشکی قانونی تأسیس شد و به عنوان الهادی مهم در جامعهٔ قرن نوزدهم نقشی بسیار حساس ایفا کرد. افزون این، نظارت بر تغذیه و مسکن از نظر بهداشت در حوزهٔ اقتدار پلیس قرار گرفت و پلیس نیز اقدامات خود را موکول به نظر کارشناسانهٔ پزشکان کرد. در همین زمان، انجمن سلطنتی پزشکی تأسیس شد. هدف اصلی این انجمن گردآوری و انتشار اخبار و اطلاعات پزشکی دربارهٔ پیماریهای همه گیر و مزمن در جامعه بود. بعدها نظارت بر عملکرد پزشکان نیز در حوزهٔ اختیارات این انجمن قرار گرفت. رفته رفته رفته راختیارات این انجمن سلطنتی پزشکی افزایش یافت و بررسی صلاحیت اختیارات انجمن سلطنتی پزشکی افزایش یافت و بررسی صلاحیت متخصصان حرفهٔ پزشکی را نیز در برگرفت.

به طور کلی، در اواخر قرن هجدهم نظامی تازه در جامعه تأسیس شد که به موجب آن انسان آرمانی از دیدگاه پزشکی تعریف میشد. بنابراین، هنجارهای ارزشی تعیین شده از سوی نهاد پزشکی در کلیهٔ شئون زندگی افراد از بدو تولد تا زمان ازدواج و سپس بیماری و مرگ متجلی گردید. از این زمان به بعد، پزشکی و بهداشت در زندگی شهروندان نقشی انکارنا پذیر یافت و به همهٔ عرصه ها نفوذ کرد.

با طرح ارتباط مرگ و زندگی در قلمرو وجود انسان، کالبدشکافی اهمیت خاصی بافت. در اواخر قرن هجدهم، موانع فرهنگی از سر راه کالبدشکافی کنار رفت. گفتنی است که تا قرن هجدهم ممنوعیتهای مذهبی بسیار شدیدی در تقابل با کالبدشکافی وجود داشت و همین امر موجب می شد که این کار از نظر اخلاقی و سنتی با موانع متعددی روبه رو شود. در اواخر قرن هجدهم، اکثر موانع ساختاری موجود بر سر راه کالبدشکافی از میان رفت [۴]. در حقیقت، پزشکانی که با نظام پیشین طبقه بندی امراض سر وکار داشتند به اهمیت آسیبهای موجود در کالبد مرده به منظور تعیین ماهیت بیماری پی نبرده بودند، اما با واژگونی انگارهٔ پیشین رفته رفته تجربهٔ بالینی ناشی از آناتومی آسیب شناختی،

اهمیت خاصی یافت و به همین علت جست و جوی ماهیت بیماریها برحسب جدول پزشکی به دست فراموشی سپرده شد و «استدلال اجتماعی» جانشین نگاه ارسطویی به ماهیت آسیب گردید.

گفتنی است که نگاه ارسطویی به بیماریها بر پایهٔ منطق قیاسی استوار بود. اما نگاه تازه ریشه در استدلالهای استقرایی داشت و انگارهٔ ریاضی معرفت را در حل مشکلات پزشکی کارساز نمیدانست. در واقع، روش تازهٔ پژوهش پزشکی به دنبال تحلیل رویدادهای فردی و گردآوری آنها به منظور تعمیم به موارد مشابه بود. در اینجا، فرد بیمار در کانون توجه پزشکی بالینی قرار گرفت. در واقع، با توسل به کالبدشکافی اعماق بنهان کالبد انسان قابل شناخت شد و نگاه پزشکی برای نخستین بار به ژرفای وجود آدمی نفوذ کرد. افزون بر این، دو حس شنوایی و بساوایی نیز بر حس بینایی افزوده شد و پزشکی بالینی با تکیه بر این سه حس به ادراک پزشکی ماهیتی چند بعدی بخشید. برحسب راهکارهای ناشی از تلاقی این سه حس، گفتمانی تازه در دنیای پزشکی پدیدار شد که آثار تنها به این حوزه محدود نگردید.

#### يىنوشت فصل چهارم

- [1] Alan Sheridan. Michel Foucault: Will to Truth, London: Travistock, 1980. p. 206.
- [2] Karlis Racevskis. Michel Foucault and the Subversion of Intellect: Ithaca: Cornell University Press, 1983.
- [3] Martin Jay, "In the Empire of Gaze: Foucault and the Denigration of Vision in Twentieth Century Thought." in Foucault: A Critical Reader (ed.) David. C. Hoy. Oxford: Basil Blackwell, 1986. p. 181.
- [4] Michel Foucault. Nessance de la clinique. Paris: Presses Universitaires de France 1968, 1972. p. 12 G. (Birth of Clinic. p. 125.)

# زبان، زمان و مرگ انسان

کتاب واژه ها و چیزها<sup>۱</sup>، که در زبان انگلیسی به نظم اشیاء ترجمه شده است، شاهکار فوکو در دههٔ شصت محسوب می شود. بدیهی است کسانی که تا قبل از انتشار این کتاب با تاریخ دیوانگی و زایش درمانگاه آشنا بودند، با خواندن این اثر سخت شگفتزده شدند. فوکو در کتابهای نخست به بحث دربارهٔ موضوعهایی پرداخته بود که به عرصهٔ تاریخ پزشکی تعلق داشت. حال آنکه کتاب واژه ها و چیزها کلیهٔ حوزه های علوم انسانی را در بر می گرفت. کتاب تاریخ دیوانگی دست اندرکاران روان شناسی و روان یز شکی را آشفته ساخت و کتاب زایش درمانگاه مورخان رشتهٔ يزشكي را خشمگين كرد. اما واژه ها و چيزها كليهٔ روشنفكران اروپا را در طیفهای گوناگون آماج بررسی خود قرار داد. بی تردید یکی از تکان دهنده ترین مضامین کتاب مزبور تقسیم بندی تاریخ مدرن به سه دورهٔ کاملاً مستقل است که در پر تو سه سامان دانایی و زبان تبیین شده است، و نکتهٔ دیگر اعلام پایان «انسان» در فصل نهایی کتاب است. این دو نکته بیش از همه روشنفکران مارکسیست را برآشفت، زیرا در این کتاب هیچ سخنی از کشاکشهای طبقاتی و آرمانهای انقلابی به میان نیامده است. شاید محبوبیت کتاب و اقبالی که خوانندگان نسبت به آن نشان دادند از همین واژگونیهای انگارهٔ متداول سرچشمه گرفته است.

<sup>1.</sup> Les mots et les choses

عنوان فرعی کتاب، یعنی دیرینه شناسی علوم انسانی، به بحث مفصلی نیاز دارد. در صفحات پیشین، به اختصار به مفهوم دیرینه شناسی پرداختیم و در فصلهای آینده نیز با تفصیل بیشتری به این مفهوم خواهیم پرداخت. در واقع، واژهٔ اخیر استعارهای است که کل طرح تحقیق فوکو را در واژه و چیزها در بر می گیرد.

به طور کلی، فرض بر این است که دیرینه شناسی به حوزهٔ خاصی می پردازد و فوکو نیز در کتاب واژه ها و چیزها علوم انسانی، یعنی رشته هایی چون روان شناسی و جامعه شناسی و مطالعات فرهنگی، را حوزهٔ مطالعهٔ خود قرار داده است. دیرینه شناسی نیز چون باستان شناسی از لایه های بالایی شروع می کند و به قشرهای زیرین حوزه می رسد. فوکو مبدأ پژوهش خود را عهد نوزایی قرار داده و به هر دوره تحت «سامان و انگارهٔ دانایی مربوط به همان دوره» توجه می کند. در حقیقت، می توان سامان دانایی را چون لایه ها یا قشرهای زمین شناسی به شمار آورد.

گفته می شود که یکی از مقولات بسیار مهم و پیچیدهٔ مورد بحث فوکو همین سامان یا انگارهٔ دانایی است. فهم دیرینه شناسی او بدون درک سامان دانایی امکان پذیر نیست. در این واژه، سامانی نمادین نهفته است. مراد فوکو از این واژه اشاره به حوزهٔ معرفت شناختی خاصی است که در چارچوب آن دانش و گفتار و حدیث ویژه ای در فرهنگی خاص و عرصهای معین شکل می گیرد. در حقیقت، سامان دانایی نمود و نماد روح زمانه است. فوکو اصل دگرسانی یا مغایرت ارا در مورد گسست میان سامانهای گوناگون دانایی به کار می گیرد و مدعی است هر عصر در مقایسه با دورانهای دیگر هویت و گوهری متفاوت دارد. فوکو در بحث از سامان و انگارهٔ دانایی می کوشد شرایط تحقق پدیده ها را

مورد تحلیل قرار دهد. او لایدهای تاریخی مهم را از اواخر دورهٔ رنسانس تا زمان حال تحلیل کرده است. فوکو نظام دانایی غرب را از دورهٔ رنسانس به چهار لایه یا سامان تقسیم میکند:

- ا. سامان ماقبل کلاسیک که تا اواسط قرن هفدهم ادامه داشت.
  (عصر رنسانس)
  - ۲. سامان کلاسیک که تا پایان سدهٔ هجدهم ادامه یافت.
    - ۳. نظام مدرن که تا سالهای ۱۹۵۰ ادامه داشت.
- ۴. سامان کنونی که از دههٔ ۱۹۵۰ آغاز شد و تا زمان حال ادامـه یافته است.

بدیهی است که تحلیل هر یک از این سامانها متضمن اثبات مناسبت میان علوم انسانی و سامان دانایی حاکم بر هر دوره است. فوکو میگوید:

در هر یک از ادوار چهارگانهٔ مزبور وجهی از آگاهی و زبانی خاص حاکمیت دارد. در هر دوره، گفتمان خاصی بر رفتار و کردار آدمیان حاکمیت می یابد؛ به این معنا که در هر عصر یک سلسله راهبردهای گفتمانی رواج می یابد که با زبان پیوندی گسستنا پذیر دارد و با فروپاشی هر سامان راهبردهای مزبور نیز کارآیی خود را از دست می دهند.

هدف اصلی فوکو در کتاب واژه ها و چیزها رد پیش انگاره های رایج در علوم اجتماعی و بخصوص تشکیک در «تداوم تاریخی» و «ایدئولوژی ترقی و تکامل» است. او معتقد است چهرهٔ انسانی که ما می شناسیم زمانی پدید آمد که معرفت در پیکر زیست بوم، اجتماع و زبان ماهیتی

<sup>1.</sup> discursive practices

ویژه یافت. مسئلهٔ شرایط امکانی منجر به ظهور و تکامل انسان (به عنوان موضوع معرفت) محور اصلی بحث کتاب واژه ها و چیزها را تشکیل می دهد.

فوکو کتاب واژه ها و چیزها را چون کتاب تاریخ دیوانگی و زایش درمانگاه با نقل قولی از خورخه لوئیس بورخس، نویسندهٔ آرژانتینی، آغاز میکند. بورخس نیز خود تقسیم بندی حیوانات را از دائرة المعارفی چینی برگرفته است. بنا به روایت بورخس، حیوانات را می توان به دسته های زیر تقسیم کرد:

- ۱. حیوانات متعلق به امپراتوری
  - ۲. حیوانات مومیایی شده
    - ٣. حيوانات اهلي
    - ۴. خوکهای شیرخواره
    - ۵. حیوانات افساندای
      - ۶. سگهای ولگرد
- ۷. حیوانات مندرج در این طبقهبندی
  - ۸. حیوانات وحشی
  - ٩. حيوانات غير قابل شمارش

این طبقهبندی چنان با طبقهبندیهای ما تفاوت دارد که با ملاحظهٔ آن ناگهان سخت دچار شگفتی می شویم. مراد او از نقل این رده بندی نشان دادن مرتبهای متفاوت در برخورد با پدیده هاست. در واقع، اگر از دیدگاه علمی یا فلسفی به طبقه بندی حیوانات در فرهنگ چینی بنگریم، اولین پرسشی که می توانیم مطرح کنیم این است که این طبقه بندی بر اساس چه معیار یا اصلی تنظیم شده است؟ چه نظم و سامانی بر این طبقه بندی حاکم است؟ حوزهٔ میانی پرسشهایی را دربارهٔ خود سامان و نظم حاکم برمی انگیزد. آیا این نظم متصل است یا گسسته و منفصل؟ آیا نظم به

طور کلی با زمان پیوند دارد یا با مکان؟ به دیگر سخن، نظم مزبور چه صورت یا ساختاری به خود میگیرد؟ تحلیل این حوزه نه کار تاریخ عقاید است و نه وظیفهٔ تاریخ علم، بلکه طرحی است که شرایط امکانی معرفت را تبیین میکند و به هیچ روی با درونمایهٔ دانایی و معرفت سر و کار ندارد. فوکو با به کارگیری طبقه بندی بورخس در پی آن است تا عرصهٔ سامان محض را بر خواننده روشن سازد. بدیهی است که رهیافت اصلی کتاب چیزی جز تبیین انتظام اصلی دوران رنسانس، عصر کلاسیک و روزگار مدرن نیست.

عنوان کتاب واژه ها و چیزها به مناسبت و پیوند میان نظم واژه ها و شناخت پدیده ها از دوران رنسانس تا زمان حال اشاره دارد، اما ترجمهٔ انگلیسی آن یعنی نظم اشیاء بیشتر بر نظم امور عالم و نحوهٔ شناخت آن دلالت می کند. به دیگر سخن، «تجربهٔ مطلق نظم» و شیوهٔ وجودی آن در این کتاب مدنظر قرار گرفته است. فوکو در این کتاب در پی آن نیست تا نظم را به عنوان مقوله ای متافیزیکی و ماهوی فراسوی شرایط خاص فرهنگی تحلیل کند، بلکه مدعی است که شکل کلی نظم در هر فرهنگ از «انتظام تجربی» و تأمل در مورد آن مهمتر است.

فصل نخست کتاب با عنوان لاس میناس، اثر دیگو ولاسکز نقاش اسپانیایی (۱۶۵۶)، آغاز می شود. فوکو یادآور می شود که این تابلو برحسب مفهوم بازنمایی و نمایشگری تفسیر شده است. در حقیقت، تأویل فوکو بر این تابلو به منظور بازنمودن ساختار معرفت و دانایی در عصر کلاسیک صورت گرفته است. مراد فوکو از طرح این تصویر بیان مصداقی از نظم مورد بحث او در پیشگفتار است. به اعتباری، فوکو ضمن تفسیر این تابلو سامان دانایی و زبان عصر کلاسیک را مطرح می کند.

جان راچمن به اهمیت هنر در پژوهشهای فوکو اشاره کرده و بخصوص نقش ویژهٔ تابلو لاس منیناس را در واژهها و چیزها را در اثر خویش، آزادی فلسفه، مورد بحث قرار داده است. به نظر او، فوکو از ادبیات معاصر و بخصوص نظریههای جدید ادبی و از جمله «نقد نول» ا رولان بارت سخت تأثير يذيرفته است. رولان بارت مدعى بود كــه نوشته های مدرن جملگی به مرجعی درون بود اشاره دارند و صرفاً بـه روایت امور واقع بسنده نمی کنند. هنر و ادبیات صرفاً به سنت و فرادهش ادبی و هنری نظر دارد. جان راچمن مدعی است که قرائت فوکو از لاس منیناس، دون کیشوت و ژوستین مارکی دو ساد از همین سبک تأثير يذير فته است [١]. با اين حال، بايد گفت فوكو در واژه ها و چيزها، با طرح لاس منیناس به عنوان اثری هنری، تلویحاً پذیرفته است که آثــار هنری به «سامان دانایی و زبانی» عصر نزدیک است. به دیگر سخن، فوکو میگوید ما می توانیم با بررسی آثار هنری هر عصر به انگارهٔ حاکم بر آن دوره دسترسی پیدا کنیم. بنابراین، لاس منیناس اثر ولاسکز نمود و نماد روح انگارهٔ کلاسیک محسوب می شود. به اعتباری، می توان گفت هنر خود معلول یک سامان خاص دانایی نیست، بلکه بر افق آن سامان اشراف دارد. فوكو در تفسير نگارهٔ لاس منيناس چنين مي گويد:

نقاش خود در مقابل بوم ایستاده و به مدل خود می نگرد. این نقاش شاید در پی آن است که با اندکی دستکاری نقاشی را تکمیل کند. قلم به دست به سمت چپ، یعنی به طرف تخته رنگ، خم شده و لحظه ای بی حرکت میان بوم نقاشی و رنگ معلق مانده است. در این نگاه، خود نقاش به مدل خود، یعنی آنچه بیرون از بوم قرار دارد، خیره شده است. یعنی اوست که در چشم بیننده نقش بسته دارد، خیره شده است. یعنی اوست که در چشم بیننده نقش بسته است. ما که نظاره گر این تصویریم از ماهیت این نقاشی بی خبریم،

<sup>1.</sup> nouvelle Critique

زیرا بشت بوم در مقابل ما قرار دارد. نقاش این تابلو به فضایی، خيره شده است كه محل استقرار ما تماشاچيان است.كيفيت اين تابلو چنان است که گویی این ما هستیم که در معرض نگاه نقاش قرار داریم. در اینجا، سوژه و تماشاگر در جایگاهی واحد قرار دارند، یعنی نظاره گر و موضوع در مرتبهای واحد و برابر هستند. عامل دیگر در این تابلو نوری است که از سمت چپ می تابد و فضای ترسیمی را روشنی میبخشد. در حقیقت، نور مزبور زمینهٔ بازنمایی تصویر را فراهم آورده است. در انتهای تالار ترسیمی در تابلو لاس منیناس، تعدادی تصویر به دیوار نصب شده که در سایه قرار گرفتداند. تنها یک استثنا وجود دارد و آن هم آییندای است که کنار در روبه رو آویزان است. از میان تمام تصاویر، تنها تـصویر آیینه به وضوح پیداست. نقاش و سایر افرادی که در ایـن تــابلو ترسیم شدهاند، همگی از آیینه روی گردانده و به فراسوی فضای تابلو مینگرند. دو چهرهٔ داخل آیینه تصویر فیلیپ چهارم و همسر او ماریانا است. این دو نفر موضوع اصلی تابلو داخل اثر هستند. در این تابلو، تماشاگران این اثر، یعنی خود ما، با فیلیپ و همسرش در یک جا قرار داریم. در کنار آیینه، دری به بیرون باز می شود و در آستانهٔ در فردی تازهوارد ظاهر شده است. می توان فرض کرد که لحظهای پیش او بیرون از فضای تابلو روبه روی آن قرار داشت و تابلو را نظاره میکرد.

در واقع، در تابلو لاس منیناس می توان به سه بُعد توجه کـرد. یکـی نگارهٔ سوژهٔ نقاشی، دوم تماشاگر که به تصویر خیره شده است و دیگری نگاه نگارگر در حال تصویر. به تعبیری، این سه نگاه در نقطهای خارج از تصویر با هم تلاقی کردهاند.

بدیهی است که فوکو در این اثر هنری مصداق بارز بیان تصویری و

بازنمایی را هویدا میبیند. در این تصویر، نوعی ایهام دیداری به کار رفته است، یعنی تماشاچی جای پادشاه و ملکهٔ اسپانیا را اشغال میکند. به تفسیر او آنچه در این تابلو بازنموده می شود عبارت است از موضوع و فاعلی که خود طرحکنندهٔ این تصویر است:

ذهن شناسنده در این تابلو خود با ظهور انسان به معنای کانتی آن همزمان شده است. به اعتباری، می توان گفت فرمانروای عصر کلاسیک خود نوعی مدل نگارگری است. زیرا وقتی آدمی به مدل و موضوع نگارگری تبدیل شود، اهمیت کانونی می یابد. و تصادفاً همین انسان کانونی خود مورد بازنمایی قرار می گیرد.

حال پرسش اصلی این است که چرا فوکو فصل اول کتاب واژه ها و چیزها را، که به دانش زبان و حیات و کار معطوف است، به بحث دربارهٔ تابلو ولاسکز تخصیص داده است؟ در جواب می توان گفت که در این اثر گوهر و ماهیت بارز بازنمایی کلاسیک ترسیم شده است. لاس میناس تصویری است دربارهٔ فعالیت نگارگری. در واقع، ما در این اثر ارجاع درون بود را به وضوح ملاحظه می کنیم؛ یعنی اثر در پیرامون خود اثر در می زند. هر دو طیف این اثر به بازنمایی نقاشی معطوف شده است:

در ظاهر تابلو لاس میناس حتی با نوشته های کسانی چون مالارمه و ریمون روسل همزمان به نظر می رسد، زیرا آثار آنها نیز به جهان خارج معطوف نیست، بلکه به فیضای هنر نگارش برمی گردد. افزون بر این، تابلو لاس میناس تنها مصداقی از بازنمایی کلاسیک نیست، بلکه موضع سوژه و ابژه را در تلاقی و تبادل نگاه نشان می دهد.

به طور كلى، فعاليت بازنمايي معمولاً متضمن سه موضعي است كه

انسانها اشغال میکنند. نخست، موضع بازنماینده است که خود از طریق نقاشی یا نگارش یا عکاسی و غیره پدیدهای را به نمایش میگذارد. میتوان او را فاعل بازنمایی دانست، یعنی او کسی است که میداند و میبیند. دوم، موضوع و متعلق بازنمایی است، یعنی آنکه وجودش موضوع نقاشی نگارش یا عکاسی است. اوست که غرض، غایت و منظور فعالیت بازنمایی است. در نگاه به یک اثر، خود موضوع و متعلق نیز میتواند در عین حال فاعل نگاه قرار گیرد. یعنی به طور بالقوه همواره امکان واژگونی موضع فاعل و موضوع وجود دارد. در نقاشی ولاسکز، هر یک از این مواضع خود در معرض همین واژگونی قرار گرفته است. یعنی خود نقاش، در عین فاعلیت، موضع مفعول و متعلق بازنمایی را هم اشغال کرده است. در این تابلو، مواضع اصلی به صورتی هنر مندانه واژگون شده است.

فوکو یادآور می شود که نگاه نقاش، وضعیت کودکان و موضع نظاره گر در انتهای تابلو در آستانهٔ در، و سایر چهرهها جملگی رو به نقطهای در مقابل نقاشی است. در این فضا، اگر قسمت زیرین تابلو امتداد می یافت، قادر بودیم بادشاه و ملکه را هم ملاحظه کنیم. اما در اثر حاضر از دیدن آنها محرومیم. آنها همان جایی هستند که نقاش لاس منیناس و ما تماشاچیان قرار گرفته ایم (واژه ها و چیزها، ص ۱۵). جالب اینجاست که پادشاه و ملکه خود در کانون توجه و نگاه کسانی هستند که در این نقاشی ترسیم شده اند. به این اعتبار، حاکمیت و سلطنت نمادین آنها انعکاس دهندهٔ حاکمیت سه نگاهی است که از موضع آنها سرچشمه می گیرد. اما این کانون از نظر ما غایت است، زیرا در بازنمایی کلاسیک فاعل خود در جدول بازنمایی قرار نمی گیرد. برای مثال، لینائوس می گیاه شناس معروف سوئدی، خود در جدول برای مثال، لینائوس گیاه شناس معروف سوئدی، خود در جدول

گیاهان حاضر نیست یا گوینده در دستور زبان عمومی غایب است. لاس میناس را نیز می توان صحنه ای دانست که در آن قلمرو بازنمایی به نمایش گذاشته شده است. آنچه در این تابلو ترسیم شده چیزی نیست جز کارکرد بازنمایی. آنچه ترسیم نشده فاعلی است و حدت یافته و و حدت بخش که این پدیده ها را موضوع و متعلق بازنمایی قرار داده است. اما همین فاعل شناسنده خود در سامان دانایی مدرن پدیدار خواهد شد. این اثر کلیهٔ استثناهای فعالیت بازنمایی را مجسم کرده است.

فوکو در این فصل در پی آن است تا پارادوکس و ناسازهٔ عصر کلاسیک را تبیین کند. به این معنا که ناپیدایی عمیق آنچه انسان می بیند از ناپیدایی بیننده گسست ناپذیر است (همان، ص ۱۶). تابلو لاس میناس به عنوان یک اثر هنری به هیچ روی ماهیت دانایی و معرفت عصر کلاسیک را عرضه نمی کند، بلکه محدودیتهای سامان دانایی کلاسیک را مطرح می سازد. بدیهی است که این اثر محدودیت مزبور را از طریق تجسم باز می نماید. هنر نه تنها محدودیت طرحهای تاریخی را تبیین می کند، بلکه حد و کران ذاتی را به طور کلی بر ما روشن می سازد. بدین اعتبار، لاس میناس ماهیت آشکار بازنمایی را به ظهور می رساند [۲].

بدین معنا، بازنمایی گوهر و منشی دارد که نه به طور مستقیم بلکه برحسب محدودیت آن قابل رؤیت است. آنچه لاس میناس در مورد «ناپیدایی عمیق» بر ما معلوم میدارد ویژهٔ سامان دانایی کلاسیک نیست، بلکه حقیقتی است دربارهٔ بازنمایی که از دل اثر هنری آشکار می شود. بنابراین، می توان گفت هنر در کتاب واژه ها و چیزها همان نقشی را ایفا می کند که در پایان کتاب تاریخ دیوانگی در عصر کلاسیک دربارهٔ ونسان ون گوگ بیان شده است.

## همسانی ۱، کیان عصر نوزایی

فصل دوم کتاب واژه ها و چیزها به سه سامان عمدهٔ دانایی، تأثیر آنها و گذار به سامان بعدی اشاره می کند و مدعی است که با فروپاشی هر سامان، دانایی و معرفت حاکم نیز در هم می ریزد و معرفت تازهای جانشین آن می شود. این فصل نیز چون فصل نخست خواننده را به گونه ای مرموز دچار سردرگمی و پیش انگاره های او را دچار تنزلزل می کند. جان راچمن می گوید:

اگر طبقه بندی بورخس در فصل نخست، مفروضات آدمی را در مورد نظم و سامان به پرسش می کشد، فصل دوم نیز، با به کارگیری اصل واژگونی یافته ها و اصول مسلم، دانش متعارف را واژگون می کند و دانش را امری زمانمند و کرانمند می داند [۳].

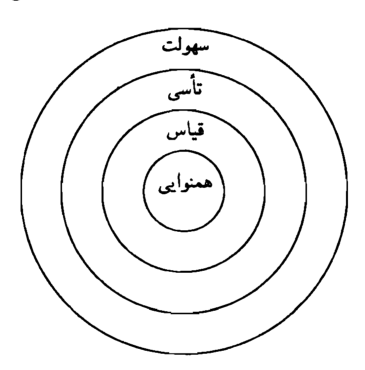
فوکو در فصل دوم واژه ها و چیزها به گاهشماری تاریخی هیچ توجهی ندارد و تنها از سامان دانایی در عصر نوزایی میگوید. او در این فصل هیچ سخنی از اندیشمندان معروف این دوران، یعنی کوپرنیک و گالیله، و اومانیستهایی چون اراسموس و مونتنی به میان نمی آورد، بلکه اسامی ناشناسی چون آلدروواندی ۲ را مطرح میکند. فوکو در این فصل تنها دو بار از قرن شانزدهم و هفدهم یاد میکند و اگر خواننده به این دو تاریخ توجه نکند، از یاد خواهد برد که بحث فوکو دربارهٔ سامان دانایی عصر نوزایی است.

اولین سامان دانایی، یعنی انگارهٔ حاکم بر عصر نوزایسی، بر پایهٔ همسانی و مشابهت استوار بود. به گفتهٔ فوکو، در عصر نوزایسی میان واژهها و چیزها گونهای وحدت و همسانی برقرار بود و همین مشابهت و همسانی نقش مؤثری در تکوین دانایی در فرهنگ غرب ایفا میکرد.

بدین نحو، آنچه رهنمود اصلی در تأویل و تفسیر متون تلقی می شد همین مقولهٔ مشابهت و همسانی بود (همان، ص ۱۷).

به گفتهٔ فوکو، علم و دانش در سدهٔ شانزدهم مبتنی بر مناسبت میان پدیدهها بود. او به چهار گونه مناسبت میان پدیدههای همسان اشاره میکند:

۱) مشابهت در مقام سهولت ۱؛ ۲) مشابهت در مقام تأسی ۲؛ (1) مشابهت از باب قیاس ۱؛ و ۴) مشابهت از باب همنوایی ۲.



فوکو میگوید مناسبت میان این چهار شکل مشابهت را میتوان در دوایری متحدالمرکز تصور نمود. مراد از مشابهت به اعتبار سهولت این است که دو چیز را از باب عموم و خصوص مورد نظر قرار دهیم، از جمله مناسبت میان جماد و نبات و حیوان را میتوان چنین مناسبتی دانست. در مشابهت به اعتبار تأسی، امور و اشیاء با وجود مسافت میان آنها پژواک یکدیگر فرض میشوند. از جمله وقتی گفته میشود عقل

<sup>1.</sup> convenientia

<sup>2.</sup> enulatio

<sup>3.</sup> analogy

<sup>4.</sup> sympathy

آدمی پژواک ناقص عقل الهی است، این امر مصداقی از تأسی عقل آدمی به عقل الهی به شمار می رود. قیاس سهولت و تأسی درهم می آمیزد و مشابهته ایی را که نه پنهان اند و نه اساسی و ماهوی امکان پذیر می سازد. در واقع، مشابهت مبنی بر قیاس بر قراری مناسبت میان چیزها است از باب تشبیه، یعنی چیزی را بدون قید و شرط به چیز دیگر تشبیه کنند. از جمله وقتی گفته می شود «پیچیدن افعی به کمندت ماند. آتش به سنان دیوبندت ماند. آتش به رفتن سمندت ماند. خورشید به همت بلندت ماند. اندیشه به رفتن سمندت ماند. خورشید به همت بلندت ماند نوعی مناسبت تشبیه بین این امور مفروض می شود. علاقهٔ همنوایی آن است که همه چیز عالم با هم قابل تشبیه تلقی شوند. این همان چیزی است که در آرایه های بدیعی از آن با نام تشبیه عکس نام بر ده اند. این بیت:

#### دل من چون دهن تنگ بان دهن تنگ بان چون دل من

اساس این تشبیه بر قیاس میان چیزهایی استوار است که سبب توسعهٔ آن می شود. در واقع، پدیدهٔ مشابهت یا تشبیه، که فوکو از آن نام برده است، اشکال خاصی از تصویرگری است که شعرا و گویندگان از آن سود جسته اند [۴]. فوکو در این بخش به قیاس و کشف و یادآوری شباهت و همسانی بین دو یا چند چیز متفاوت اشاره می کند:

این نسبت به نظر اندیشمندان دوران نوزایسی موجب دانایی و معرفت می شود. از جمله در تشبیه مبتنی بر همنوایی اصل بر این است که هر قدر دو طرف تشبیه از یکدیگر دور ترند، این تشبیه بیشتر متن و بطن هستی را آشکار می کند و علاقهٔ موجودات عالم را به یکدیگر برملا می سازد. به این اعتبار، حرکت و پویایی امور عالم در سایهٔ وحدت و اینهمانی میان پدیده ها تحقق می یابد. در واقع، اصل بر انحلال مباینت و رفع مغایرت، انفراد و تنافر است (همان، ص ۲۵). در دوران نوزایی، باور بر این بود که

خداوند همسانی و همگونیهایی را که به سود آدمی آفریده بود هیچگاه از دستبرد تأمل او به دور نمیدارد و به همین جهت نشانه ها و آیاتی جهت شناخت اینگونه همگونیها در جهان وجود دارد. مراد فوکو از نشانه چیزی است که چیز دیگری را از طریق قیاس تمثیل یا تداعی نشان دهد. در واقع، نظم و سامان اشیا و پدیده ها در سایهٔ همین همگونی است و راه شناخت این همگونیها چیزی جز آیت و نشانه انیست (همان، ص ۳۰).

در واقع، آیت و نشانه به پدیدهای گفته می شود که هم خودش باشد و هم مظهر مفاهیمی فراتر از وجود عینی خود. به عبارت دیگر، بدون نشانهٔ مزبور هیچ همگونی و مشابهتی قابل فهم نیست. از این جهت، می توان عالم مشابهتها و همگونیها را سپهر نشانه ها دانست. وقتی حجاب از چهرهٔ این نشانه ها برداشته می شود، به ساحت همگونی و مشابهت و تمایل خواهیم رسید. در واقع، نشانه ها به آدمی مدد می رسانند تا از عالم محسوسات متکثر و گونه گونِ عالم دیدار به راز وحدت و همگونی هستی پی برد.

در رهیافت دوران نوزایی، حروف و کلمات منش و خصوصیاتی دارند که آنها را با امور و پدیده ها پیوند می دهد و مشابهت آنها را معلوم می دارد. بنابراین، می توان گفت زبان در این دوره با سایر پدیده های طبیعی چون گل و گیاه و جماد و غیره همسنگ بوده است. خداوند در آغاز زبان را آفرید و زبان مزبور به لحاظ دال و مدلول وحدتی آهنگین داشت. اما پس از واقعهٔ بابل این همگونی و وحدت از میان رفت و تنها زبان عربی است که تا حدی وحدت اولیه را در خود حفظ کرده است. نامهایی که حضرت آدم به حیوانات داد هنوز هم ویژگی اولیهٔ خود را حفظ کرده اند. یکی از پیامدهای اصلی این رویکرد

<sup>1.</sup> sign

به زبان امتیازی است که به زبان نوشتاری می دهد. فوکو این امر را یکی از رویدادهای بزرگ فرهنگ غرب می شمارد (همان، ص ۳۸). خداوند در آغاز کلمات نوشتاری را آفرید و حضرت آدم نیز آنها را خواند و اول چیزی که خواند نام حیوانات بود که در این نامها آیت الهی نهفته بود.

این پیوند و همبستگی میان نوشتار و پدیدارها دو خصوصیت متضاد دانایی در قرن شانزدهم را به نمایش میگذارد. اول، نبود امتیاز میان آنچه دیدنی است و آنچه خواندنی؛ به همین روی، آلدروواندی توصیفهای بیچون و چرا، نقلقولهای غیر مستقیم، افسانهها و حکایات بدون تفسیر و باورهای مربوط به اعضای حیوانات و ارزش اساطیری آنها را در پزشکی و افسون بدون هیچ امتیازی درهم میآمیزد و آنها را به عنوان حقایق علمی مطرح میکند (همان، ص ۳۹). اینگونه نوشتهها به نظر اندیشمندان دوران کلاسیک، و از جمله بوفون، افسانهٔ صرف به نظر اندیشمندان دوران کلاسیک، و از جمله بوفون، افسانهٔ صرف خواندنی محسوب میکرد (همان، ص ۴۰).

کلود دوره امیگفت عبرانیان، کنعانیان، سامریان، کلدانیان، سریانیها، مصریان، فنیقیها، اعراب و ایرانیان همگی از راست به چپ مینویسند، زیرا از جهت حرکت فلک اول پیروی میکنند و، به قبول ارسطو، این حرکت به جانب وحدت است. مارونیها، صربها، یعقوبیان، قبطیان، یونانیان، رومیها و سرانجام همهٔ اروپاییان از چپ به راست مینویسند، چون سیر حرکت فلک دوم را رهنمود خویش قرار دادهاند. چینیها، ژاپنیها، هندوان و کارتاژیها از بالا به پایین دادهاند. چون از نظم طبیعت پیروی میکنند و خداوند سر را در رأس و پا را در ذیل کالبد آدمیان قرار داد. مکنزیکیها از پایین به بالا

<sup>1.</sup> Claude Duret

فی نویسند چون حرکت منطقة البروج را دنبال میکنند. به همین دلیل، وابطهٔ زبان و طبیعت مناسبتی تمثیلی ـقیاسی دارد.

دومین ویژگی دانایی در عصر رنسانس که از برتری زبان نوشتاری فرچشمه میگیرد، رواج و گسترش تأویل و تفسیر است. نظر به اینکه طبیعت متشکل از ارکان مکتوب بود، معرفت نیز صرفاً متضمن دیدن و الهات نبود، بلکه گونهای تفسیر به شمار میرفت. وظیفهٔ انکشاف، اهمیت بخشیدن به نوشتار برای نیل به وضوح و آشکارگی زبان اولیه بود. هرچند وصول به این مقصود کار آسانی نبود، تحقق معنا در پرتو تأویل تا حدی امکان پذیر می شد. به گفتهٔ میشل دومونتنی:

تفسیرها بیشتر با خود تفسیر سروکار دارند تا اشیا و پدیدهها. کتابها بیشتر در تفسیر سایر آثار مکتوب نوشته میشوند تا دربارهٔ خود پدیدهها (همان، ص ۴۰).

# فوكو هم در اين زمينه ميگويد:

یکی از پیامدهای اصلی رویکرد رنسانس به زبان همینگونه برخورد تأویلی است.

به گفتهٔ او، وقتی در رویکردهای ویژه و سامان دانایی رنسانس تأمل میکنیم، درمی یابیم که این انگاره همانقدر بـرای انسـان امـروزی در فرب مهجور و دیریاب است که تقسیم بندی چینیِ مطرح شده از سوی بورخس.

## سامان دانایی در دوران کلاسیک ( ۱۸۰۰ ـ ۱۶۶۰)

به گفتهٔ فوکو، همان طور که همگونی و مشابهت دورنمایهٔ سامان نوزایی را تشکیل می داد، بازنمایی، معیار معرفتی در عصر کلاسیک به شمار می رود. نظام حاکم بر عصر نوزایی در مثلثی تبلور می یافت که یک

ضلع آن را نشانه (دال)، ضلع دوم را پدیده ها (مدلول) و ضلع سوم آن را همگونگی و مشابهت تشکیل می داد. از قرن هفدهم به بعد، این صورت نمادین دگرگون شد و به نظامی دو بعدی تبدیل شد. پس از این دوره، دال و مدلول دو سوی طیف بازنمایی را با یکدیگر پیوند داد. به این معنا که عنصر سوم، یعنی مشابهت و همگونگی، از میان رفت. زبان از قید پدیده ها رها گردید و به دنیای تصویری وارد شد.

فوکو گذار از عصر نوزایی به دوران کلاسیک را در قرائتی خاص از رمان دون کیشوت اثر سروانتس تحلیل کرد. در حقیقت، دون کیشوت، شخصیت اصلی این رمان، بین دو دنیای متفاوت معلق بود. از یک سو، به سامان وحدت و همگونگی تعلق داشت و از سوی دیگر، به جهانی از مغایرتها و ناهمگونیها گام نهاده بود. دون کیشوت میان واژهها (حماسههای پهلوانی و عیاری) و چیزها (امور و پدیدههایی که در برابر او قرار گرفته بود) سرگردان بود. در بخش دوم این رمان، دون کیشوت میان نظم واژهها و سامان پدیدهها گرفتار شد و مغایرت ایس دو او را آمنفته ساخت. او فروپاشی مشابهت و همگونگی را امری سخت فاجعهبار میدانست. در حقیقت، او پهلوان حماسهٔ یکرنگی و همگونگی بود و از این رو نمی توانست پا به عرصهٔ ناهمگونگی و مغایرت گذارد. سیر و سلوک او در راه رسیدن به وحدت و همگونگی و یکرنگی بود، سیر و سلوک او در راه رسیدن به وحدت و همگونگی و یکرنگی بود، اما در این راه ناکام ماند (همان، ص ۴۷).

از قرن هفدهم به بعد، همگونگی و مشابهت وجهی از خطای معرفتی محسوب می شد. فرانسیس بیکن با طرح نظریهٔ «بتهای ذهنی» نخستین چالش را در برابر اصل وحدت و مشابهت مطرح کرد. دکارت نیز وحدت و مشابهت را ملغمهای از مقولات مختلف دانست و گفت این ملغمه در پرتو اصل مباینت و تطبیق از میان رفت. از آن پس، مشابهت به حاشیهٔ دانش رانده شد. بعد از این دوره، گرایش به جست و جوی مشابهت و همگونگی میان زبان و پدیده ها یا دال و مدلول به قلمرو

تخیلات شاعرانه تبعید شد. وقتی در ادبیات روزگار کلاسیک سخن از دیوانگی به میان می آمد، مراد همان دورافتادن از قوهٔ تمیز و تفکیک و افتادن در ورطهٔ مشابهت و قیاس و تمثیل بود. به دیگر سخن، دیوانه کسی بود که از تمیز و درک هویت و غیریت عاجز بود.

در فرهنگ غرب پس از قرن هفدهم، دیوانه به کسی اطلاق می شد که کلیهٔ دلالتهای نشانه شناختی را درهم می ریخت و آنها را در آمیزهای نامیمون و زشت به ورطهٔ تشابه و همگونگی می کشاند. بدین تر تیب، فرهنگ غرب از قرن هفدهم به بعد به فرهنگ هویتها تبدیل شد.

در حقیقت، باید گفت دو تحول اساسی سامان عصر کلاسیک را مشخص میسازد. نخست آنکه کارکرد اصلی شناخت دیگر ایجاد همبستگی از نوع مشابهت میان پدیده ها نیست، بلکه اصل تمیز و تفکیک است. به همین جهت، تحلیل جانشین تمثیل شد و محوریت تمیز و تفکیک موجب گردید که تاریخ و علم از یکدیگر جدا شوند. بدین اعتبار، مطالعهٔ چهره هایی چون افلاطون و ارسطو به موضوعی تاریخی بدل شد.

در حقیقت، کار علم جدید آن است که ضمن مطالعهٔ مستقیم پدیدهها نسبت آنها را معلوم کند و به همین جهت استواری و یقین علمی بر پایهٔ تمیز میان پدیدهها به اثبات می رسد. دومین دگرگونی نیز به علم، روانی و استواری بیشتر می بخشد. به این معنا که هر نوع مشابهتی به امری محدود و قابل شمارش تبدیل می شود و عرصهٔ جدیدی از دانایی علم و بر اساس طبقه بندی امور و اشیا گشوده می شود. مراد از دانایی علم و معرفت نسبت به تفاوت میان امور است. تهیهٔ جدول اختلافات و مغایرتها وظیفهٔ اصلی علم جدید شد و به همین دلیل افرادی چون مغایرتها وظیفهٔ اصلی علم جدید شد و به همین دلیل افرادی چون لهنائوس جدول انواع گیاهان و حیوانات را تهیه و راجع به اختلافات میان انواع مختلف تحقیق کردند. به گفتهٔ فوکو:

سه نوع تحلیل در این دوره اهمیت علمی یافت. یکی مقولهبندی ، دوم تحلیل تکوینی یا تحلیل انتظام تقویمی امور، و سوم علم برابریها ۲.

پیوند و ارتباط این سه روش تحلیلی زمینهٔ گسترش سه حوزهٔ تجربی را فراهم آورد. فوکو می افزاید:

نباید این روشها را با علوم ریاضی، مثل فیزیک، اشتباه کرد، زیرا اساس آنها را نظم تازه تشکیل میداد. در سایهٔ همین نظم جدید بود که سه حوزهٔ تازه در قلمرو علم پدیدار شد. یکی به تحلیل زبان پرداخت و ارکان آن را وارسی کرد، دیگری به تحلیل ثروت مبادرت نمود و سومی تاریخ پیدایش و تکوین پدیدههای طبیعی را مطالعه کرد.

## زبان در عصر کلاسیک

به می توان گفت بررسی دستور زبان عمومی مهمترین حوزهٔ تبجربهٔ این دوره به شمار می رفت و فوکو با مطالعه در این حوزه جدول عمومی عرصه های تجربی را به دست آورد.

اندیشمندان کلاسیک میان رشته های گوناگون دانش تجربی مناسبات خاصی قائل بودند و هرچند هر یک از آنها در رشتهٔ خاصی تخصص داشتند، در حوزه های دیگر نیز وارد بودند و به بحث دربارهٔ موازین آنها می پرداختند. از جمله کندیاک و دستوت دو تراسی در آموزه های علمی و زبان شناختی خویش مسائل مربوط به مبادلهٔ ثروت را نیز بررسی می کردند. ترگون، اقتصاددان فرانسوی، در دانشنامهٔ معروف آن دوره

<sup>1.</sup> taxonomia

<sup>2.</sup> mathesis

<sup>3.</sup> empiricity

<sup>4.</sup> Turgot

مقالهٔ مبسوطی دربارهٔ علم اشتقاق واژه ها نوشت. او در جای دیگر برای نخستین بار توازن میان پول در نظام نمادی را مطرح کرد و مدعی شد واژه ها و پول هر دو ابزار مبادله به شمار می روند. ژان ژاک روسو نیز، هم در مورد گیاه شناسی پژوهش کرد، هم خاستگاه زبانهای گوناگون را بررسی نمود و هم از مبادلهٔ ثروت سخن به میان آورد.

« می توان گفت زبان در عصر کلاسیک اولویت خاصی یافت (همان، ص ۷۸)، زیرا نمودار صورت ذهنی به شمار می رفت و در حقیقت ابزار بازنمایی بود. در این زمان، «دستور زبان عمومی» در یی آن بود تا فراگرد بازنمایی را تحلیل کنده مفهوم جدید زبان، که از پدیدههای بیرونی استقلال یافته بود در پرتو بازنمایی تعریف شد در این دوره، زبان بیانکنندهٔ صرف اندیشه نبوده بلکه تحلیل آن را نیز در بر می گرفت. به دیگر سخن، خربان چیزی نبود جز ابزار تحلیل اندیشه بدین اعتبار، زبان برای نخستین بار واجد تفکر گردید و به این ترتیب، تـصویر صورتهای ذهنی قائم به جهات خارج نبود، بلکه وجودی خودپاینده داشت. بدین قرار، بازنمایی پیوند مستقیم خود را با پدیدههای خارجی برید و به امری انتزاعی بدل شد. از این دورمه زبان و معنا با یک دیگر همنوا شدند و خود را از دنیای خارج جدا ساختند و از این رهگذر با دانش پیوند یافتنده دانش در این دوره به نظام دلالتی و مقولهای تبدیل شد و دلالت نیز چیزی نبود جز زبان به همین اعتبار، بحث ثروت و تاریخ طبیعی نیز در حیطهٔ نظام دلالتی قرار گرفت هزبان از این دوره عامل ایجاد سامان در اندیشه شده در حقیقت، پیدایش و تکوین دستور زبان عمومی خود نمودار همین تلاش برای ایاجاد نظم و سامان در اندیشه بوده با این حال دستور زبان در پی شناخت مناسبتِ مشابهت میان زبانهای گوناگون نبود، بلکه غایت اصلی تبارشناسی واژهها یافتن هویت و دگرسانی میان زبانهای گوناگون بود، به طور کلی، نظریهٔ گزاره زیربنای این حوزه را تشکیل می داد، زیرا گزاره از مناسبت میان مبتدا و

خبر به وجود می آمد و در حقیقت نظریهٔ مزبور منش ترکیبی کزاره ها را بررسی می کرد. افزون بر این، چون مصدر «بودن» مبتدا و خبر را به هم پیوند می داد و در وجهی از زمان مقید می ساخت، از این رو پیوند هستی (بودن) و زبان اهمیت خاصی یافت بدیهی است که نشانه های فعل ۲ در دستور زبان مورد توجه قرار گرفت و همین نشانه های فعلی در سیر تکوینی خود به گفتمان تبدیل شده از این رو، می توان گفت در این دوره عامل زمان در دستور زبان اهمیت بی سابقه ای یافت و دستور زبان، به طور کلی، بیشتر به پژوهش دربارهٔ سامان فعلی و نحوی گزاره ها پرداخت.

## تاریخ طبیعی در عصر کلاسیک

به گفتهٔ فوکو، دومین حوزهٔ دانایی در عصر کلاسیک «تاریخ طبیعی» است. به نظر او، این حوزهٔ معرفتی به اشتباه نامگذاری شده است، زیرا این عرصه محصول شکاف میان تاریخ و دانش است. در دورهٔ نوزایی، تنها تاریخ مطرح بود، اما در عصر کلاسیک تنها چیزی که تاریخ طبیعی را در بر نمیگیرد همانا تاریخ طبیعت است. آنچه آغازگر تاریخ طبیعی است به هیچ روی کشفهای جدید دربارهٔ طبیعت نیست، بلکه چیزی است که در کتابهای تاریخ طبیعی این عصر، و از جمله تاریخ طبیعی جهارپایان نوشتهٔ جانستون، موجود نیست، یعنی افسانه ها و حکایاتی که در آثار طبیعت گرایان عصر نوزایی وجود دارد و در دورهٔ کلاسیک از قلمرو تاریخ طبیعی حذف شده است در تاریخ طبیعی، بازنمایی موجودات طبیعی در چارچوب جدولها و طبقه بندیهای خاص این دوره موجودات طبیعی در چارچوب جدولها و طبقه بندیهای خاص این دوره به چشم میخورد. چتاریخ طبیعی نیز چون دستور زبان عمومی از اصل

<sup>1.</sup> syntactial essence

<sup>2.</sup> verbal signs

<sup>3.</sup> discoaurse

<sup>4.</sup> Verbal order

<sup>5.</sup> Natural History of Quadrupeds

نامگذاری سود جست؛ در این دوره، مطالعهٔ موجودات طبیعی بر محور دو موضوع اصلی پایه گذاری شده بود: ۱) کشف و شناخت موجودات خاص؛ ۲) قرار دادن آنها در مناسبتی خاص با سایر موجودات. در واقع، استقرار موجودات در جدولهای مزبور بر پایهٔ اینهمانی ها و این نه آنی ها صورت می پذیرفت. پکسانی و مغایرت موجودات بر اساس هیئت ظاهری و سیمای بیرونی آنها استخراج میشد. در واقع، اساس طبقهبندی موجودات کیفیات و خصوصیات بیرونی آنها بود. آنچه تاریخ طبیعی جهاریایان جانستون را از آثار آلدروواندی متمایز میساخت، گسترش عملم جدید نبود، بلکه استحالهای عمیق در تفکر و پیش انگارههایی بود که دانش کلاسیک بر پایهٔ آن بنا شده بود. جانستون دامنهٔ شمول حوزهٔ تاریخ طبیعی را محدود ساخت. گفتنی است که در اوایل قرن شانزدهم میان وصف اجزا یا اندام گیاهان و حیوانات و افسانه های مربوط به آنها و نیز پایگاه آنها در علم پزشکی یا آنجه سفرنامهنويسان كهن دربارة آنها نوشته بودند تفاوتي وجود نداشت. جانستون كليهٔ اسطورهها و حكايات دربارهٔ موجودات زنده را کنار نهاد و صرفاً به اندام خارجی موجودات طبیعی توجه کرد. به دیگر سخن، جانستون آنچه را که در جهان طبیعت قابل بازنمایی نبود، از جدول خود حذف کرد. در واقع، او از تیغهٔ اوکام ا در علوم طبیعی سود جست و آنچه را که خارج از حیطهٔ این دانش می دید، کنار نهاد. او نه تنها حکایتها و باورهای کهن را به دور ریخت، بلکه عنصر بویایی، چشایی و بساوایی و حتی رنگ را از جدول خود حذف کرد. آنچه باقی ماند ساختار رؤیت پذیر عناصر و اجزای گیاهان و حیوانات بود. در حقیقت، ساختار مزبور متضمن چهار متغیر عمده بود: ۱) صورت؛

Occam's Razor. ۱؛ اوکام معتقد بود که همهٔ مفاهیم را باید به اعتبار قابلیت ادراک آنها در معرض محکی موسوم به تیغهٔ اوکام قرار دهیم. به این معنا که هر چیز که به ادراک درنیاید از حوزهٔ معرفت بیرون رود.

۲) کمیت؛ ۳) موضع و مناسبت؛ ۴) اندازه یا حجم. تحلیل موجودات برحسب ساختار آنها امکان تشخیص نمونههای فردی را فراهم میساخت، اما امکان محدود کردن توصیف پدیدههای طبیعی را از بین میبرد و همین امر مقالههای بیشماری را دربارهٔ خصوصیات طبقهبندی و نوعی گیاهان و جانوران لازم ساخت. به گفتهٔ فوکو، برای حل این مشکل دو رهیافت در نظر گرفته شد: یکی روش و دیگری نظام ۲. روش موجب می شد تمام نمونهها مقایسه شوند. در چارچوب نظام، تعداد محدودی از خصوصیات و منشها از پیش تعیین می شد و تغییرات و عناصر ثابت هر یک از نمونهها مورد بررسی قرار می گرفت.

ارتباط میان ساختار و خصوصیات، امکان تهیهٔ جدول جامعی از موجودات زنده را فراهم میساخت. بنابرایس، در جدول مزبور اختلافهای نمونه ها از طریق تکرار در ساختار مشخص میشد. از این رو، اگر شباهت نمونه ها مورد توجه قرار نمی گرفت، اختلاف آنها از این رو، اگر شباهت نمونه ها مورد توجه قرار نمی گرفت، اختلاف آنها بیمعنا می گردید و طرح تاریخ طبیعی به عنوان زبانی منسجم با دشواری روبه رو می شد. بدین اعتبار، باید نوعی تداوم در فراگرد طبیعت فرض می شد و شکافها و خلاهای موجود در این تداوم به طور کلی چونان پیامد یک سلسله فروپاشی طبیعی در قلم و موجودات طبیعی توجیه می شد. تحلیل تکوینی مزبور بر طبقه بندی تاریخ طبیعی افزوده می شد. همین امر پیش زمینهٔ پیدایش نظریهٔ تکاملی طبیعت را فراهم ساخت. در واقع، اندیشمندان تاریخ طبیعی نوعی تداوم طبیعی را زمیداً هستی، یعنی ذات واجب، تا مرحلهٔ تکوین موجودات چند سلولی دنبال کردند.

کوتاه سخن آنکه در سایهٔ نظریهٔ ساختار، بنیاد موجودات مورد توجه قرار میگرفت و سپس یک نمونه از میان پدیدههای طبیعی که

<sup>1.</sup> method 2. system

مشابهتهای ساختاری داشت برگزیده و اجزای مختلف آن تحلیل می شد. نمونههای بعدی نیز به همین ترتیب انتخاب می شد و قسمتهایی که در پدیدهٔ نخستین برشمردیم حذف می شد تا آنکه سرانجام، به مدد روش تطبیق، خصوصیات پدیدهٔ مزبور از نظر نوع و جنس مشخص و وجه تمایز آن معلوم می گردید و از این رهگذر هویت آن تعیین می شد. کسانی چون بوفون و آدانسون از این روش سود جستند. بدین معنا که تعدادی از عناصر را، که تغییرات و عوامل ثابتشان قابل مطالعه بود، برمی گزیدند و اختلافها و مغایرتهای نامربوط به این عناصر را رها می کردند و زمانی که عناصر مزبور در دو نمونه مشترک بود، نام مشترکی بر آنها می نهادند. این رهیافت به نظام معروف شد و لینائوس از این روش به خوبی بهره گرفت.

وبه طور کلی، رویکرد کلاسیک در علوم طبیعی با رویکرد مدرن از این نظر تفاوت داشت که در دوران جدید با ظهور زیستشناسی تفاوت انواع موجودات با یکدیگر از ساختار ظاهری آنها استنتاج نمیشود، بلکه نظام درونی (از جمله کالبد، دستگاه تنفس، گردش خون و غیره) مبنای کشف امتیازات و مغایرتها و سرانجام طبقهبندیها قرار ممیگیرد. این تفاوت را می توان به فهم اختلاف رهیافت کلاسیک و رویکرد مدرن تعمیم داده

## تحلیل ثروت در دوران کلاسیک

و فوکو در فصل ششم کتاب واژه ها و چیزها با عنوان «مبادلات»، به تحلیل ثروت در دوران کلاسیک پرداخت و یادآور شد که در این عصر نظم اقتصادی منش و ماهیتی مبادلاتی یافت و لازم به تذکر است که در دوران نوزایی ارزش پول بر مبنای عیار فلزی گرانبها تعیین می شد، یعنی

وزن و جنس سکه ملاک تعیین ارزش آن قرار می گرفت. اما در نظامهای مبادلاتی عصر کلاسیک، یول نمود و نمایش ثروت محسوب شد، یعنی ماهیت تـوزینی و عـیاری خـود را از دست داد. از ایـن رو، کارکرد یول در قرنهای هفدهم و هجدهم، یعنی در دورهٔ استیلای سوداگری ـ مرکانتیلیسم ۱، ماهیتی دلالتی یافت؛ یعنی ارزش و امتیاز هر سکه روی آن حک شد. درست همانطور که در علوم طبیعی پدیدههای زنده در جدول خاصی طبقهبندی می شدند و همین طبقهبندی مبنای تحلیل قرار می گرفت، یول نیز برحسب مقولهٔ هویت و مغایرت دلالت خاصی پیدا کرد و از این زمان بول (سکه) صورت ذهنی ارزش اقتصادی شد. در سدهٔ هجدهم، اوراق بهادار نیز وارد بازار شد. در حقیقت، اوراق مزبور بهترین نمود نشانه شناسی جدید بود، یعنی دلالت وضعی لفظی نقشی انکارنایذیر در آن یافت. به همین اعتبار، تعیین ارزش اسمی پول همان نقشی را در اقتصاد ایفا کرد که خصوصیت در حوزهٔ تاریخ طبیعی، و ثروت ماهیتی نمادین یافت و در واقع سنجش ثروت بریایهٔ بازنمایی و تصویر انتزاعی استوار شد (همان، ص ۱۶۹). حتى ارزش طلا نيز برحسب ارزش يول تعيين شد، يعنى اعتبار پول امری خودیاینده و مستقل گردید و همه چیز دیگر برحسب آن سنجیده می شد (همان، ص ۱۷۶). مبادله به فراگر دی تبدیل شد که در سایهٔ آن ثروت به نمایش درمی آید. از این رو، همهٔ انواع ثروت در جهان، تا آنجا که بخشی از نظام مبادلاتی را تشکیل میداد، با یکدیگر مرتبط میشد (همان، ص ۱۷۹). همانطور که ساختار و خصوصیات به منزلهٔ دو معیار در تاریخ طبیعی به کار میرفت، در حوزهٔ اقتصاد نیز «ارزش و یول» مبنای تحلیل ثروت قرار گرفت. نظریهٔ یول بدان علت طراحی شد که بهای تروتهای گوناگون را تعیین کند. پول به فرض اولیهٔ

ارزش اقتصادی تبدیل شد. در واقع، پول نظام دلالتی تازهای در حوزهٔ ثروت و مبادله به وجود آورد و همانگونه که واژه اصل اساسی زبان بود، پول نیز مبنای مبادلهٔ اقتصادی شد به عبارت دیگر، این مفهوم اقتصادی ملاک ارزش و قدرت خرید قرار گرفت از این رو، پول وسیلهٔ تحلیل و نمایش ثروت شد مبه طور کلی، سوداگران قرنهای هفدهم و هجدهم میان پول و ثروت مناسبتی دلالتی برقرار کردند، یعنی از این دوره پول دلالتگر ثروت قلمداد شد.

به طور کلی، در دورهٔ حاکمیت سوداگران (مرکانتیلیستها) فعالیتهای اقتصادی در قالب مبادلات بازرگانی از مفهوم تدبیر منزل درگذشت و ماهیت اقتصادی تازهای پیدا کرد. یعنی فعالیتهای بازرگانی براساس ارزش پول انجام گرفت و میان متغیرهای پولی و متغیرهای عینی نوعی پیوند تازه برقرار شد.

## ظهور عصر جدید و چیرگی مدرنیته

به گفتهٔ فوکو، ناگهان در پایان قرن هجدهم جهشی معرفت شناسانه و شگفت انگیز رخ داد که فوکو در سایهٔ روش دیرینه شناسی به کشف و درک آن پرداخت. در واقع، از دیدگاه دیرینه شناسی انقلابی رخ داد و پایان دوران کلاسیک و ظهور «مفهوم انسان نو» اعلام شد. مقولهٔ بازنمایی رفته رفته رنگ باخت و شکاف میان عصر کلاسیک و دوران جدید در اواخر قرن هجدهم پدیدار شده در اولین مرحله، یعنی در سالهای ۱۷۷۵ تا ۱۷۹۵، برای نخستین بار مفاهیم زمانی در گفتمان کار، زبان و زندگی به کار رفت. به گفتهٔ فوکو، نظریهٔ ساختار ارگانیک الامارک، نظریهٔ کار آدام اسمیت و نظریهٔ تعریفی ویلیام جونز جملگی این بعد جدید تاریخی را متبلور ساختند، در واقع، جدول طبقه بندی

علمی دوران کلاسیک بیشتر در قلمرو مکان شکل میگرفت، یعنی نسبت میان موجودات واجد منشی مکانی بود اما، با درهم ریختن سامان کلاسیک و ظهور عصر جدید کار و زندگی و زبان به عنوان سه مقولهٔ اصلی سامان مدرن در گسترهٔ زمان تبیین شد به همین جهت، قوانین تاریخ بر تحلیل تولید، تبیین موجودات زنده و گروههای زبانی مؤثر افتاد.

مهمانگونه که سامان مقولی در عصر کلاسیک در پهنهٔ دانش گونهای هماهنگی میان پدیده ها فراهم آورد، تاریخ نیز در قرن نوزدهم گسترهٔ امور تجربی را نظام بخشیده از این زمان به بعد، تاریخ در ذهن و اندیشهٔ اروپایی ریشه دواند و به عنوان وجهی از هستی در کلیهٔ فعالیتهای علمی پدیدار شد, پس از قرن نوزدهم فلسفه در قلمرو تاریخ تبیین شده یعنی میان خاستگاه و رویدادها استقرار یافت. کسانی چون هگل، نیچه و مارکس در همین گستره به بحث پرداختند (همان،

همانگونه که پیشتر یادآور شدیم، نظم کلاسیک در گسترهای لاز مان، شبکهای از هویتها و تفاوتها را تبلور می بخشید و مناسبت میان آنها را معلوم می داشت. همین نظم مکانی بر نظریات دربارهٔ زبان، موجودات طبیعی، و مبادلهٔ پول و ثروت حاکم بوده اما در قرن هجدهم انقلاب و جهشی در بستر دانایی به وقوع پیوست که پیش انگاره های دوران کلاسیک را در معرض فروپاشی قرار داده پس از این دوره، عالم در پرتو ساختارهای انداموار تبیین شده میان ارکان این ساختارها پیوندی درونی وجود داشت وقتی مکان ملموس جای خود را به زمان انتزاعی داد، حقایق و امور عالم نیز در پرتو کارکرد و نسبت قیاسی میان ارکان تشکیل دهندهٔ خود تحلیل شده پس از این دوره، کارکرد و قیاس به تشکیل دهندهٔ خود تحلیل شده پس از این دوره، کارکرد و قیاس به

عنوان دو مفهوم اساسی در هر فراگردی مورد توجه قرار گرفتهدر نظام کارکردی، مفهوم زمان در مرکز پدیده ها قرار میگیرده حال آنکه در نظام کلاسیک زمان امری خارجی بود و به گوهر اشیا تعلقی نداشت در نظام کلاسیک، ساختار پدیده ها مکان مند بود و از دستبرد زمان به دور. از این رو، می توان گفت زمان در عصر کلاسیک اهمیت کانونی نداشت ورا که علم به پدیده های گوناگون به مثابه مقولاتی اسمی نگاه می کرد. اما در عصر جدید «اسم» جای خود را به «فعل» داد و به همین جهت کارکرد اعتبار بی سابقه ای یافت و در نتیجه، هر جا فعل مطرح می شد، زمان نیز با آن متلازم می گردید، زیرا فعل خارج از گسترهٔ زمان معنی نمی پذیرفت. زمان هم به نوبهٔ خود مسئلهٔ تاریخ را مطرح می کرد. در واقع، می توان گفت زمان در عصر جدید همان نقشی را ایفا می کند که نظم مقولی در عصر کلاسیک.

به این اعتبار، تاریخ در عصر جدید تنها شرح و تنوصیف وقایع نیست، بلکه صورتی از دانایی است که در آن عنصر زمان و شدن یا صیرورت تکامل و رشد را به دنبال دارد (همان، ص ۱۹-۲۱۸). بنابراین، قیاس و تطبیق میان پدیده های تاریخی در این دوره در مرکز تحلیل قرار گرفت. این امر بخصوص در زیست شناسی به روشنی جلوه گر شد.

## ۱. گذار از مرحلهٔ تاریخ طبیعی به زیستشناسی

در پایان قرن هجدهم، اصل طبقهبندی مکانی مورد چالش قرار گرفت و روش تعیین هویت و خصوصیات انواع موجودات زنده دگرگون شد و بررسی روابط میان ساختار بیرونی موجودات به مطالعهٔ مناسبات درونی پدیدههای طبیعی تغییر یافت.

از این تاریخ، موجودات طبیعی در سایهٔ صورت پدیدار مورد توجه قرار نمی گرفتند، بلکه ساختار ارگانیک آنها ملاک نامگذاری و

طبقهبندی آنها بود. از این دوره، کار ویژهٔ اندام درونی و اهمیت آن بررسی شد و مفهوم کارکرد، یعنی «زیست»، اهمیت خاصی یافت. به این اعتبار، انقلاب تازهای در تفکر دربارهٔ موجودات زنده رخ داد، یعنی موجودات به ارگانیک و غیر ارگانیک، یا زنده و غیر زنده تقسیم شدند. در واقع، «زیست» به عنوان کارکرد موجودات مبنای تفکیک آنها قرار گرفت (همان، ص ۲۳۲) و برای نخستین بار کسانی چون لامارک و پیروان او اصل پیدایی یا ظاهر را مطرود دانستند و اصل انتزاعی زیست را جانشین آن کردند. از این رو، نامگذاری بر پایهٔ صورت پدیدار موجودات متروک شد و زیست به عنوان اصلی انتزاعی جانشین آن گردید. به عبارت دیگر، اصل زیست به جای اصل ساز و کار نشست گردید. به عبارت دیگر، اصل زیست به جای اصل ساز و کار نشست (همان، ص ۲۳۲).

به طور کلی، در دورهٔ کلاسیک میان نشانه ها و پدیده ها مناسبت بازنمایی حاکم بود، اما گذار به سوی عصر جدید در قلمرو زیست طی دو مرحله صورت گرفت. نخست، کوشش شد تا با طرح مفاهیمی تازه نظام بازنمایی محفوظ بماند. اما در مرحلهٔ دوم نظام بازنمایی یکسره از میان رفت.

در پایان قرن هجدهم، مرحلهٔ نخستین این گذار با چالش در برابر حرکت از توصیف ساختار به طبقهبندی برحسب خصوصیتها آغاز شد. در مرحلهٔ بعد، پیوند میان ساخت آشکار و قابل توصیف پدیدهها و مبانی هویت تازه از یک سو و ساخت ارگانیک و نامرئی ارگانیسم به پرسش کشیده شد. بنابراین، مفاهیم زیست و کارکرد در کانون فراگرد طبقهبندی جای گرفت. همان طور که گفته شد، در مرحلهٔ نخست گذار مفهوم زیست و کارکرد وارد فضای بازنمایی مقولی شد.

در مرحلهٔ دوم گذار، کوویه، زیستشناس معروف، ساختار اندام را

تابع کارکرد آن قرار داد و هویت موجودات برحسب کارکرد آنها تعیین شد. بدیهی است که مفهوم زیست به سادگی قابل ادراک نبود، بلکه بر پایهٔ کار ویژهٔ اندام تعریف می شد. به همین اعتبار، مفهوم زمان به منزلهٔ مقوله ای استعلایی در کنار کارکرد مطرح شد (همان، ص ۲۶۵).

#### ۲. از تحلیل ثروت تا اقتصاد سیاسی

فوکو میگوید: «در عصر جدید، تحلیل ثروت کلاسیک به اقتصاد سیاسی تبدیل شد.» به گفتهٔ او، کسانی چون آدام اسمیت، ریکاردو و فیزیوکراتها در تکوین اقتصاد جدید نقشی انکارناپذیر ایفا کردند.

فیزیوکراتها نظریهٔ ارزش اقتصادی را بنیان گذاشتند و برای نخستین بار ارزش را در قالب معیارهای اقتصادی تحلیل کردند. آنها گفتند که ارزش تولید، تسجارت و هدفهای سودآور را شکل میدهد. فیزیوکراتها، بویژه کندیاک و ترگو، امور اقتصادی را برحسب سودآوری فعالیتهای خاص تبیین کردند. در حقیقت، در سایهٔ همین بحثها مفهوم ارزشهای سودآور ا در اواخر قرن هجدهم وارد فرهنگ اقتصادی شد. یعنی ارزش و قیمت مفاهیمی بود که زمینهٔ تکوین اقتصاد سیاسی را فراهم آورد. فیزیوکراتهایی چون ترگو بر این باور تأکید داشتند که کشاورزی در مجموع فعالیتی تولیدی محسوب میشود، زیرا کشاورزان با کشت محصولات و در پرتو کار کشاورزی محصول قابل کشاورزان با کشت محصولات و در پرتو کار کشاورزی محصول قابل مکتب فیزیوکراسی، مدعی شد که ثروت را نباید تنها بر طلا و نقره مکتب فیزیوکراسی، مدعی شد که ثروت را نباید تنها بر طلا و نقره مبتنی دانست. بلکه باید آن را در فراگرد تولید جست و جو کرد. او از مبتنی دانست. بلکه باید آن را در فراگرد تولید جست و جو کرد. او از

به گفتهٔ فوکو، چون در قرن هفدهم هنوز اهمیت مفهوم تولید روشن

<sup>1.</sup> utilitarian values 2. Français Quenay

نبود، در نتیجه پیشفرض اقتصاد سیاسی غیر قبابل تبصور می نمود (همان، ص ۱۶۶). همانگونه که در عصر کلاسیک وجود زیست شناسی غیر ممکن بود زیرا مفهوم زیست به عنوان مقوله ای انتزاعی هنوز مطرح نبود، به همان نحو تحلیل ثروت نیز اساس اقتصاد را تشکیل می داد و اقتصاد سیاسی حوزه ای شناخته شده نبود.

همانطور که در بحث دربارهٔ گذار از تاریخ طبیعی به زیستشناسی به دو مرحله اشاره رفت، در اندیشهٔ اقتصادی نیز عنصر زمان موجب تبدیل تحلیل ثروت به اقتصاد سیاسی شد. به این معنا که با مطرود شدن تحلیل ثروت مقولهٔ بازنمایی نیز متزلزل گردید.

آدام اسمیت اقتصاددان معروف انگلیسی نیز، با طرح «نظریهٔ کار» در تحلیل مسائل اقتصادی، فرویاشی «تحلیل ثروت» را سرعت بخشید. به گفتهٔ فوکو، آدام اسمیت با طرح نظریهٔ کار مبنای اقتصاد سیاسی را مستحکم کرد. بدیهی است که نوآوریهای نظری آدام اسمیت مرحلهٔ نخست گذار به اقتصاد سیاسی را فراهم ساخت (همان، ص ۲۲۲). اسمیت، با طرح نظریهٔ کار به عنوان عاملی زمانمند، طرحی نو برای اندیشهٔ اقتصادی درانداخت. او کتاب معروف خود، ثروت ملل، را در سال ۱۷۷۶ انتشار داد. گفتهاند که «این کتاب محصول یک فرد نیست، بلکه نتیجه و نمایندهٔ تفکر یک عصر است.» اسمیت کوشید ثابت کند که، برخلاف نظریهٔ فیزیوکراتها، تنها کشاورزی نیست که به افزایش ثروت جامعه کمک می رساند، بلکه نباید اهمیت تولید صنعتی را هم از نظر دور داشت. به نظر او، کار مبنای اصلی سنجش ارزش شیء محسوب می شود. به گفتهٔ او، دو عامل در افزایش ثروت یک ملت مؤثر است: ۱) مهارت نیروی کار؛ و ۲) نسبت کار تولیدی به کار غیر تولیدی. به باور او، کارهای خدماتی به افزایش ثروت مددی نمیرساند. کلید حل مشكلات نخست در تقسيم كار است و كليد حل مشكل دوم در انباشت سرماید. در حقیقت، اسمیت با طرح عنصر زمان در فراگرد کار چند عامل را در تحلیل خود به کار گرفت. نخست، به عامل انسان، یعنی زندگی، محدودیتها و سپس مرگ او، و بعد به مفهوم تولید (یعنی کار و سرمایه) توجه کرد. این عوامل را باید مفاهیم کلیدی در سامان مدرنیته به شمار آورد.

به گفتهٔ فوکو، دیوید ریکاردو (۱۸۲۳–۱۷۷۲) برای نخستین بار روند خطی را در تولید اقتصادی مطرح کرد و وحدت کار و ثروت را از میان برد (همان، ص ۲۵۳). او میان مولد و محصول تولید شکاف ایجاد کرد و میان ثروت و کار قائل به دوگانگی شد. ریکاردو گفت نفس کار ملاک تعیین ارزش نیست، بلکه بازار است که ارزش کار را تعیین میکند، یعنی برای نخستین بار زمان و مکان را در بحث کار مورد توجه قرار داد (همان، ص ۲۵۴). به گفتهٔ فوکو، آدام اسمیت، به علت تبعیت از شبکهٔ بازنمایی، کار به عنوان فعالیت تولیدی را با کار به عنوان کالا اشتباه کرد. ریکاردو، با مطالعه در مفهوم کار، عنصر توزیع و مصرف را برای نخستین بار مورد توجه قرار داد. او گفت که با افزایش تقاضا بر اثر افزایش جمعیت، تولید نیز به نسبت افزایش خواهد یافت، ریکاردو در نظریهٔ خود به مرکزیت زمان توجه کرد و در بحث از کارمایه و کار کارگران زمان را محاسبه و ارزش کالاها را برحسب زمان ارزیابی کرد. به گفتهٔ او، ارزش نتیجهٔ کار در طول زمان است. فوکو در این باره چنین به گفتهٔ او، ارزش نتیجهٔ کار در طول زمان است. فوکو در این باره چنین می نویسد:

نظریهٔ ریکاردو گسست عمیقی در رهیافتهای اقتصادی آن زمان به وجود آورد؛ به این معنا که او بعد تاریخی را در تحلیل اقتصادی خویش به کار گرفت؛ افزون بر این، او کرانـمندی و محدودیت آدمی را در امر تولید و کار مورد توجه قرار داد.

پس از ریکاردو، کار دیگر معیار ارزش نبود، بلکه سرچشمهٔ ارزش

به شمار می آمد. در نظر ریکاردو، امکان مبادله در قلمرو کار به منزلهٔ فعالیتی تولیدی مطرح شد. فوکو می افزاید:

دریافت نوین ریکاردو در مورد کار و طرح عامل زمان در اندیشهٔ اقتصادی زمینهٔ فروپاشی مقولهٔ بازنمایی را، که مبنای تحلیل ثروت در عصر کلاسیک بود، فراهم آورد. شرایط امکانی اندیشهٔ مدرن عامل زمان را ساختاری ثابت اما استعلایی در ذهنیت آدمی تلقی نمیکرد، بلکه آن را مقولهای مقدم بر تجربه میدانست.

۳. گذار از دستور زبان عمومی به تبارشناسی واژهها ۱

فرانسیس بیکن با طرح نظریهٔ بتهای بازاری، نمایشی، قبیلهای جاذبههای مشابهت و همگونگی را به چالش گرفت و دکارت نیز در قواعد ۲ خود از همین معنا انتقاد کرد و اینهمانی و مغایرت را جانشین آن ساخت و تحلیل به جای تمثیل نشست. به عبارت دیگر، تمیز جانشین تألیف تمثیلات ۳ شد.

گفتنی است که قرن هفدهم را عصر باروک<sup>†</sup> هم خواندهاند. یکی از ویژگیهای این عصر گذار از دنیای مشابهتها و هماهنگی در عرصهٔ هنر و گام نهادن به عرصهٔ تفاوتها، چالشها و ناموزونیها بود. یعنی عناصری چون تقارن، بداهت، وحدت و کمال از میان رفت. شاید بـتوان گفت عناصر و عوامل باروک در دنـیای کـلاسیک بـازتابی انـعکاسناپذیر داشت. این امر در کلیهٔ حوزهها و از جمله زبان حاکمیت یافت. در این دوره، منش و ماهیت زبان بر پایهٔ بازنمایی استوار بود.

کمکم، با فروپاشی بازنمایی در سه حوزهٔ یادشده (اقتصاد، تاریخ

<sup>1.</sup> philology

<sup>2.</sup> Regulae

<sup>3.</sup> synthesis analogie

<sup>4.</sup> Baroque

طبیعی و زبان) و گذار به عصر جدید، در قلمرو زبان نیز مفهوم صرف فعل عامل زمان را در زبان وارد کرد و از این رهگذر دستور زبان عمومی جای خود را به تبارشناسی واژهها داد.

در اواخر قرن هجدهم، آنگونه که یکی از بنیانگذاران تبارشناسی زبان شلگل یادآور میشود، بعد تاریخی در مطالعهٔ زبان مورد توجه قرار میگیرد و به رواج و گسترش نظریهٔ تکوینی در زبان میانجامد. همانطور که ارگانیسم در فراگرد تاریخ و زمان دگرگون میشود، زبان نیز چون ارگانیسمی زنده دستخوش تغییر میگردد و به همین جهت زبانشناس باید پژوهش دربارهٔ دودمان و ریشهٔ زبان و تاریخ تکوین آن را سرلوحهٔ کار خود قرار دهد.

بوپ، یکی از نظریه پردازان این عصر، آموزهٔ ریشهٔ واژهها را مطرح ساخت. رهیافت زبان شناختی او دگرگونی عمیقی در شناخت زبان به وجود آورد. به نظر او، افعال و ضمایر شخصی عناصر اساسی زبان محسوب می شوند و ریشهٔ افعال مزبور نمودار امیال، آرزوها، فراگردها و افعالی است که در ذهن نقش می بندد. به باور او، زبان در اشیای مورد ادراک قابل فهم نیست، بلکه باید آن را در ذهنیت مبتدا و فاعل شناسنده جست و جو کرد (همان، ص ۲۹۰). تغییرات زبانی را باید در بستر زمان جست و جو کرد.

بوپ ضمن تحلیل نحوی زبان سانسکریت استدلال کرد که تمام زبانهای هند و اروپایی خاستگاهی مشترک دارند. از این رو، مطالعهٔ او منجر به متروک شدن تداوم فضایی زبان و سرانجام متلاشی شدن دلالت بازنمایی شد و به منزلهٔ پدیدهای تاریخی موضوع تحلیل تکوینی قرار گرفت. از این رو، هر واژه دارای تاریخ تکوین و سیری خاص قلمداد شد و کار تبارشناس، آن بود که این سیر را از ابتدا دنبال کند.

<sup>1.</sup> inflection

ازاین رو، زبانهایی چون سانسکریت، یونانی، لاتین و آلمانی جملگی از یک خانواده و دارای دودمانی مشترک قلمداد شدند، همانگونه که در حوزهٔ زیستشناسی انواع گوناگون حیوانات از یک نوع واحد تکامل پذیرفته اند.

به این اعتبار، زبان نیز چون زیست شناسی و اقتصاد واجد تاریخ و قوانین خاص خود قلمداد شد. زبان نیز همچون رشته های فوق موضوع معرفتی خاصی محسوب می شد که سرچشمهٔ آن را باید در ذهنِ فاعلِ شناخت جست و جو کرد. با ظهور عصر جدید، زبان دیگر محصول نهایی فرهنگ نیست، بلکه فعالیت محض و پایدار تلقی می شود. در عصر جدید، زبانِ خواص جای خود را به زبان مردم داد (همان، ص ۲۹۱). از این دوره، با ورود عامل زمان به متنِ زبان، اصول و مبانی تکامل به زبان تسری یافت. به همین اعتبار، کسی چون نیچه، که خود تامل زمان بود، مدعی شد که فعالیت فلسفی چیزی نیست جز تأمل ژرف در زبان.

# زایش انسان در عصر نقادی ـکانت و تحلیل کرانمندی

در پایان عصر کلاسیک و با ظهور مقولههایی چون زندگی و کار، مفهوم تازهای به نام «انسان» زاده شد. انسان موجودی است زنده که سخن میگوید و کار میکند. پیشتر انسان به معنای معرفت شناسانه وجود نداشت. به این معنا که عرصهٔ معرفتی خاصی که به انسان تعلق داشته باشد قابل تصور نبود (همان، ص ۳۰۹). هرچند دربارهٔ طبیعت بشری بحث می شد، اما انسان از دیدگاه شناخت شناسی موضوعی شناخته شده نبود. در اندیشهٔ کلاسیک و کلیهٔ نحلههای تفکر پیش از آن، مسائلی چون جسم و روح و حدود امکانات و آزادی و محدودیت نبوع بشر

الرح می شد. اما دربارهٔ «انسان»، به عنوان مفهومی معرفتی که قابل 🎝 ح در حوزهٔ دانش باشد، سخنی به میان نمی آمد (همان، ص ۳۱۸). 🍎 دیگر سخن، با ظهور دانش زیستشناسی، اقتصاد سیاسی و ارشناسی واژه ها بود که انسان زاییده شد. در حوزهٔ زیست شناسی، السان به منزلهٔ ارگانیسمی زیستی مورد یژوهش قرار گرفت. در حوزهٔ العصاد سیاسی، به مثابه موجودی کارگر مبنای داوری گردید و در المرو تبارشناسي واژهها به صورت موجودي سخنور محور بحث شد. به عبارت دیگر، انسان موجودی تعریف شد که بر اساس قوانین ربست شناسی، زبان شناسی و اقتصاد زندگی میکند و امکان یافته است عا اصول و معیارهای حوزههای یادشده را فرابگیرد و دربارهٔ آنها به **تأ**مل بیردازد و از این رهگذر بر خود خویش آگاهی یابد. هر سه حوزهٔ معرفتی یاد شده به مقولهای نیاز داشت که «انسان» نام گرفت. در واقع، این سه رشته گسترهٔ خاصی را طرح کردند که در پهنهٔ آن انسان پدیدار شد و به دنبال خود مفهوم مدرنیته را به ارمغان آورد. بنابراین، با فرویاشی شبکهٔ بازنمایی، انسانی پدیدار شد که هم فاعل شناسندهٔ این دانشها بود و هم موضوع شناخت، هم عالم بود و هم معلوم (همان، ص ٣١٠). ماهيت اين موجود برحسب زيست، زبان و كار تعيين ميشد. به تعبیری، از این دوره به بعد شناخت مفهوم انسان مستلزم شناخت ارگانیسم زندهٔ او، یعنی محصول تولیدی و واژگانی است که او به کار می برد. از این رو، انسان به منزلهٔ حیوانی زنده، کارگر ا و سخنورز از خرابه های اندیشهٔ کلاسیک سر بر آورد.

به گفتهٔ فوکو، انسان موجودی است که «خداوند معرفت» او را آفرید. فوکو در اینجا به جهش و دگرگونی برق آسایی در پایان سدهٔ هجدهم اشاره میکند:

دویست سال پیش مفهومی به نام زیست شناسی یا تبار شناسی واژه ها یا اقتصاد سیاسی وجود نداشت و چنین مقولاتی اصلاً به ذهن آدمیان آن دوره خطور نمی کرد. زیرا در آن دوره زیست به عنوان یک اصل مستقل و انتزاعی قابل تصور نبود. دانش آن زمان با تکیه بر معیارهای تاریخ طبیعی، دستور زبان عمومی و تحلیل ثروت به مطالعهٔ شرایط حاکم بر فرد، زبان و امکانات مادی او می پرداخت (همان، ص ۲۸ ـ ۱۲۷)

در حقیقت، پابه پای ظهور مفهوم «انسان»، علوم انسانی به منزلهٔ حوزهٔ معرفتی تازهای پدیدار شد. شاید خواننده در اینجا بپرسد که چگونه ممکن است تصور کنیم انسان در دویست سال پیش وجود نداشته است؟ در پاسخ باید گفت که فوکو در سراسر فعالیتهای پژوهشی خویش در پی آن بود تا ثابت کند که «طبیعت انسان» پیش انگارهای است که باید آن را در ساختارهای فرهنگی در زمان و مکان معین جست و جو کرد و نمی توان آن را به منزلهٔ اصلی متافیزیکی و بی چون و چرا پذیرفت.

بدیهی است که طبیعت انسان در زمانهای گذشته و در سرزمینهای گوناگون به صورتهای مختلف توصیف و تبیین شده است. اما در هیچ زمانی انسان به منزلهٔ مقولهای زیستشناختی، اقتصادی و زبانشناختی مطرح نبوده است. انسانی که وارد گفتمان علمی جدید شد با دیوار تناهی و کرانمندی روبه روست؛ زیرا ناگزیر است تن به کار دهد تا بقای خویش را تضمین کند، ناچار است به زبانی که فرهنگ غالب بر او تحمیل کرده سخن بگوید و در قلمرو زیستی خود با مرگ روبه رو شود، اما اوست که می تواند با گسترش آگاهی خویش به ساحت علم و دانایی دسترسی پیدا کند. از این رو، به گفتهٔ فوکو انسان «فرمانروایسی است

<sup>1.</sup> finilude

اسیر» و تماشاگری است که خود در معرض تماشاست (همان، ص ۳۱۲). هریک از حوزههای سهگانهٔ دانایی به نحوی بر کرانمندی او دلالت دارد. جالب اینجاست که ایمانوئل کانت این کرانمندیها را به مزیت و ابرتری انسان تعبیر میکند. به گفتهٔ فوکو، پس از دورهٔ کانت گفتمانهای فلسفی به گونهای به موضوع کرانمندی پرداختهاند. به گفتهٔ فوکو، از دوران کانت دیگر سخن از عدم تناهی انیست، بلکه گفتمان مسلط متضمن کرانمندی و تناهی وجودی است. از این زمان به بعد، نقادی كانت پيوسته با انسان شناسي همگام بوده است. انسان شناسي به تعبير فوکو به دانشی خاص اطلاق نمی شود، بلکه گوندای جهان بینی است که اساس کلیهٔ علوم انسانی را تشکیل می دهد. به زبان ساده، انسان شناسی در حقیقت بینشی است ایدئولوژیک که در پرتو مفهوم انسان شأنی تازه می یابد و محور علوم انسانی و فلسفی می شود. از دکارت تا سارتر فلسفه پیوسته در پی آن بوده است که وجود انسان را تبیین کند. در حقیقت، با طرح انسان شناسی بحث کرانمندی انسان موضوعیت می یابد و جانشین مقولهٔ بازنمایی میشود. بدین معنا که با سیر و گسترش فلسفهٔ کانت همین کرانمندی و محدودیت دانایی پیشزمینهٔ امکان دانایی و معرفت قرار میگیرد (همان، ص ۳۱۷).

انسان شناسی یعنی شناخت کرانمندی انسان و این تعریف خود مبنای پیش انگارهٔ مدرنیته شده است، از این روست که کانت به سه پرسش اصلی خویش (یعنی: چه می توان دانست؟ چه باید کرد؟ و به چه باید چشم داشت؟) پرسش دیگری را دربارهٔ گوهر انسان در قالب «انسان چیست؟» افزوده است (همان، ص ۳۴۱).

کانت پس از آنکه نقادی خرد ناب و نقد عقل عملی و نقد قوهٔ حکم را نوشت درگذشت. او طرح فلسفی خویش را در پرسش «انسان

<sup>1.</sup> infinity

چیست؟ » خلاصه کرد. فوکو بر این باور است که کانت با بیدار کردن ما از «خواب جزماندیشی»، بار دیگر ما را به «رویای انسان شناختی» فرو برد. در حقیقت، او همهٔ پرسشهای فلسفی را به یک پرسش تقلیل داد و به این ترتیب گوهر مدرنیته را رقم زد. فوکو مدعی است که کانت با رهیافتی یکسر متفاوت به مسائل فلسفی زمانهٔ خویش نظر کرد.

طرح فلسفی فوکو نقدی است بر «اندیشهٔ انسان شناختی» که از رویکرد کانت به دانایی نشئت می گرفت. او نقد مدرنیته را هم در همین راستا دنبال کرد و مدعی شد که رهیافت اصلی مدرنیته پیوسته در گریز از دگرسانی و مردود شناختن مباینت و غیریت و لاجرم تـقلیل هـمهٔ مقولات به ساحت همسانی است. فوکو پیش زمینهٔ این نگرش را در اندیشههای کانت جست و جو کرد. کانت بود که برای نخستین بار به مفهوم معرفتی انسان اشاره کرد و در مقالهای با عنوان «روشنگری چیست؟» به تأمل فلسفی دربارهٔ آن پرداخت. فوکو در واژه ها و چیزها در بحث از دوران کلاسیک از وضع فلسفه سخنی به میان نیاورد. به گفتهٔ او، هرچند کسانی چون لاک و دکارت خود را فیلسوف نامیدند، اما همگی آنها دغدغهٔ بازنمایی داشتند و به لحاظ تأمل در مرحلهٔ تحلیل ثروت، دستور زبان و تاریخ طبیعی بودند. در حقیقت، بـا فـروپاشی بازنمایی است که فلسفه به معنای امروزی آن سر بر آورد، زیرا فلسفهٔ مدرن، ضمن تفکیک گسترههای دانایی از قرن نوزدهم به بعد، خود را وقف تأمل دربارهٔ نظریهٔ معنا و معرفت کرده است. به همین دلیل است که اشتغال اصلی فلسفه پس از آن دوره معرفتشناسی، یعنی بررسی اصول و مبانی معرفت، است [۶]. فوکو میگوید:

در دورهٔ کلاسیک، اثری از مفهوم انسان وجود نداشت، بلکه در قرن هجدهم و نوزدهم بود که انسان زاییده شد. در نقادی چهارم کانت، «روشنگری چیست؟»، تولد این انسان نوید داده شد. از این

زمان، «انسان» در پرتو سه مسئلهٔ فلسفی، که فوکو آنها را «همزادها» نامیده است، تعریف شد. هر یک از این همزادها دو طیف مقابل دارد، اما این دو طیف، ضمن محوری ساختن انسان در نگاه فلسفی، خود متضمن «گونهای کرانمندی» بود.

در اینجا فوکو یادآور شد که کانت در فلسفهٔ نقادی خود به تحلیل این کرانمندی پرداخت. به گفتهٔ فوکو، به ناگاه در اواخر قرن هـجدهم یکی از انقلابهای معرفتشناختی رخ داد که به فـروپاشی سامان کلاسیک انجامید. فوکو توجیهی برای این فروپاشی ندارد و تنها به تبیین تحولات خاصی پرداخته است. در گیرودار این تحول جدید، انسان به مفهوم معرفتشناختی در صحنهٔ دانایی ظاهر و مقیاس و معیار همه چیز میشود. انسان، که زمانی خود مـوجودی در میان سایر مـوجودات طبیعی بود، اینک به فاعلی شناسنده در میان انبوه مـوضوعهای قـابل شناخت تبدیل شد. بدیهی است که این انسان فاعل مایشاء نیست، بلکه خود در عین حال فرمانروایی است اسیر. او به زودی درمی یابد که خود نیز، چون سایر موضوعات، متعلقِ شناسایی و معرفت است. او نه تنها در پی شناخت موضوعات گوناگون گیتی، بلکه در صدد فـهم و درک وجود خویشتن است. در واقع، این انسان خـود را در گـذرگاه تـاریخ وجود کرانمند و محدود یافت.

#### تحليل كرانمندي

کرانمندی مفهومی است که فوکو در تعریف انسان در عصر مدرن به کار گرفته است. در انقلاب مدرن، که با فروپاشی سامان کلاسیک آغاز شد، مفهوم کرانمندی و تناهی مطرح گردید. این معنا، در تقابل با ناکرانمندی و عدم تناهی، برای شناخت گوهر انسان به کار رفت؛ یعنی در بحث از حدود توانایی سوژه در فهم و شناخت ابژه به کار گرفته شد. کانت و

پیروان او این کرانمندی را نقطهٔ ضعف انسان جدید تلقی نکردند، بلکه آن را نقطهٔ قوت او دانستند. در حقیقت، این کرانمندی در عرصهٔ دانایی واجد اهمیت شد، زیرا دانش بر پایهٔ وجود سوژه استوار شده بود. تا قبل از آن، خداوند در پر تو بازنمایی، گسترهای وسیع با قلمرو حقیقت ادراک به وجود آورده بود. اما، با درهم ریختن این انگاره و ظهور سامان مدرن، انسان به موجودی تبدیل شد که ناچار است برحسب قوانین اقتصاد، زبانشناسی و زیستشناسی زندگی کند و در سایهٔ همین معیارها حق یافته است که آنها را بشناسد و پرده از آنها برگیرد (همان، معیارها حق یافته است که آنها را بشناسد و پرده از آنها برگیرد (همان،

در اینجا، فوکو بار دیگر به تابلو لاس منیناس باز میگردد و مدعی است که آفرینندهٔ این تابلو خود از چهرهٔ نقاش به موضوع نقاشی و در عین حال نظاره گر پادشاه و ملکهٔ اسپانیا بدل می شود. انسان ابهام انگیز قرن نوزدهم نیز در همین جایگاه ابهامانگیز قرار دارد. یعنی هم شناسنده است و هم موضوع شناخت؛ پادشاهی است در زنجیر. انسان خود، در مقام صحنه گردان این مقوله، به دست خویش محدودیت و کرانمندی را بر خود تحمیل میکند (همان، ص ۳۱۲). در سامان کالسیک، میان متافیزیک بازنمایی و ناکرانمندی گونهای علاقه وجود داشت، اما در عصر مدرن، در سایهٔ تحلیل انسان به عنوان موجودی زنده و به علت چیرگی سوداها بر وجود او و واژههایی که از دهان او خارج میشود، تحلیل کرانمندی به مسئلهای مبرم مبدل شد (همان، ص ۳۱۷). زیرا انسان مدرن تنها برحسب آنچه میگوید و آنچه تولید میکند و ارگانیسمی که دارد قابل شناخت شده و محدودیت او بر این مبنا رقم می خورد. امروز بر انسان جدید آشکار شده است که وجود او به سبب ویژگیهای ذهنی، ساز و کار تولید و نظام زبانی حاکم بر او در عرصهای کرانـمند زیست می کند. انسان جدید خود را در دامان طبیعت و تاریخ اسیر می بیند، یعنی کالبد او جولانگاه جامعه، فرهنگ، تاریخ، زبان و طبیعت است.

به گفتهٔ فوکو، برخورد با این کرانمندی و تسری آن به شرایط امکانی وضعیتی است تازه در برابر انسان. بدیهی است که این کرانمندی نباید صرفاً مانعی بیرونی قلمداد شود، بلکه امکانی است درونی و بنیادی که در وجود خود انسان شکل میگیرد و رهیافت او را تعیین میکند (همان، ص ۳۱۵).

نخستین همزادی که کرانمندی انسان را شکل میدهد تقابل میان ساحت تجربی و عرصهٔ استعلایی است. کانت این دوگانگی را مطرح کرد و یادآور شد که دانش تجربی بر پایهٔ صورت استعلایی معرفت قرار دارد. به گفتهٔ فوکو، انسان در گسترهٔ مدرنیته به وجودی دوبعدی تعریف می شود که بخشی از هستی او از سرچشمههای تجربه سیراب می شود و بخش دیگر آن ریشه در قلمرو استعلایی دارد. مراد کانت از قلمرو استعلایی تحلیل پیشینی بنیاد خرد ناب است که به فهم عناصر غیر تجربی معرفت مربوط می شود. کانت بر این باور بود که ذهن آدمی منظومهای است که خرد و تجربه را در فراگرد دانایی به کار می گیرد. با این حال، فلسفه از دورهٔ کانت به بعد در انتخاب میان خرد و تجربه و راه یافتن به ساحت دانایی سرگردان بوده است. همزاد خرد و تجربه از راه یافتن به ساحت دانایی سرگردان بوده است. همزاد خرد و تجربه از راه یافتن به ساحت دانایی سرگردان بوده است. همزاد خرد و تجربه از

همزاد دیگری که انسان در گسترهٔ هستی در عصر جدید با آن روبه رو بوده نوسان میان خود آگاهی و ناخود آگاهی است. دکارت میگفت که هستی موکول به اندیشه است. یعنی آگاهی را نهاد و هستی را گزاره می دانست، اما سامان دانایی مدرن آموزهٔ دکارت را واژگون ساخت و اعلام داشت «من هستم، پس می اندیشم». زیرا آن کس که می اندیشد همواره همان کسی است که در بستری تجربی و تاریخی زیست می کند و به آن زندگی که از دستبرد اندیشه به دور است ادامه

<sup>1.</sup> a prior

می دهد. به عبارت دیگر، در ساحتی نااندیشیده به سر می برد. به گفتهٔ فوکو، انسان نتوانسته است خود را به گونهای مشخص در سامان دانایی تبیین کند بدون آنکه در دهلیز تاریک نااندیشیده گرفتار نشود (همان، ص ۳۲۶). در اینجا، فوکو به بعد نااندیشیده اشاره میکند و میگوید این ساحت از دستبر د به دور است. فروید از این ساحت با نام «ناخودآگاه» یاد کرد و هگل آن را خودیاینده یا «برای خود» نامید و مارکس آن را انسان از خو دبیگانه ۲ خواند. فوکو می گوید تمامی اندیشهٔ مدرن آکنده است از ضرورت تفکر دربارهٔ امر نااندیشیده، یعنی تفکر در امر خودیاینده. مارکس در یمی آن بود تا با واژگون ساختن نظام سرمایه داری این وضعیت ناخواسته و نااندیشیده را دگـرگون سـازد و انسان را با گوهر خویش آشتی دهد (همان، ص ۳۲۷). فوکو امر نااندیشیده را با مفهوم دگرسانی پیوند می دهد و می گوید در همان حین که انسان مدرن پیوسته در تلاش است تا میان بُعد تجربی و استعلایی تمایز برقرار سازد، به ناگاه ناگزیر میگردد شبح خویش را هم بشناسد. اما درمی یابد که هر بار، به دنبال هر تلاش در جهت روشنی بخشیدن به آن، شبح مزبور نیز به حرکت درمی آید.

بنابراین، ساحت تجربی و استعلایی از یک سو و اندیشیدگی و نااندیشیدگی از سوی دیگر دو صورتی است که دانایی را قوام میبخشند. گونهٔ سوم، یعنی همزاد دیگر، انکشاف خاستگاه معرفت است. در عصر کلاسیک، خاستگاه معرفت در عرصهٔ بازنمایی تحقق می پذیرفت. مثلاً در نظام تحلیل ثروت، معاملهای پایاپای خاستگاه آن شد، زیرا در معاملات پایاپای بازنمایی مالِ خریدار و فروشنده گوهر و منشی همانند یافت. در حوزهٔ زبان، نامگذاری ابتدایی، ایما، اشاره، فریاد و غیره خاستگاه زبان معرفی شد. بدیهی است که این گونه امور

<sup>1.</sup> for itself

رویدادهای تاریخی به معنای امروزی آن محسوب نمی شد، بلکه اسطوره هایی بود پیرامون روزگاران پیش از تاریخ که وضعیت فعلی را توجیه می کرد. در عصر حاضر، زبان و کار و زیست منش تاریخی خاص خویش را دارند. به این اعتبار، خاستگاه زبان مسئلهای عمیقاً تاریخی شده است. اما آغازگاه این زبان در راز و رمزی شگفت انگیز پنهان شده و علی رغم تحقیقات تجربی و دامنه دار در این زمینه در پردهٔ ابهام فرو شده است [۷]. به این نحو، انسان در چنین وضعی برای دریافت خاستگاه زبان به گذشته ای تاریخی باز می گردد، اما نمی تواند به صورتی عینی به مبدأ آن پی برد و به همین جهت خود را در برابر محدودیتی گذرنا پذیر می بابد.

در اینجاست که، به قول هایدگر، انسان احساس میکند از اصل خویش بریده است. هرچند انسان عصر جدید می تواند دربارهٔ اصل خویش به تأمل بپردازد، اما قادر نیست برای آن آغازی عینی معین کند (همان، ص ۳۲۹).

به همین دلیل است که انسان غربی از قرن نوزدهم، یعنی از دورهٔ استیلای فلسفهٔ هگل، در پی آن بوده است تا نقطهای را در گذر تاریخ به عنوان آغازگاه پیدایش خویش معتبر سازد. هرچند کسانی چون هگل، مارکس و اشپنگلر کوشیدند معمای آغاز پیدایش انسان را از نظر زیست، کار و زبان در زنجیرهای تاریخی مشخص سازند، اما همگی با شکست روبه رو شدند. به همین دلیل بود که اندیشمندانی چون نیچه و هایدگر از این تلاش بیهوده دست شستند و «بازگشت جاویدان همان» را جانشین آن ساختند (همان، ص ۳۳۴). نتیجه آنکه منطق کرانمندی، که از ناکامی انسان در یافتن خاستگاه خویش سرچشمه گرفته بود، او را به آینده امیدوار ساخت، زیرا دریافت که مبدأ تاریخ نمی تواند واقعهای تاریخی باشد.

کوتاه سخن آنکه این سه منظومهای پررمز و راز برای انسان مدرن به

وجود آوردند. به کلام دیگر، از لحظه ای که انسان به عنوان موجودی کرانمند پدیدار شد، این سه همزاد روشهایی را برای فهم گوهر انسانیت در اختیار او نهادند. فوکو موضوع را به این نحو خلاصه می کند که سه رهیافت یاد شده، که تحلیل کرانمندی را امکان پذیر کردند، خود حامل سه رویکرد اصلی، یعنی تقلیل و روشن سازی و تأویل بودند. به این اعتبار، ابعادی از این رویکردها را می توان در کلیهٔ فراگردهای علوم انسانی به روشنی ملاحظه کرد. اما دیری نپایید که هر یک از آنها در کانون توجه قرار گرفتند و روز به روز بر گسترهٔ آنها افزوده شد و کمکم عوامل منفی و خودشکن در آنها پدیدار شدند و اندیشمندان رفته رفته علاقه به آنها را از دست دادند:

علوم انسانی، روان شناسی، جامعه شناسی و پژوهشهای ادبی در عصر جدید رفته رفته به کمال رسیده است و قطعاً این سامان دانایی جدید نیز چون انگارهٔ کلاسیک بتدریج درهم می ریزد. یعنی هر سه همزاد مزبور آدمی را با بن بستهایی که ذاتی اومانیسم مدرن است روبه رو خواهد کرد. از این رو، او ناچار است خود را از این و رطه نجات بخشد و به ساحتی فارغ از دوگانگی های ناشی از سه بعد کرانمند گام گذارد، یعنی از «خواب انسان شناختی» رها شود.

#### مرگ انسان و تحقق نقادی نو

رهایی اندیشه از «خواب انسان شناختی» مستلزم فرا رفتن از انسان است و به همین علت در کتاب واژه ها و چیزها اعتبار این کار به نیچه داده شده است. تبارشناسی نیچه، نقد زبان شناختی او و نیز گرایش او به عوامل زیستی یگانگی انسان و خدا را آشکار ساخت. همانگونه که فوکو در بحث با سارتر یادآور شد:

انسان فرمانبردار، انسانی که مطیع خویش است و نسبت به این امر آگاهی دارد، در ژرفای خود گونهای انگارهٔ الهی است. انسان قرن نوزدهم خدایی است تجسم یافته در وجود انسان. به دیگر سخن، انسان در این زمان به آستانهٔ الوهیت گام مینهد [۸].

به نظر نیچه، مرگ خدا و ناپدید شدن انسان رویدادی یگانه است. اعلام «ابر انسان» خود نمودی است بر مرگ حتمی انسان.

فوکو کتاب وازه ها و چیزها را با نگرهٔ پایان عصر انسان به پایان می برد. به گفتهٔ او، همانگونه که در قرن گذشته بر اثر تغییر در سامان دانایی مفهوم انسان پدیدار شد، به همان ترتیب نیز این مفهوم به پایان خود نزدیک می شود. به این معنا که اگر نظم دانایی جدید درهم ریزد، سامان حاکم بر آن نیز فرو خواهد ریخت و انسان نیز، که خود پیامد این شبکهٔ دانایی است، ناگزیر ناپدید خواهد شد. همانگونه که پیشتر نیز یادآور شدیم، انسان مورد بحث نیچه بشر به معنای تاریخی نیست، بلکه مراد فراگردی معرفتی یا شناختی است که قابل پژوهش تجربی است و پیشگفتار و زمینهٔ دانش قرار می گیرد. بینش اومانیستی صورت تازهای است که در قرن گذشته شکوفا شد و در عصر حاضر مراحل نهایی خود را طی میکند و در نتیجه به فرجام کار نزدیک است.

فوکو عصر حاضر را دورانی گذرا و انتقالی میشمارد و مدعی است علوم انسانی بر پایهٔ مفهوم معرفتی انسان تکامل یافت. اما در سدهٔ بیستم گوندای فراگرد تقابلی در برابر علوم انسانی ـ اجتماعی شکل خواهـ د گرفت که منش و ماهیت اندیشهٔ جدید را دگرگون خواهد کرد. بدیهی است که علوم انسانی در نمودار مورد بحث فوکو خود جایگاه مستقلی اشغال نمیکند، بلکه میان سه حوزهٔ زیستشناسی، زبانشناسی و اقتصاد در نوسان است. در نظر فوکو:

<sup>2.</sup> cognitive process

قرار دادن علوم انسانی در سامانهای سه گانهٔ دانش جدید، کار سادهای نیست، زیرا همبستگی این علوم با سه حوزهٔ مزبور ثابت نیست (همان، ص ۳۴۷).

زیست شناسی و زبان شناسی و اقتصاد در گسترده ای عینی دربارهٔ زیست، زبان و کار پژوهش میکنند و با معنای آنها در ذهن آدمی کاری ندارند. حال آنکه روان شناسی، جامعه شناسی و ادبیات، برعکس، با معنا و مفهوم این مقوله ها در ذهن و اهمیت آنها نزد انسان سر و کار دارند. به دیگر سخن، آنها تأویلی معناشناختی از انسان زنده، سخنور و تولید کننده به دست می دهند.

بدیهی است که این علوم (انسانی ـ اجتماعی) موضوعیت و ثبوت اخود را با تکیه بر مفاهیم علوم تجربی به اثبات می رسانند. در واقع، علوم انسانی کارکرد و هنجارهای خود را بر اساس رهیافتهای علوم زیستی توجیه می کند، تعارضات و قواعد اجتماعی را از عرصهٔ اقتصاد و نظام نشانه شناسی را از دانش زبان می گیرد. به گفتهٔ فوکو، پیوند سببی میان علوم اجتماعی و علوم سه گانه موجب شده است که واژهٔ انسان بر پایهٔ رویکردهای سه گانهٔ علوم یاد شده تعریف شود (همان، ص ۳۵۷). در واقع، علوم اجتماعی نقشی تأویلی و هرمنو تیک برای علوم سه گانهٔ مزبور ایفا می کند. بدین معنا که سه مقوله، یعنی کارکرد و تعارض و مزبور ایفا می کند. بدین معنا که سه مقوله، یعنی کارکرد و تعارض و نظام نشانه شناسی، به عنوان ابزار علوم زیستی و اقتصاد و زبان شناسی رویکرد معرفتی شه هستی شناختی و ارزشی تازهای را در تعریف انسان به دست داده است.

در پایان سدهٔ نوزدهم، گفتمان برآمده از تبارشناسی زبان، کسانی چون نیچه را بر آن داشت تا بخش اعظم تحلیلهای خود را به کاوش در

<sup>1.</sup> positivity

<sup>2.</sup> conflict

<sup>3.</sup> epistemologic

<sup>4.</sup> ontologic

ریشه و سیر تاریخی واژه ها اختصاص دهند. فروید نیز رفتارهای گفتاری و غیرگفتاری بیماران خویش را از دیدگاه نشانه شناسی مورد تأویل قرار داد و رمزها و معانی پنهان واژه هایی را که بیماران به کار می بردند تحلیل کرد (همان، ص ۳۵۹).

به گفتهٔ فوکو، نیچه با کشف دوبارهٔ ساحت زبان ثابت کرد که این قلمرو با وجود انسان به معنای جدید در تعارض است. او گفت فلسفه در صورتی می تواند زندگی تازهای را آغاز کند که انسان از اریکهٔ قدرت به زیر آید. در این صورت، می توان فلسِفه را با رهایی از موضوعیت انسان به ساحت زبان معطوف کرد. به نظر او، با ایجاد پیوندی نوین میان فعالیت فلسفی و تأمل دربارهٔ زبان می توان انسان را از کانون تفکر به حاشیه برد و راه تازهای بر اندیشه گشود [۹]. فوکو در این باره می گوید:

با بیرون آمدن سوژه از مدار تأمل به حاشیه، حوزههای تازهای بر تفکر گشوده شد؛ از جمله روانکاوی، قوم شناسی و زبان شناسی جدید در تعارض با دانشهای متعارف مدرن سر بر آورد. روانکاوی در پی آن بود که مفهوم انسان اندیشمند را منحل کند و ضمن نقادی مقولات حاکم بر دانشهای مدرن، محدودیتهای آگاهی بشر را دریابد و به عرصهٔ ناآگاه ذهن آدمی راه یابد.

فروید و پیروان او محدودیتهای ناشی از مقولههای علمی مؤثر در بسط و گسترش روانشناسی را به پرسش کشیدند و یادآور شدند که این حوزه از سوائق درونی و بخصوص امیال پنهان در ضمیر ناآگاه غافل بوده است. به همین جهت، روانکاوی کارکرد تازهای را در اختیار متخصصان این حوزه قرار داد تا با بیمار خویش پیوندی درمانی برقرار سازند و به عرصهای در اعماق وجود او راه یابند

<sup>1.</sup> counter sciences

که روانشناسی تا آن زمان به آن دسترسی نداشت. فوکو می افزاید:

فروید ذهن آدمی را دارای دو ساحت مستقل میشمارد که بخشی از آن آگاه و هوشیار است، اما بخش اعظم آن در اقیانوسی از میلها و سوائق ناآگاه پنهان شده است.

به گفتهٔ فوکو، بعد ناخودآگاه ذهن، که با نهاد آدمی سر وکار دارد، در حقیقت عرصهای است که با زبان نمادین سر وکار دارد و حاوی پیامهایی است که باید دلالتهای آن را در سایهٔ تحلیل زبان دریافت. روانکاوی با توجه به مفهوم مرگ، میل و قانونهای آن شرایط محدودکنندهٔ دانش پیرامون انسان را بازشناخت و در حقیقت، در تعارض با علوم انسانی، تنها به محدودیتها و کرانمندی پرداخت. در واقع، سیر و سلوک در ساحت ناخودآگاه ذهن محدودیتهای عرصهٔ خودآگاه را برملا ساخت.

یکی دیگر از رشته های معارض با علوم متعارف انسانی مردمشناسی اجتماعی است. این رشته انسان را در معرض پرسش قرار نمی دهد، بلکه شرایط امکانی معرفت پیرامون وجود انسان را تبیین می کند. آنچه متخصص مردمشناسی را به خود مشغول می دارد صرفاً تصویری نیست که اقوام از فرهنگ خویش ارائه می دهند، بلکه ساحت ناخود آگاهی است که در فرهنگها وجود دارد و مردم از آن بی خبرند. به این اعتبار، مردمشناسی نیز در تعارض با علوم انسانی قرار می گیرد. به دیگر سخن، روانکاوی و مردمشناسی اجتماعی بنیادهای معرفت شناختی و شرایط امکان پذیری حصول معرفت و اصول بدیهی تاریخی علوم انسانی را به جالش می گیرند (همان، ص ۹۱ – ۳۸۹) و سرانجام زبان شناسی جدید، به گفتهٔ فوکو، با طرح الگو و سرمشقی تازه برای روانکاوی و مردمشناسی و مردمشناسی مکمل دو رشتهٔ اخیر می شود. هر دو حوزهٔ مردمشناسی و روانکاوی، زبان را مبنای شناخت مقولات خاص خویش می دانند؛ هم

لاکان و هم لوی ـ استراوس به این امر اقرار کردهاند. اهـمیت کـلیدی زبان شناسی جدید تنها به این دو حوزه محدود نیست، بـلکه ادبـیات، اسطوره شناسی و سایر رشته های علوم انسانی نیز از تحلیلهای زبانی بهره میگیرند. افزون بر این، زبان به حوزهٔ ناخود آگاه و هـمچنین بـه تاریخ توجه میکند و از این رهگذر انسان را هرچه بیشتر به حـاشیه میراند.

فوکو در پایان کتاب واژه ها و چیزها به مرگ انسان اشاره می کند و حوزه هایی را که بر پایهٔ موضوعیت انسان شکل گرفته اند مورد سنجش و نقادی قرار می دهد.

در حقیقت، می توان گفت کتاب وازه ها و چیزها گونه ای تاریخ دانایی در عصر کلاسیک و روزگار جدید است. در این کتاب، روانک اوی و مردم شناسی و جهی از دانش انتقادی است که می کوشد آدمی را از قید مطلق رها سازد. به نظر فوکو، پس از دوران کلاسیک ذهنیت شناسنده آدمی در قرنهای هجدهم و نوزدهم جانشین لوگوس، خداوند و کل هستی شد. به گفتهٔ او، با ناپدید شدن ذهنیت شناسنده، انسان به عنوان مقوله ای معرفت شناختی به ورطهٔ نیستی درافتاده و زبان جانشین آن شده است. یعنی زمانی که زبان و ناخود آگاه در کانون توجه قرار گرفت، دیگر جایی برای آگاهی و ذهنیت خودبنیاد انسان باقی نماند. دیسری نمی باید که در عرصهٔ ادبیات نیز، انسان موضع پیشین خود را از کف نمی باید که در عرصهٔ ادبیات نیز، انسان موضع پیشین خود را از کف نمی دهد و چون سایر رویدادهای تاریخی به دست فراموشی سپرده خواهد شد (همان، ص ۲۹۱).

### بىنوشت فصل پنجم

- [1] John Rajchman. Freedom of Philosophy. New York: Columbia University Press, 1985. p. 14.
- [2] Dreyfus and Rabinow. Beyond Structuralism and Hermeneutics. p. 25.
- [3] John Rajchman. p. 15.
  - [۴] محمدرضا شفیعی کدکنی، صور خیال در شعر فارسی، تبهران، انتشارات آگاه، ۱۳۴۸ (بحث مربوط به تشبیه).
  - [۵] رابرت هایلبرونر، بزرگان اقتصاد، ترجمه احمد شهسا، تـهران، انـتشارات آموزش انقلاب اسلامی، ۱۳۷۰، ص ۴۷ـ۴۷.
- [6] Mark Cousin and Athar Hussain. *Michel Foucault*. New York: St. Martins Press, 1984. pp. 48-49.
- [7] Hubert Dryfus and Paul Rabinow. Michel Foucault Beyond Structuralism and Hermenentics. Chicago: Chicago University Press, 1983, p. 38.
- [8] "Foucault repond á Sartre". La Quninzaine Littéraire 46. March 1, 15, 1968.
- [9] "Entretien avec Michel Foucault" in Raymond Bellour, Le livre des autres. Paris: Edition de l'Herne, 1971. p. 143.

# فن آوري انضباطي

بسیاری از منتقدان بر این باورند که کتاب واژه ها و چیزها شاهکار میشل فوکو به شمار می رود [۱]، اما برخی دیگر بر آن اند که مراقبت و مجازات، که در زبان انگلیسی عنوان آن به انضباط و مجازات [۲] برگردان شده، مهمترین اثر تحقیقی اوست و تأثیر انکارناپذیری بر عرصههای گوناگون علوم اجتماعی گذاشته است. در حقیقت، این کتاب همنهادی است از آثار پیشین او. در تاریخ دیوانگی، موضوع بازداشت و انگیزههای آن مورد توجه قرار گرفت. در کتاب زایش درمانگاه، اشکال و مراتب نظارت و مراقبت تحلیل گردید و در کتاب واژه ها و چیزها، دیرینه شناسی علوم انسانی و بخصوص کیفرشناسی بررسی شد. می توان گفت کتاب مراقبت و مجازات بر آیندی از سه مضمون فوق در کتابهای یاد شده است. آنچه این کتاب را جامعیت و ژرفا میبخشد، آن است که زندان نمونهٔ تمام عیار مجموعهٔ راهبر دهایی است که فوکو آنها را فن آوری انضباطی مینامد و از سدهٔ نوزدهم گوهر و منشی بسیار پیچیده یافته است. فوکو در ایـن کتاب قدرت و سیاست را در چارچوب نظامهای انضباطی مزبور بررسی میکند و برای نخستین بار سیاست را در کانون تحلیل خود قرار می دهد. کتاب مراقبت و مجازات نه مورد پسند روشنفکران مارکسیست قرار گرفت و نه اندیشمندان لیبرال را خشنود ساخت هفوکو انضباط را به هیچ روی معلول شیوهٔ تولید اقتصادی نمی دانست، بـلکه ریشـه ها و خاستگاه آن را در خود این پدیده جست و جو کرد. از سوی دیگر، او در این کتاب شعارهای ترقیخواهان لیبرال را به پرسش کشید و مدعی شد که اینگونه شعارها از دوران چیرگی فلسفهٔ روشنگری پیوسته ترجیع بند بحثهای فلسفه و علوم اجتماعی بوده است، اما در عمل هیچگونه پیشرفت و بهبود چشمگیری در زندگی مردم ایجاد نشده و مشکلات اجتماعی ـ سیاسی روز به روز افزایش یافته است. فوکو در کتاب مراقبت و مجازات بحث قدرت را از صحنهٔ نظریهٔ سیاسی خارج کرده و، ضمن طرح راهبردهای نوین، آن را در کلیهٔ حوزه ها قابل بررسی دانسته است.

#### شكنجه و مجازات

فوکو این کتاب را با مؤثرترین ترفند روششناختی آغاز میکند. همانگونه که زایش درمانگاه با درمان پوم و واژهها و چیزها با طبقهبندی بورخس آغاز شد،مراقبت و مجازات نیز با شرح مجازات رابرت فرانسوا دامیین به جرم سوءقصد به جان لویی پانزدهم آغاز میشود. فوکو در این اثر دو چیز بسیار ساده اما سخت تکاندهنده را کنار هم نهاده است: یکی شکنجه و اعدام علنی رابرت فرانسوا دامیین در سال ۱۷۵۷، و دیگری برنامهٔ تفصیلی یک روز زیست محکومان فرانسوی در هشتاد دیگری برنامهٔ تفصیلی یک روز زیست محکومان فرانسوی در هشتاد مورد بزهکاران را در دو نظام قضایی متفاوت نشان میدهد. عنوان فرعی کتاب رایش بازداشتگاه است، اما موضوع اصلی کتاب بیش از آنکه به زندان مربوط شود فنآوری انضباطی را در بر میگیرد. فوکو در پاسخ به منتقدان فرانسوی میگوید:

موضوع مورد توجه این اثر نه «زایش زندان» است، نه بررسی وضعیت بزهکاران در قرن هجدهم و نوزدهم و نه وضع زندانهای فرانسه در سالهای ۱۷۶۰ تا ۱۸۴۰؛ بلکه مطالعهٔ عقلانیتی است که

در تحول نظام قضایی فرانسه مؤثر افتاده است. به طور کلی، هدف اصلی این پژوهش را می توان تبارشناسی «خردورزی کیفری» دانست [۳].

در واقع، تا میانهٔ سدهٔ هجدهم در اروپا شکنجه در ملأعام امری بسیار رایج بود. در این نمایش آیینی، شکلهای گوناگون شکنجه به منظور مجازات بزهکاران به کار میرفت که در نهایت به مرگ محکومان منجر میشد.

فوکو می پرسد چرا محکومان شکنجه می شدند و چرا آنها را وادار می کردند تا قبل از مرگ در ملأعام به گناهان خود اعتراف کنند؟ در نظام قضایی آن دوره، ارتکاب جرم و به طور کلی نقض قانون نوعی تجاوز به حقوق و مشیت پادشاه تلقی می شد. از این رو، پادشاه نیز به ناچار به این بدسگالی پاسخ می گفت. منطق قدرت پادشاه ایجاب می کرد با کاربرد خشونتِ فراتر از جرم، هیبت و شکوه مقام خویش را، که در واقع پشتوانهٔ قانون محسوب می شد، در ملاً عام به نمایش بگذارد. در این مراسم آیینی که نمود و نمایش قدرت پادشاه بود، شخص مجرم در نمایشی دهشت بار و مهیب مورد شکنجهٔ بدنی قرار می گرفت و اعضای بدنش با ضرباهنگی تکاندهنده مُثله می گردید و سپس به صلابه کشیده می شد و آنگاه بدنش به وضعی فجیع به قطعههای بسیار کوچک تقسیم می شد.

فوکو در آغاز کتاب مراقبت و مجازات، ضمن نقل یک سند کیفری، جزئیات شکنجهٔ رابرت فرانسوا دامی را در سه صفحهٔ کامل شرح می دهد. از جمله در این روایت گفته می شود وقتی دامی بن به دو اسب بسته شد و اسبها از جدا کردن اندام او قاصر ماندند، دو اسب دیگر به آنها افزوده شد تا کار را یکسره کنند. هرچند مجری حکم اعدام، فوت دامی بن را اعلام کرد، بعضی از تماشاچیان و شاهدان عینی گواهی دادند

که هنوز آروارههای او تکان میخورد، گویی چیزی به تماشاچیان میگفت.

بدیهی است که هدف فوکو از بیان جزئیات شکنجهٔ این محکوم ایجاد تأثیری خاص در ذهن خواننده است. در واقع، خواننده با خواندن این سه صفحه ناگهان به فکر فرو می رود و در مقام قیاس وضع مجازات را در آن دوران با کیفرهای عصر جدید کنار هم می نهد و به این نتیجه می رسد که وضع مجازات در زمان حال بهبود یافته است و دیگر از رفتار غیر انسانی با بزهکاران خبری نیست. در سراسر این پیژوهش، فوکو درست نقطهٔ مقابل این داوری را به اثبات می رساند.

هشتاد سال بعد، نظام کیفری اروپا دگرگون شد و نظام انسانی جدیدی جانشین نظام شکنجهٔ یاد شده گردید. فوکو شکل مجازات گذشته را با کیفیت کیفر در روزگار جدید قیاس میکند و به وجهی بینابین این دو نظام اشاره دارد و میگوید: «طرح جزائی اخیر ماهیتی ایدئولوژیک داشت و اصلاح طلبان نیمهٔ آخر سدهٔ هجدهم آن را در همین قالب اجرا کردند.» در حقیقت، طرح مزبور دگرگونی تازهای در کیفرشناسی غرب به وجود آورد. هرچند کیفرها به ظاهر ماهیتی انسانی پیدا کرده بود، قوکو با اشاره به فراگردی مهم اما مورد غفلت میگوید: «دیگر جسم آدمی در معرض شکنجههای طاقت فرسا قرار نمیگیرد، بلکه هدف اصلی کیفرشناسی جدید روان آدمی است.» به دیگر سخن، قانون، اعمال کیفر و گفتمان جدید در منظومهای خاص روان را شکل می دهد و اعمال کیفر و گفتمان جدید در منظومهای خاص روان را شکل می دهد و شخصیت و هویتی تازه از آن زاده می شود. هرچند مجازات اعدام متروک نشد، اما اجرای آن دیگر ماهیتی نمایشی نداشت و با کمترین درد و در حداقل مدت انجام می گرفت. افزون بر این، مجازاتهای بدنی درد و در حداقل مدت انجام می گرفت. افزون بر این، مجازاتهای بدنی نیز به ابزاری برای آشکار ساختن حقیقت تبدیل شد.

گفتنی است که در اواخر سدهٔ هجدهم گروهی اصلاحطلب انساندوست گفتمان جدیدی را مطرح کردند که در آن از خشونت و شکنجه انتقاد می شد. آنها خشونت و درنده خوبی ناشی از شکنجه را رفتاری ناروا و غیر انسانی دانستند و یادآور شدند که زیاده روی در خشونت نه تنها رفته رفته هراس مردم را کاهش می دهد، بلکه موجب بروز شورش در میان آنها خواهد شد.

در واقع، پس از وقوع انقلاب فرانسه مقرر شد که مجازات مجرمان ماهیتی علمی و منظم بیابد و با جرم مرتکب شده متناسب باشد. در أ ضمن، مجازات اعدام تنها در مورد كساني اعمال مي شد كه مرتكب قتل نفس شده باشند. این اصلاحطلبان تأکید داشتند که عدالت کیفری باید جانشین انتقام و شکنجه شود (مراقبت و مجازات، ص ۷۴). آنها بر پایهٔ «قرارداد اجتماعی» استدلال میکردند که افراد جامعه گرد می آیند و به قرارداد اجتماعی تن میدهند، در نتیجه ارتکاب جرم چیزی نیست جز نقض عهدی که فرد مرتکب می شود و روح جامعه را جریحه دار می سازد. از این رو، جامعه نیز در مقابل ارتکاب چنین جرمی مجازاتی را در نظر میگیرد که باید آن را حق جامعه دانست. این اصلاحطلبان می گفتند که مجازات باید با جرم تناسب داشته باشد. افزون بر این، نباید هیچ عملی را جرم دانست مگر به حکم قانون و هیچ مجازاتی را نمی توان اجرا کرد مگر به حکم قانون. در حقیقت، اجرای مجازات را باید عامل بازدارنده محسوب داشت. از این زمان، اعمال مجازات دیگر از ارادهٔ یادشاه نشئت نمی گرفت، بلکه با سامان و نظم جامعه هماهنگ بود. (همان، ص ۱۰۵). فوكو مدعى است به طور كلى در قرن هجدهم در فرانسه سه نظام کیفری وجود داشت: یکی نظام پادشاهی کیفر که بر شکنجه استوار بود؛ دوم، رژیم پیشنهادی اصلاحطلبان که متکی بر مجازات متناسب با جرم بود و بیست سال بیشتر دوام نداشت، یعنی در سال ۱۷۹۱ از سوی مجلس مؤسسان اینجاد شند و در سال ۱۸۱۰ متروک گردید. اکثر اصلاحطلبان مزبور جزءِ روشنفکران متعلق به گروه ایدئولوگها بودند و سیاستهای حکومت انقلابی فرانسه را تدوین

می کردند و به دولت عرضه می داشتند. آنها مدعی بودند که دانش و تجربهٔ خویش را با هدف اصلاح روان آدمیان به کار گرفته اند. آنچه آنها را از اندیشمندان پیشین ممتاز می ساخت، اهمیتی بود که برای روان آدمی قائل بودند. هرچند آنها کالبد آدمی را هم در محاسبات خود در نظر می گرفتند، غایت آنها چیرگی بر روان آدمیان بود. در حقیقت، آنها اعمال قدرت بر وجود آدمی را تنها از طریق تسلط بر اندیشهٔ او امکان پذیر می شمر دند (همان، ص ۱۰۲).

مجموعهٔ قوانینی که مجلس فرانسه وضع و تصویب کرد، با دقت و سامانی جدید مجازاتِ متناسب با جرائم مختلف را در نظر میگرفت. این نظام کیفر را باید به طور عمده وجهی از بازنمایی دانست. به این معنا که مجازات در جهت بازداشتن افراد جامعه از ارتکاب جرم وضع شده بود. مثلاً اگر کسی هنگام ارتکاب جرمی خاص به خشونت توسل می جست، در حکم محکومیت او مجازات بدنی متناسب با خشونت مزبور پیشبینی می شد. کسی که به تکدی و تنبلی تن می داد به اعمال شاقه و کارهای دشوار محکوم می شد (همان، ص ۱۰۵). با این حال، در اکثر موارد محکومان مجبور به انجام خدمات عمومی می شدند. بر هکاران در این دوره به کارهایی چون ساختن پل، جاده و میدانهای عمومی گماشته می شدند. در حقیقت، غایت مجازات نه ایجاد وحشت و هراس که دادن درس عبرتی به اعضای جامعه بود (همان، ص ۱۱۱). هراس که دادن درس عبرتی به اعضای جامعه بود (همان، ص ۱۱۱). اجتماعی و دیگری عبرت همگان.

در مجازات شاهنشاهی، قدرت پادشاه بر پیشانی محکوم حک می شد. اما در نوع دوم ترفندهای دقیقی برای بهرهگیری مناسب از نشانه ها و دلالتهای نمایشی به کار می رفت. به همین جهت، فوکو از واژهٔ بازنمایی در این زمینه سود جسته است. در این نظام، مجازات تنها در مورد جرائمی به کار می رفت که خطری جدی برای امنیت جامعه به

وجود می آوردند. بدیهی است که تا آن زمان حبسهای درازمدت رایج نبود. در مستعمرههای انگلیسی امریکای شمالی، بازداشت متهمان به منظور نگهداری آنها جهت انجام محاکمه صورت می گرفت. به این معنا که بازداشت جنبهٔ احتیاطی داشت. در مجموعه قوانین سال ۱۸۱۰ فرانسه بود که حبس بهمثابه مجازات پیش بینی شد (نظام سوم).

پیدایش و گسترش نظام زندانها به منزلهٔ وسیلهای برای بازداشتن مجرمان از ارتکاب مکرر جرم امری است جدید که بعدها به صورت مجازات کیفری تازهای در قوانین جزائی اروپا وارد شد. هدف مجازات حبس در اواخر قرن هجدهم دیگر نمایش قدرت یا آموزش اخلاقی صرف نبود، بلکه مراد به کارگیری روشهای دقیق ایجاد تغییر در رفتار مجرم و دگرگون ساختن کلیهٔ شئون زندگی او بود.

# ظهور فنآوري انضباطي

پیدایش و گسترش نظام زندانها در غرب پدیدهای است جدید و می توان آن را یکی از جلوههای بارز فن آوری انضباطی به شمار آورد. در واقع، با ظهور و گسترش مدرنیته نه تنها ابزار و کیفیت مجازات تغییر یافت، بلکه خود جرم نیز دستخوش دگرگونی شد. منظور این نیست که جرمهای جدیدی وارد قوانین جزائی شد، بلکه چگونگی ارتکاب جرم و علل و نوع و انگیزهٔ آن با دقت مورد تحلیل قرار گرفت. از این زمان مقرر گردید که در احکام کیفری صادره وضع و سابقهٔ مجرم و نحوهٔ ارتکاب جرم، انگیزهها و علل ارتکاب آن با استدلال منعکس شود.

بدیهی است که اگر مجرمی مجنون، حین ارتکاب جرم از نظر روانی دچار آشفتگی و جنون گردد، مجازاتی برای رفتار مجرمانهٔ او تعیین نمی شود. بعدها این قانون اصلاح شد و جنون، به جای خارج کردن عمل از حوزهٔ جرم و مجازات، یکی از علل و شرایط تخفیف مجازات تلقی شد. در چنین مواردی، هرچند مجرم دیوانه محکوم می شد، اما، به

جای اعمال کیفر، تحت درمان روانی قرار میگرفت. پس از این زمان، حکم مجازات مستلزم ارزیابی درجهٔ ناهنجاری روانی مجرم بود و زمینه برای درمان و بهنجارسازی او فراهم میشد (همان، ص ۲۱). در این فراگرد کیفری، نه تنها قاضی جزائی حکم محکومیت صادر میکرد، بلکه مقامات زندان، هیئتهای مسئول صدورِ حکم آزادی مشروط و حکم تعلیق مراقبتی مجازات، روان پزشکان، روان شناسان، مددکاران اجتماعی و غیره نیز به داوری دربارهٔ رفتار و کیفیات روانی مجرم می داختند.

آماج اصلی اینگونه احکام و داوریها روان مجرم است. به گفتهٔ فوکو، روان آدمی پدیدهای فراطبیعی نیست، بلکه باید آن را پیامد فن آوری انضباطی به شمار آورد. در اینجا، وقتی سخن از انضباط به میان می آید، به قول هوبرت دریفوس و رابینیو، نباید آن را نهادی خاص محسوب کرد، بلکه فن و ترفندی است که در پارهای از نهادها، از جمله زندان و آسایشگاه روانی و مدرسه و بادگان، به کار می رود.

به گفتهٔ فوکو، انضباط در مراحل اولیهٔ خود بیشتر به قلمرو تن آدمی تسری می یافت. به این معنا که ابتدا تن بود که موضوع انتضباط قبرار گرفت. غایت انضباط ایجاد و تربیت جسمی مطیع و فرمانبردار است که به سهولت در معرض انقیاد، تغییر، اصلاح و بهرهبرداری قبرار گیرد (همان، ص ۱۳۶). بنابراین، می توان گفت که انضباط نخست در حوزهٔ جرم و مجازات پدیدار نشد، بلکه در تمرینهای نظامی بود که اهمیت پیدا کرد. به عبارت دیگر، انضباط به عنوان روشی مؤثر اندام آدمی را سربازان می آموختند در چه موقع بنا به دستور مافوق خویش بایستند، سربالا به نقطهای خیره شوند و در چه شرایطی پاهای خود را بی حرکت سربالا به نقطهای خیره شوند و در چه شرایطی پاهای خود را با ضرباهنگ خاصی به حرکت در آورند (همان، ص ۱۳۶). در اینجا، اندام انسان چون اجزای ماشین به فرمان مافوق به حرکت در می آید.

بدیهی است که انضباط پدیدهای قرن هجدهمی نیست، بلکه می توان جلوههای آن را در صومعههای قرون وسطی و نیز کارگاههای دورانهای پیشین جست و جو کرد. اما در قرنهای هفدهم و هجدهم، به ضابطهای برای ایجاد سلطه تبدیل شد. (همان، ص ۱۳۷). در حقیقت، انضباط، به عنوان ضابطهٔ کلی تسلط بر غیر، فنونی را از نظام بردگی و رهبانی سدههای میانه وام گرفت. انضباط سبب می شود اندام انسان قدرتی ویژه بیابد. در چنین قالبی، ابعاد زمان، مکان، و حرکت به قاعده درمی آیند و بی وقفه مورد استفاده قرار می گیرند. در قرن هجدهم و نوزدهم، نظام انضباطی ماهیتی بسیار کارآمد و مؤثر یافت. در این دوره، جسم آدمی وارد شبکه ای از قدرت شد و در معرض بازسازی قرار گرفت. انضباط تن آدمی را سلطه پذیر و فرمانبر دار ساخت. (همان، ص ۱۳۸).

نکتهای که در ارتباط با انضباط بر آن تأکید می شود، استفادهٔ بهینه از زمان و مکان است. بنابراین، اعمال تسلط در مکان یکی از عناصر مؤثر فن آوری انضباطی است. انضباط با سازماندهی افراد در درون فضایی خاص انجام می پذیرد و از این رو به حصار و حایل نیاز دارد. در مدرسه و بیمارستان و منطقهٔ نظامی، شبکهٔ توزیع افراد به صورتی خاص و نظامیافته تحقق می بابد. در چنین شرایطی، افراد ولگرد و بیکاره به انسانهایی مطیع و مفید تبدیل می شوند. در این فضا، هر فرد مکان ویژهای دارد (همان، ص ۱۴۳). در حقیقت، کارکردها در فضایی مشخص می شوند که افراد در آن قرار می گیرند. بنابراین، اقتصاد خاصی از لحاظ مکان و افراد مستقر در آن حاکم می شود. به گفتهٔ فوکو، بیمارستانهای نظامی و کارخانه ها بهترین محل برای اعمال انضباط مزبور به شمار می روند. در واقع، یکی از عوامل مهم در افزایش بازده می رسور به شمار می روند. در واقع، یکی از عوامل مهم در افزایش بازده مدارس نیز کلاسها بر حسب استعداد و توانایی دانش آموزان تقسیم می شود و هر کس باید بر حسب شرایط و مشخصات خاصی در محل

ویژهای استقرار یابد. حتی نحوهٔ قرار گرفتن نیمکتها و ساخت آنها نقشی انکارناپذیر در اعمال انضباط ایفا میکند. زمان نیز بسرحسب دقیقه و ثانیه تقسیم میشود. تدوین دروس و مواد درسی در پارهای از مدارس به بخشهای چهار یا پنج دقیقهای تقسیم میگردد. برنامهٔ درسی نه تنها برای جلوگیری از اتلاف وقت که برای بهره دهی بیشتر و مؤثرتر تنظیم میشود. هر روز به مقاطع زمانی مختلف جهت انجام اعمال و تکالیف گوناگون تقسیم میشود. در پارهای موارد، انجام حرکات بدنی در ساعات مختلف در سربازخانهها و کارخانهها نیز از قبل به دقت تعیین میشود. هرقدر اعمال و رفتار به قطعههای کوچکتر تقسیم شود، نظارت میشود. هرقدر اعمال و رفتار به قطعههای کوچکتر تقسیم شود، نظارت

موفقیت انضباط در گرو به کارگیری ابزاری ساده چون مشاهده و مراقبت از بالا به پایین، داوریهای اصلاحی و ترکیب این دو روش است (همان، ص ۱۷۰). این سه روش نه تنها جسم آدمیان را پرورش می دهد، بلکه به افراد شخصیتی مستقل می بخشد. در واقع، انضباط به کمک این سه روش در پی درهم کوبیدن شخصیت افراد یا دادن درس اخلاق به آنها نیست، بلکه به صورتی ملایم و پیگیر شخصیت آنها را شکل می دهد.

مراقبت و نظارت انضباطی بر هرمی از سلسله مراتب استوار است. هدف اصلی این نظارت ایجاد ارتباط میان افراد در یک مجموعه است. در واقع، گونهای نظام دیدهبانی قدرت اعمال نظارت را تسهیل میکند. به این معنا که نوعی سراسربینی یا نظارت فراگیر در فضایی خاص گسترده می شود. قابل رؤیت بودن یکی از اصول و مبادی معماری فضاها محسوب می شود. در دستورالعملهای سیاسی آن دوره آمده است که سالنهای درازی مشتمل بر سلولهای متعدد ساخته شود و بر هر ده

<sup>1.</sup> optics of power

سلول فردی در مقام مسئول نظارت داشته باشد و در هر یک از سلولها سوراخی برای نظارت بر سرنشین آن تعبیه شود. در اتاق ناهارخوری نیز میز نگهبانان مشرف بر میز سایر سرنشینان قرار گیرد. در واقع، در این فضای ایجادشده پیوندی عمیق میان مراقبت و منفردسازی افراد وجود دارد. این طرح در سربازخانهها، مدارس و کارخانهها به کار می می می رفت. در نظام سرمایه سالاری قرن نوزدهم نیز همین طرح در بخشهای تولیدی اعمال شد و بازده مطلوبتری را به دنبال داشت.

یکی دیگر از عوامل مؤثر در اعمال انتصاط به کارگیری دقیق مجازات بود. پیشانگارهٔ این فرض بر این نظر استوار بود که عدول از هنجارهای پذیرفته شده با واکنش متناسب روبهرو می شد (همان، ص ۱۷۸). بدیهی است که مجازات در تقابل با پاداش قرار میگرفت، یعنی همانگونه که رفتار ناشایست با کیفر روبه رو می شد، اعمال شایسته و کوشش و بازده مطلوب نیز پاداش مناسبی در پی داشت. بنابراین، رفتار میان دو طیف نیک و بد ارزیابی می شد و هر خلاف ناچیز یا نقض مقررات قابل سنجش و ارزیابی کمّی بود. به این اعتبار، نوعی پروندهٔ رفتاری برای هر فرد تشکیل می شد که رفتار و کردار او در آن بروندهٔ مزبور حاوی اطلاعات عمیقی دربارهٔ سلوک و کارکردهای فرد بود (همان، ص ۱۸۱).

هر فرد از طریق گردآوری یافتههای مهم به موردی پژوهشی تبدیل میشد و این امر خود تحول بزرگی را به همراه آورد. قبل از آن، جزئیات رفتار و سلوک افراد به شبکهٔ نظام داوری راه نمی یافت و هیچگونه پروندهٔ منظمی از زندگی آدمیان وجود نداشت. آنچه قبلاً در مورد قهرمانان و پادشاهان نوشته میشد، اینک در مورد افراد عادی به کار می رود. یعنی رفتارهای ناپسند آدمیان در هر مورد در محلی خاص ثبت و ضبط می شود. در واقع، با گردآوری یافته ها و اطلاعات در قالب پرونده های فردی، فراگرد انفراد و هویت بخشی هرچه بیشتر گسترش

می یابد. در نظام فئودالی، هرچه انسانها از رأس هرم به طرف پایین نزول می کردند از اهمیت و شأن آنها کاسته می شد و هرچه بیشتر موضوع نظارت و مراقبت و داوری قرار می گرفتند، هویت آنها بیشتر مشخص می گردید. به دیگر سخن، رؤیت پذیری در دورانهای کهن به قدر تمندان اختصاص داشت، اما با ظهور مدرنیته به افراد عادی نیز تعلق گرفت و قدرت مداران رؤیت ناپذیر شدند.

به اعتباری، همین رؤیت پذیری بود که میان دانش و قدرت پیوندی نزدیک برقرار ساخت (همان، ص ۱۸۱). در اینجا، قدرت و انتخباط منش و ماهیتی اثباتی یافت؛ یعنی زمینهٔ رشد و تکوین هویت افراد را در سایهٔ گردآوری اطلاعات دقیق دربارهٔ آنها فراهم آورد (همان، ص ۱۹۴).

به گفته فوکو، امروزه واژهٔ انضباط در بحث از حوزههای مختلف علوم جدید به کار میرود. این امر با گسترش فنآوری انتضباطی پیوندی نزدیک دارد. در واقع، نوعی انضباط و دیسیپلین بر عرصههای گوناگون دانش جدید حاکمیت دارد، زیرا علوم اجتماعی، از جمله روانشناسی و جمعیتشناسی و کیفرشناسی و غیره، در آغاز در دامان نهادها و سازمانهای خاص قدرت، یعنی زندانها و بیمارستانها و دستگاههای اداری، تکوین یافت و همین امر موجب تخصصی شدن آنها گردید. در واقع، دیسیپلینهای علمی به بسط و گسترش روشهای تخصصی و قواعد و هنجارهای خاص حاکم بر جمعآوری اطلاعات و ثبت و ضبط آنها مدد رسانده فراگردهای یادشده در چارچوب فنآوریهای انضباطی قوام و دوام پیدا کرده به دیگر سخن، علوم فنآوریهای انضباطی قوام و دوام پیدا کرده به دیگر سخن، علوم نسانی و اجتماعی در شبکهای از تعامل میان دانش و قدرت شکل گرفت و به «دیسیپلینهای» گوناگون تقسیم شد (همان، ص ۲۰۵).

#### نظام زندانها

کوتاه سخن آنکه انضباط یا دیسیپلین به بیان فوکو عبارت است از منظومهای از شیوهها و اشکال آموزش یا گونههای متنوع فنآوری مراقبتی و سرانجام ابزاری برای ایجاد و گسترش دانایی و قدرت. اما همین دیسیپلین یا انضباط در قلمرو کیفرشناسی نیز به کار رفته است و تاریخچهای جالب و شگفتانگیز دارد. به گفتهٔ فوکو، زندان یکی از مهمترین نهادهای انضباطی غرب به شمار می رود.

براساس دیدگاه فوکو، زندان به صورت طرحی آرمانی در غرب مطرح شد و گونهای معماری آرمانی را به دنبال آورد. معروفترین مصداق این نهاد انضباطی طرح نظارت فراگیر جرمی بنتام موسوم به بان آ پتیکان ۱ به معنای نظام سراسربین را می توان نام برد. در طرح جرمی بنتام، ساختمانی به شکل دایره ترسیم شده بود که در وسط آن حیاطی بزرگ قرار داشت. در وسط حیاط مزبور، برجی گرد طراحی شده بود که دورتادور آن پنجرههایی یهن داشت تا سراسر ساختمان را رؤیت پذیر سازد. پیرامون حیاط، سلولهایی بنا شده بود که از داخل برج دیدهبانی به خوبی قابل نظارت و مشاهده بود. اما از داخل غرفههای مزبور قابل رؤیت نبود. ساز و کار سراسربین واحدهای فضا را طوری سامان می داد که همه چیز بدون وقفه و به طور دائم قابل رؤیت و در نتیجه قابل شناسایی و مراقبت بود. در واقع، طرح سراسربین بنتام نظام سیاهچال را واژگون ساخت. بدین معنا که از سه کاربرد عمدهٔ آن، یعنی اسارت و محرومیت از نور و اختفا، تنها اسارت باقی ماند و دو کاربرد دیگر، یعنی محرومیت از نور و اختفا، به کلی حذف شد. هر زندانی در سلولی جای می گرفت که از روبه رو برای نگهبانان قابل رؤیت بود. اما دیوارهای جانبی مانع از آن میشد که با دیگر زندانیان تماس داشته

<sup>1.</sup> panopticon

باشد. زندانی مزبور همواره در معرض دید بود، اما خود چیزی نمی دید. در سیاهچالها، تاریکی محض حکمفرما بود و زندانی می توانست خود را در تاریکی مخفی کند. در عصر جدید رؤیت پذیری سبب می شود تا خطر توطئه، اقدام به فرار جمعی و طرحریزی مقدمات ارتکاب جـرم منتفی گردد. آنچه طرح سراسربینی بنتام را بر طرح سیاهچال بـرتری می بخشد، این است که در شبکهٔ قدرت نیازی به اعمال زور و خشونت نیست؛ بلکه سیطره و حاکمیت بر آن گوهر و ماهیتی خودکار دارد. مى توان طرح سراسربيني را نمودِ كامل انضباط به شمار آورد، زيرا به دیدهبان امکان می دهد ضمن رؤیت فرد مورد نظر از دید او نیز پنهان بماند. هدف اصلی این طرح آن است که پیامدهای نظارت، علی رغم وقفههای احتمالی در عمل، جلوهای مستمر و پایدار داشته باشد. تفاوت اصلی تئاترهای یونانی و طرح سراسربینی بنتام در این بود که در تئاتر مزبور تماشاچیان می توانستند تعداد معدودی بازیگر را مشاهده کنند، اما طرح بنتام به یک فرد، یعنی دیدهبان برج، امکان می داد تا تعداد زیادی زندانی را بدون هیچگونه مانعی زیر نظر بگیرد. در اینجا دیگـر نیازی به استفاده از سلاح، موانع مادی یا خشونت جسمانی نبود، بلکه نگاه مراقبتی جای متغیرهای یادشده را میگرفت (همان، ص ۲۳۱).

مراقبت از زندانیان و نظارت بر رفتار آنها زمینهٔ پیدایش و تکامل دانشی به نام جرمشناسی را فراهم ساخت و مجرمان نیز، چون موضوعات دانشهای جدید، خود به «مورد» پژوهش تبدیل شدند. می توان زندانیان را موضوعات اصلی انضباط به شمار آورد. به دیگر سخن، مجرمان برای نخستین بار به موضوع و متعلق دانش تبدیل شدند (همان، ص ۲۵۱). در اینجا، تنها رفتار و کردار فرد نیست که موضوع گردآوری قرار می گیرد و ثبت و ضبط می شود، بلکه کل زندگی فرد نیز

بخشی از پرونده را تشکیل می دهد. بدین اعتبار، فرد بزهکار تنها به خاطر یک عمل مجرمانه مشمول تحقیق نمی شود، بلکه ارتکاب جرم زمینهای فراهم می آورد تا کل زندگی و گذشتهٔ مجرم در معرض جست و جو، کنکاش و پژوهش قرار گیرد. در چنین چارچویی، زندان به ندامتگاه تبدیل می شود و مرتکب جرم در هزارتوی این نهاد در معرض سامانهای دانش پژوهی تجربی قرار میگیرد (همان، ص ۲۵۲). به این ترتیب، دیسیپلین یا حوزهٔ علمی جرمشناسی مرتکب جرم را به «شخصیت بزهکار» تبدیل میکند. به این معنا که برای او هویتی بزهکارانه در نظر میگیرد و پیشینهٔ کیفری خاصی را برایش طراحی میکند. به عبارت دیگر، بزهکاری به منزلهٔ گرایشی روانی و آسیب شناختی مورد توجه جرم شناسان قرار می گیرد و جرم به طور کلی گونهای بیماری اجتماعی تلقی می شود. به همین علت، مجرمان به حاشیهٔ جامعه رانده می شوند و تحت نظارت مستم دستگاههای گوناگون مراقبتی قرار می گیرند (همان، ص ۲۸۱). به گفتهٔ فوکو: «زندان به منزلهٔ نهادی انضباطی تنها یکی از آشکارترین مصادیق "مجمعالجزایر زندانگونه" ا به شمار می رود. » مراد فوکو از «مجمع الجزایر زندانگونه » مجموعهٔ نهادها و سازمانهایی است که فراسوی مرزهای حقوق جزا قرار گرفتهاند، اما در قلمرو خود به صورتی غیرمستقیم بر افراد نظارت و مراقبت اعمال میکنند. به گفتهٔ فوکو، فرانسه از قرن هجدهم به بعد به جامعهای زندانگونه تبدیل شد و سازمانهای گوناگونی چون یتیمخانهها، سازمانهای اصلاح و تربیت، دارالتأدیبها، مراکز توانبخشی، مراکز درمان بیماریهای ناشی از استفاده از مواد مخدر و مشروبات الکلی، آسایشگاههای روانی و غیره به طور غیرمستقیم افراد را در معرض مراقبت و نظارتهای مستمر و فراگیر قبرار دادنید. از این رو، گریز از

<sup>1.</sup> carceral archeplago

هنجارهای مطلوب جامعه متضمن مراتب و درجاتی شد که فردِ مرتکب برحسب ماهیت کردار نابهنجار خویش در یکی از این نهادها نگهداری و رفتار و کردار او ثبت و ضبط می شد و مورد ارزیابی کارشناسان متخصص قرار می گرفت.

### فنآوري قدرت

جامعهٔ زندانگونه به باور فوکو عبارت از جامعهای است که در آن اعضا دائماً در معرض مراقبت، نظارت و تربیت هستند و در تحلیل نهایی در گسترهٔ قدرت اسیر میشوند. بدیهی است که به گفتهٔ او قدرت را نباید صر فا به فردی مستبد یا طبقهای خاص منسوب کرد، بلکه قدرت از اجتماع عوامل غير شخصي، از جمله نهادها، هنجارها، مقررات، قوانين و گفتمانها، نشئت می گیرد و ساختاری دارد و با دانش پیوندی انکارنایذیر دارد. در حقیقت، نهادها و سازمانهای مزبور نه تنها اعضای خویش را سرکوب میکنند، بلکه از آنها موجوداتی منضبط، تربیت شده و مولد می سازند. بر داشت فوکو از قدرت را می توان در لابه لای نوشته های او یافت. وی قبل از ارائهٔ تعریف قدرت چگونگی اعمال آن را مدنظر قرار داده است. در این راستا، او به ابزار اعمال آن نیز توجه دارد. همانگونه که اشاره شد، قدرت را نباید در تملک طبقه یا دولت یا فرمانروایی خاص جست و جو کرد، بلکه قدرت راهبردی است خاص که در روابط قدرت معنا می دهد. به تعبیر فوکو: «آنجا که قدرت هست مقاومت نیز سر بر می دارد، زیرا وجود قدرت موکول است به حضور مجموعهای از نقاط مقاومت [۴].» به دیگر سخن، قدرت کالا یا پایگاه و غنیمت و یا نقشه و تدبیر نیست، بلکه راهبر دهای فن آوری سیاسی در پیکرهٔ جامعه است. کار ویژهٔ قدرت در منظومهای از آیینها و مراسم سیاسی موجب ایجاد روابطی نابرابر میشود. به نظر فوکو، این روابط قدرت ماهیتی پویا و متحرک دارد. بنابراین، چنین قدرتی صرفاً کنترل و

چیرگی بر کارکرد نهادها نیست. از این رو، باید به عرصهٔ کارکرد قدرت توجه کنیم و از جست و جوی فاعل قدرت دست بشوییم [۵].

فوكو در كتاب تاريخ جنسيت يك فصل كامل را به بحث قدرت اختصاص می دهد. هرچند در کتاب قبلی، یعنی مراقبت و مجازات، کارکرد قدرت را به طور تشریحی مطرح کرده بود، در کتاب تاریخ جنست برداشت خویش را اصلاح و ادعا میکند که قدرت تنها در صحنهٔ نهادهای سیاسی نمودار نمی شود، بلکه در کلیهٔ سطوح جامعه جاری و ساری است. از این رو، فن آوریهای قدرت را نباید به نهادهای سیاسی خاصی محدود کرد، بلکه قدرت در کلیهٔ سازمانها و نهادهای اجتماعی اعمال میگردد. فوکو میگوید که «قیدرت برخیلاف نیظر مارکس و پیروان او، تنها در حوزهٔ اقتصاد سیاسی متمرکز نیست، بلکه بر كليهٔ روابط اجتماعي در همهٔ سطوح حكمفرماست. » فوكو در واقع تحلیلی غیراقتصادی از قدرت به دست میدهد. افزون بر این، همانطور که گفته شد، قدرت منشی مثبت و مولد دارد و به هیچروی نباید آن را معطوف به سرکوب و اجبار دانست. از این رو، فوکو با کسانی چون ویلهلم رایش، که قدرت را با سرکوب معادل میشمارند، همداستان نیست. او در کتابهای مراقبت و مجازات و تاریخ جنسیت، کاستیهای نظریهٔ قدرتِ مبتنی بر سرکوب را به اثبات میرساند و مدعی می شود که اگر سازوکارها و پیامدهای قدرت را به سرکوب تقلیل دهیم، از نقش مولد روابط قدرت در عصر حاضر غفلت خواهد شد. بدیهی است این عناصر مولد قدرت است که قوام و دوام جوامع مدرن را امکان پذیر میسازد. بحث اصلی فوکو در کتاب تاریخ جنسیت بعد مثبت یا مولد قدرت است. او نظریهٔ سرکوب فروید را نقد و بررسی میکند و مدعی است که روابط قدرت جدید ایجاب میکند که زمینهٔ طرح و بیان

<sup>1.</sup> repression

حرکات و تجربهها بیشتر فراهم شود تا ثبت و ضبط آنها امکانپذیر شود.

از سوی دیگر، روابط قدرت هدفمند و دارای جهت است و هیجگاه نباید، علت درگیر شدن با معنای فاعل قدرت، از کارکرد و نحوهٔ اعمال آن به غافل بود. هیچ قدرتی وجود ندارد که جهتمندی و سمت و سو نداشته باشد (تاریخ جنسیت، ص ۹۵). فوکو از جمله به طرح سراسربینی بنتام اشاره میکند و یادآور میشود که معماری این نظام بـه گـونهای است که هر کس می تواند در آن نقش دیدهبان را بازی کند. در اینجا، برای بسط قدرت، نفس دیدهبانی کافی است و شناخت فردی که فعل دیدهبانی را انجام می دهد مشکلی را نمی گشاید. قدرت، به طور کلی، نامی است که برای مناسبت راهبردهای حاکم بر روابط اجتماعی به کار مىرود. در اينجاست كه جهت مندى بدون فاعل اعمال قدرت قابل فهم میشود. وقتی سخن از طرح سراسربینی بنتام به میان می آوریم، مفهوم قدرت روشنتر می شود، زیرا غایت معماری مزبور گستردن حوزهٔ نظارت بر افراد و واژگونی آشکارگی است. یعنی در دورانهای گذشته تنها فرمانروایان و قهرمانان جامعه در برابر دید همگان قرار میگر فتند، اما در عصر جدید صاحبان قدرت در پشت دستگاه اعمال قدرت ینهاناند و این مردم عادی هستند که رؤیت پذیر می شوند. در حقیقت، طرح سراسربینی خود نماد قدرت نیست، بلکه عین شفافیت و رؤیت پذیری است. بدین معنا که کار ویژهٔ این طرح چیزی جز افزایش نظارت و قدرت و کنترل بر افراد نیست. ماده و صورت سراسربین خود متضمن تفسیر و تأویل فلسفهٔ آن است. به اعتباری، جهتمندی و غایت آن در وجود آن حلول دارد.

وقتی فوکو دربارهٔ چگونگی اعمال قدرت پرسش میکند، دو نکتهٔ اساسی مطرح میشود. یکی گفتمان است که قلمرو اعمال قدرت را از دیرباز محدود ساخته است و دیگری پیامدهای واقعی است که در سایهٔ

اینگونه اعمال قدرت ایجاد و منتشر می شود. در هر جامعهای، شکلی از روابط قدرت بافت جامعه را شكل مىدهد. بديهى است كـ ايـجاد و اعمال این روابط قدرت مستقیماً با ایجاد و انتشار گفتمان حقیقی گره خورده است. در جوامع غربی، نظام حقوقی، یعنی گفتمان حاکم بـر حقوق (جمع حق)، در آغاز وسیلهای برای اعلام قدرت مطلقهٔ فرمانروا بود. اما بتدریج همین نظام محدودیتهایی را در قلمرو مشروعیت اعمال قدرت حاکم ایجاد کرد. در هر دو مورد یادشده، گفتمان و تکنیکهای حقوقی مزبور زمینهٔ احیای سلطهٔ بیچون و چرای قدرت را فراهم ساخت و مشروعیت حق حاکمیت را مقدمهٔ تعهد به تبعیت آن قرار داد (همان، ص ٩٥). يعني قدرت خود زمينهٔ توجيه خويش را فراهم آورد. در کتاب مراقبت و مجازات، آمده است که زبان حقوق و آزادیها در واقع با نظام انضباطی و نظارتی پیوندی نزدیک دارد؛ یعنی زمانی که فرد واجد اختیار کامل محسوب شود، امکان اعمال قدرت بر او بیشتر خواهد شد. گفتنی است که در سدههای میانه قانون شاهنشاهی اصلی نظام دهنده قلمداد گردید و صلح ابزاری شد که کشمکشهای فئو دالی را ممنوع می کرد. عدالت ۲ به منزلهٔ شیوهٔ حل و فصل اختلافات از سوی یادشاه به کار میرفت. قانون به مثابه ابزاری برای ایجاد نظم و برقراری عدالت از سوی پادشاه اجرا می شد. در واقع، قانون زمینهٔ مشروعیت اقتدار فرمانروایان را فراهم میساخت. از آن زمان به بعد، اعمال قدرت پیوسته در سایهٔ وضع و اجرای قانون صورت میپذیرفت. (مراقبت و مجازات، ص ۲۲۳ به بعد). به دیگر سخن، نظام حقوقی از روزگاران پیشین ابزاری برای مشروعیت بخشیدن به قدرت پادشاه بوده است. امروزه هم قانون همين وظيفه را بر عهده دارد.

ف وكو در كتاب تاريخ جنست مدعى است كه از دوران ظهور

<sup>1.</sup> paix 2. justitia

دولتشهرهای اروپایی ساختار قدرت اجتماعی پیوسته بر دو اصل مهم استوار بوده است. نظام قدرت کهن، که تا دوران ظهور سرمایهداری ادامه داشت، پیوسته ایدئولوژی قدرت را در رأس هرم قدرت جست و جو کرده است:

در عصر حاضر شناخت قدرت و کارکرد آن در رأس هرم حاکمیت، آدمی را از مظاهر اصلی قدرت در سطوح مختلف غافل میسازد و از این رو، به جای جست و جوی فاعل قدرت، باید موضوعهای قدرت را بررسی کرد.

# به نظر وی:

قدرت در کلیهٔ سطوح جامعه حلول دارد و هر عنصری هرقدر ناتوان فرض شود خود مولد قدرت است. از این رو، به جای بررسی سرچشمههای قدرت، باید به پیامدهای آن توجه کرد.

می توان گفت فوکو کتابهای مراقبت و مجازات و نیز تاریخ جنسیت را با همین هدف نوشت. او در ارائهٔ تبارشناسی ذهنیت مدرن به مطالعهٔ ارتباط قدرت و دانش در شکل دادن این ذهنیت پرداخت. فوکو در کتاب مراقبت و مجازات کیفرهای مدرن را اقداماتی هنجاربخش و مولد دانست و نظریهٔ سرکوب را به عنوان غایت مجازات مطرود شمرد. افزون بر این، یادآور شد که علوم انسانی در سایهٔ اعمال قدرت در حوزههای گوناگون و از جمله زندان و آسایشگاه روانی تکوین یافت. او میافزاید «علوم انسانی»، که یک قرن تمام تا این حد موجب خرسندی و لذت انسان شده، خود از ترفندهای موذیانهٔ دستگاههای انضباطی و شیوههای بازجویی قرون وسطایی سرچشمه گرفته است.

در یک کلام، رشد و گسترش علوم انسانی با بسط و تکامل فن آوریهای انضباطی پیوندی نزدیک دارد (همان، ص ۲۲۶).

#### پىنوشت فصل ششم

- [1] J. G. Merquior. Foucault. London: Collins, 1985. p. 35.
- [2] M. Michel Foucault. Surveiller et punir: Naissance de la prison. Paris: Gallimard, 1975. (English trans. Alan Sheridan. Discipline and Punishment: The Birth of Prison. New York: Pantheon, 1977.)

در این فصل به ترجمه انگلیسی این اثر استناد کردهایم.

- [3] Michel Foucault. L' Impossible Prison: Recherches Sur Le Systeme Penitentiare. Paris: Edition du Seuil, 1980. p. 33.
- [4] M. Foucault. History of Sexuality. Vol. I, pp. 92.97.
- [5] *Ibid.* p. 82.

# ارادهٔ معطوف به دانایی و حقیقت ـ تاریخ جنسیت

جلد اول تاریخ جنست درآمدی است بر طرحی گسترده در مورد دودمان جنسیت و ارتباط آن با حقیقت، دانایی، ذهنیت و قدرت در گسترهٔ تاریخ غرب. پیش از ورود به بحث ارادهٔ معطوف به دانایی و حقیقت، باید گفت که فوکو تحت تأثیر نیچه این مفهوم فلسفی را رهنمود خود قرار داده است. نیچه معتقد بود که هستی در کلیهٔ ابعاد خود چیزی نیست جز نمود ارادهٔ معطوف به قدرت.

فوکو در نیمههای جلد نخست این کتاب، ضمن روایت یکی از داستانهای دیدرو، آورده است که شاه پریان انگشتری نقرهای به یکی از سلاطین عرب بخشید که با لمس کردن نگین آن شرمگاه معشوقگان به سخن می آمد. (تاریخ جنسیت، ص ۷۹). به گفتهٔ فوکو، گفت وگو دربارهٔ جنسیت و لذات جسمانی یکی از مهمترین سوداهای تاریخی قدرت در جامعهٔ غربی به شمار می رود. همانگونه که سلطان عرب با لمس کردن نگین انگشتری مزبور به حقیقت مکتوم در اندام جنسی زیبارویان واقف می شد، جامعهٔ غرب نیز از دیرباز در پی آن بوده است که تمنیات و اسرار جنسی مکتوم را از نهاد آدمیان بیرون آورد و از چگونگی آن آگاه شود. فوکو می گوید هدف اصلی او از نوشتن این اثر بحث دربارهٔ ارادهٔ معطوف به حقیقت و دانایی در حوزهٔ امیال و کنشهای جنسی است معطوف به حقیقت و دانایی در حوزهٔ امیال و کنشهای جنسی است تحقیق دربارهٔ تبار جنسیت در غرب.

تاریخ جنسی، تاریخ اخلاق جنسی، کنشهای جنسی و باورهای مذهبی یا علمی دربارهٔ رفتار و آداب جنسی نیست، بلکه هدف اصلی فوکو کنکاش در پدیدهای است که با ذهنیت و قدرت پیوندی نزدیک دارد. به همین جهت، او جنسیت ارا کارمایهٔ طبیعی انسان برای تولید مثل یا کسب لذت نمیداند. به نظر او، جنسیت منظومهای اتفاقی از گفتهها، رفتارها و مضامینی است که در عصر حاضر آدمیان را در چنبرهٔ مناسبات قدرت و گفتمان قرار میدهد. به دیگر سخن، جنسیت عبارت است از راهبردی در جهت اداره، تولید و نظارت بر اندام آدمیان و مناسبات اجتماعی آنها. به عبارت دیگر، در فرهنگ مدرن، جنسیت به صورت اهرمی برای چیرگی بر وجود انسانها به کار می رود.

بعضی از منتقدان آموزهٔ فوکو را در این کتاب با «انقلاب کپرنیکی» قیاس کردهاند و مدعیاند که او انگارههای متداول جنسیت را واژگون ساخته و رویکردی تازه در پژوهش مناسبت میان قدرت، حقیقت و ذهنیت عرضه کرده است[۱].

فوکو فصل نخست کتاب تاریخ جنست را به فرهنگ ویکتوریایی تخصیص میدهد و مدعی است که در آغاز قرن هفدهم هنوز پنهانکاری جنسی به شدت قرن نوزدهم وجود نداشت. یعنی گونهای تسامح و تساهل در مورد اسرار جنسی افراد جامعه وجود داشت. در این زمان، هنجارهای حاکم بر رفتار و گفتار جنسی آدمیان متضمن سختگیریهای رایج در قرن نوزدهم نبود. اما، با رواج فرهنگ ویکتوریایی، نوعی سکوت توطئه آمیز بر اندیشه و رفتار جنسی سایه افکند. گفت و گو دربارهٔ امیال و اعمال جنسی در کلیهٔ سطوح جامعه تحریم شد و تنها حوزهای که رفتار و گفتار جنسی در آن مجاز اعلام شد کانون زناشویی بود. به دیگر سخن، از قرن هجدهم رفتار و گفتار جنسی موضوع

<sup>1.</sup> sexuality

سرکوب اجتماعی قرار گرفت. سرکوب جنسیت از اواسط قرن هفدهم آغاز شد و در قرن نوزدهم به اوج رسید. در حقیقت، نهانکاری جنسی، به عنوان بخشی از اخلاق بورژوازی، سکوتی بیسابقه را بر اعمال و امیال جنسی حکمفرما ساخت. پارسامنشی ویکتوریایی متضمن سه وجه عمده بود: اول تابو، دوم امتناع و سوم سکوت. بدیهی بود که چون کودکان به اعمال جنسی نمی پردازند، در نتیجه از گفت و گو دربارهٔ امیال جنسی منع می شدند. اگر کسی در مورد امیال و اعمال جنسی دیگران چیزی می شنید، باید آن را نشنیده قلمداد می کرد؛ و اگر شاهد صحنهای بود، باید چشم بر آن می بست (همان، ص ۴).

میگویند سرکوب جنسی رایج در غرب را باید با ظهور و گسترش سرمایه سالاری همزمان و همراه دانست، زیرا فعالیتهای جنسی کارگران را از امر تولید باز می داشت و تنها آن نوع فعالیت جنسی مجاز بود که به تولد کارگران و مصرف کنندگان تازه منتهی می شد. اما دلیل دیگری هم در این رابطه وجود داشت، گفته می شد که اگر فعالیتهای جنسی ممنوع می شد یا سکوت بر آن حکمفرما می گردید، سخن گفتن از آن گونهای تخطی از هنجارهای مقبول اخلاقی به شمار می رفت.

فوکو در فصل دوم کتاب در پی آن است تا انگارهٔ سرکوب را واژگون سازد. به باور او، انگارهٔ سرکوب نه تنها برداشتی نادرست از روابط قدرت به دست می دهد، بلکه از قرن هفدهم به بعد گفتار دربارهٔ جنسیت روز به روز فزونی یافته است. یعنی نه تنها جنسیت سرکوب نشده، بلکه گفت و گو دربارهٔ آن بیش از هر زمان دیگری رواج یافته است. فوکو در این کتاب در پی آن است که ثابت کند مناسبات جنسیت با قدرت و دانش هرچه بیشتر درهم تنیده شده است. به این معنا که قدرت و جنسیت تقویت کنندهٔ یکدیگر شده اند. به نظر او، جامعهٔ ویکتوریایی جامعهای نبود که در آن سرکوب جنسی بیش از جوامع دیگر اعمال شود. حقیقت امر این است که در این دوره بحث دربارهٔ امور جنسی از شور جنسی از معنا که در این دوره بحث دربارهٔ امور جنسی از

هر زمان دیگر بیشتر شد. طرفداران فرهنگ ویکتوریایی به صورتی جدی و پارسامنشانه به بحث و گفت و گو دربارهٔ جنسیت پرداختند. یعنی بحث دربارهٔ روسپیگری و هرزهنگاری (پورنوگرافی)، و پزشکی شدنِ موضوع جنسیت در بحث انحرافات آمیزشی و استمناء و نظارت بر امیال جنسی خود گواه بر این است که فرهنگ این دوره هرچه بیشتر منش و ماهیتی جنسی می یافت. دلیل این امر را می توان در انتشار جزوهها و متون روان شناختی، پزشکی و حقوقی دربارهٔ اعمال و امیال جنسی در این عصر جست و جو کرد. در واقع، فوکو موضوع تسلط و گسترش قدرت را، که در کتاب مراقبت و مجازات آغاز کرده بود، در این اثر پی گرفت.

### بسط وكسترش جنسيت

فوکو مسئلهٔ جنسیت را به معنایی یکسره تاریخی مطرح میکند و مدعی است که این پدیده را نباید در چارچوب قواعد و معیارهای زیست شناسی پنهان ساخت، بلکه باید با آن به عنوان پدیدهای تاریخی برخورد کرد. به گفتهٔ او، کسانی چون فروید جنسیت را با طبیعت همبسته می دانستند و مدعی شدند که میل جنسی سائقهای است غریزی که ریشه در طبیعت زیستی آدمیان دارد و فرهنگ نیز در پی آن است تا این غریزه را سرکوب کند و سرانجام موجبات والایش آن را در جامعه فراهم سازد.

امروزه این رهیافت در میان پژوهندگان طرفداران زیادی پیدا کرده است. بدیهی است که فوکو در صدد نفی عامل زیستی و طبیعی جنسیت نیست، بلکه مدعی است که عوامل تاریخی فرهنگی در شکلگیری و جهت این انگیزش، نقش انکارناپذیری ایفا میکنند.

فوکو واژگان مربوط به این پدیده را به دقت با فراگردهای سیاسی و اجتماعی حاکم بر زندگی آدمیان پیوند میدهد. به گفتهٔ او، از قرن

هجدهم جنسیت، موضوع اصلی پژوهش علمی قرار گرفت و از دیدگاه روان شناسان، اصلاح طلبان، حقوقدانان و پژوهندگان اجتماعی نشانهٔ سلامت و به طور کلی هویت آدمیان شناخته شد.

در واقع، پیشانگارهٔ این رویکرد در عملکرد دادگاههای تفتیش عقاید سدههای میانه شکل گرفت. در این دوران، اعتراف به منزلهٔ یادآوری و بازگویی گفتار و کردار گناهآلود نزد آبا و متولیان مذهبی و به عنوان گونهای تمرین روحی و ابزار قدرت و سلطه در صومعهها و کلیساها سخت رواج داشت. راهبان در دیرها میآموختند که یکی از راههای مؤثر تسلط بر نفس اماره اعتراف به گناهان و به زبان آوردن درونی ترین امیال و انگیزشهاست. بدیهی است که در آغاز اعتراف بندرت در میان عوام صورت میگرفت و این رویه در میان راهبان رواج داشت.

دستورالعملهایی که از آن دوره در مورد اقرار و اعتراف وجود دارد حاکی از آن است که اکثر سؤالات به امیال و خواستهها و انگیزشهای جنسی مربوط می شد. بعد از قرن هفدهم، اعتراف گرفتن از مؤمنان رواج یافت و تأکید نیز از کردار گناه آلود به خیالات و اوهام وسوسه آمیز تسری یافت.

به گفتهٔ فوکو، اقرار به اسرار درونی و امیال فردی در غرب تداوم یافت و صورت غیر مذهبی آن در آثار مارکی دو ساد بازتاب یافت. در اینجا، نکتهٔ مهم بیان اسرار درونی به منظور توبه یا کسب لذت نبود، بلکه به زبان آوردن چیزی بود که به صورت رمز و راز در اعماق ذهن پنهان شده بود. پس از قرن هفدهم، به زبان آوردن اسرار و امیال جنسی خود به پدیدهای رایج تبدیل شد. همین امر در حوزهٔ قانون صورتی مدون یافت؛ یعنی در پایان قرن هجدهم، ازدواج محور قوانین، مقررات معرض یافت؛ یعنی در باعمال و رفتار جنسی شد و روابط زناشویی در معرض مراقبت و نظارت دقیق و مستمر قرار گرفت. از جمله اگر یکی

از طرفین ازدواج از انجام وظایف زناشویی سر باز میزد، طرف مقابل حق داشت نزد مراجع صلاحیتدار به دادخواهی برود و موضوع را مطرح کند (همان، ص ۳۷). نه تنها زنای محصنه مشمول ضمانتهای اجرای قانونی قرار میگرفت، بلکه ناتوانایی جنسی خود دلیلی برای نقض مقررات حاکم بر روابط زناشویی محسوب می شد. در این دوره، انواع کردارهای جنسی طبقه بندی شد و هر رفتار و میلی خارج از قلمرو زناشویی خود مستوجب کیفر خاصی گردید (همان، ص ۳۹). بدین ترتیب، اعمال جنسی خارج از حوزهٔ زناشویی رفتاری مخالف طبیعت معرفی شد و به همین جهت مشمول مقررات کیفری گردید.

فوکو در چارچوب مقالههای جنسی به چهار پدیدهٔ مهم اشاره کرد که در آنها قدرت و دانش با هم پیوند می بابند و مدعی شد که این راهبردها جنسیت را به حقیقت و دانش تبدیل کرده و امکان نمایش قدرت را در آن حسوزه فراهم ساخته است. در نخستین راهبرد، اندام زنان تشنج آفرین و هنجار پذیر شد. بدین معنا که اندام زن، به عنوان محور ایجاد شهوت، مورد تحلیل قرار گرفت. از این دوره به بعد، در سایهٔ پیشرفتهای پزشکی، بدن زن در پرتو گونهای آسیب شناسی در معرض نگاهی تازه قرار گرفت (همان، ص ۱۰۴). بدین معنا که رویکرد آسیب شناسانه، اندام زنان را در حیطهٔ خویش قرار داد و اندام زن موضوع گفتمانهای تحلیلی متعددی شد. از این زمان، هویت زنان و سلامت آیندهٔ شهروندان جامعه با دانش و قدرت پیوند یافت.

دومین راهبرد به آموزشی شدن امر جنسیت کودکان معطوف بود. به این معنا که روشهای متداول حاکم بر مبارزه با استمناء پیشزمینهٔ گسترش گفتمان جنسی در مورد کودکان شد. باور بر این بود که اکثر کودکان نیروی جنسی طبیعی اما بسیار خطرناکی دارند و بنابراین،

<sup>1.</sup> hysterization

اینگونه کارمایههای خطرناک باید در معرض مراقبتهای دقیق قرار گیرد. در این زمان، استمنای کودک امری بیمارگونه تلقی شد و به همین جهت کودکان را مجبور میکردند که این گرایش را پنهان کنند و لاجرم زمینهٔ آشکارگی و کشف آن را فراهم سازند، زیرا انکشاف متضمن پنهانکاری بود (همان، ص ۴۳). در واقع، نصایح اخلاقی پیگیر، اخطارهای بیشمار، مواظبتهای دقیق و نظارتهای مستمر و توسل به احساس گناه در کودکان زمینهای برای تحرک قدرت و گردآوری دانش در این خصوص فراهم ساخت (همان، ص ۴۲).

سومین راهبرد اجتماعی شدن زاد و ولد ابود. به این معنا که باروری و تولید مثل در کانون توجه جامعه قرار گرفت. از این زمان، زن و شوهر در خصوص بهداشت خانواده مسئول شناخته شدند. یعنی در قبال جامعه و دولت متعهد شدند که جامعه را از بیماریهای ناشی از بی بند و باری جنسی مصون دارند و با برنامهٔ تنظیم خانواده از افزایش بی رویهٔ جمعیت جامعهٔ خویش جلوگیری کنند. به موجب این راهبرد، قصور در امر مراقبتهای جنسی منجر به پیدایش انحرافات گوناگون و نابسامانیهای توارثی می شد و این امر سلامت و سعادت جامعه را به مخاطره می انداخت (همان، ص ۱۱۹). مسئلهٔ اصلاح نژاد نیز، که در قرن نوزدهم رواج یافت، از پیامدهای همین راهبرد به شمار می رود (همان جا).

چهارمین راهبرد قرار دادن لذتهای جنسی انحرافی در قلمرو دانش روان پزشکی<sup>۲</sup> بود. در اواخر قرن نوزدهم، جنسیت یکی از غرایز زیستی تلقی شد. این غریزه به طور کلی در دو حوزهٔ زیستی و روان شناسی قابل بررسی بود. در همین راستا بود که در تحقیقات زیستی و روان شناختی موارد انحراف این غریزه را مورد توجه قرار دادند. به

<sup>1.</sup> socialization 2. psychiatrization of perversion

اینسان، دانش جنسی ناشی از دو حوزهٔ مزبور تصویر دقیقی از انواع ناهنجاریها و انحرافات جنسی به دست داد [۲]. در اواخر سدهٔ نوزدهم، روان يزشكان گونه شناسي دقيقي از انحرافات جنسي و از جمله همجنس گرایی، پیرزن بازی، افسردگی جنسی و غیره به دست دادند (همان، ص ۴۳). آنها این سنخشناسی را به منظور تحلیل منشها و ویژگیهای ثابت افراد به کار می بستند. رفتار و کردار جنسی در این گونه شناسی به ماهیت یایدار در درون شخصیت افراد ترجمه شد. لواط قبلاً یک عمل جنسی غیر طبیعی تلقی میشد، اما از این زمان کسانی که مرتكب چنين عملي مي شدند به لحاظ شخصيت در مقولة خاصي قرار می گرفتند و این رفتار به عنوان طبیعت ثانوی آنها توصیف می شد (همانجا). کلیهٔ این رویکردها و راهبردها به پیدایش مناسبت تازهای میان لذت و قدرت انجامید. در این دوره، در یر تو معاینات منظم، گفتمان جنسی در چارچوب اصطلاحات پذیرفته شده هرچه بیشتر گسترش یافت و یکی از راههای یی بردن به اسرار و نابهنجاریهای جنسی اعتراف شخص بیمار به انجام آن اعمال یا اقرار به داشتن مکنونات جنسی بود (همان، ص ۴۴).

در اینجا، فوکو شکل مسلط و غالب در گفتمانهای جنسی در غرب را دانش جنسی مینامد و آن را در تقابل با «هنر لذات جنسی» جوامعی چون چین، هند، ژاپن و روم باستان قرار میدهد. به نظر او، در «هنر لذات جنسی» حقیقت از دل لذت به دست می آید و این لذت تجربهای خاص تلقی می شود (همان، ص ۵۷). هنر لذات جسمانی متضمن قوانین و هنجارها و قواعد خاص نیست، بلکه هرچه هست راهبرد، روش و مهارت است. هنر لذات جسمانی، به جای منع و تجویز کردارها و یا ایجاد تمیز و نامگذاری، به سنجش لذت و شدت و مدت و کیفیت

آن می پردازد. بدیهی است که هنر لذت جسمانی در معرض مراقبت و کنجکاوی علمی قرار نمی گیرد، بلکه در پی آن است که مکنونات و اسرار این لذت را بشناسد و بر رموز و کیفیات خاص آن تسلط پیدا کند. در هندوستان، کتاب کاما سوترا معروفترین نمونهٔ همین هنر به شمار می رود. فوکو می گوید:

در جوامع غربی است که حقیقت جنسی صورت گفتمان علمی پیدا میکند و در تقابل با هنر لذات جسمانی قرار میگیرد. مبنا و محور چنین علمی نیز همان اعتراف و اقرار محسوب میشود.

### فوكو مىافزايد:

شخص در حین اقرار هم فاعل اندیشه و هم موضوع آن قرار میگیرد.

دیدیم که در کتاب مراقبت و مجازات «فنهای» انضباطی شخصیت و هویت فرد را، به عنوان موضوع داوری، آزمایش و سنجش شکل میدهد. در تاریخ جنسیت نیز فرد به عنوان موضوع دارای امیال جنسی و اقرارکننده به امیال مزبور مورد پژوهش قرار میگیرد (همان، ص ۶۱). فوکو در اینجا هنر لذت جسمانی را با علم جنسی قیاس میکند:

هر دو شبکهای از روابط قدرت را شکل میدهند با این تفاوت که در هنر لذت جسمانی، آموزگار بصیرت و تجربهٔ عملی خویش را به شاگرد خود منتقل میکند؛ اما در دانش جنسی، حقیقت از دهان بیمار یا فرد اقرارکننده بیرون می آید و در اختیار کارشناس قرار می گیرد.

بنابراین، اعتراف و اقرار از مناسک توبه به ترفند منظم کشف حقیقت و تشکیل پرونده از سوی مقامات مربوطه و ثبت و ضبط مکنونات درونی افراد به منظور طبقه بندی و تعیین هویت آنها تبدیل شد. اعترافات در نظام مسیحی قرون وسطی جنبهٔ مخفیانه و غیر مدون داشت و اقرارهای مزبور به هیچ وجه در بایگانیها ثبت و ضبط نمی شد. اما در دانش پزشکی، روان پزشکی و علوم تربیتی در قرن نوزدهم انواع لذت جمع آوری و طبقه بندی می شد و بخصوص لذات انحرافی به گونهای دقیق مقولهبندی میگردید. فوکو پنج راهبرد اصلی را در تغییر ماهیت اعتراف به دانش جدید تشریح کرد. نخست آنکه اعتراف با معاینه و آزمایش پیوند یافت، یعنی هر آنچه فرد اقرار میکرد به عنوان نشانه یا عارضه تفسیر و تأویل می شد و پژوهشگر با به کارگیری فنون گوناگونی چون پرسشنامه، بازجویی، خواب مصنوعی، تداعی معانی، تصورات و غیره مکنونات درونی فرد را آشکار میساخت و آنها را سامانی علمی میبخشید. دوم آنکه نیروی جنسی دارای قدرتهای گسترده محسوب شد. ناچیز ترین رویداد در تاریخ جنسی فرد دارای پیامدهای خطیری در زندگی او تلقی شد. از این رو، فرد وادار میشد کلیهٔ زوایای ظریف این رویداد را به زبان آورد. سوم آنکه علل جنسی امور نه تنها مکتوم و پنهان تلقی شد، بلکه نیروهایی گرایش به کتمان آنها را تقویت می کرد. به جهت همین پنهانکاری، حقیقت فعالیتهای جنسی باید به هر قیمتی از درون فرد استخراج میشد. چهارم آنکه مضمون گزارشهای جنسی، اموری واقع و بدیهی نبود، بلکه هر بیانی متضمن تأویل دقیق می گردید. یعنی کسی که به اقرارهای مزبور گوش فرامی داد وظیفه داشت این گفته ها را تفسیر کند و نکات تاریک آنها را روشن سازد. ینجم آنکه عمل اقرار روشی پزشکی محسوب میشد که در برتو آن تشخیص بیماری و درمان آن امکانپذیر می گردید. از این دوره به بعد، رفتار جنسی دیگر گناه یا تقصیر شمرده نمیشد، بلکه

بیشتر در دو طیف رفتار بهنجار و بیمارگونه قرار میگرفت. چه کسانی این رویه ها را ایجاد کردند و در جامعه رواج دادند؟ در اینجا، فوکو از کسانی چون هولاک الیس و کرافت ابینگ نام میبرد و میگوید که این دو، اندیشه ها و رفتارهای یاد شده را گردآوری و منتشر کردند، اما رویه های حاکم بر این رفتارها را فروید تدوین کرده است:

روانکاوی روش تازهای نیست که او خلق کرده باشد، بلکه ترکیبی است از مجموعهٔ شیوهها و رویههایی که از قبل در جامعهٔ غرب وجود داشته است.

از این روست که فوکو تاریخ جنسیت را دیرینه شناسی روانکاوی می نامد (همان، ص ۱۳۰).

فوكو معتقد است:

همانگونه که «انسان» پدیدهای نوظهور است، جنسیت نیز دیری نیست که در گفتمان فرهنگی غرب پدیدار شده است. تا قبل از سدهٔ هجدهم، روابط میان زن و مرد تابع قواعد و مقررات حاکم بر نظام خویشی و عشیرهای بود. برای نمونه، کسی که با یکی از اعضای قبیلهای ازدواج میکرد نوعی ائتلاف و وحدت منافع میان دو قبیله یا خانواده به وجود میآورد که به نوبهٔ خود به بسط و گسترش قدرت و مالکیت آنها میانجامید. از این رو، مجموعهای از هنجارها و قواعد به روابط افراد خانواده سامان می بخشید و کنشهای مجاز و غیر مجاز میان آنها را معلوم می داشت. روابط جنسی بین افراد خارج از چارچوب روابط زناشویی ممنوع بود، زیرا چنین مناسباتی اساس اتحاد ناشی از روابط خویشی را مخدوش می ساخت. حال آنکه روابط جنسی در کانون زناشویی

<sup>1.</sup> Havelock Ellis

نه تنها مجاز بود، بلکه به علت تحکیم روابط خانوادگی و بـقا و دوام نسل تشویق میشد (همان، ص ۱۰۶).

ازایس رو، روابط زناشویی مقررات نشئت گرفته از مذهب را درخصوص وصیت و ارث تبلور می بخشید و رفته رفته همین مقررات به رواج و گسترش گفتمان تازهای دربارهٔ روابط مزبور انجامید.

در قرن هجدهم، زندگی و فعالیتهای جنسی از نظام وصلت سببی و قرابت ناشی از آن گسیخت؛ یعنی جنسیت به موضوعی شخصی تبدیل شد. در اینجا، جنسیت پدیدهای مکتوم اما خطرآفرین برای فرد محسوب می شد. در واقع، جنسیت در این معنا منش اصلی فرد و محور هویت شخصی او را قوام می بخشید. به عبارت دیگر، جنسیت برای نخستین بار گوهری پزشکی یافت و چنانچه پیشتر گفته شد، چهار راهبرد \_ یعنی هیجان پذیر شدن اندام زنان، دادن ماهیت آموزشی به اعمال جنسی کودکان، اجتماعی شدن عمل تولید مثل و سرانجام قرار گرفتن لذات جنسی انحرافی در قلمرو روان پزشکی \_ به این فراگرد ماهیتی علمی و روش شناختی داد. به طور کلی، راهبردهای اخیر پیوندی شگفتانگیز میان لذات و قدرت به وجود آورد. از آنجا که اندام آدمی مرکز و مدار فعالیت جنسی شناخته شد، دانش جدید نیز آن را

به طور کلی، فوکو در جلد نخست تاریخ جنست به نقش دانش در مناسبت میان اقرار، حقیقت و قدرت پرداخت. او از این طریق موضوعیت یافتن مکنونات جنسی را در قاموس علوم اجتماعی معلول همین راهبرد دانست. از طرفی، روانکاوی در بسط و گسترش این فراگرد نقشی اساسی ایفا کرد. یعنی در سایهٔ روشهای علمی خاص، بیماری که حقیقت را دربارهٔ پنهانترین امیال خویش به زبان می آورد تا دیگران (روانکاو) او را بشناسند، خود نیز به شخصیت خویش دیگران (روانکاو) او را بشناسند، خود نیز به شخصیت خویش

پی می برد. در اینجا، فن آوری معطوف به وجود «خویش» با گفتمان علمی پیوند یافت. به این اعتبار، روانکاوی فن آوری تازهای به دست داد که در پرتو آن احراز هویت فردی و شناخت آن امکان پذیر شد. «فن آوری معطوف به خود» به آدمی یاری رساند تا خویشتن خویش را نیک بشناسد و دربارهٔ آن با دیگران به گفت و گو بنشیند.

کوتاه سخن آنکه در سدهٔ نوزدهم گفتمان جنسی با علوم انسانی درهم آمیخت و رفته رفته «گنجینهٔ بزرگی از لذات» فراهم ساخت. دانش پزشکی، روان پزشکی و علوم تربیتی امیال و خواهشهای درونی آدمیان را به قاموس علمی منظمی تبدیل کردند و، در سایهٔ فن آوریهای ناظر بر اقرار، اطلاعات دقیق و جامعی از مکنونات درونی آدمیان فراهم آمد که اسطورهٔ تاریخی غریزهٔ جنسی وا معنایی تازه بخشید.

به گفتهٔ فوکو، غرایز جنسی از قرن نوزدهم ماهیتی ثابت و غیر قابل تغییر یافت. اما واقعیت این است که این پیش انگارهٔ زیست شناختی، گوهر واقعی این مقوله را تحریف کرد. فوکو می گوید: «جنسیت مقوله ی گوهر واقعی این مقوله را تحریف کرد. فوکو می گوید: «جنسیت مقوله ی است که در بستر تاریخ شکل گرفته است.» از سدهٔ نوزدهم به بعد، مفهوم «قدرت حاکم بر زیست» سمت و سوی این جنسیت را مشخص ساخت. به دیگر سخن، فن آوری حاکم بر اندام آدمیان در سایهٔ همین معنای جنسیت پدید آمد و از این رهگذر مراقبت از اندام آدمیان و نظارت بر آن شکلی تازه یافت. در همین راستا، انسانها به سوژه ای منفرد تبدیل شدند و در این راه در معرض قدرتِ قرار گرفتند. فوکو در جلد نخست تاریخ جنسیت در پی فهم دودمان آن چیزی است که آن را «سوژهٔ منفرد شدن» میخواند. این سوژه شدن در اثر اخیر با مفهوم اندام و کالبد انسانی مناسبت دارد. او می گوید آدمی چون زاده شد، رشد می کند، شکوفا می شود و سپس به آستانهٔ سالخوردگی گام می نهد و

<sup>1.</sup> biopower 2. subjectification

سرانجام بدرود حیات میگوید. بنابراین، انسان در این فراگرد از دستبرد هنجارهای فرهنگی بر کنار نمیماند. در قرن نوزدهم، تن به سوژهای واجد هویت تبدیل شد. یعنی، به قول نیچه، در این زمان سوژه اختراع گردید، چون قرار بود این انسان قابل سنجش و حسابرسی شود. در پی اختراع سوژه، ابژه، یعنی مفهوم مقابل آن، اختراع شد. در نتیجه، فراگرد سوژه شدن و ابژه شدن از یکدیگر متمایز نبودند، بلکه از بـرخـورد و تعامل این دو عامل «بازی حقیقت» و سرانجام دانایی جدید شکل گرفت. فوكو در جلد نخست تاريخ جنسيت اين سوژه شدن را تحليل میکند و میگوید تبدیل شدن به سوژه بنا به موارد گوناگون تغییر ماهیت می دهد، فرد در قلمرو لذات جنسی به سوژهٔ میل جنسی تبدیل می شود و از این رهگذر در مقام موضوع دانایی در معرض پرسش علمی قرار میگیرد. نیاز به ایجاد ساختاری معرفتی به منظور تبیین زندگی جنسی آدمیان به این معنا بود که فرد خود نـمیتوانست از مكنونات دروني خويش آگاه شود، بلكه بايد كارشناسي مجرب اين وظیفهٔ خطیر را به عهده میگرفت. یعنی فاعل گفتار نمی توانست خود به ارزیابی معنای گفتار خویش توفیق یابد، بلکه باید شخص دیگری (روانکاو) این کار را انجام میداد. از اینجا بود که فرد به سوژهٔ جنسی مبدل شد و شنونده، یعنی کارشناس روانکاوی، به «استاد حقیقت یاب» تبدیل گردید. به همین اعتبار، شکلبندی گفتمان علمی رفتهرفته ماهیتی منظم یافت (همان، ص ۶۷). دانش تأویل (هرمنوتیک)، یعنی علمی که به ژرفای رمزها دسترسی دارد، گسترش یافت؛ دانشی که بر فاعل گفتار، یعنی اقرارکننده، پوشیده بود.

هوبرت دریفوس و پل رابینو مدعیاند که علوم تأویلی در عصر جدید از دو مرحلهٔ عمده گذر کرد. یکی آنکه سوژه قادر شد در پرتو اعتراف امیال و خواسته های درونی خویش را به زبان آورد. شنونده اعتراف کننده را برمیانگیخت تا زمینهٔ داوری شخصیت اعتراف کننده

فراهم شود. با این حال، معنای واقعی گفتار، دست کم به صورتی کلی، همچنان بر اعترافکنندهٔ مزبور آشکار بود. به نظر فوکو:

در نیمهٔ سدهٔ نوزدهم، روان پزشکی موسوم به لوریا ا، ضمن تجویز دوش آب سرد، نه تنها بیمار را وادار به اعتراف به جنون می کرد، بلکه اذعان خود بیمار به دیوانگی در مجموع بخشی از درمان به شمار می آمد.

در مرحلهٔ بعد که به روزگار فروید نزدیک بود، گوینده و اقرارکننده دیگر قادر نبودند امیال و خواستهای درونی خویشتن را بشناسند، بلکه معنای پنهان آنچه به زبان می آمد ماهیتی ناآگاهانه داشت و تنها کارشناس روانکاو می توانست آن را تعبیر کند. در اینجا، اعتراف کننده ناچار بود خود را تسلیم روانکاو کند تا او از لابهلای گفتارش حقیقت را استخراج و آن را بر بیمار مزبور آشکار کند. در اینجا، فردیت و گفتمان و حقیقت و اجبار یک جا گرد می آمدند [۳].

بدیهی است که تأویل و سوژهٔ مدرن لازم و ملزوم یکدیگر شدند. دانشهای تأویلی بر این پیشفرض تأکید کردند که پیوسته حقیقتی عمیق اما قابل شناخت وجود دارد و وظیفهٔ تأویلکننده کشف و استخراج و سبس به زبان آوردن آن است.

در تحلیل روابط ویژهٔ قدرت و دانایی، فوکو به همستگی علوم انسانی و فنآوری قدرت اشاره میکند و مدعی است که پیدایش و بسط و گسترش این علوم زمینهٔ ذهنیسازی (سوژهسازی) و عینیسازی افراد را در چنبرهٔ قدرت فراهم ساخت. نهادهایی چون آسایشگاه، بیمارستان، زندان و مطب روان پزشک عرصههایی است که روابط قدرت در چارچوب آنها شکل میگیرد و منظومهای از مشاهدات، اسناد

و اطلاعات در مورد دیوانگان، بیماران، بیزهکاران و بیماران جنسی فراهم می آورد. همان طور که گفتیم، در چارچوب همین نهادها بود که علوم انسانی نیز متولد شد و به سوژه شدگی و ابژه شدگی انسانها مدد رساند. به کلام دیگر، فن آوری قدرت با به پای رشد و گسترش علوم انسانی تکامل یافت و بر هستی آدمیان چیره شد.

### تبارشناسی سوژه

فوکو در جلدهای دوم و سوم تاریخ جنست به جلوههای خاصی از هنر حکومت بر آدمیان پرداخت و زمینهٔ سوژه شدن آنها را در عهد کهن یونان و دو قرن نخست امپراتوری روم تحلیل کرد. فوکو به فراگرد سوژه شدگی از دیدگاه فاعل توجه کرد. به این معنا که روند شکلگیری سوژه را در قلمرو اخلاق بررسی کرد.

فوکو تخصصی در حوزهٔ تاریخ روم و یونان باستان نداشت و به همین علت به ترجمههای رسمی آثار به جای مانده از آن دوران تکیه کرد. ازاین رو، بحثهای او از حوزهٔ روایتهای متداول در منابع مزبور خارج نشد [۴]. او در این دو اثر از بحث دربارهٔ قدرت دور شد و بیشتر به «سوژه شدگی انسان» توجه کرد. فوکو می گفت که در بیست سال آخر عمرش به سه وجه عینی سازی فرد در جامعه غربی پرداخته است: نخستین صورت آن در روشهایی متبلور می شود که خود را علم می دانند و در پی عینیت بخشیدن به فاعل سخنگو (در دستور زبان عمومی، تبار شناسی واژه ها و زبان شناسی نوین) یا سوژهٔ کار (اقتصاد) یا سوژهٔ زیست کننده (تاریخ طبیعی و زیست شناسی) بر آمده اند. صورت دیگر در روشهای دوگانه گرا تحقق می یابد و عینی سازی سوژه در راستای در روشهای دوگانه گرا تحقق می یابد و عینی سازی سوژه در راستای ثنویت و دوگانگی میان جنون و سلامت، تندرستی و بیماری، بزهکاری و قانونمندی متبلور می شود. و سرانجام، فوکو به روشی گرایش یافت که در آن فرد خویشتن را به سوژه تبدیل می کند. به همین جهت، فوکو

به حوزهٔ جنسیت وارد شده و مدعی است که در این عرصه آدمیان خود را سوژهٔ جنسیت میسازند. دیدیم که در واژه ها و چیزها سوژه به عنوان مفهومی معرفتی مورد توجه قرار گرفت [۵]. در مراقبت و مجازات، سوژه در آغاز محصول روابط قدرت ناشی از پادشاه بود و سرانجام در گردونهٔ نظام انضباطی قرار گرفت. در این عرصه، سوژه به معنای فرمانبرداری به کار رفت. همین معنای سوژه در جلد نخست تاریخ جنسیت نیز دنبال شد، اما از جلدهای دوم به بعد بحث در قلمرو اخلاق متمرکز شد.

فوکو در جلدهای دوم، سوم و چهارم تاریخ جنسیت بـه فــن آوری و شگردهای خویشتن در چارچوب دو موقعیت سوژه شدگی و ابژه شدگی یرداخت و به همین جهت به فرهنگ روم و یونان کهن مراجعه کرد. او در جلد دوم تاریخ جنسیت، یعنی کاربرد لذت، مدعی شد که اخلاق یونانیان و مسیحیان اولیه در مورد جنسیت تا حدودی با هم مشابهت داشته است. در هر دو فرهنگ، زنای با محارم از تابوهای تخطی ناپذیر به شمار می رفت. افزون بر این، زنان و فرزندان فرمانبردار مردان محسوب می شدند. هر دو فرهنگ شهوات لگامگسیخته را سخت خطرناک و مضر به حال جامعه تلقی می کرد. و زناشویی و تشکیل خانواده را در زمرهٔ وظایف مردان میدانست. در مورد شاهدبازی و همجنس خواهی نیز هرچند مردم آن دوران از خود شکیبایی نشان می دادند، اما روی هم رفته آن را مقبول نمی دانستند. هـر دو فـرهنگ تسلط بر نفس و خودداری از افراط در لذات جسمانی را توصیه می کردند و پر هیزکاری و اعتدال در این زمینه ۲ را فیضیلتی اخلاقی می شمردند. با این حال، گفتنی است که همین پرهیزکاری و زهد در فرهنگ مسیحیت ماهیتی ارتباطی پیدا کرد. به همین جهت، فن آوری و

<sup>1.</sup> subjection

شگرد تسلط بر نفس و خویشتنداری رفته رفته صورتی منظم و حساب شده یافت و بتدریج منش و ماهیتی اخلاقی یافت. در واقع، در نظام اخلاقی مزبور نوعی ثنویت میان اعتدال و افراط برقرار شد که ریشهٔ آن به اندیشههای ارسطو میرسید. حکمت آداب و عادات از همین جا سرچشمه گرفت. به طور کلی، شهوات و امیال درونی در این زمان با هنجارهای اخلاقی پیوند یافت [۶]. رفته رفته فلسفهٔ اخلاق به عنوان حوزهای تازه شکل گرفت و در این چارچوب میان فعالیتهای جنسی و شر و پلیدی پیوند برقرار شد و روابط میان جنس موافق محکوم گردید و پرهیز کردن ستایش شد.

با این حال، در یونان باستان قانون و مقررات حاکم بر/روابط جنسی آزادتر و انعطاف پذیرتر از مقررات و هنجارهای مسیحی بود و جز در موارد نادر برای زیادهرویهای بیجنسی کیفرهای شدید وضع نمی شد. در واقع، در یونان باستان تبعیت از معیارهای اخلاق فضیلتی فردی بود و شخص آزاد بود که مقررات اخلاقی را آنگونه که مایل است تأویل کند. رفته معیارهای اخلاقی در منظومهای از مقررات سخت و انعطاف ناپذیر گرد آمد و بر رفتار و گفتار آدمیان حاکم شد. به این اعتبار، اخلاق مسیحی بر چهار محور اصلی شکل گرفت: نخست، خویشتن داری و زهد در مقابل خواهشهای تن؛ دوم، نهاد از دواج؛ سوم، منع رابطهٔ میان دو جنس موافق؛ و چهارم، حکمت و فرزانگی یا ادب نفس.

به طور کلی، فوکو «ساختار تأویل تبارشناسانهٔ » خویش را به سه محور اصلی تقسیم کرد و یادآور شد که تبارشناسی او به سه حوزهٔ مرتبط توجه میکند. نخست، هستیشناسی تاریخی انسان در رابطه با مفهوم حقیقت که در سایهٔ آن آدمی خود را به سوژهٔ علم بدل میسازد.

دوم، هستی شناسی تاریخی انسان در رابطه با قدرت که در چارچوب آن مناسبات قدرت شکل می گیرد. سوم، هستی شناسی تاریخی مربوط به اخلاق که به کمک آن انسانها وجود خویش را فاعل مختار کنشهای خویش فرض می کنند [۷]. فوکو تبارشناسی خویش را بر مدار این سه راهبرد دنبال کرد. در کتاب نخست او، یعنی تاریخ دیوانگی در عصر کلاسیک، هر سه راهبرد به وجهی آشفته به کار رفته بود. راهبرد مربوط به حقیقت در زایش درمانگاه و واژه ها و چیزها مورد توجه قرار گرفت. راهبرد مربوط به قدرت در کتاب مراقبت و مجازات بررسی شد و محور اخلاق در کتاب تاریخ جنسیت پی کاوی گردید.

درونمایهٔ کتابهای تاریخ جنست را دودمان اخلاق تشکیل میدهد. به نظر فوکو، در بحث از تاریخ اخلاق باید میان کنشها و مقررات اخلاقی تمیز قائل شد. رفتار اهای آدمیان چیزی نیست جز سلوک واقعی آنها، اما مقررات اخلاقی چیزی است که به آنها تحمیل شده است:

باید میان مقرراتی که نیک و بد کنشها را معلوم می دارد و مقرراتی که بر ارزشهای مثبت و منفی رفتارهای مختلف دلالت دارد، تفاوت قائل شد. جنبهٔ دیگری نیز در مقررات و احکام اخلاقی هست که اهمیت خاصی دارد و آن عبارت است از رابطهای که فرد باید با خویشتن برقرار سازد.

فوکو این رابطه را اخلاق به معنای اخص کلمه می شمارد. به این معنا که فرد خویشتن را به سوژهٔ اخلاقی تبدیل میکند.

در اینجاست که فوکو از «ادب نفس» یا فرهنگ فردی سخن به میان می آورد و می گوید که ادب نفس یا فرهنگ فردی از هنر زیست، که با مضامین فلسفی آموزشی و پزشکی آمیخته بود، نشئت گرفت. در

<sup>1.</sup> conduct

اینجا بود که مفهوم «گوهر اخلاقی» مطرح شد. به همین جهت، او از واژهٔ یونانی aphrodisia به معنای کنش و لذت جنسی سخن به میان آورد و یادآور شد که در یونان باستان ارتباط میان لذت جنسی و سلامت فرد پیوسته موضوع اصلی اخلاق بود و دربارهٔ تأثیر سوء افراط در لذتهای جنسی بر روح و جسم بحثهای داغی صورت میگرفت. وقتی یونانیان از گوهر اخلاقی لذتها سخن به میان آوردند، مرادشان نفی و نهی این لذت نبود، بلکه تسلط بر این امیال و جهت دادن به آنها غایت اخلاقی تلقی می شد [۸]. به نظر آنها، شرف و فضیلت اخلاقی متضمن زیبایی بود. از این رو بود که آنها انسان کامل و با فضیلت را زیبا می شمر دند، یعنی میان اخلاق و زیبایی پیوندی گسستناپذیر برقرار می کردند. یونانیان، ضمن اذعان به آزادی فردی، مدعی بودند که گزینش اخلاقی متضمن حرکتی زیباشناسانه است. انسان آزاده و خردمند در نظر یونانیان کسی بود که رابطهای عقلی با خویشتن برقرار سازد و نیکبختی خویش ٔ را مدنظر قرار دهد. در واقع، مراد فوکو از فن آوری و شگرد ناظر به خویشتن اشاره به همین نکتهٔ ظریف است. او مدعی است که در عرصهٔ اخلاق وجهی از آفرینش هنری وجود دارد که آدمی را در بهرهگیری از زندگی سعادتمندانه و حداکثر التذاذ از زیبایی مدد میرساند. در این فراگرد، آدمی وجود خویش را در معرض معیارهای حاکم بر هنر زندگی قرار میدهد. در چارچوب همین روش و راهبرد است که ضوابط اخلاقی و زیبایی شناسی وجود قابل شناخت می شود. فوکو در سالهای ۱۹۸۰ و ۱۹۸۱ سیمیناری میوسوم به ذهبنیت و حقیقت را در کواژ دو فرانس آغاز کرد. او در این سمینار اندیشههای فلاسفه و پزشکان سدهٔ اول قبل از میلاد تا سدهٔ دوم میلادی را بررسی

<sup>1.</sup> substance ethique

کرد و به تکوین و گسترش تکنیک و شگرد زیست و فن وجود ادر یونان باستان پر داخت و مدعی شد که منظور یونانیان از واژهٔ aphrodisia تا حدی بر ما پوشیده است. هرچند بعضی آن را به جنسیت ترجمه کر دهاند، اما این برگر دان با کاستیهای فرهنگی خاصی روبه روست. آنچه در معنای aphrodisia نهفته است میل جنسی نیست، بلکه کنش و لذت جنسی است. به گفتهٔ فوکو، یـونانیان در نـظام اخـلاقی خـویش به هیچروی در پی سرکوب لذتهای جنسی نبودهاند، بلکه در پی پیوند دادن کنش جنسی با فرهنگ یا ادب نفس بودند. در واقع، «ادب نفس» متضمن مقولهای است که یونانیان هنر زندگی مینامیدند. بدیهی است که یونانیان هیچگاه خود را به مسائلی چون وجود واجب، زندگی پس از مرگ و رستاخیز مشغول نمیساختند، بلکه بیش از هر چیز به زندگی و هنر زیستن در این جهان میاندیشیدند. و همین هنر زیستن بعدها به هنر و فن حاکم بر وجود خویش معطوف گردید. در نظر یونانیان سدههای چهارم و پنجم قبل از میلاد، هنر زیستن به هنر مهمتری معطوف بود و آن هنر ادارهٔ دولتشهر بود. اما از زمان رواقیون و بخصوص «سنکا»، این هنر به وجود خویشتن معطوف شد. در الکی بیادس افسلاطون نیز آمده است که پیش از آنکه ادارهٔ جامعه اهمیت یابد، مراقبت از خویشتن موضوعیت می یابد. اییکوریان برای نخستین بار مراقبت از خویشتن را غایت اصلی حیات شمردند و آن را از موضوع ادارهٔ جامعه جدا ساختند. مراقبت از خویشتن مفهومی است بسیار عمیق که وجموه فعالیت، دقت، نظارت، دانایی و هنر را در بـر مـیگیرد. در واقع، هـنر زیستن مستلزم مراقبت خردمندانه از خویشتن است. بدیهی است که این مفهوم ابعاد وجودی، معرفتی، ارزشی و زیباییشناختی متعددی دارد.

<sup>1.</sup> technique of life

<sup>2.</sup> techne tou bio

<sup>3.</sup> Alcibiades

اپیکوریان مدعی بودند که معرفت دربارهٔ ماهیت گیتی، مبدأ و غایت هستی و خدایان همگی در جهت مراقبت و حفظ و صیانت نفس به کار می آید. به نظر آنها، نوعی پیوند نزدیک میان دانایی و حفظ و صیانت نفس وجود دارد و علت آموختن فنون و علوم مربوط به پیدایش عالم و آدم امکان تداوم زندگی و صیانت نفس است [۹].

فوکو در بحث از کاربرد لذتها به رفتار جنسی می پردازد و یادآور می شود که این رفتار در حوزهٔ درک و انتخاب اخلاقی قابل شناخت است. یعنی او «کاربرد» لذتها را در ارتباط با چهار محور تجربه یعنی مناسبت با تن، مناسبت با همسر، مناسبت با کودکان و رابطه با حقیقت بررسی می کند. در کتاب تاریخ جنسیت: مراقبت از نفس، کاربرد لذتها در رابطه با تسلط بر نفس یا ادب نفس در متون یونانی و لاتینی قرنهای اول و دوم میلادی تحلیل شده و تغییر انگاره در هنر زیستن به تفصیل بررسی شده است.

فوکو در جلد چهارم، یعنی اعترافات تن، تجربهٔ جسمانی را در نخستین قرنهای استیلای مسیحیت مطرح میکند و به نقش هرمنوتیک یا تأویل می پردازد و فراگرد تطهیر و پالایش را در آشکار نمودن امیال درونی بررسی میکند:

تفاوت اساسی میان شگردهای حاکم بر نفس در فرهنگ یونان و روم و ترفندهای رایج در فرهنگ مسیحی در این است که در فرهنگ اخیر میل و تمناست که موضوع بحث و تأویل قرار میگیرد، حال آنکه در فرهنگ یونان لذت و کنش جنسی ملاک تأویل قرار میگرفت.

در حقیقت، در رویکرد مسیحی به هیچروی بر کنش و لذت تأکید نمی شد، بلکه میل و تمنا موضوع گفتمان قرار میگرفت.

<sup>1.</sup> chresis aphrodision

کوتاه سخن آنکه پژوهش دربارهٔ تاریخ جنسیت خاستگاه اخلاق جنسی مدرن را به دوران کهن پیوند میدهد. بدیهی است که ظهور مسیحیت در اروپا واجد اهمیتی ویژه است، زیرا این آیین مناسبت آدمیان را با فعالیت جنسیشان تغییر داد و مناسبت تازهای میان جنسیت و ذهنیت برقرار کرد که تأکید اصلی آن بر ضرورت تسلط بر نفس از طریق «هرمنوتیک خویشتن» بود. در آیین مسیح، میان جنسیت، ذهنیت و حقیقت مناسبتی تازه برقرار شد و این مناسبت هویت آدمیان را قوام بخشید. از آن دوره تاکنون، تأثیر این برداشت بر فرهنگ غرب روز به روز بیشتر شده است و در حال حاضر نیز روشهای تحلیل از سرچشمههای آن سیراب میشود. از جمله، ترفندهای اقرار، که به سرچشمههای آن سیراب میشود. از جمله، ترفندهای اقرار، که به دوران مسیحیت بازمی گردد، نقش مهمی دارد.

هرچند کتاب تاریخ جنست فعالیتها و لذات جنسی را به منزلهٔ مسائل فلسفی \_ تاریخی مورد بحث قرار داده است، با این حال، نباید از تأثیر و پیامدهای تحلیلهای فوکو در حوزههای سیاست و قدرت در جوامع غربی غافل بود [۱۰].

## پىنوشت فصل ھفتم

- [1] Colin Gordon. "Birth of the Subject" in *Radical Philosophy* No 17, 1977. pp. 15\_26.
- [2] Hubert L. Dreyfus & Paul Rabinow. Michel Foucault Beyond Structuralism and Hermeneutics. pp. 171\_173.
- [3] Ibid. p. 180.
- [4] Merquior. Foucault. London: Collins, 1985. p. 137.
- [5] "The Subject and Power" afterword (1982) to Beyond Structuralism and Hermeneutics. p. 208\_209.
- [6] Michel Foucault. The Use of Pleasure: History of Sexuality, Volume 2. New York: Vintage Books. 1990. p. 33.38.
- [7] Hubert Dreyfus & Paul Rabinow. Michel Foucault: Beyond Structuralism and Hermeneutics. p. 237.
- [8] Ibid. p. 238.
- [9] Ibid. pp. 243.244.
- [10] Barry Smart. Michel Foucault. London: Routledge, 1985. p. 117.

# ميراث فلسفى فوكو

فیلسوفان غرب از دیرباز دغدغهٔ حل معضل فلسفی انسان، ذهنیت او، و گسترش فردیت و هویت او را داشته اند. آنها مفاهیمی چون ذهن، نفس، عقل، روح یا روان آدمی را در برابر پدیده های طبیعی یا عینی بررسی کرده اند و به این لحاظ مفهوم ذهن را در تقابل با عین واجد وصفی وجودی و معرفتی دانسته اند.

افلاطون برای نخستین بار نظریهٔ جاودانگی روان یا خلود نفس را مطرح کرد و این مسئله از آن زمان تاکنون موضوع بحثهای گوناگونی بوده است. در سالهای اخیر، پدیدارشناسان فاعلشناسده و ذهن او را برحسب جهتمندی و نیتمحوری آن تحلیل کردهاند. بنابراین، ذهن و روان آدمی از دیرباز در معرض تأویلهای گوناگون بوده است. میشل فوکو نیز همین بحث را در آثار خویش دنبال کرده و دربارهٔ شکلگیری ذهن یا سوژه در طول تاریخ معاصر موشکافی کرده است. بویژه در آثار بعدی خویش و بخصوص تاریخ جنسیت، کاربرد لذتها، مراقبت از نفس و اعترافات تن موضوع ذهنیت و سیر شکلگیری آن را در پیوند با مفاهیم قدرت و دانایی تحلیل کرده است. منتقدانی چون ژیل دلوز [۱]، مارک بوستر [۲]، آرنولد دیویدسون [۳]، هوبرت دریفوس، پل رابینو و یان پوستر [۲]، آرنولد دیویدسون [۳]، هوبرت دریفوس، پل رابینو و یان هاکینگ [۴] جملگی همین رهیافت را مورد تحلیل قرار داده و رهنمودهای قابل تأملی در باب اندیشههای فوکو بیان کردهاند.

ژیل دلوز در کتاب کوچکی موسوم به نوکو جامعترین و پرجاذبه ترین

تحلیل را در مورد اندیشههای او مطرح کرده است. ژیل دلوز در پی آن بود که اندیشههای فوکو را در چارچوب سه گستره، یعنی قدرت و دانایی و ذهن، کالبدشکافی کند. دلوز مدعی است که در سه کتاب اخیر نوعی چرخش از عامل عینی به قلمرو ذهن آدمی وجود دارد. در این آثار، قدرت و دانایی و ذهنیت را میتوان سه ساحت غیر قابل تأویل به شمار آورد که در چنبرهٔ برخوردی جداییناپذیر گره خوردهاند (فوکو، ما ۱۲۱). دلوز مدعی است که با دقت در آثار اخیر فوکو مفهوم ذهنیت یا هویت، بازخوانی و ارزیابیِ مجدد کلیهٔ آثار او را ضروری میسازد. به همین دلیل، خود فوکو در مصاحبهای مدعی است که مفهوم ذهنیت نیز در کنار قدرت و دانایی به نحوی خام و آشفته در تاریخ دیوانگی مطرح شده بود [۵]. می توان نتیجه گرفت که در آثار فوکو مفهوم ذهنیت یا سوژه همانقدر اهمیت دارد که قدرت و دانایی.

پژوهندگانی چون آرنولد دیویدسون نیز بر اهمیت ذهن و ذهنیت در اندیشههای فوکو تأکید کردهاند. دیویدسون مدعی است که مفهوم ذهن یا خود هستی شناسی تازهای را در اندیشههای فوکو مطرح نکرده، بلکه عرصهٔ تحلیل تازهای را گشوده است. مقالهٔ دیویدسون در مجموعهٔ فوکو ویراستهٔ دیوید کازین هوی در پیشگفتار مجموعهٔ فوکو یادآور می شود که مفهوم رابطه با خود ۲ بر پیچیدگی تفکر فوکو می افزاید. او نیز، چون هوبرت دریفوس، می گوید که فوکو، با طرح و تحلیل ذهنیت و مفهوم «خود»، اتهام نیستانگاری را از سر به در کرده و با دنبال کردن «رابطه با خود» در واقع زمینهٔ بحث اخلاقی را فراهم ساخته است. در حقیقت، «رابطهٔ با خود» مناسبتی است دوجانبه میان ذهن و عین که مفهوم تاریخی حقیقت از دل آن بیرون می آید. میان ذهن و عین که مفهوم تاریخی حقیقت از دل آن بیرون می آید.

مراد او تحلیل رفتارها، مفاهیم، جوامع و ایدئولوژیهای گوناگون نیست، بلکه مسئلهٔ اصلی بررسی وجود خویشتن است. به دیگر سخن، تاریخ جنست تاریخ نیل به حق و حقیقت نیست، بلکه تاریخ چگونگی ارتباط ما با وجود خویشتن به عنوان فاعل اخلاقی است. مضمون اصلی بحث در جلدهای دوم و سوم تاریخ جنست، همین ارتباط میان ما با وجود خودمان در طول تاریخ است، یعنی فهم حقیقت وجودی خودمان فوکو معتقد است که «از دوران یونان باستان تغییر مهمی در قوانین و مقررات اخلاقی ایجاد نشده است، بلکه نوع ارتباط ما با خودمان دستخوش دگرگونی شده است. » به نظر فوکو، اخلاق در کارکرد و کنش شکل میگیرد. در واقع، فراگرد شکلگیری «ذهنیت» در همین عملکردهای اخلاقی تحقق می پذیرد [۶].

فوکو در جلدهای دوم و سوم تاریخ جنست از روش تبارشناسی سود جسته است و به همین جهت پدیدار شدن و تبار رویکردها و رفتارهایی را که به شکلگیری شخصیت فرد منجر می شود مورد مطالعه قرار داده است. وقتی فوکو از تبارشناسی ذهنیت سخن می گوید، در واقع دربارهٔ دودمان و تبار کنشهای اخلاقی بحث می کند [۷]. آنجا که از «هستی شناسی تاریخی» سخن به میان می آورد، مراد او سیر شکلگیری ذهنیت در مقاطع تاریخی گوناگون است. بدیهی است که فوکو ذهنیت را مفهومی ماهوی و ثابت نمی داند، بلکه آن را پدیده ای تاریخی به شمار می آورد. دلوز مدعی است که تأمل دربارهٔ وجود خویش، که در سایهٔ به کارگیری احکام اخلاقی صورت می گیرد، زمینهٔ رشد و تکامل ذهنیت را فراهم می سازد. به گفتهٔ فوکو «ار تباط با خود» چهار جنبهٔ اساسی دارد: اول گوهر اخلاقی، دوم وجه تبعیت، سوم پارسامنشی و زهد، و چهارم فرجام شناسی. گوهر اخلاقی مربوط می شود. وجود و رفتار ماست که به حکم و داوری اخلاقی مربوط می سازد و بعیت میان قانون اخلاقی و وجود فرد ار تباط برقرار می سازد و

چگونگی تأثیر قانون اخلاقی بر وجود ما را مشخص میکند. پارسامنشی و زهد و پرهیز وسیلهای است که در سایهٔ آن خود را متحول میسازیم تا به موجودی اخلاقی تبدیل شویم و سرانجام ارتباط با خود غایت خاصی دارد، یعنی فرد در پی جاودانگی، سلامت، آزادی یا قطع تعلق به عمل اخلاقی دست میزند (همان، ص ۱۱۲). در یونان باستان، گوهر اخلاقی با لذت جنسی و شیوهٔ تبعیت از تکالیف اخلاقی پیوند داشت. زهد و پارسایی هنری بود که در این راستا به کار میرفت و در واقع، غایت عمل اخلاقی تسلط بر خویشتن بود [۸] (در سدههای میانه، غایت اخلاق تغییر کرد؛ یعنی به طور کلی جاودانگی، پاکی و غیره هدف قرار گرفت و مفهوم زهد نیز تغییر کرد). در بینش مسیحی، غیره هدف قرار گرفت و مفهوم زهد نیز تغییر کرد). در بینش مسیحی، خودجویی صرفاً پرده برداشتن از اسرار درون است. شیوهٔ تبعیت نیز در قوانین الهی تبلور می یابد و گوهر اخلاقی نیز لذت جنسی نیست، بلکه قوانین الهی تبلور می یابد و گوهر اخلاقی نیز لذت جنسی نیست، بلکه میل و نفس اماره و تن آدمی است [۹].

در حقیقت، تغییر موضع پژوهشی فوکو از دانایی و قدرت به ذهنیت و ارتباط با خود پیامدهای بسیار گستردهای دارد، که یکی از آنها نفی تحلیلهای او در مورد «مرگ انسان» و ذهنیت اوست. پیشتر گفته شد که در دهههای پنجاه و شصت کسانی چون ژان هیپولیت ابا تفسیر پدیدارشناسی روح هگل پیوسته خود را به ذهنیت متعالی مشغول داشتند. از جمله ژان پل سارتر در اکثر آثار خود به همین سنت فلسفی توسل جست و دیالکتیک شکلگیری ذهنیت را محور تأمل فلسفی خود قرار داد. اما فوکو در مقابل این تأکید بیش از حد بر مفهوم ذهنیت، هسته مقاومتی را شکل داد و با رویکرد کسانی چون لاکان و لوی استراوس همنوا شد. او برنامهٔ تحقیقاتی خود را برای چالش با رویکرد هگلی درخصوص صورتبندی ذهنیت یا سوژه تنظیم کرد. فوکو در نفی روایی

<sup>1.</sup> Jean Hypolite

سوژه با لوی ـ استراوس و رولان بارت همداستان شد و در کلیهٔ آثار نخستین خود در پی فهم فرهنگ، طبیعت، عالم پدیدار، تاریخ و تأثیر این عوامل بر شکلگیری دانش بود. اما دیدیم که در جلدهای دوم، سوم و چهارم تاریخ جنسیت چرخشی افراطی به سوی سوژه یا ذهنیت صورت گرفت.

می توان گفت که فوکو زیر تأثیر اندیشه های نیچه و هایدگر در راه نقادی از «سوژهٔ متعالی» گام نهاد و به چالش محوریت انسان در بهنهٔ فلسفه پرداخت و اعلام کرد که «انسان» ابداعی است تازه که در سدهٔ نوزدهم پدیدار شد و دیری نخواهد گذشت که همین «انسان» چشم از جهان فرو خواهد بست. از این رو، بازگشت فوکو به مسئلهٔ ذهنیت در جلد دوم تاریخ جنسیت تحولی است قابل تأمل که ریشه در گرایش او به اندیشه های این فیلسوفان دارد.

فوکو چند هفته پیش از مرگش، در مصاحبهٔ بیست و نهم ماه مه ۱۹۸۴، گفت:

در نظر من هایدگر همیشه اندیشمند مهمی بوده است. در سالهای ۱۹۵۱ یا ۱۹۵۲، خواندن آثار هایدگر را آغاز کردم و در سالهای ۱۹۵۲ یا ۱۹۵۳ به مطالعهٔ آثار نیچه پرداختم. هنوز هم یادداشتهایم بر نوشتههای هایدگر را در اختیار دارم. یادداشتهایم در مورد هایدگر از حاشیههای که در مورد مارکس و هگل نوشتم مهمتر است. سیر و سلوک فلسفی من سخت از اندیشههای هایدگر تأثیر پذیرفته است. اما باید اعتراف کنم که نیچه تأثیری عمیقتر بر اندیشههای من به جای گذاشت. من هایدگر را درست نمیشناسم. معلومات من دربارهٔ هستی و زمان بسیار ناچیز است، بخصوص نوشتههای اخیر او را کمتر میشناسم. اندیشههای نیچه را بهتر از فرشتههای این حال، باید بگویم که مطالعهٔ آثار نیچه و هایدگر میفهمم، با این حال، باید بگویم که مطالعهٔ آثار نیچه و

هایدگر برای من تجربهای اساسی است. اگر با اندیشههای هایدگر آشنا نشده بودم، موفق به مطالعهٔ آثار نیچه نمی شدم [۱۰].

بدیهی است که نام هایدگر در آثار مکتوب فوکو بندرت دیده می شود، اما تأثیر اندیشههای او بر رویکرد فوکو انکارناپذیر است. گفتنی است که در سی سال گذشته اندیشهها و واژگان هایدگری در محافل روشنفكري فرانسه محبوبيت خاصي داشته است؛ حتى روزنامهنگارانی که با آثار او آشنایی ندارند جسته و گریخته از تعابیر و رهیافتهای او سود می جویند. در حوزهٔ روشنفکری یاریس، کسانی چون ژاک لاکان، کوژو ۱، لِویناس و بویژه دریدا پیوسته از تـأویلات فلسفی هایدگر سود جستهاند. فوکو هم از حال و هـوای روشنفکری یاریس، که سرشار از اصطلاحات و تعابیر هایدگری است، بینصیب نماند و این در حالی است که به طور مستقیم و مستقل به بحث دربارهٔ هایدگر و اندیشههای او نیر داخت. فوکو بویژه از مقالهٔ معروف هایدگر با عنوان «نامهای در باب اومانیسم» (۱۹۴۷) و نیز راههای جنگلی (۱۹۵۱) و تا حدی از کتاب معروف او، هستی و زمان، تأثیر یذیرفت. هایدگر در مقالهٔ خود موسوم به «عصر تصویر جهان» از سوژه شدن انسان سخن به میان آورده است و همین امر فوکو را بر آن داشت که در پژوهشهای خویش این فراگرد را در قلمرو جامعه و فرهنگ مدرن مورد توجه قرار دهد. در فصل نهم واژه ها و چیزها، با صراحت از هایدگر یاد شده و آموزههایی چون «بازگشت زبان»، «تحلیل کرانمندی»، «ساحت اندیشیده و نااندیشیده» و «بازگشت سرچشمهها» در واقع از نظرات هایدگر سیراب شده است.

در پیشگفتار قسمت دوم تاریخ جنست، از «تبارشناسی سـوژه» یـا ذهنی شدن و عینی شدن حقیقت سخن به میان آمده است که ایـن دو رهیافت نیز از اندیشههای هایدگر سیراب شده است. در واقع، فوکو به تأسی از هایدگر، «تبارشناسی سوژه» را در نفی اندیشههای هگل دربارهٔ ذهنیت به کار گرفته است. هایدگر و فوکو هر دو در چارچوب «فلسفهٔ کرانمندی» بحث سوژه را مطرح کردند، حال آنکه هگل راه «فلسفهٔ مطلق» را پیمود. هگل می گوید انسان با تبدیل شدن به سوژه در مسیر تدریجی حقیقت و معرفت مطلق قرار می گیرد. انسان از دورهٔ دكارت به خانه و كاشانهٔ خویش بازگشت و در قلم و معرفت مطلق گام نهاد و به همین جهت فلسفه به گفتاری دربارهٔ روش تبدیل شد. این فراگرد در اندیشهٔ هگل، بخصوص در منطق او، به اوج رسید. در نظر هایدگر، برعکس، وقتی انسان به سوژه تبدیل شد، در واقع با تقدیری تازه روبه رو شد و این تقدیر او را از هستی دور ساخت. انسان با سوژه شدن در ورطهٔ «موجود» درافتاد. هایدگر میگوید ریشهٔ این وضع را باید در اندیشه های یونانیان جست و جو کرد. اوج این وضع در فلسفهٔ دكارت و لايب نيتس متجلى شد و در عصر جديد هم در قالب فن آورى مدرن ظاهر شده است. هایدگر می گوید این فراگرد مراحلی چون تعریف انسان به حیوان اندیشمند (حیوان ناطق)، تفسیر مسیحی \_ رومی واژهٔ آلته ئیا (انکشاف) به وریتاس (حقیقت و صدق) و سرتی تی دو ۳ (یقین) و غیره داشته است. فوکو نیز به تبعیت از هایدگر مدعی است که سوژه شدن انسان معلول راهبر دهای بسیار دشوار و پیچیده در جهت تسلیم و انقیاد او بوده است. همانطور که در فصلهای قبل نیز به تفصیل بیان شد، این انقیاد صورتهای گوناگون به خود گرفت و در نهادهای مختلفی در قالب بازی حقیقت و قدرت شکل گرفت. آنچه هایدگر با زبانی فلسفی بیان کرد، فوکو به صورت عینی و ملموس در نهادهای گوناگون، از جمله زندان و آسایشگاه و مدرسه و کارخانه، نشان داد.

<sup>1.</sup> aletheia

شاید به همین دلیل است که فوکو دربارهٔ هایدگر میگوید: «او در نظر من اندیشمند مهمی بوده است.» هایدگر کلیهٔ مسائل موجود را به حوزهٔ هستی تحویل نمود و گفت سوژه شدن انسان وجهی است از تاریخ وجود سخنی وجود که باید ماهیت آن را نیک شناخت. فوکو از تاریخ وجود سخنی به میان نیاورده است، اما تحلیل کرانمندی را از آن استخراج کرده و در حوزهٔ اندیشه مورد بحث قرار داده است. در واقع، او «مسئله پردازی فلسفیِ» هایدگر را در عرصههایی چون پزشکی، روان پزشکی، حقوق، ادبیات و به طور کلی علوم اجتماعی اعمال کرده و نتایج علمی جالب و بی سابقهای به دست آورده است [۱۱].

فوکو نیز چون هایدگر از هر نوع حقیقت ساخته و پرداختهٔ متافیزیک گریزان است و مدعی است حقیقت چیزی نیست جز باورها و گفتمانها و کردارها و رویکردهایی که ماهیتی انتزاعی پیدا کرده و مومیایی شده است. جان راچمن مدعی است که فوکو بزرگترین شکاک روزگار به شمار میرود، زیرا همهٔ باورهای بیچون و چرای حاکم بر اندیشهٔ این عصر را به پرسش کشیده است. فلسفهٔ فوکو محدودیتهای زندگی را نیک تحلیل میکند و راه آزادی و آزادگی را به ما نشان میدهد. فلسفهٔ نوک نفسفهٔ آزادی» است [۱۲].

هرچند اندیشه های فلسفی فوکو صبغه ای سیاسی دارد، اما وقتی که از قدرت و کارکرد آن بحث میکند، نباید اندیشه های او را دنبالهٔ گفتمان علوم سیاسی رایج و متعارف به شمار آورد. جان راچمن، فوکو را اندیشمندی پساسیاسی و پساانقلابی میخواند، زیرا او نظریات سنتی چپ را مطرود می شمارد و می گوید چپ گرایانی که مدعی اند با تصاحب قدرت دولت همهٔ مشکلات جامعه حل خواهد شد هیچ گاه راه به جایی نمی برند و جامعهٔ آرمانی آنها صرفاً در عرصهٔ خیال قابل تحقق است. از

<sup>1.</sup> post political

<sup>2.</sup> post revolutionary

سوی دیگر، فوکو را باید اندیشمندی پساسیاسی خواند، زیرا سیاست را به معنایی که از دوران روشنگری رواج یافته است مردود می شمارد. غایت سیاست در این معنا عبارت است از ایجاد زمینهای برای مشروعیت قدرت دولت و این زمینه را می توان در سایهٔ رضایت و خرسندی شهروندان فراهم کرد. نظریهٔ سیاسی رایج بر این پیش فرض تکیه دارد که قدرت در حاکمیت دولت متبلور می شود. فوکو از این پیش فرض انتقاد می کند و می گوید: «باید سر پادشاه را از تین جدا ساخت، بخصوص در حوزهٔ علوم سیاسی باید به این اقدام دست زد [۱۳].» مراد او این بود که باید مسئلهٔ قدرت را از محور حاکمیت و دولت به در آورد.

فوکو هم با نظریهٔ لیبرالیسم و هم با رویکرد مارکسیسم در این زمینه مخالف است، زیرا هر دو نظریه دولت را نمایندهٔ مردم می دانند و مدعی اند که مردم قدرت خویش را به دولت تفویض می کنند و به طور کلی حاکمیت از ارادهٔ مردم سرچشمه می گیرد. از این رو، مردم می توانند دولت را در صورت عدول از اصول و مقررات مورد توافق برکنار سازند و با تغییر دولت وضع جامعه را بهبود بخشند. فوکو در این باره چنین می گوید:

قدرت را نباید صرفاً در حوزهٔ حاکمیت دولت جست و جو کرد. قدرت در کلیهٔ سطوح جامعه پراکنده است و، برخلاف لیبرالها و مارکسیستها، قدرت را نباید در دستگاه دولت متمرکز شمرد.

از این روست که او در بحث از کوچکترین نهاد اجتماعی ـ سیاسی از میکروفیزیک قدرت سخن به میان میآورد و نیز از اقدامات محدود، منطقه ای و محلی سخن میگوید و هیچگاه موضوع قدرت را در قلمرو کلان آن مورد بحث قرار نمی دهد و مدعی است که باید اصلاحات را از حوزه های محدود محلی آغاز کرد.

فوکو نه مدعی فهم «حقیقت» در معنای عام و کلان آن است و نه انقلاب را حلال مشکلات و نابسامانیهای جامعه می داند. از این روست که از طرح نظریهٔ جامع قدرت امتناع می ورزد. تحلیل فوکو از قدرت به صیغهٔ به هیچ وجه کلی و تاریخگریز و مطلق نیست، بلکه از قدرت به صیغهٔ جمع سخن می گوید و آن را در عرصههای گوناگون و متنوع قابل بحث می داند. او در بحث خود از قدرت، عوامل زمان و مکان را پیوسته اصولی مسلم و خدشه ناپذیر می شمارد. به همین سیاق، از طرح روش کلی و عام خودداری می کند و حتی کتاب «روش شناختی» او، یعنی دیربنه شناسی دانش، نیز به هیچ گونه روش واحد و کلی در تحلیل مسائل جامعه و فرهنگ اشاره نمی کند و تنها واژههایی چون دیرینه شناسی و تبارشناسی را در مطالعهٔ تاریخ به کار می گیرد. فوکو، به جای طرح تبارشناسی را چون ابزاری کارکردی به کار می گیرد [۱۲]. می توان با ابزاری که فوکو در اختیار ما قرار داده است مسائل ذیل را مجدداً ارزیایی کرد:

۱. مطالعهٔ تاریخ در قلمرو حوزهها و گسترههای علمی. این کاری است که فوکو در سایهٔ ابزار پیشنهادی خویش آغاز نمود. او به یک حوزهٔ خاص یا نظام ویژه توجه نشان نداد، بلکه سابقهٔ دیرینهٔ آن را به طور کلی دنبال کرد. به عبارت دیگر، هدف او شناخت لایههای مختلف رسوبات فکری و معرفتی یک حوزه یا نظام بود. به این نحو، او تاریخ دیوانگی در عصر کلاسیک را برای تبیین «پیش تاریخ روان پرشکی» نوشت. واژه ها و چیزها را به عنوان پروژهای برای شناخت پیشزمینهٔ علوم انسانی و اجتماعی تدوین کرد. تنها زایش درمانگاه است که تاریخ مفصل حوزه ای خاص محسوب می شود. حتی در این اثر نیز به بخش بسیار کوتاهی از حیات این حوزه توجه شده است. در این آثار، فوکو می خواهد به خواننده نشان دهد که دانایی و معرفت امری است تاریخی

و شکلگیری حوزههای معرفتی در ادوار مختلف غایتهای خاصی داشته است که نمی توان آنها را کلیت بخشید. در ضمن، موضوع هر علم در دل همان علم تکامل یافته است. در این مورد کسانی چون تامس کوهن، پل فیرابند و دیگران نیز با فوکو همداستاناند. افنزون بر این، دیرینه شناسی فوکو متضمن این امر است که هر رشتهای زبان و محدودیتهای خاص خود را دارد که عدول از آنها مستلزم نقض قواعد و معیارهای آن رشته محسوب می شود. تعریف رشته یا قلمرو پژوهشی نیز به ما مدد می رساند که تقسیمات دانش را نیک بشناسیم. تحقیقات فوکو اهمیت تفکیک گسترههای علمی را بر ما معلوم می دارد.

۷. ارزیابی مجدد گسترهٔ سخنوری و نظریهٔ بیان. از دوران افلاطون به بعد، سخنوری و خطابه در قیاس با منطق پیوسته مورد بی مهری بوده است. پساساختارگرایانی چون ژاک دریدا و استانلی فیش مدعیاند که تعالی بخشیدن به شأن منطق بر پایهٔ وجهی متافیزیکی (آرمانگرایانه) استوار است که بی اعتباری آن امروزه به اثبات رسیده است. به نظر پساساختارگرایان، باید اعتقادات و باورها و منظومههای معرفتی را، که در پرتو قراردادهای نظریهٔ بیان به وجود آمدهاند، خوب شناخت. «دیرینه شناسی» فوکو بعد تازه ای به این رویکرد داده است. در حالی که نظریه پردازانی چون ژاک دریدا و پل دمان خطابه و سخنوری را مجموعهٔ استعارات و مجازها و غیره می دانند، فوکو آن را به معنای اولیه، یعنی وجهی از اقناع و بنابراین صورتی از قدرت، می شمارد. در کتاب دیربنه شناسی دانش، معرفت به طور کلی حوزه ای خطابی تلقی شده کتاب دیربنه شناسی دانش و علم را در حوزهٔ منطق نمی جوید، بلکه است، یعنی فوکو دانش و علم را در حوزهٔ منطق نمی جوید، بلکه می گوید به جای آنکه در مورد ماهیت منطقی و انسجام دانش و معرفت هی پرسش شود، باید پرسید چرا دانشی معتبر و قابل اعتناست یا چرا می می شود، باید پرسید چرا دانشی معتبر و قابل اعتناست یا چرا

<sup>1.</sup> persuation

حوزهای ماهیت و منشی حاشیهای دارد و چرا رشتهٔ دیگری بر سایر رشتهها برتری یافته است.

۳. بازخوانی سیاست معاصر با تکیه بر رویکرد فوکو. همانگونه که پیشتر نیز اشاره رفت، فوکو به هیچروی روش و رهیافت خاصی را در مورد سیاست تجویز و توصیه نمی کند. او تفاوت اساسی میان سوسیالیسم و دمکراسی را نمی پذیرد و آن را سودمند نمی شمارد. فوکو پیوسته لیبرالها را استهزا میکرد و میگفت میان فن آوریهای سیاسی غرب و شگردهای خشن استالین در گولاک تفاوتی وجود ندارد. هر دو وجوهِ مختلف اعمال قدرت سياسي است. به نظر او، استالينيسم به هیچ وجه انحراف از مارکسیسم نیست، بلکه پیامد مستقیم نظریهٔ مارکسیستی است [۱۵]. به باور او، قدرت در کشورهای سوسیالیستی و غیر سوسیالیستی بیش از آنچه ما فکر میکنیم، عملکرد مشابه دارد. فوکو میگوید: «سیاست سوسیالیسم و دمکراسی غربی هر دو از یک آبشخور، یعنی سامان دانایی مدرن، سیراب می شود.» با این حال، او تحلیل دقیقی از این همسانی ارائه نکرده است. به نظر او، قدرت در تاریخ معاصر صرفاً در دل حاکمیت متمرکز نیست، بلکه در نقاطی تمرکز دارد که ما از آن غافلیم. به نظر او، هر جا دو نفر جـمع شـوند ترفندها و شگردهای قدرت نیز آنها را به هم پیوند میدهد.

۴. شکاکیت فوکو. اکثر علاقه مندان آثار فوکو به هیچ وجه شکاکیت فلسفی او را دربست نمی پذیرند، بلکه آن مواضع فلسفی و سیاسی را قبول دارند که فوکو در طول زندگی فلسفی خود با دیدهٔ تردید به آنها نگریسته است. با این حال، هر کس بخشی از تحلیلها و راهبردهای او را برگرفته است و آن را در عرصهٔ مورد نظر به کار میگیرد. از جمله، مارک پوستر در کتاب فوکو، مادکسیسم و تاریخ یادآور شده است که فوکو یکی از پیشرفته ترین مواضع فلسفی را برای بازسازی نظریهٔ انتقادی و تاریخ و تجدیدنظر در آنها عرضه داشته است. مارک پوستر «شیوهٔ تاریخ و تجدیدنظر در آنها عرضه داشته است. مارک پوستر «شیوهٔ

تولید» مارکس را با تکیه بر نظریات فوکو به «شیوهٔ اطلاعات و اطلاع رسانی» تأویل کرده است و میگوید در عصر حاضر دیگر سخن گفتن از وجه تولید مشکل ما را حل نمی کند، بلکه باید از «وجه اطلاع رسانی» سخن به میان آورد. با این حال، مارک پوستر هیچگاه از گزارشهای انقلابی خویش دست نمی شوید و ادعای فوکو را مبنی بر اینکه انقلاب غایتی وهمانگیز و پندارگونه بیش نیست نمی پذیرد. از سوی دیگر، پوستر میگوید: «تحلیل گفتمان» فوکو را نمی توان جانشین تحلیل طبقاتی مارکس کرد [۱۶]. زیرا فوکو نظام یا روش خاصی طرح نکرده است. با این حال، آثار او راه را بر اصلاح شگردها و کارکردهای روشنفکری موجود میگشاید.

۵. مقاومت در برابر خُرد قدرت. تحلیل فوکو از خُرد قدرت درست به مثابه راهنما و دستنویسی است که ما را در برخورد با نهادهای گوناگون آماده میسازد. در اینجا، بحث تنها به زندانیان یا بیماران آسایشگاههای روانی محدود نمی شود، بلکه به کلیهٔ کسانی مربوط است که به وجهی با نهادهایی چون مدرسه و بیمارستان و درمانگاه و بنیاد و سازمان و شرکت و غیره سر وکار دارند. در حقیقت، وقتی پزشک، حقوقدان، مهندس یا استادی با ما سخن می گوید، به دلیل تخصص و دانش و تجربهٔ او در مقابلش سر تسلیم فرود می آوریم و حتی مشاوره و سفارشهای او را به گوش جان می شنویم و او را آکنده از حقیقت می انگاریم. اما فراموش می کنیم که آنچه ما را وادار به تبعیت و تسلیم می سازد موضوع حقیقت نیست، بلکه بحث قدرت است. میشل فوکو به می آموزد که می توان گونهٔ دیگری از برخورد با رویدادها را نیز بررسی کرد و از برخورد تکساحتی با پدیده ها دوری جست. مراد فرکو از مقاومت در برابر سامان حاکم این است که به پدیده ها تنها از

<sup>1.</sup> mode of information

یک زاویه توجه نکنیم و واژگان را با تکمعناها تفسیر نکنیم. فوکو به ما یاد میدهد که در بحث حقیقت و قدرت از تقابلها و مفاهیم مخالف امور غافل نشویم.

باید گفت فکر و روش فوکو پیوسته آدمی را به چالش و معارضهجوییهای گوناگونی فرامیخواند و او را از خواب جزماندیشی بیدار میکند. در واقع، فوکو در پی آن است که زیرمجموعهها و قالبهای پنهان فرهنگ، دانش، قدرت و حقیقت را، که ناگفته یا نااندیشیده باقی مانده، مطرح کند و مورد تحلیل قرار دهد. او به ما میگوید که از دنباله روی کورکورانه و عاری از تفکر بپرهیزیم و پیوسته امور مورد غفلت یا مطرود و متروک را بازبینی کنیم و در میان خاکستر در پی گوهر باشیم.

## بى نوشت فصل هشتم

- [1] Gilles Deleuze. Foucault. Paris: Minut, 1986.
- [2] Mark Poster. Foucault, Marxism and History: Mode of Production versus Mode of Information. Cambridge: Polity Press, 1984.
- [3] Arnold Davidson (ed). Foucault and his Interloators ators. Chicago: University of Chicago Press, 1997.
- [4] Ian Hacking. "Self Improvement" in *University Publishing*. 1984. No 13. p. 4, 6.
- [5] Michel Foucault. Power, Knowledge: Selected. Interviews and other Writings. New York: Pantheon Books, 1980. p. 115.
- [6] Hubert Dreyfus & Paul Rabinow. Michel Foucault: beyond Structuralism and Hermeneutics. p. 240.
- [7] Ibid 249.
- [8] Ibid 241.
- [9] Ibid 242.
- [10] les Nouvelles, 28. 6\_5. 7, 1984, pp. 37\_41.
- [11] S. Isseling. "Foucault with Heidegger" in *Man and World lq*: 1986. pp. 48\_424.
- [12] John Rajchman. Freedom of Philosophy, p. 2.
- [13] Foucault. Power and Knowledge. Edited by Colin Gordon. New York: Pantheon, 1985. p. 121.
- [14] Michel Foucault. Language, Counter Memory, Practice. Ithaca: Cornell University Press, 1977. p. 208.
- [15] Ibid. 135.
- [16] Mark Poster. Foucault, Marxism and History. Cambridge: Polity Press, 1984. p. 90.

# كتابشناسي لاتين

#### ۱. کتابها:

- L'archeologie du savoir. Paris: Gallimard, 1969. English translation by A. M. Sheridan Smith, The Archaeology of Knowledge. New York: Harper Colophon, 1976.
- Folie et deraison: Histoire de la folie à l'age classique. Paris: Plon, 1961. Reissued as Histoire de la folie à l'age classique. Paris: Gallimard, 1978. Dramatically abridged English translation by Richard Howard, Madness and Civilization. New York: Pantheon, 1965.
- Genealogie des equipements de normalisation: les equipements sanitaires. Fontenay sous Bois: Centre d'études, de recherches et de formation institutionnelles (CEREFI), 1976.
- Histoire de la sécualite I: La volonté de savoir. Paris: Gallimard. 1976. English translation by Robert Hurley, The History of Secuality I: An Introduction. New York: Pantheon, 1978.
- Historie de la sexualité 2: L'usage des plaisirs. Paris: Gallimard. 1984. English translation by Robert Hurley. The Use of Pleasure. New York: Pantheon, 1985.
- Histoire de la sexualité 3: Le souci de soi. Paris: Gallimard. 1984. English translation by Robert Hurley. The Care of the Self. New York: Pantheon, 1986.
- Maladie mentale et personnalité. Paris: Presses Universitaires de France, 1954.
- Maladie mentale et psychologie. Paris: Presses Universitaires de France, 1962. English translation by Alan Sheridan, Mental Illness and Psychology. New York: Harper and Row, 1976.
- Moi, Pierre Riviere, ayant egorgé ma mere ma soeur et mon frere ... Study directed by Michel Foucault. Paris: Gallimard, 1973. English translation by Frank Jellinek. I, Pierre Riviere, Having slaughtered

- my mother, my sister, and my brother. New York: Pantheon, 1975.
- Les mots et les choses. Paris: Gallimard, 1966. English translation (unidentified), The Order of Things: An Archeology of the Human Sciences. New York: Pantheon, 1971.
- Naissance de la clinique: Une archeologie du regard medical. Paris: Presses Universitaires de France, 1963, 1972. English translation by Alan Sheridan Smith, The Birth of the Clinic: An Archaeology of Medical Perception. New York: Pantheon, 1973.
- Raymond Roussel. Paris: Gallimard, 1963. English translation by Charles Ruas, Death and the Labyrinth: The World of Raymond Roussel. New York: Doubleday and Company, 1986.
- Surveiller et punir: Naissance de la prison. Paris Gallimard, 1975. English translation by Alan Sheridan, Discipline and Punishment: The Birth of the Prison. New York: Pantheon, 1977.
- La Verdad y las Formas Juridicas. Barcelona: Gedisa, 1980. translation by Enrique Lynch.

#### ٢. مقاله ها و مصاحبه ها:

- "A Conversation with Michel Foucault." John K. Simon. Partisan Review 38, 2, 1971.
- "Conversation with Michel Foucault." Threepenny Review I, 1, Winter / Spring, 1980.
- "Conversazione con Michel Foucault." in Paolo Caruso, Conversazione con Levi Strauss, Foucault, Lacan. Milano: U. Mursia and Co., 1969.
- "Corso del 7 gennaio 1976" and "Corso del 14 gennaio 1976." Alessandro Fontana and Pasquale Pasquino (eds.) Microfisica del Potere. Torino: Einaudi, 1977. English translation by Kate Soper in Power / Knowledge. Edited by Colin Gordon. New York: Pantheon, 1980.
- "Un cours inedit." Magazine littéraire 207, May, 1984. English translation by Colin Gordon. "Kant on Enlightenment and Revolution." Economy and Society 15, February, 1986.
- "The Culture of the Self." Audiotape. Language Laboratory of the University of California at Berkeley. Spring, 1983.
- "Débat sur la poesie." Tel Quel 17, Spring, 1964.
- "Débat sur la roman." Tel Quel 17, Spring, 1964.
- "Deuxieme entretien avec Michel Foucault." in Raymond Bellour, Le

- livre des autres. Paris: Editions de l'Herne, 1971.
- "Les deviations religieuses et le savoir medical." Jacques LeGoff, Heresies et societé dans l'Europe pre\_industrielle lle\_18e siecles. Paris: Mouton, 1968.
- "Un dibattito Foucault\_Preti." Bimestre 22\_23, September\_December, 1972.
- "Distance, aspect, origine." Critique 198, November, 1963.
- "Enfermement, Psychiatrie, Prison." Change: La folie encerclée 32.33, October, 1977.
- "Entretien, avec Michel Foucault." Cahiers du cinema 271, November, 1976.
- "Entretien, avec Michel Foucault." in Raymond Bellour, Le livre des autres. Paris: Editions de l'Herne, 1971.
- "Entretien, avec Michel Foucault." Pro Justicia 3.4, October, 1973.
- "Entretien, sur la prison: le livre et sa methode." An interview conducted by J. J. Brochier. *Magazine litteraire* 101, June, 1975. English translation in *Power / Knowledge*.
- "Une esthetique de l'existence." Le monde aujourd'hui July, 1984. English translation in Lawrence D. Kritzman, editor, Michel Foucault: Politics, Philosophy, Culture, New York: Routledge, 1988.
- "Est\_il dinc important de penser?" Liberation May 30\_31, 1981. Englisch translation by Thomas Keenan. "Is it really important to think?" Philosophy and Social Criticism 9, 1, Spring, 1962.
- "L'evolution de la notion d' individu dangereux' dans la psychiatrie legale." Deviance et Societe 5, 1981. Originally appeared in English. "About the Concept of the 'Dangerous Individual' in 19th. Century Legal Psychiatry." International Journal of Law and Psychiatry 1, 1978.
- "L'extension sociale de la norme." Politique hebde 212, March, 1976.
- "La folie n'existe que dans une societé." Le monde 5135, July 22, 1961.
- "Foucault repond a Sartre." La Quinzaine litteraire 46, March 1\_15, 1968.
- "On the Genealogy of Ethics: An Overview of Work in Progress." An interview conducted with Hubert Dreyfus and Paul Rabinow in the second edition of their *Michel Foucault: Beyond Structuralism and Hermeneutics*. Chicago: University of Chicago Press, 1983.
- "La gouvernamentalité." Aut Aut 167\_68, September\_December, 1978. English translation by Rosi Braidotti. "Governmentality." Ideology

- and Consciousness 6, Autumn, 1979.
- "Guetter le jour qui vient." La Nouvelle Revue Française 130, October, 1963.
- "Une historie restée muette." Le Quinzaine Litteraire 8, July 1, 1966.
- "L'homme, est il mort: Un entretien avec Michel Foucault." Arts et loisirs 38, June 15, 1966.
- "Human Nature: Justice vertus Power." in Reflexive Water: The Basic Concerns of Mankind. Edited by Fons Elder. London: Souvenir Press, 1974.
- "Les Intellectuels et le pouvoir." L'Arc 49, 1972. English translation by Donald F: Bouchard and Sherry Simon in Language, Countermemory, Practice. Edited by Donald F. Bouchard. Ithaca: Cornell University Press. 1977.
- "An Interview by Stephen Riggins." Ethos I, 2 Autumn, 1983.
- "Intervista a Michel Foucault." in *Microfisica del Potere*. Edited by Alessandro Fontana and Pasquale Pasquino. English translation by Colin Gordon in *Power / Knowledge*.
- "Introduction." in the English translation of Herculine Barbin, Being the Recently Discovered Memoirs of a Nineteenth Century Hermaphrodite. Translated by Richard McDougall. New York: Pantheon Books, 1980.
- "Introduction." in Ludwig Binswanger, Le rêve et L'existence. Paris: Desclee de Brouwer, 1954. English translation by Forrest Williams. "Dream, Imagination, and Existence." Review of Existential Psychology and Psychiatry 19, 1, 1984-85.
- "Introduction." in Rousseau: Juge de Jean Jacques: Dialogues. Paris: Librarie Armand Colin, 1962.
- "Jean Hyppolite (1907\_1968)." Revue de metaphysique et de morale 74, 2, April\_June, 1969.
- "Le jeu Michel Foucault." Ornicar? July 10, 1977. English translation by Colin Gordon Power / Knowledge.
- "Le langage a l'infini." Tel Quel 15, Autumn, 1963. English translation in Language, Counter Memory, Practice.
- "Le langage de l'espace." Critique 203 April, 1964.
- "Medecins, juges et sorciers au XVIIe siecle." Medecine de France 200, 1969.
- "Michel Foucault explique son dernier livre." Magazine Litteraire 28, April\_May, 1969.
- "Michel Foucault on Attica." Telos 19, 1974.

- "Monstrosities in Criticism." Diacritics 1, 1, Fall, 1971.
- "Nietzsche, Freud, Marx." Cahiers de Royaumont 6: Nietzsche. Paris: Editions de Minuit 1967. English translation by Jon Anderson. Critical Texts III, 2, Winter, 1986.
- "Nietzsche, lagenealogie, l'histoire." Hommage a Jean Hyppolite. Paris: Presses Universitaires de France, 1971. English translation in Language, Counter Memory, Practice.
- "Non au sexe roi," Le Nouvel Observateur 644, March 12, 1977. English translation by David Parent. "Power and Sex: An Interview with Michel Foucault." Telos 32, Summer, 1977.
- "Le 'non' du pere". Critique 178, March, 1962. English translation in Language, Counter\_Memory, Practice.
- "L'Occident et la verite du sexe." Le Monde 9885, November 5, 1976. English translation by Lawrence Winters in Substance 20, 1978.
- "L'Oeil du pouvoir." in Jeremy Bentham, Le Panoptique. Paris: Pierre Belfond, 1977. English translation by Colin Gordon in Power / Knowledge.
- "La pensée du dehors." Critique 229, 1966.
- "Philosophie et psychologie." Dossiers pedagogiques de la radiotelevision scolaire 10, February 15.27, 1965.
- "Polemics, Politics, and Problemizations: An Interview with Michel Foucault." in *The Foucault Reader*. Edited by Paul Rabinow. New York: Pantheon, 1984.
- "The Political Technology of Individuals." in *Technologies of the Self:* A Seminar with Michel Foucault. Edited by Luther H. Martin, Hick Gutman, and Partick H. Hutton. Amherst: University of Massachusetts Press, 1988.
- "La poussiere et le nuage." in L'impossible prison. Edited by Michelle Perrot. Paris: Editions du Seuil, 1980.
- "Pouvoir et corps." Quel corps? 2, 1975. English translation by Colin Gordon in Power / Knowledge.
- "Pouvoirs et strategies." Les Revoltes Logiques 4, 1977. English translation by Colin Gordon in Power / Knowledge.
- "Preface a la transgression." Critique 195\_96, August September, 1963. English translation in Language, Counter Memory, Practice.
- "Preface to The History of Sexuality, Volume II." in The Foucault Reader.
- "La prose d'Acteon." La Nouvelle Revue Française 135, March, 1964.
- "Qu'est\_ce qu'un auteur?" Bulletin de la societe française de

- philosophie 64, 1969. English translation in Language, Counter\_ Memory, Practice.
- "Questions à Michel Foucault sur la geographie." Herodote 1, 1976. English translation by Colin Gordon in Power / Knowledge.
- "Les rapports de pouvoir passent a l'interieur des corps." Quinzaine Litteraire 247, January 1.15, 1977. English translation by Leo Marshall in Power / Knowledge.
- "La recherche scientifique et la psycholigie." Des chercheurs français s'interrogent. Edited by Jean Edouard Morere. Paris. Presses Universitaires de France, 1957.
- "Reponse a une question." *Esprit* 371, May, 1968. English translation by Anthony Nassaro. "History, Discourse, and Discontinuity." *Psychological Man*. Edited by Robert Boyers. New York: Harper and Row, 1975.
- "Le retour de la moral." Les Nouvelles 2937, June 28. July 5, 1984. English translation by Thomas Levin and Isabelle Lorenz in Raitan, 5, 1, Summer, 1985.
- "Sexual Choice, Sexual Act." An interview with James O'Higgins. Salmagundi 58\_59, Fall 1982 / Winter 1983.
- "Sexuality and Solitude." *Humanities in Review* 1. Edited by David Rieff. New York: Cambridge University Press, 1982.
- "La situation de Cuvier dans l'historie de la biologie II." Revue d'histoire des sciences et de leurs applications 23, 1, January\_March, 1970.
- "Le souci de la verité." Magazine Litteraire Litteraire 207, May, 1984. English translation in *Politics. Philosophy*, *Culture*.
- "Space, Knowledge, and Power." in The Foucault Reader.
- "Structuralism and Post\_Structuralism." Telos 55, Spring, 1983.
- "The Subject and Power." in Dreyfus and Rabinow, *Michel Foucault:* Beyond Structuralism and Hermeneutics. Chicago: University of Chigaco Press, 1983.
- "Sur la sellette." Les nouvelles litteraires 2477, March 17, 1975. English translation by Renee Morel. History of the Pressent 1, February, 1985.
- "Table ronde du 20 mai 1978." in L'impossible prison. Edited by Michelle Perrot. Paris: Editions du Seuil, 1980. English translation by Alan Bass. "Questions of Method." After Philosophy: End or Transformation? Edited by Kenneth Baynes, James Bojman, and Thomas McCarthy. Cambridge: The Mit Press, 1987.

- "Theatrum Philosophicum." Critique 282, November, 1970. English translation in Language, Counter Memory, Practice.
- "Truth and Subjectivity." Audiotape. Language Laboratory at the University of California at Berkeley. October 20.21, 1980.
- "La vie des hommes infames." Les Cahiers du Chemin 29, January 15, 1977. English translation by Paul Foss and Meaghan Morris in Michel Foucault: Power, Truth, Strategy. Edited by Meaghan Moris and Paul Patton. Sydney: Feral Publications, 1979.
- "La vie l'experience et la science." Revue de la metaphysique et de morale 90, 1985. "What is Enlightenment?" in The Foucault Reader.

# كتابشناسي فارسي

فوكو، ميشل، «آيا فكر كردن واقعاً مهم است؟»، خرد در سياست، تـرجـمهٔ عـزتالله فولادوند. تهران، طرح نو، چاپ دوم، ١٣٧٧.

فوكو، ميشل، اين يك چپق نيست، ترجمهٔ ماني حقيقي. تهران، نشر مركز، ١٣٧٥.

فوکو، میشل، بررسی یک پروندهٔ فتل، ترجمهٔ مرتضی کلانتریان. تهران، انتشارات آگاه، ۱۳۷۶.

فوکو، میشل، «نقش سیاسی روشنفکران»، ترجمهٔ آرمن لوکس. کیهان فرهنگی، سال ششم، شمارهٔ ۲، (اردیبهشت ۶۸).

فوکو، میشل، «قدرت انضباطی و تابعیت»، ترجمهٔ فرهنگ رجایی. فدرت، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۷۰.

فوکو، میشل، «دربارهٔ روشنگری چیست کانت»، ترجمهٔ همایون فولادپور. کملک، ش ۲۲ (دی ۷۰).

فوکو، میشل، «سراسربینی»، ترجمهٔ ناهید مویدی حکمت. مجلهٔ فرهنگ(میدرنیسم و مابعد)، ش ۱۵، (پاییز ۷۲).

## گفت و گو با فوکو

بونسن، پیر، «قدرت»، ترجمهٔ عزتالله فولادوند. نگاه نو، ش ۱۷ (دی ۱۳۷۲). پرهام، باقر، «مصاحبه با میشل فوکو»، نامهٔ کانون نویسندگان ایران، ش ۱ (بهار ۱۳۵۸). ریگینز، استیون، «چهرهٔ متفکر»، ترجمهٔ عیزتالله فولادوند. نگاه نو، ش ۱۷ (دی ۱۳۷۲).

ال كاباش، ژان پير، «استروكتوراليسم فوكو»، ترجمهٔ محمد قاضى. جهان نو، ش ۴\_۵\_۲۳/۶ (۱۳۴۷).

فوكو و نظرات او

احمدی، بابک، «ساختار و معنا: لوی \_استراوس، فوکو» ساختار و تأویل متن. تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۰.

برنز، اریک، میشل فوکو، ترجمهٔ بابک احمدی. تهران، نسل قلم. ۱۳۷۳.

پایا، علی، «جایگاه مفهوم صدق در آراء فوکو»، نامه فرهنگ فصلنامهٔ تحقیقاتی در مسائل فرهنگی و اجتماعی، سال ششم، شمارهٔ سوم، مسلسل ۲۳، پاییز سال ۱۳۷۵، ص ۵۲ تا وع

دریفوس، هوبرت و رابینو، پل، میشل فوکو: فراسوی ساختارگرایی و هرمنوتیک، تسرجمهٔ حسین بشیریه، تهران، نشر نی، ۱۳۷۶.

سلدن، رامان، سخن و قدرت: میشل فوکو و ادوارد سعید، ترجمهٔ عباس مخبر، راهنمای نظریهٔ ادبی معاصر. تهران، طرح نو، ۱۳۷۲.

فولادوند، عزت الله ، «میشل فوکو: رازبینی و راستگویی»، نگاه نو، ش ۱۷ (دی ۱۳۷۲). احمدی، بابک، «دانش و اقتدار»، مدرنینه و اندیشهٔ انتقادی. تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۳.

## منابع پيرامون انديشههاي فوكو

- Arac, Jonathan (ed.) After Foucault: Humanistic Knowledge, Postmodern Challenges. Rutgers University Press, 1988.
- Bernauer, James W. Michel Foucailt's Force of Flight: Toward an Ethics for Thought. Atlantic Highlands. N. J.: Humanities Press International, 1990.
- Cousins, Mark and Hussain, Athar. *Michel Foucault*. New York: St. Martin's Press, 1984.
- Deleuze, Gilles. Foucault. Paris: Les Editions de Minuit, 1986.
- Dreyfus, Hubert and Rabinow, Paul. Michel Foucault: Beyond Structuralism and Hermeneutics, Second Edition. University of Chicago Press, 1983.
- Gane, Mile (ed.) Towards a Critique of Foucault. New York: Routledge and Kegan paul, 1986.
- Gutting, Gary. Michel Foucault's Archaeology of Scientific Reason. New York: Cambridge University Press, 1989.
- Habermas, Jürgen. The Philosophical Discourse of Modernity: Twelve Lectures. Cambridge: The MIT Press, 1987.
- Hoy, David Couzens (ed.) Foucault: A Critical Reader. New York: Basil Blackwell, 1986.
- Major Poetzl, Pamela. Michel Foucault's Archaelogy of Western Culture: Toward a New Science of History. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1983.
- Megill, Allan. Prophets of Extremity. Berkeley: University of California Press, 1985.
- Poster, Mark. Foucault, Marxism, and History. Cambridge: Polity Press, 1984.
- Racevskis, Karlis. Michel Foucault and the Subversion of Intellect. Ithaca: Cornell University Press, 1983.

# منابع پیرامون اندیشه های فوکو ۲۱۱

- Rajchman, John. Michel Foucault: The Freedom of Philosophy. New York: Columbia University Press 1985.
- Sheridan, Alan. Michel Foucault: The Will to Truth. London: Tavistock Publications Ltd., 1980.
- Smart, Barry. Foucault, Marxism, and Critique. London: Routlede and Kegan Paul, 1983.
- Smart, Barry. Michel Foucault. New York: Tavistock Publications, 1985.

ISBN:978-964-6641-80-8



۲۵۰۰ تومان

كتابئانة كوچك سوسياليسم