اعوذ بالله من الشیطان الرجیم

بسم الله الرحمن الرحیم

مرحله سوم

فصل دوم

گفتیم وجود در عالم خارج دو گونه است: وجود مستقل و وجود رابط. وجود رابط مثل چسب بود می‏آید دو تا وجود مستقل را به هم ربط می‏داد. چیزی شبیه است.

تیتر: اختلاف بین وجود مستقل و وجود رابط نوعی نیست.

منظور از اینکه اختلاف نوعی نیست این است که می‏شود از یک وجود رابط یک مفهوم مستقل را انتزاع کرد و منعی وجود ندارد. یعنی می‏شود از آن وجود رابطی که باعث چسبندگی ضحک و انسان شده یک مفهوم کاملی را انتزاع کرد. از نگاه دقیق فلسفی شما عین ربطید. همه ما وجود رابطیم به این اعتبار که عین ربط به علتمان هستیم. ممکنات همه معلولند پس همه رابطند. از این وجودهای رابط می‏‎شود مفاهیم مستقلی انتزاع کرد. دلیلش هم وجود ماهیت فراوانی است که همگی مستقلند ولی از وجودهای رابط گرفته شده‏اند.

وجود لغیره: وجودی که می‏توان از آن صفتی انتزاع کرد برای توصیف غیر. به آن ناعتی هم می‏گویند. مفاهیم لغیره دو عدم را طرد می‏کنند.

وجود لنفسه:

مرحله چهارم(نه فصل)- مواد

از مقایسه حمل موجود برای یک موضوع سه حالت به دست می‏آید:

یا وجود برای این موضوع ضرورت دارد. یا اینکه وجود برای موضوع ممتنع است.

مواد ثلاثه هر کدام قابل تقسیم به سه قسم دیگر هم هستند جز امکان که یک قسمش ممکن نیست.

ممکن بالغیر نداریم.

واجب الوجود ماهیت ندارد. ماهیت واجب الوجود انیت(وجود) او است.

فصل پنجم:

واجب الوجود از تمام جهات واجب الوجود است.