





## On Civil Government

by

Abu Nasr Muhammad Farabi

Translated and Annotated

by

Seyyed Jafar Sajjadi

Professor of Tehran University

Tehron 1979





ينيواسي مدنية قادابي

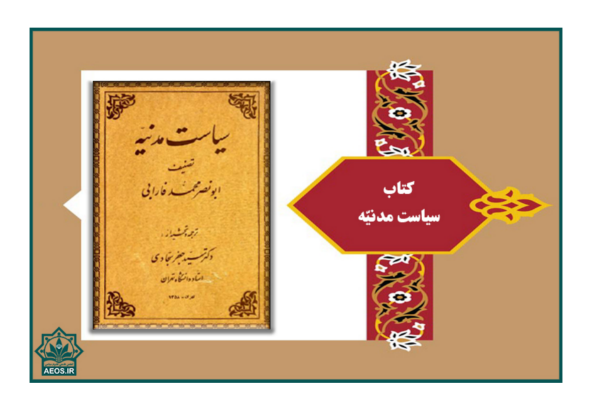
32

09904 "

a house

43966

درخشین سال سیب روزی انقلاب سلامی ملت ایران



سیاست مد تصنیف ابونصرمحمت فارا بی

> ترجمه ومحث یاز: د کترست برحفرستجا د می اتباد دانشگاه تهران تهدان - ۱۳۵۸

ه . امبارات

انجمن فلتفرايران

شماره ۴۷

اردیبهشت ۱۳۵۸ هجری دمی

جمادی الثانی 1399 هجری قمری

## فهرست مطالب

| صفحه        | موصوع                                         |
|-------------|-----------------------------------------------|
| \           | سيرحكمت عملى وطرحديزىهاى اجتماعى دراسلام      |
| <b>Y</b>    | كتب اخلاقي ونقهى                              |
| •           | چرا فارابی طرح عملی واجرائی بیشنهاد نکرده است |
| Α /         | فارابى وابن خلدون، حامعه شناسان معروف اسلامي  |
| 14          | واقع نگری ابن خلدون                           |
| ۱۵          | حکومتهای انفرادی                              |
| 18          | اخوانالصفا ونظام حكومتها                      |
| <b>Y</b> *0 | نظراخوانالصفا دربارة نبوت                     |
| <b>Y1</b>   | دين ازنظر اخوان الصفا                         |
| <b>74</b>   | دستورالعمل چگونگى روابط اخوانالصفا بايكديگر   |
| <b>75</b> ' | چگو نگی دعوت به عضویت                         |
| ۲۸          | نظركلى به طرزكاراخوانالصفا وعلل وجودىآنها     |
| 44          | حکومت عملی به روش افسانههای تاریخی            |
| <b>~</b>    | حکمت عملی ازدید عرفا                          |
| ۳۳ -        | جامعه ازنظرجلال لدين                          |
| ٣٣          | حكمت عملى ازنظرافلاطون                        |
| <b>T</b> D  | حكومت اراذل برافاضل                           |
| ٣٧          | سياست ارسطو                                   |
| 44          | ابن سينا                                      |

| صفحه                        | موضوع                                        |
|-----------------------------|----------------------------------------------|
| 40                          | سياست ارسطووجمهوريت افلاطون                  |
| 41                          | مبادى نظامات اجتماعات فاضله ازنظرفارابي      |
| **                          | مراتب نفوس                                   |
| 44                          | قوه ناطقه نظرى وعملى                         |
| **                          | عقل فعال                                     |
| 40                          | طبقات موجوداتكامله وناقصه                    |
| 49                          | ماده اولی                                    |
| <b>*</b> Y                  | تضاد درعالم طبيعت                            |
| 44                          | حيوان ونبات                                  |
| 41                          | اختلاف اخلاق بهوسيلة اختلافآب وهوا           |
| 44                          | سعادت                                        |
| ۵۰                          | خیروشر ارادی                                 |
| .41                         | اختلاف مردم درفطرت ودريافت حقايق             |
| ۵۲                          | ارباب فطرتهای سالم دارای طبقاتی چند می باشند |
| -Δ-Υ                        | مراتب رياستها ومدينة فاضله                   |
| ۵۳                          | مراتب مردم درخدمت به مدينة فاضله             |
| 4.                          | مدینههای جاهله، فاسقه وضا له                 |
| .44                         | ثوابت                                        |
| ; <b>&amp; \( \Delta \)</b> | مدينه تغلبيه                                 |
| ۵۶                          | مدينة جماعيه يا مدينةالاحرار                 |
| ΔΥ                          | مدينههاى فاسقه                               |
| ΔΥ                          | مدينة ضاله                                   |
| - ♠ ∧                       | عوامل فساد وتباهى دولتها ازنظرا بنخلدون      |
| <b>9</b> .0                 | فارابى ودانش هاى دقيقه                       |
| ۶١                          | اندیدههای متناقض فارایی در                   |
| 91                          | مبادي موجودات ازنظرفارابي                    |
| <b>Y Y</b>                  | اسباب اول و ثوانی                            |
| YY                          | عقل فعال                                     |
| **                          | مبادى نفسى                                   |

| صفحه                | موضوع                                      |
|---------------------|--------------------------------------------|
| ٧۵                  | قوای نظری و عملی                           |
| 44                  | قوة متخيله                                 |
| YY                  | نيروى حساسه                                |
| Y4                  | عقل فعال                                   |
| ٨٥                  | قوة ناطقه                                  |
| ۸Y                  | صوزت و مادُه                               |
| ۸۵                  | صور مادیه                                  |
| AY.                 | جواهر غیرجسمانی عاری ازنقائص جوهرجسمانیاند |
| 98                  | علم وحكمت حق                               |
| 44                  | جمال، بهاء ، زینت، لذت، فرح، سرور وغبطه    |
| 4.8                 | عشق و حب                                   |
| 44                  | فیض وجودی حق                               |
| 100                 | غايت وهدف خلقت                             |
| 104                 | اسماء خدا                                  |
| <b>\</b> • <b>Y</b> | ترتیب عالم خلق                             |
| 109                 | جواهر اجسام سماوی                          |
| 111                 | اجسام ارضى                                 |
| 114                 | موجودات ممكنه                              |
| 114                 | فاعل محركه                                 |
| 141                 | اضداد                                      |
| 174                 | خلاصة بحث                                  |
| 145                 | اجتماعات مدنى                              |
| 145                 | انواع جمعیتهای انسانی                      |
| 141                 | جمعیتهای کاملهٔ انسانی                     |
| 141                 | عقل فعال                                   |
| 144                 | سعادت چیست؟                                |
| 140                 | خیر و شر ارادی                             |
| 147                 | فطرتهای انسانی                             |
| 100                 | رئيس نخست                                  |

| صفحه         | موضوع                      |
|--------------|----------------------------|
| 109          | مدينة فاضله                |
| 181          | مراتب ریاستها و طبقات مردم |
| 158          | حصول سعادت درمدينه         |
| 191          | مراتب و گوناگونی مدینهها   |
| ١٧٥          | مدینههای جاهلیه            |
| ١٧٥          | ویژ کیهای مدینهٔ ضروریه    |
| 141          | خصوصيات مدينة نذاله        |
| 144          | ویژ گیهای مدینهٔ خست       |
| 144          | ویژ کیهای مدینهٔ کرامیه    |
| 149          | خصوصيات مدينة كرامت و      |
| \ A •        | ویژ کیهای مدینهٔ تغلبیه    |
| ١٨٩          | ویژ گیهای مدینهٔ جماعیه    |
| \ <b>9</b> Y | مدينههاى فاسقه             |
| 144          | مدینههای ضا له             |
| 114          | نوابت مدینههای فاضله       |
| 7.04         | حدود معرفت دريافت حقايق    |

# إله الحجل الركمل الركيد

#### مقدمه

در مقدمهٔ ترجمهٔ کتاب آراء اهل مدینهٔ فاضلهٔ فارابسی ، پارهای از مسائل مربوط به سوابق اندیشههای اجتماعی مسلمین را در طول تاریخ اسلامی یادآور شدیم و اکنون نیسز به عنوان مقدمهٔ کتاب حاضر بحث را ادامه می دهیم و نکات مبهم مربوط به این موضوع را با توجه به مسائل تاریخی روشن میکنیم.

### سیر حکمت عملی و طرح ریزیهای اجتماعی در عالم اسلام

اساس دین اسلام و مبانی آن پس از عبادیات که بنای آن در حقیقت تهذیب نفس و بر کناری از آلود گیهاست ، بر استوار کردن پایههای جوامع بشری است؛ و گذشته از دستورات مفید اخلاقی فردی، اصولی برای استحکام مبانی اجتماعی پیشنهاد کرده است؛ و پاره ای از احکام عبادی آن مانند حجونماز جماعت و جز آنها هم استوار کنندهٔ مبانی جامعه و همبستگی های اجتماعی است، و هم حاوی نکات و دقایق اخلاق فردی و اینها غیر از دستورات صریحی است که در باب تعاون اجتماعی و انسان دوستی داده است.

پس از نقل و ترجمهٔ علوم حکمی یونانی به جهان اسلام ، از بر کت تعالیم عالیه اسلامی، دانشمندان بزرگی به وجود آمدند که بالاصاله یا بالتبع هم خود را در شرح و نقد و بسررسی افکار و آراء فلاسفهٔ یونانی قسرار دادند ؛ و بعضاً افکار یونانیان را با اصول و مبانی اسلامی تلفیق کردند ولیکن به جسز معدودی، مانند ابونصر فارابی، به بخش حکمت عملی یونان توجهی نکردند؛ و برای نظام جامعهٔ اسلامی و جنبههای اخلاق فسردی و اجتماعی ، تعالیسم اسلامی راکافی دانستند .

اصولا توجه دانشمندان اسلامی به علوم عقلی و ریاضی و نجومی و سایر شعب علوم، از جهت توجیه و تفسیر آیات قر آن بوده است که آنهم برحسب ضرورت زمان و به منظور رد شبهات و ایرادات معاندان مورد توجه واقع شده است؛ و به هرحال در باب حکمت عملی و شعب آن اعرم از تهذیب اخلاق و یا تدبیر منزل و سیاست مدن به طور مشبع و مستوفی در تعلیمات اسلام دستوراتی وجود دارد.

اسلام خود از لحاظ اصول اجتماعی و روابط افراد خانواده ها با یکدیگر و بالاخره از احاظهای مختلف پایه گذار مکتبی است که توجه جهانیان را بهخود جلب کرده است؛ و از لحاظ بیان بایسته های انسانی در گیرودار برخوردهای اجتماعی در حدی کامل بلکه فوق کمال است و دارای ضوابط و اصولی است که می تواند در هر عصر و زمانی قابل عمل و اجرا باشد.

#### كتب اخلاقي و فقهي

مستند و اساس حکمت عملی اسلامی نخست قرآن مجید و سپس اخبار و روایات و سیرهٔ حضرت نبی اکرم است؛ وشامل دو بخش اساسی است:

۱- بخش تهذیب اخلاق کـه شامل دستورات مستقیم اخلاقی و قسمتی از
 مباحث عبادیات است.

۲\_ بخش تعاونهای جمعی و سیاستهای مدنی کـه شامل مسائل معاملاتی و
 نظامات بازر گانی و کشورداری است .

بهطوریکه ملاحظه می شود دین اسلام از لحاظ جنبه های اجتماعی قویترین ادیان آسمانی است و در تمام شئون اجتماعی و نیازهای انسانی واردشده است؛ و کوچکترین اعمال و حرکات انسانها را در خانواده و در جامعه مد نظر داشته است.

از لحاظ اخلاقی و آنچه مربوط به تهذیب اخلاق و طرد صفات رذیله و تقویت صفات حمیده است، انسان را بدانجا رسانده که به موجب آیه شریفهٔ انی جاعل فی الارض خلیفة ، می تو اند مدعی خلافت الهی شود.

عده ای از دانشمند ان اسلامی از همان ابتدا ، و از صدر اسلام توجه کاملی به جنبه های اخلاقی به معنی خاص کردند و با توجه به آیاتی که در مورد زهد و تقوی و خدمت به خلق و تعاون در امور خیر باشد، به مصداق: تعاونوا علی البرو التقوی و آیاتی مانند: لن تنالوا البرحتی تنفقوا مما تحبون (۱) ، و الذین ینفقون اموالهم باللیل و النهار سراً و علانیة فلهم اجرهم عندر بهم (7) و یا ایها الذین آمنوا انفقوا من طیبات ما کسبتم و مما اخر جنالکم من الارض (۳) و منذالذی یقرض الله قسر ضا حسناً (۴) و الذین یجتنبون کبائر الاثم و الفواحش (۵) و الم تر الی الذین یز کون انفسهم بل الله یز کی من یشاء (۶) و تو کل علی الحی الذی لایموت (۲) ، و یتلوا علیهم آیا ته و

<sup>(</sup>۱) آل عمران \_ آیه ۹۱.

<sup>(</sup>۲) بقره ــ ۲۷۳.

<sup>(</sup>٣) بقره 🗕 ۲۶۶.

<sup>(</sup>۴) سورة حديد \_ ۱۰.

<sup>(</sup>۵) شوری - ۲۶.

<sup>(</sup>۶) نساء <u>- ۴۸</u>

<sup>(</sup>٧) فرقان ـ ۵۷.

یز کیهمویعلمهم الکتاب و الحکمه (۱) ، ولیس البر أن تولوا وجوهکم قبل المشرق و المغرب و لکن البر من آمن بالله و الیوم الآخیر و الملائکة و الکتاب والنبیین (۲) ، واتقو الله لعلکم تفلحون (۳) ویا ایها الذین امنوا ادخلوافی السلم کافة (۴) و ان المنافقین فی الدرك الاسفل من النار (۵) و کلاان الابر ار لفی علییین (۳) و آیات بسیاری دیگر که مشعر به پاکی و طهارت و تزکیهٔ نفس و کمك به مردم و بیدار کردن حس مردم داری و مردم خواهی و کشتن هو اها و امیال نفسانی است، برای سوق دادن مردم به طرف رعایت اصول اخلاقی سعی بسیار نمو دند و کتابهائی در این باب تألیف و تدوین کردند از جمله:

۱- کیمیای سعادت \_ ابو حامد غزالی (۱).

٧- المحاسن والاضداد - ابو عثمان عمر وبن بحر الجاحظ (٨).

٣- مكارم الاخلاق \_ رضى الدين ابو نصرطبرسى (٩).

٧\_ مناهج الادله في عقايد الملة \_ ابن رشد (١٠) .

۵ نصيحة الملوك \_ غزالي (۱۱).

عراج السالكين \_ غزالي (١٢).

<sup>(</sup>١) جمعه ــ ٣.

<sup>(</sup>Y) بقره - ۱۷۶·

<sup>(</sup>۳) بقره ِ ۱۸۸۰

<sup>(</sup>۴) بقرہ 🗕 ۲۰۷۰

<sup>(</sup>۵) نساء - ۱۴۵.

<sup>(</sup>۶) مطففین – ۱۱۷.

<sup>(</sup>٧) چند چاپ دارد یکی درهند ۱۲۲۱.

<sup>(</sup>٨) چاپ خوب آن چاپ ليدن است كه درسال ١٨٩٨م چاپ شده است.

<sup>(</sup>۹) در مصر ۱۹۵۰م چاپ شدهاست.

<sup>(</sup>۱۰) در ۱۹۵۵م در مصر چاپ شده است.

<sup>(</sup>۱۱) ۱۳۱۷ه ش در تهران چاپ شده است.

<sup>(</sup>۱۲) در ۱۴۸۳ ه ق درقاهر و چاپ شده است.

 $\gamma$  احياء علوم الدين - غز الى $\gamma$ .

 $\Lambda$  اخلاق ناصری ـ نصیرالدین طوسی $^{(7)}$ .

٩- االادب الصغير و الادب الكبير - عبد الله بن مقفع (٣).

-1 اندرز نامه \_ اسدى طو سى $^{(4)}$ .

۱۱ اوصات الاشراف - خواجة طوسى (۵).

١٢\_ التاج في اخلاق الملوك \_ جاحظ (٩).

 $^{(Y)}$ . عنصر المعالى كيكاووس بنوشمگير

14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 -

10\_ جاوداننامه \_ افضل الدين كاشاني (٩).

٩٠ جوامع الحكايات عوفي (١٠).

١٧ ـ رساله الصداقة والصديق \_ ابوحيان توحيدي (١١).

١٨\_ سياستنامه \_ خواجه نظام الملك(١٢) .

و صدهاکتاب دیگرکه در باب تهذیباخلاق و اداب معاشرت و رفتار فرد با خانواده و با جامعه و رفتار وزیر با ملك و رفتار او با رعیتنوشته شده است.

<sup>(</sup>۱) در ۱۳۱۲ در مصر چاپ شده است.

<sup>(</sup>۲) چند چاپ شده است ازجمله در ۱۲۶۸ در هند.

<sup>(</sup>۳) در ۱۳۵۶ در تهران چاپ شده است.

<sup>(</sup>۴) در ۱۳۰۶ در تهران چاپ شده است.

<sup>(</sup>۵) در ۱۳۰۶ در تهران چاپ شده است.

<sup>(</sup>۶) در ۱۳۷۵ در بیروت چاپ شده است.

<sup>(</sup>۷) در ۱۳۳۵ در تهران چاپ شده است.

<sup>(</sup>۸) در ۱۹۵۲م در مصر چاپ شده است.

<sup>(</sup>۹) در ۱۳۱۱ در تهران چاپ شده است.

<sup>(</sup>۱۰) در .... در تهران چاپ شده است.

<sup>(</sup>۱۱) در ۱۹۶۵م در دمشق چاپ شده است.

<sup>(</sup>۱۲) در ۱۳۳۴ در تهران چاپ شده است.

همین وضع در باب کتابهای فقهی صادق است یعنی کتابهائی که مسائل مربوط به احکام عبادی و نظامات اجتماعی را هم درطول زندگی افراد و جامعهها بررسیمی کند و هم آثار باقی ماندهٔ بعد ازمر گئ را مانند ارث وقف و غیره مورد بحث قرار داده نظامات و ضوابط آنرا بیان می کند.

بدین معنی که از روز گاران صدراسلام کسانی پیدا شدند که مسائل مربوط به احکام و موضوعات مختلف روزمرهٔ انسانها را مورد بحث قرار دادند و چون یگانه مستندقطعی احکام، قرآن مجید است متدرجاً آیاتی که مربوط به احکام است مورد بحث و فحص قرار داده مجموعه هائی بنام آیات الاحکام به و جود آوردند و متدرجاً مسائل مستحد نهٔ دیگری مورد نظر قرار گرفت و به روایات نبوی و کم کم به عقل و اجماع استناد شد و کتبی مدون در مسائل شرعی از عبادیات تا ارث و حدود و دیات به و جود آمد (۱۱) که مسائل مختلف و دیات به و جود آمد (۱۱) که مسائل مختلف تحت عنوان احکام پنجگانه حرام ، حلال، مکروه، مستحب و مباح در آن مذاهب مسورد بحث و اقع شد؛ و بدین ترتیب تمام اعمال و کارهای ملت و موضوعات عنی و ذهنی مورد دقت قرار گرفت؛ و بدین ترتیب حکمت عملی اسلام در سطح اعمال فردی عبادی و جمعی عبادی و اجتماعی، اعم از مالی و غیر مالی مدون گردید؛ و راه و روش ملت در سیر به سوی سعادت نمودار گردید از جمله کتب مدونهٔ فقهی عبارت است از:

۱- القول الوجيز في احكام كتاب العزيز شهاب الدين ابو العباس احمد بن يوسف بن محمد حلبي (٢).

٧ ـ زبدة البيان في احكام القر آن (٢)

٣-كنز العرفان في فقه القرآن (٢).

<sup>(</sup>۱) شافعی، حنفی، حنبلی، مالکی و جعفری.

<sup>(</sup>۲) متوفی ۷۵۶.

<sup>(</sup>٣) نراقي.

<sup>(</sup>۴) فاضل مقداد.

(گویند نخستین کسی که در فقه کتاب نسوشت علی بن رافع (۱) از خواص حضرت رسول و از اصحاب علی بن ابی طالب است؛ وباز گویند نجاشی نیز کتابی در فقه نوشته است؛ و بهرحال گویند نخستین کس شافعی یا حنفی یعنی ابوحنیفه بوده است).

٧- الانتصاروالنصريات ـ سيد مرتضى علمالهدى.

۵\_ الجواهر، معروفاست.

ع\_قواعدالاحكام \_علامة حلى.

٧- تذكرة الأرشاد \_ علامة حلى.

٨- كتاب الفرائض \_ ابوزكريا يحىبن آدم.

٩ - الذريعة في علم اصول الشريعة - سيد مرتضى علم الهدى.

١٠ - اللمعة الدمشقيه \_ شهيد اول.

١١ ـ شرح اللمعة الدمشقية ـ شهيد دوم.

و کتب بسیاری دیگر در فقه و اصولفقه که درتاریخچهٔ فقه و اصولفقه ضمن مقالتی بهطور اختصار نوشتیم.

#### چرا فارابی طرح عملی *و اجرائی پیشنهاد نکرده است*؟

به طوریکه ملاحظه می شود فارابی در دنیای اسلام به وجود آمده است؛ و تربیت شده است؛ و از برکت تعلیمات اسلامی به منزلت و مقام رفیع علمی نائل شده است و نشوونمای وی براساس توحید و تعلیمات اسلامی بوده است؛ ولاجرم گرچه از لحاظ تفکر فلسفی نظامات مختلف جوامع را آنطور که هست و آنطور که باید باشد مورد بحث و بررسی قرار می دهد لیکن نظامات و سنتهای معینی

<sup>(</sup>۱) على بنرافع متوفى ۹۴ه ق است.

بسرای ادارهٔ مدینهٔ فاضله پیشنهاد نمی کند ، برخلاف ارسطو و افلاطون و جامعه سناسان عصر حاضر و قرون وسطی؛ چرا ؟ زیرا قوانین و نظامات دینی را وافی و کافی میداند و نیازی نمی بیند که در این راه خود را بیهوده دچار زحمت کندو نظامات و اصولی که احیاناً مورد قبول هم واقع نشود پیشنهاد نماید.

و حتى ازشرايط و ضوابطى كـه براى امام يا پادشاه برشمرده است چنان مستفاد مى شودكه توجه به اصول و ضوابط اسلامى داشته است كه درين باب مقالهٔ جداگانهاى نوشته ايم.

#### فارابي و ابن خلدون جامعه شناس معروف اسلامي

بهطوریکه از بررسی آراء و افکار فارابی در همین کتاب<sup>(۱)</sup> معلـوم خواهد شدفارابی نظامات مختلف مدینه ها را بررسی کرده است؛ وظاهراً نمونه و موضوع این بررسی هـا جوامع مـوجود عصرخود، در مشرق زمین بوده است؛ ولیکسن بیشتر توجه به کلیات مسائل و ضوابط اجتماعی داشته است، تا جزئیات بلادهای موجود و مردم عصر و زمان خود ؛ و یا بررسی تاریخی جامعه ها.

لیکن عبدالسرحمن بن خلدون فیلسوب و جامعه شناس اسلامی (۲) ضمن بیان قواعد و ضوابط کشورداری، ملتهای مختلف را از لحاظ خوی و عادت و مدنیت مسورد بحث و فحص قسرار داده است ، آنطور کسه هست و احیاناً آنطور کسه باید باشد.

مسائلی که درمقدمهٔ ابن خلدون موردبحث قرار گرفته است در باب اجتماعیات عبارت است از:

<sup>(</sup>١) السياسة المدنيه.

<sup>(</sup>٢) عبدالرحمن بنخلدون مغربي.

۱ بررسی طبیعت عمران و آبادی درنظامات انسانی؛ و زندگی بادیه نشینی و شهرنشینی؛ و راههای به دست آوردن ضروریات و حوائج زندگی، از راه قهر و غلبه و دزدی ویا از راه کسب و تجارت و حرفه و بیان انواع حرفه ها و صنایع.

۷- بیان فلسفی این معنی که آیا انسانها بالتبع شهرنشین اند یا بادیهنشین ؛ یعنی طبیعت بشرمتمدن خلق شده است و یا وحشی و بیابان گرد؛ و ذکر اقوال و آراء فلاسفه درین باب؛ و بررسی احوال و اوضاع حیوانات دیگر که زندگی نیماجتماعی دارند.

۳- بررسی ربع مسکونی زمین و آب و هوا و خصوصیات اقلیمی ربع مسکون و اینکه اوضاع و احوال جغرافیائی در خلقوخوی مردم اثری کاملدارد؛ و اینکه کدام منطقه از مناطق مسکونتر است؛ و اینکه آبوهوای مناطق نه تنها در اخلاقیات و سنتهای انسانها تأثیر دارد بلکه در رنگ آنها نیز مؤثر است.

۴ در بیان این معنی که یکی از عوامل مؤثـر در اوضاع اخلاقی انسانها فراوانی نعمت و اوضاع اقتصادی است.

۵- بحث در عمران و آبادانسی در ملتهای بدوی و وحشی و اینکه اختلاف نسلها و ملتها تا حدودی زائیدهٔ اختلاف در معاش و زندگی است وطرقی که بدان می توانند حوائج ضروری خود را تأمیس نمایند وقهراً مردم شکارچی از لحاظ خلق و خوی به جزمردم کاسب کار وصاحبان حرفه اند؛ و همین طور اصناف مختلف از لحاظ خلق و خوی متأثر از حرفه و کار خود می شوند.

عد بحث درخلق وخوی اعراب، و اینکه زندگی آنان چگونه تأمین می شده است؛ و اینکه اساس زندگی و واحد اجتماعی آنان از ایل و قبیله شروع شده است و تکامل یافته تا به صورت شهر در آمده است . در اینجا بحث خلاصه ای دریس زمینه دارد که چون فطرت مردم بدوی دست نخورده است و تحت تأثیر خدعه ها و نیسرنگهای مدنی واقع نشده اند با اینکه طبیعت وحشی و جنگجو دارند و زندگی خود را از راه دزدی و قتل و غارت تأمین می نمایند، معذلك تربیت آنان به طرف راه صحیح امکان پذیر تر است و قابل انعطاف ترند. در حالی که فارابی

فقط بذکر معایب آنها پرداخته و راهی برای تعلیم و تربیت آنان نموده است و حتی اشاره هم به این امر نکرده است.

γ بحث در اینکه مردمان بدوی شجاع ترند تا شهری ؛ و بیان علل آن و
 ذکر معایب و محاسن آن.

۸ـ بحث در عصبیتها و اینکه زندگی بدوی و دفاع ازمنافع فردی و قومی و جود این عصبیتها را تأیید می کرده است و لازم بوده است.

۹\_ بحث در اینکه در اقوام و قبائل چگونه نسبها و خونها مخلوط می شده
 است و علل آن.

۰۱- بحث دراینکه ریاستها درقبائل براساس عصبیتها بوده است، و از راه دلیریها و غلبهها حاصل می شده است؛ و همواره قوم غالب بر مغلوب حاکم و رئیس بوده است؛ و این امر بهوراثت انتقال می یافته است.

۱۱ بحث در اشرافیت و دودمانهائی کسه در قبائل و حتی در اجتماعات شهری جزء اشراف محسوب می شده اند و ملاك این امر چه بوده است؛ و بیان اینکه منشاء اشرافیت نخست قهروغلبه و وجود مردان نیرومند بوده است؛ و سپس معیار آن تعاون و ثروت ومکنت شده است؛ و بیان اینکه این مزیت درچهار پشت می توانسته است ادامه یابد.

۱۲ بحث در اینکه آدمی زاد در فطرت اولیهٔ خود بیشتر متوجه و متمایل به کارها و صفات پسندیده است تاشرور وبدیها؛ واین تربیتهای جوامع است که موجب انحراف فطرتها می شود؛ و به عبارت دیگر انسانها فطرة طالب خیرند نه طالب شرو درند کی.

۱۳\_ بحث در اینکه سرزمینهای ملتهای وحشی وسیعتر است و علل آن و بحث در انتقال حکومتهای فامیلی، از فامیلی به فامیل دیگر.

۱۹۳ بیان این معنی که چرا ملتهای مغلوب سعی می کنند در عادات و رفتار خود از ملل غالب تقلید نمایند؛ و کلیهٔ جوامع، و ملل، سنتها و عادات و طرز زندگیخود را از ملل غالب برمی گیرند ولیکن اگرملتهای غالب در سرزمینهای

دیگران یعنی مغلوبین خود زندگی کنند، دیری نمیهاید که ملت غالب شخصیت خود را از دست میدهد؛ و تنبل و بی کاره ومهمل می شود و علت آن این است که از حاصل دست رنج مردم دیگر بهرهمند می شوند و خود تن به کار نمی دهند و متدرجاً درملل مغلوب منحل می شوند و بالاخره مضمحل و تباه می گردند و از بین می روند .

۱۵ بحث در اینکه اقوام عرب تسلط پیدا نمی کنند مگر برمناطق و سرزمینهائی که بسیطاند و از لحاظ مدنیت وتشکیلات قوی نمی باشند و به محض اینکه به موانعی برخوردندفوراً عقب گرد می کنند؛ و بیان اینکه ملت عرب برهر سرزمینی که تسلط پیدا کنند آن سرزمین ویران و خراب خواهد شد و اصولا طبیعت اعراب با عمران و آبادی وبناهای مدنی و تاریخی مخالف است.

۱۹۵ ابنخلدون با توجه به سوابق تاریخی ملتهای عربی از لحاظ مملکت داری و توجه به خلقوخوی خشن مردم عرب، یك نتیجهٔ شگفت آور گرفته استو آن اینکه ملت عربپذیرای حکومت نمی باشد مگر حکومت دینی که آنها را تحت سلطه و انقیاد عقاید در آورد. و بدین تر تیب می گوید تنها چیزی که می تواند این ملت را رام کند، دین است (۱)؛ و به دنبال این مطلب می گوید دور ترین مردم به سیاست اعرابند؛ البته علت این امر را زند گی ساده بدوی اعراب می داند و بنابر این موقعی که اعراب هم مثل سایر ملل زند گی شهری پیدا کنند سیاست مدار می شوند و در علم سیاست و ارد خواهند شد؛ وی گوید تسلط اعراب بر مغرب موجب آبادانی و در علم سیاست بلکه موجب و یرانی و خرابی هم گردید.

۱۷ بحث دراینکه همواره بادیهنشینان و قبائل،محکوم ومغلوب شهرنشینان و اقعمی شوند؛ و آنچه ازمالومنال دارند باید تحویل شهرنشینان بدهند و به هرحال شهریان ترتیبی می دهند که با خدعه و نیرنگ اموال آنها را تصرف کنند (۲).

۱۸ - در بیان اینکه دولتها هنگامیکه مستقر شدند دیگر نیازی به عصبیتهای

<sup>(</sup>١) مقدمهٔ ابنخلدون چاپ بغداد ص ١٥١.

<sup>(</sup>٢) مقدمة ابنخلدون ص ١٥٣ .

فامیلی و قبیلهای ندارند؛ وملتها با اختلاف قبائل همه منقاد آنها می شوند.

۱۹ بحث در اینکه دولتهای شامل و بزرگ که سرزمینهای وسیعی را اشغال کرده اند دولتهائی می باشند که اساس آنها بر دین است حال منشأ آن، دعو تهای پیامبری باشد یا نوعی دیگر؛ و علل این وضع را با توجه به مسائل فلسفی و تاریخی نموده است؛ و گوید نیروی اینگونه حکومتها بیش از حکومتهائی است که براساس عصبیت قبیلهای و یا قهروغلبه به وجود آمده است؛ چون دین می تواند بین همهٔ مردم و قبائل، وحدت برقرار کند و عصبیتهای قبیله ایرا که خود عامل تفرقه و تشتت است از بین ببرد. و البته باید توجه داشت که دعو تهای دینی نخست بدون استظهار به عصبیتهای قبیله ای فبیله ای فبیله ای فبیله ای بای برجا نخواهد شد؛ و کمال نخواهدیافت و چه بسیار دعو تهای دینی که در اثر عدم استظهار به قوم و فامیل و قبیله ، در نطفه خفه شده است و پابرجا نشده است. درین مورد امثله و شواهدی آورده است.

۰۲- در بیان این معنی که حکومتهائی که به نحوی از انحاء دامنهٔ وسیعی پیدا کردهاندودرمناطق پر نعمت واقع اند ومردمش بدون کار زیاد می توانند زندگی راحتی داشته باشند، سر انجامش به سکون و تنبلی منتهی می شود و گاه باشد که در حکومتها، حکومت مطلقهٔ فردی ایجاد شود و در نتیجه سکون و نوعی تنبلی و بی کاری و عدم علاقهٔ به کار در بین آنها به وجود می آید؛ واراده های شخصی از افراد سلب می شود و به ناچار به طرف ضعف و سستی می رود و موجب فقر و بد بختی افراد می شود و قدرت ملتها ضعیف می گردد (۱). این بود خلاصهٔ ترجمهٔ عبارات ابن خلدون درین باب.

هرگاه مسألهٔ حکم، مشترك بین اقوام باشد و سعی و همت آنها یکی باشد به ناچار نیروهای همهٔ آنها به مانند یك نیرو می شود، وهمه باهم در غلبه برخصم ویا كارهای دیگر اقدام می نمایند؛ و اما اگر حكومت منحصراً به دست یك فرد باشد به ناچار عصبیتها و قبیله ها كنار گذارده می شوند و اموال و ثروت ها به دست یك نفر می افتد؛ لاجرم در جنگها و ستیزها قبائل دلسرد و كم كم تنبل می شوند و آن نیروی

<sup>(</sup>١) مقدمة ابنخلدون ص ١٤٨٠

کامل و وحدت را از دست می دهندتا آنگاه که نسل دیگر به وجود آید و نسل موجود بمیرد؛ مردم نسل دوم گمان می برند که آنچه از زند گی به آنان می رسد عطاو بخشش حاکم است که در بر ابر معاونت و حمایت به آنها می رسد؛ و بالاخره کم کم خود را دور از حکومت و مصالح آن می دانند؛ و این امر موجب سستی در ارکان حکومت می شود و دولت به طرف ضعف و سستی می گر اید (1).

وجه دیگر اینکه طبیعتملك، نازونعمت وعیشونوش را ایجاب می کند؛ و هراندازه به در آمدها افزوده شود به مخارج نیزافزوده می گردد به طوریکه هزینه ها بیش از در آمدها می شود؛ و بنابر این فقر ا به طرف نابودی می روند و اغنیا هم وضعی پیدا می کنند که ثروت آنها تکافوی مخارج آنها را نمی کند و این وضع همچنان در نسلها ادامه می یابد تا آنگاه که مطلقاً عواید به اندازهٔ مخارج نباشد و حتی طبقاتی که پدران آنها اغنیا بوده اند، چون تعداد افراد آنها زیاد می شود و عواید ثابت می ماند، و بالاخره حکام آنها اموال موجود ملتها را جهت مخارج خود یا امور جنگی مطالبه می کنند، بنابر این ملت فقیر می شود، و ناچار حکام هم دچار سختی و فقر می شوند تا آنگاه که ساقط شوند.

بعد شرح مفصلی درین مورد داده است و راههای نجات و اصلاح آنها را نموده است، سپس در مباحث بعدی به طور تفصیل روشهای مختلف حکومتی را شرح داده است و در بسیاری از موارد نموده است که چه نوع حکومتی می تواند مستقر و پابر جا بماند.

سپس بحث را به انواع حکومتهای مذهبی وخلافتها کشانده است. ومشاغل حکومتی را مانند وزارت، حسبه وسکه ، خلافتها و ریاستهای مذهبی بطریقها و کاهنهای یهودیان و القاب آنان را ذکر کرده است<sup>(۲)</sup>؛ و سپس بحث در دیوان اعمال وجمع آوری مالیات و خراج نموده است<sup>(۳)</sup> و بهطور کلی بحث در دیوانها

<sup>(</sup>١) مقدمة ابنخلدون ص ١٤٨.

<sup>(</sup>۲) ابنخلدون ص ۲۳۰–۲۳۳.

<sup>(</sup>٣) مقدمهٔ ابنخلدون ص ۲۴۲\_۲۴۳.

اعم از دیوانهای رسائل و غیره کرده است.

در باب انواع صنایع و علوم وحرفه ها بحث زیاد کــرده است؛ و گوید در عالم اسلام حملهٔ علم، مردم فارس و عجمان بوده اند حتی در مسائل دینی(۱).

#### واقع نكرى ابن خلدون

بهطوریکه ملاحظه شدابن خلدون اوضاع و احوال اقالیم را با دقت از نظر آب و هوا ونظام طبیعی جغرافیائی بررسی کرده است؛ وسپس کشورهای مختلف را از نظر طرز اندیشه و سنتها و نظامات اجتماعی آنطور که هست بررسی می کنند، و علل وجودی نظامات را مورد دقت قرار می دهد و ملتها را از نظر نظامات و استعداد قبول نظامات مختلف از نظرمی گذراند؛ و نظام لایق بهریك را می نماید؛ و در آنجا که از تحولات کیفی و کمی جامعه ها سخن می گوید، فیلسوفانه علل انقراض و انحطاط هرملتی را برمی شمارد؛ و اموریکه موجب ثبات و استواری حکومت هاست می نماید.

و می نماید که چگو نه باید در کشورها اعمال تدبیروسیاست کرد و اصولامعنی اعمال سیاست چیستومی گویند: معنی سیاست فاضله این نیست که سیاست جمعی در آن اعمال شودو اصولاو جود مدینهٔ فاضله فرضی بیش نیست؛ نهایت امری که می تو ان گفت اینکه سیاست عقل و یا حکومت عقل باید جریان یابد؛ و آنهم بسه دو گونه ممکن است: یکی اینکه مصالح عموم و مصالح پادشاه که مدبر مدینه است تو أما ملحوظ گردد و سیاستهای حکومتی ملت فارس را ازین قبیل می شمارد که اساسش بر حکمت بوده است.

دوم اينكه نخست مصلحت سلطان ملحوظ گردد و بالتبع سياست و مصلحت عامه.

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون ص ٥٤٣.

وی گوید بسیاری از سیاستهای عالم بر این اساس است.

ابن خلدون در موارد متعدد نظام حکومتی ملت فارس را میستاید و آنرا براساس عقل میداند(۱).

#### حكومتهاى انفرادي(٢)

ابن خلدون با توجه به نظام فکری خود، و بررسی و اقعیتهای عصروز مان خود، حکومتهای فردی را بررسی می کند و می گوید: به هر حال یکی از چیزهائی که می تواند گروه های گونا گون را با وجود اختلاف خواستهائی که دارند، متحد کرده به هم بپیوندد، نظام حکومت فردی است و این امر محاسنی و مضاری دارد؛ زیرا اگرزمام کار به دست یك فرد نباشد قهراً اقوام و گروه های مختلف طبق اهواء و امیال خود، هر دسته ای به نظامی می گروند و برای اینکه خواستهای خود را بر آورند و یاحس بر تری طلبی خود را ارضانمایند، روش خاصی درپیش می گیرند؛ و مآلا ملوك الطوایفی و حکومتهائی اندر حکومتها به وجود می آیدو قهراً اختلال در نظام حاصل می گردد و اتحادی که لازمهٔ عمران و آبادانی است هیچگاه به وجود نمی آید. و البته زیانهائی هم دارد که اقل آن امکان انحراف از مصالح عمومی است و خطا و اشتباه در حکم؛ در اینجاست که اطوار و حالاتی را که در عمریك حکومتی عارض بر آن می شود بررسی می نماید (۳).

به هرحال ابن خلدون برخلاف فارابی که بیشتر توجه به اصول نظام مدینهٔ فاضله دارد و تنها یكنوع از سیاست را می پذیرد که سیاست فاضله باشد، و مابقی

<sup>(</sup>١) مقدمه ابنخلدون ص ٣٥٣.

<sup>(</sup>۲) رجوع شود مقدمه از ۱۵۰–۲۸۷.

<sup>(</sup>٣) مقدمة ابنخلدون ص ١٧٥.

را بدون ارزیابی مورد حمله قرار میدهد، وی همهٔ انواع حکومتها را آنطور که هست بررسی کرده و سپس محاسن و معایب هریك را برمی شمارد ؛ و هیچنوع نظامی را به طور مطلق مردود نمی داند؛ و به طوریکه اشاره شد حتی انواع حکومتهای تغلبیه را در حدِ خود نافع می داند؛ و اصولا می گوید منشأ حکومتها قهروغلبه است؛ و آیا ممکن است درجهان حکومتی بدون قهروغلبه به وجود آید؟ حتی حکومتهای مذهبی براساس قهاریت تشکیل می گردد؛ بنابر این مدینهٔ فاضلهٔ افلاطون و به ویژه فارابی فقط می تواند جنبهٔ فرضی داشته باشد.

#### اخوانالصفا ونظام حكومتها

یکی از جمعیتهای سیاسی که در عالم اسلامی به وجود آمدند و در بارهٔ سیاستها و نظامات حکومتی بحث کردند و حتی جنبههای اجرائی آنرا هم مورد توجه قرار دادند ، جمعیت اخوان الصفاست که نظریات آنان وضع خاصی دارد. نه آنطوری است که فارابی می اندیشد و نه آنطور که این خلدون و دیگران .

البته این نکته قابل ذکر است که همهٔ کسانی کسه درین باب سخن گفته انسد هدفشان تعیین حدود و ثغور سعادت بشری بوده است و اساس کار آنها وصول به سعادت است. حال سعادت چیست؟ بعداً درین باب سخن گوئیم.

اخوانالصفا نيز درين باب رسالهٔ مخصوص نوشتهاند. (١)

درباب سیاسات به طور اجمال گویند: منافع انسان در دو مورد است: یکی منافع دنیوی؛ و دیگر منافع اخروی؛ و به عبارت دیگر منافع نفسانی و جسمانی. نام انسانیت هنگامی شایسته این موجود حیوانی است که در هر مرتبه به کمال برسد. بر همین اساس نخست قوای عقلانی و مراحل کمال آنرا بر شمرده اند

<sup>(</sup>١) رساله ۵۱ درين باب است.

این جمع در تحسین کام خود بنا را برآن دداردند که خسود پاله رند کسی کرده و صدیق و راستگو باشند و در راه راستی و درستی خدمت کنند؛ و روشی برای زندگی خسود مقرر کردند که آن را راه رسیدن بسه حق و حقیقت پنداشتند. اساس تفکر آنها این است:

شریعت اسلام به انواع آلود گیها آلوده شده است؛ و باله کردن آن از گمراهی ها و آلود گی ها صرفاً از راه فلسفه ممکن است؛ و باید مسائل مذهبی از دید فلسفی مورد بررسی قرار گیرد و از نابسامانیهائی کسه در طول زمان وارد آن شده است بر کنار گردد ؛ و این راه به و اسطهٔ فلسفهٔ یونانی امکان پذیر است و در این باب پنجاه رساله نوشته اند. وزیر صمصام الدوله از ابو حیان می پرسد آیا تو این رسائل را دیده ئی پاسخ می دهد پاره ای از آنها را دیدم که از هر فنی مختصری را شامل بود؛ و چند رساله از رسائل آنان را بنزد شیخ ابوسلیمان منطقی سجستانی محمد بن به براه عرضه کردم مدتی بنزداو بود و مطالعه کرد. (عقیدهٔ ابوسلیمان منطقی در بارهٔ اخوان منفی است و آنها را گمراه و گمراه کننده می داند کسه ابو حیان عیناً برای صمصام الدوله نقل می کند).

<sup>(</sup>۱) رساله نهم از ناموسیات ص ۲۹۲.

خلاصهٔ کلام ابوسلیمان دربارهٔ طرز کار اخوانالصفا این است که شریعت امری است تعبدی و پیامبر برای تهذیب اخلاق انسانها ونظامات عبادی واجتماعی آمده است واین امر رابطه ای با علوم هیوی وریاضیات وفلسفیات ندارد؛ وهر کس بخواهد آئین پیامبر را با علوم و فلسفه بیامیزد و ملعبهٔ فنون و علوم قرار دهد خواه ناخواه، سهواً یا عمداً دین را خراب خواهد کرد و رابطهای بین عقل و وحی نیست؛ و بالاخره از راه استدلال نتوان به دین و حقایق دینی رسید.

واین همه فرق مختلف که در سطح دین به وجود آمده اند همه از نتاییج غور در مسائل فلسفی است و گمراه و گمراه کننده اند.

دراینجا باید این نکته را یاد آورشد که ابوسلیمان در بطن این جمع وارد نبوده است و آنچه را در بارهٔ اخوانالصف مطرح می کند صرفاً به استناد عقاید مذهبی خود می باشد؛ و درمحل خود درست است . لکن سخن در اینجاست که جمعیت اخوانالصفا به طور قطع یك جمعیت کاملا مذهبی نیست و به عبارت دیگر یك روش خاصی است که بدان و سیله خواسته اند نظام نوینی را جایگزین نظام قدیم کنند و نهضت سیاسی خاصی بوده است علیه نابسامانی اجتماعی؛ نهایت خواسته اند این نهضت عمیق و ریشه دار باشد و تابع زمان و مکان نباشد؛ لاجرم یك مکتب تربیتی قوی مبتنی برنظام فلسفی، زیربنای آن کرده اند؛ و در این راه از ارباب علوم و فنون مختلف بهره مند گردیده اند. و باز اینان نه کاملا مبلغ اسماعیلیان بوده اند و نه مبلغ قرامطه آنطور که زکی پاشا گمان برده است و اصولا چنانک و هراقم دید نظام کار اینان برجهان و طنی و لا اقل اسلام و طنی است و درین نظام قهراً همهٔ فرق و مذاهب باطل اند.

اکنون پاردای از مطالب این جمع را از رسائل مدون خودشان در اینجا ایراد می کنیم وحقیقت کار آنها را روشن می نمائیم:

۱- درپایان داستان محاکمهٔ حیوانات وانسانها و دفاعی که طرفین ازاعمال و کارهای خود کردهاند، نمایندهٔ حیوانات ضمن رد دلائل برتری انسانها برحیوانات گوید: ما نهنیازمند به پزشکان شما می باشیم و نه به منجمان شما؛ زیرا آن گونه

گرفتاریهائی که شما دارید و مبتلا بهانواع مرضها می شوید مانداریم. زیرا روزی ما فقط از یك غذاست و آنهم بهاندازهٔ لازم و شما خود را بهواسطهٔ زیادخوری و زیادروی گرفتار انواع مرضها می کنید؛ و سپس افتخار می کنید که ما پزشکان داریم و چه و چه.

در مورد بازرگانان و رؤسا و دهقانان شما که مورد افتخار شما هستند باید بگوئیم که اینان بدبختترین موجودات اند، شبانه روز خود را به زحمت اندازند و ثروت اندوزی کنند و چیزهائی را به دست آورده ذخیره کنند که هیچگاه مورد بهرهٔ آنها نباشد.

بازرگانان از راه حلالوحرام مال گردآورند ؛ مغازههای خود را پسر از خوردنیها و امتعهٔ دیگسرکنند؛ و احتکارکنند؛ و از بهرهبرداری بندگان خدا ممانعت کنند، بهرهٔ ناتوانان را ندهند؛ و همچنسان بدانها فخر کرده نگساه دارند؛ وستم روا دارند تا آنگاه که همهٔ آنها را ازراه آتش سوزی یا غرق در دریا یاسرقت بهوسیلهٔ دزدان و مصادره ازطرف سلطان وغیره از دست بدهند ؛ نه به بی چیسزان دهند و نه به یتیمان و نه به دردمندان. آنقدر بماند تا تباه شود و محتکرانزیان کار دنیا و آخرت و مورد نفرت مردم اند.

واما نویسندگان و اداریان و کارگذاران و صاحبان دیوان که مورد افتخار شما انسانهاست،بهجزمکر وحیله و دوروئی و دروغگوئی درسخنانی فریبندههنری ندارند؛ ولایق شما همین است که به اشرار ومتجاوزان افتخار کنید.

واما عابدان و آنها که گمان برید از نیکان شمااند؛ و انتظار دارید برای شما دعاهای مستجاب کنند ؛ و به نزد خدا شفیع شما باشند ، از راه تظاهر به قدس و ورع و خشوع و عبادت و انجام مناسك شمارا فریفته اند؛ و از راه پوشیدن لباسهای خشن و پشمینه و مرقعات و سکوت دائم و کثرت عبادت و کثرت سجود ورکوع بدون دانش و فرا گرفتن علوم شرایع خواسته انسد بین شما اعتباری پیدا کنند ؛ بدانید که دلهای اینان پر از وسواس و حیله و نیرنگ است.

<sup>(</sup>١) رسالة هشتم از رسائل اخوان ص ٣٥٥

واما فقهاه و علماه شما هم که همهٔ مراتب ومدارج علم را وسیلهٔ ریاست و ولایت و قضاوت کردهاند هرچه خواستند حلال کنند و هرچه خواستند حـرام؛ و در این باب متوسل به تأویلات شوند، و آراه متضاده صادر می کنند ودراینراه ازمتشابهات اخبارو آیات بهره بر گیرند. اینان همه طالب دنیا وخواستار ریاست اند. و اما خلفاه شما که گمان برید ورثهٔ انبیاه اند کافی است همین روایت نبوی که فرموده است:

هیچ نبوتی نبود مگراینکه ستمگریهای اخلاف آنها آنسرا منسوخ کرد، کسانی پیدا شدند وبهنام خلیفه خود را حاکم کردند وروش ستمگران پیشه کردند. مردم را از منکرات نهی کردند و خود مرتکب شدند و هرامر ناپسندی دیگر را بهخود روا داشتند؛ اولیاء خدا را بکشند واولاد انبیا را نابودکنند وخود را خلیفهٔ نبی دانند و شراب خورند و قمارکنند؛ از معاد بیزار شوند و هرنوعکاری که مایهٔ تسلط و قدرت وبیدادگری است مرتکب شوند.

بهطوریکه ملاحظه می شود کلیهٔ مفاسد طبقات اجتماع را درضمن داستان و به زبان حیو انات و پرندگان بیان کرده اند و سپس شرحی مفصل راجع به انــواع تربیتها داده اند. (۱)

#### نظر اخوانالصفا در بارهٔ نبوت

در رسالهٔ اول آراء ودیانات گویند: خدای متعال پیامبران را نفرستاد مگر برای تربیت نفوس آدمیان وارشاد کردن آنان بدانچه اصلح وشایسته تر است برای آنها؛ و بیدار کردن آنان که به خرد خود مصالح خود را بر گزینند؛ و اینکه از بت پرستی و شرك دوری کنند؛ و بالاخره بشر را وادار کند که از روی عقل و خرد

<sup>(</sup>١) رسائل اخوان رساله هشتم تا یازدهم از ص ۲۶۰ تا ۳۵۱

خود کارکند نه از روی هوی وهوس خود.

دراینجا انسانها را برچنددسته تقسیم کردهاند:

۱- گروهی که بهوسیلهٔ انبیا و اولیاء به خدای تقرب جویند و مقلد باشند. ۲- گروهی که مستقیماً بهخدای تقرب جویند و اینان اهل حق و معرفت باشند. ۳- کسانی که از راه وسائط و وسائل به خدای راه یابند؛ اینان قاصران در فهماند.

سپس گویند به هرحال آن کسکه تقرب به خدای جوید ومتدین بهدینی بود بهتر است از کسی که به اصل و اصولی پایبند نبود. و حتی گویند کسانی که بت پرستند باز بهتر و سعادتمندتر از کسانی میباشند که به هیچ اصلی پایبند نباشند و متمسك به شیاطین جنی وانسی شوند.

سپس گویند: درادیان عیبی نیست و همهٔ ادیان و مذاهب به جای خود نیکوست نهایت باید دانست که سنتهای مختلف ادیان هریك برای ملتی و قومی و زمانی مفیدست و عادات و رسوم ملتها مختلف است؛ و لا جرم هردینی برای هرامری در همه حال نمی تو اند مفید باشد. و اضعین نو امیس در حکم پزشکان اند، اینان پزشکان نفوس نیز نفوس اند چنانکه پزشکان ابدان هریك معالج مرضی خاص اند، پزشکان نفوس نیز هریك پزشك مرضی خاص اند. و هر پزشکی راه و روشی برای معالجه دارد. سپس نام هریك از انبیاء او لو العزم را برده اند مانند عیسی و موسی؛ و و ظایف هریك و سنت های او را بیان کرده اند.

#### دين از نظر اخوان الصفا

در رسالهٔ اول آراء و دیانات ص ۲۴ آوردهاند: معنی دین در لغت عرب

(۱) رسائل اخوان. رساله اول در آراء و دیانات صه ۲-۲۱

اطاعت کردن جماعتی بودازیك رئیس و چون اطاعت ظاهر نمی شود مگر به واسطهٔ اوامر و نواهی و امر و نهی شناخته نمی شود مگر به احکام و حدود و شرایط آنها پس همهٔ این امور را شریعت و دین نامیدند و چون انسان مرکب از دو امراست جسم و روح یا ظاهر و باطن، بنابراین احکام اسلام و شرایع آن در دو و جه آمد: یکی ظاهر و آن د گر باطن؛ ظاهر اعمال جو ارح بود و باطن اعتقادات درونی بود؛ و اساس، اعتقاد است که فر موده اند انما الاعمال بالنیات.

سپس گویند: انبیا را در اعتقادات دینی اختلافی نیست چنانکه فرمودهاند «اقیمواالدین و لاکفرواقوانیه» و قبلا بیان شد که همهٔ انبیا در دوازده خصلت مشتر کند.

البته در شرایع یعنی اوامر و نواهی و احکام و سنتها اختلاف است. چنانکه فرمود «ولکل جعلنامنکم شرعة ومنسهاجاً» و «لکل امة جعلنامنسکاهم ناسکوه» والبته اختلاف شرایع با وجود وحدت ادیان زیانی ندارد زیسرا دین عبارت از اطاعت و انقیاد محض است نسبت به رئیس آمر وناهی.

اختلاف شرایع لازم است چون در طول زمان برحسب اوضاع و احوالی که پیش آید امراض نفسانی مختلف شود؛ و لاجرم طرز معالجهٔ این امراض و قواعد آن گونا گون شود؛ و آمدن انبیاء مختلف که در حقیقت اطبای نفوسند بدین سبب است و گرنه دراساس کار که عبارت است ازمعالجه نفوس اختلافی نیست؛ و اما اختلافاتی که در یك مذهب است و فرق مختلف به وجود می آید یا از راه اختلاف در تفاسیر الفاظ شریعت است یا اختلاف درمعانی است؛ چنانک بین مفسران رایج است؛ یا اختلاف دراسرار وحقایق دین است؛ یا اختلاف دراستنباط پیشوایان دین است، سپس سبب اختلاف فرق مختلف را بیان کرده اند و به تفسیر روایت «اختلاف العلماء رحمة» پرداخته اند (۱).

سپس به بحث در وجود و وجوب امام پرداختهاند واختلافی که درینمورد بهوجود آمده است. دراینجا خلافت را بردونوع دانند وبهخصال نبی پرداختهاند

<sup>(</sup>١) رسالهٔ اول آراء و دیانات ص۲۶-۳۵

وخصال ملك را از نبی ممتاز وجدا كرده اند وبه فلسفهٔ وجود انبیاء پرداخته اند. (۱) و سپس مردم را از لحاظ طرز تفكر و اندیشه به سه گروه تقسیم كرده اند و فراخور هریك را بیان كرده اند.

#### دستورالعمل چكونكى روابط اخوانالصفا با يكديكر

دربارهٔ چگونگی پیوستگی افراد این جمعیت در رسالهٔ سوم آراه ودیانات دستوراتی دادهاند؛ و این معنی را نخست ضمن داستانی بیان کـردهاند؛ و سپس گویند هر گاه برادران ما بخواهنددربـلاد عضوی بهجمعیت خود بیفزایند بایـد.

۱\_ از گذشتهٔ او اطلاعات لازم بهدست آرند.

۲\_ مدتی اخلاق و رفتار او را بیازمایند.

۳ از اعتقادات و مذهب او برسش نمایند.

٧ اندازهٔ صفا و مودت او را ارزیابی کنند.

و بعد صفات و خصوصیات طبقات مردم را شرح داده اند (۲) و در فصل بعد مجدداً گویند باید اعضاء این جمع نخست به مانند دینار و درهم نقادی و صرافی شوند. مهم تر از هرچیز عضویابی است که باید در آن دقت کافی مبذول شود چون اعضاء این جمع در دین و دنیا باید موافق و معاون یکدیگر باشند (۳) باید دانست که عضو این چنینی از کبریت احمر نایاب تر است و اگر چنین فردی یافت شود که کاملا همراه و همراز باشد باید او را رها نکرد و به هروسیله عضویت او را خواستار شد؛ و البته باید دانست که پاره ای از مردم اصولا صلاحیت صداقت و اخوت را ندارند و باید به ظاهر افریب نخورد و باید حرکات و اخلاق و رفتار و

<sup>(</sup>١) رسالة اول ص ٣٠-٣٠

<sup>(</sup>٢) رسالة چهارم ص ٢٥٧

<sup>(</sup>٣) رسالهٔ چهارم از علوم ناموسیات ص ۱۰۸

مذهب او را کاملا بررسی کرد.(۱)

پارهای ازمردم خودرا بهصورت دوست نمایند ودر درون آنان چیزدیگری بود. مردانی که اصولاشایستهٔ عضویت این گروه نیستند عبارتند از:

۱- خودخواه ۲- سرسخت ولجوج ۳- تندخوی ۴- خیلیملایم وبیحال ۵-کینه توز وحسود ۶- دو رو و منافق ۷- خودنمای ۸- بخیل ۹- دوستدار مدح و ثنای دیگران ۱۰- آنکه قدر دیگران را پائین آورد ۱۱-کسی که تنها اتکا برنیروی خود داشته باشد.

زيرا هريك ازاين صفات كافيست كه جمعيت را فاسد كند.

هرگاه دوستی با این صفات یافتی حتماً او را برخویشاوندان خود هم مقدم بدار؛ زیرا خویشاوندان ترا برای منافع مادی خواهند وچنین دوستی اگر یافت شد ترا برای تو خواهد(۲)

در رسالهٔ چهارم صفحه ۱۱۹ نیروی معنوی و نفسانی اعضاء جمعیت را در چهار قسم میدانند واین قهراً بهصورت دستورالعمل پذیرش عضو است ازطبقات مختلف و آن نیروهای چهار گانه عبارتند از:

۱ـ صفاء نفس و پذیرش با سرعت که مخصوص طبقهٔ صاحبان صنایع است.
 (ویژهٔ سنین پانزده ببالا است).

۲ـ رعایت حال اخوان. بخشش، شفقت ، رحمت، مهربانی که مخصوص صاحبان سیاسات است. (ویژهٔ سنین سیسال ببالا است).

۳ مراقبت پادشاهان وارباب اوامر ونواهی است که قدرت دفاع ازدشمن و لطف و مدارا با رعیت است (ویژهٔ چهل سال ببالا است).

γ- تسلیم محض وشهود حق وقبول آن می باشد که این صفت همان صفتی
 است که ویژهٔ اخوان الصفا است.

در رسالهٔ ششم از ناموسیات (ص۱۱۷-۱۲۰) گویند: این طرز اندیشه و

<sup>(</sup>١) رساله چهارم از ناموسیات. ص٥٥١

<sup>(</sup>۲) زساله چهارم از ناموسیات. ص ۱۹۳۹۸

کاری که جمعیت اخوانالصفا دارند، امری جدید نیست بلکه در روز گاران باستان نیز نظیر آن وجودداشته است واین، طریق فلاسفه و بزرگان و فضلا و انبیا است. زیرا اساس و بنای اجتماعات بر صداقت و امانت و معاونت است. و اکنون هیچ گروهی در جهان در جهت معاونت و مسالمت به مانند اخوان الصفا نمی باشند.

سپس گویند هرجمعی و گروهی باید از رئیسی پیروی کننــد تا مصالح و مفاسد آنان را بنمایاند و نظام آنها را حفظ کند، و ما جمعیت اخوان الصفا عقــل را رئیس و حاکم خود و نظام خود قرار می دهیم وهر آن کس که بهموجب خرد عمل نکند و از فرمان عقل سر باز زند ما او را از جمع خود اخــراج خــواهیم کرد.

ریاست را بردونوع میدانند: ریاست جسمانی و ریاست روحانی، ریاست جسمانی از آن ملوك است و ارباب حلوعقد و ریاست روحانی از آن انبیا و اولیاءالله است. برای رئیس ۱۲ خصلت را لازم میدانند به شرح زیر:

۱ـ تامالاعضاء باشد و برای انجامکارها نیرومند باشد.

۲ـ خوشفهم و سريعالتصور باشد.

٣- داراي حافظهٔ خوب وقوي باشد.

٧- باهوش و باذكاوت باشد.

۵\_ خوش سخن و نیکوبیان باشد.

دوستداردانش بوده و آموختن دانشاو را رنجورنگرداند.

۷ـ دوستدار صداقت و حسن معاملت با افراد باشد.

۸ـ درخوردن و نوشیدن آزمند نباشد.

۹ دارای همت عالی و دوستدار کرم و کرامت باشد.

١٠- ثروت واموال دنيا بهنظرش ناچيزباشد.

۱۱\_ دوستدار عدل و داد وازستم وجور پاك باشد.

۱۲ دارای عزمی راسخ و قوی بنیه باشد؛ و آنچه را اراده کند انجام دهد

و سستی نورزد.

باید توجه داشت که همهٔ این شرایط در آراء اهل مدینهٔ فاضلهٔ فارابی برای رئیس مدینه برشمرده شده است؛ و پاره ای از آنها در شرایط قاضی اسلامی در کتب فقهی آمده است؛ و البته بعید نیست که اینان در این باب متأثر از فارابی شده باشند. عقاید فارابی درین باب نشان داده خواهد شد.

#### چگونگی دعوت بهعضویت

در رسالهٔ هفتم از نامسوسیات (ص۱۹۷) آمده است که برادران ما که در بلاد پراکندهاند وسایر کسانی که به ما وابستهاند از لحاظ حالات و مراتب برسه مرتبتاند:

۱\_ خواص وخردمندان وفضلا و نیکان.

۲\_ کودنها ومردم شرور وپست.

۳\_ متو سطان بین این دو.

هریك ازین سه گروه اوصاف و اخلاق وحالات خاص دارند.

سپس اوصاف و حالات و مراتب هریك را بهطور تفصیل برشمرده!ند. و درضمن گویند بعضی از برادران در وجود ما شك وتردید دارند، و دراینكمه ما چگونه پابرجا هستیم متحیرند. دستهای دیگر عارف بهاسرار ما نمی باشند و دائماً منتظرند که دور ما برسد و ما پیروزشویم.

هرگاه بهاینگونه افراد برخورد کردید به آنها وعده بدهید که به زودی ما پیروز می شویم و آنچه آرزو دارند بههمان صورت به آنها بشارت بدهید.

در صفحهٔ ۲۱۴ رسالهٔ هفتم ناموسیات گوید: ما بـرادران و دوستانی داریم که از بزرگان مردم و فضلااندکه در بلاد مختلف پراکندهاند، بعضی از آنها از فرزندان پادشاهان و امراء و وزراءاند، بعضی از فرزندان اشراف و دهقانانند؛ و بعض آنها از فرزندان علما و ادبا و فقها وحملهٔ دینند. و بعضی از آنها از فرزندان ارباب صنعت وپیشه اند و از فرزندان اربناء مردم اند. ما برای هر گروه یك نفر را مطابق با وضع آنها فرستاده ایم. کسی که به حال و وضع آن گروه بصیرت کامل داشته باشد که از طرف ما بتواند آنها را رهبری کند و بدانها کمك کند و مراقب حال آنها باشد و دستورات را بدانها ابلاغ کند و ترا هم اکنون برای همین کار بر گزیده ایم. سپس شرح مفصلی در مورد وظایف نمایند گان و به اصطلاح را بطان بیان می کند.

مجدداً گوید ما راز خود را نهاز آنجهت پنهان کرده و می کنیم که مثلااز قدرت پادشاهان واهمه و ترس داشته باشیم؛ ویا از سرزنش مردم عامه ترس داشته باشیم بلکه برای اینکه موهبتی که خدا به ما اعطا کرده است نگهداری کنیم تا از دستبرد در امان باشد، همچنانکه حضرت عیسی به حواریون وصیت کرد.

در صفحهٔ ۲۱۶ گویند: ما نه با دانشی ازدانشها عنادی داریم و نه برمذهبی از مذاهب تعصبی داریم و نه هیچیك از كتب آسمانی را مردود میدانیم؛ و معتمد ما كتب انبیا و وحی الهی است.

در صفحهٔ ۲۲۰ رسالهٔ هفتم از رسائل ناموسیات گویند: ما همکی باید نیروهای خود را جمع کرده در پایهریزی مدینهٔ فاضله به کار بریم. همهیك توانو نیرو شویم تا بتوانیم آن مدینه را به وجود آوریم سپس به اوصاف مردم این مدینه پرداخته اند به شرح زیر:

۱- مردم این مدینه همه باید از مردم خوب و نیکو کار وحکیم و بصیر به نفس خود باشند.

۲- سیرت و روش خوب داشته باشند؛ با یکدیگرخوشرفتاری کنند و باید دو گونه اخلاق وروش داشته باشند: یکی اخلاقی که با مردم آن مدینه سلوك کند؛ ویکی روشی که با مردم مدینه های جائره سلوك کنند. (دراینجا کنایات و رموزی دارند). اساس وار کان وجودی این مدینه را ازلحاظ نیروی انسانی برچهاردسته میدانند.

# نظری کلی به طرز کار و نظامات سری جمعیت احوان الصفا وعلی وجودی آنان

بهطوریکه اشارت رفت پس از رحلت حضرت رسول اکرم بنای خلاف و اختلاف دردين وبيروانآئين اسلام گذاشته شد. نخستين پايهٔ اين خلاف واختلاف در مسألهٔ خلافت بو د. پس از دوران خلافت خلفای چهار گانه این اختلاف شدت یافت و اصول اسلام بهدست نخستین خلیفهٔ بنی امیه و خلفای بعد از وی واژگیون گردید، وتقریباً درمدت یك قرن مسلمین واقعی جرئت ابراز وجود نداشتند، تنها چیزی که از اسلام باقی مانده بود انجام شعائر و تظاهر به نوعی عبادات بودکــه بــا اوضاع مادی وسلطهٔ مرکز خلافت منافاتی نداشت؛ خلفای بنی|میه عمومــاً در خفا وبلکه پارهای از آنها آشکار ا مرتکب اعمالی می شدند که حتی از فاسق ترین و رذل ترین انسانها هم زیبنده نبود. از قتل و لهب و حرق نفوس زکیه و امسوال مردم بي گناه هيچگو نه امتناعي نداشتند؛ ودرتحت لواي خلافت اسلامي زشت. ترین منکرات را مرتکب می شدند. اسلام تنها وسیلهٔ ابراز تسلط قاهرانه برمال و عرض وناموس بندگان شده بود؛ وزراء عموماً فاسدتر از امرا و امراء فاسدتراز امير المؤمنينها بودند. اگر كتاب الاغاني ابو الفرج اصفهاني به درستي بررسي شو د و با دید اجتماعی مورد مطالعه قرارگیر د حاصل و محصول آن چنین بهنظر می آید که کتابی است با تمام قطر وطول وعرضش شامل بی شرمی ها وستمگریهای خانوادهٔ بنی امیه در تحت لوای خلافت اسلامی، وهمین امر موجب گردید که مردم ایران با کمك اعراب مسلمان که از وضع آنها به تنگ آمده بودند نظام جابرانهٔ بنی امیه را واژگون کرده، نظام خلافت را به دست بنی العباس سیارند و همچنانکه انتظار میرفت، در عهد خلافت خلفای اولیه بنی العباس از ابو العباس عبدالله تسا

مأمون، تقريباً مسلمين واسلام وضع مناسبتري پيدا كردند. لكن اين سلسله نيــز دست کمی از سلسلهٔ ماقبل خود نداشته و درست همان گونه فسادهائی که در دربار-های خلفای بنی امیه وجود داشت متدرجاً در دربارهای بنی العباس نیز راه یافت و فرقههای اسلامی یکی پس از دیگری رنگئ سیاسی "بهخود دادند، متدرجاً علاوه بر فرق کلامی معتزلی واشعری، فرق دیگری نیز که پایههای آن در همان قرنهای اولية اسلامي ريخته شده بود بهاوج كمال رسيد، مذاهب اربعة اهل تسنن نيز مزيد برعلت شد؛ بین پیروان جعفری و سایر مذاهب اختلافات شدید پیدا شد؛ اوضاع سیاسی و ملوك الطو ایفی نیز این اختلافات را شدید تر می كرد؛ نژادپرستی اعراب نیز خود یکی ازعلل و اسباب درهم شکستن قدرتهای اسلامی شد؛ نهضتهای یی دریی بهوسیلهٔ سیاستمداران وسرداران ایرانی وغیره بهوجود آمد؛ حکومتهای محلی که پاردای از آنها رنگ مذهبی وفرقهای داشت نیرومند شد؛ و هرچه به نیرومندی آنها افزوده می شد قهراً مراکز خلافت ضعیف تر می شد. مراکز خلافت نیز خود داستانی جدا دارد؛ کییههای خلافت بغداد یعنی دو مرکز دیگر خلافت مصر و اندلس خود داستانی دیگردارد. اوضاع سیاسی بهطور کلی درهم ریخت،اوضاع اقتصادی بدتر از اوضاع سیاسی و اوضاع مذهبی بدتر از هردو؛ دواعی فزونشد و هرکس برای خود مذهبی بهوجود آورد و تحت لوای آن بهاستثمار مردمپرداخت هرنوع راهزنی و دزدی را بهنام مذهب انجام دادند، قتل عام خلق الله جزء شعارهای مذهبی شد؛ چنانکه در مورد قرامطه، زیدیان و اسماعیلیان یاد آور شدهایم.

# حکمت عملی به روش افسانههای ناریخی

خوشتر آن باشد که سر دلبران گفته آید در حدیث دیگــران بیان واقعیتهای زندگی و وعظ و اندرز و بهاصطلاح فقه اسلامی، امر به معروف و نهی از منکر، ضمن داستان وقصه به طور قطع از لحاظ روانی اثری مثبت دارد و در روح متعظ مؤثر تراست و در عین حال خطراتی که عتاب و خطاب و مواجهه دارد، ندارد. حال این داستانها گاهی صددر صد با و اقعیت هم منطبق است و گاهی نیست و ممکن است به صورت جد باشد یا به صورت هزل.

قصص و افسانه های تاریخی آینه ایست کسه در آنها می توان عکس خود و بنی نوع خود را به خوبی دید. بشر از حوادث گذشته و تجارب روز گار برای پایه ریزی آیندهٔ بهتر وسعاد تمند بهره مند می شود. و باید همهٔ وقایع گذشته را با دقت وموشکافی خاص بررسی کند؛ از تجارب تلخ و دردناك تا تجارب شیرین و لذت آور. اصولا بسیاری از قوانین اجتماعی و اصول اخلاقی که برقرار کنندهٔ نظامات اجتماعی است مبتنی بر تجارب گذشته است؛ نظامات مدنی، حقوقی و بعضاً حسن وقبح افعال و رفتارهای عادی انسانها که عبارت از استقرائی است که بشر درطول هزاران سال در پیچ و خمهای اجتماعی کرده است و ثمرهٔ آن را به صورت موازین و قوانین مضبوط به جامعه های بشری تقدیم کرده است.

این داستانها نمودار صنایع حرفه ا، اخلاقیات و برخوردهای جمعی، جنگها و ستیزها و بالاخره مجموعهٔ عکسالعملهای انسانی در برابر حوادث و مشکلات زندگی است. و مبین طرز اندیشه و تفکر جامعه های گذشته است با تمام زشتی ها و زیبائی ها. موضوع بیان مسائل اخلاقی و سیاسی واجتماعی به صورت داستان جعلی و یا در ضمن داستانهای واقعی و یا نیم واقعی سابقهٔ طولانی دارد، بسیاری از بزرگان عالم ، عارفان، وزرای دانا و حتی مردم عادی مقاصد خود را به صورت داستان و افسانه بیان کرده اند؛ به ویژه آن گاه که وقایع و جریان خاص سیاسی دربین بوده است.

درمیان همهٔ ملتهای متمدنقدیم، فارس، هند، روم، چین ویونان بیان حقایق سیاسی و اخلاقی و اجتماعی در لباس داستان امری معمول بوده است، و کتابهائی مانند کلیله و دمنه ، مرزبان نامه و هزارویكشب، ویس و رامین و کتب بسیاری دیگردرشرق و غرب درین زمینه ها مدون شده است، در بسیاری از دربارها کسانی

بودند که وقایع سیاسی روز را ضمن داستانها وحکایات برای امرا و پادشاهان بیانمی کردند. در تاریخ تمدن اسلامی نیزاینامر معمول بودهاست، کتب ادبی ما چه بهزبان تازی و چه بهزبان فارسی پراست از داستانهای اخلاقی واجتماعی.

نویسند گان اخو ان الصفا نیز در بخش ناموسیات خود در بسیاری از موارد متوسل به بیان داستان وقصه شده اند و بسیاری از مسائل و هدفهای سیاسی و اجتماعی را که احیاناً بنا بر اقتضای زمان از تصریح بدان معذور بوده اند در لباس داستان به زبان طیور، حیوانات و انسانها و جن و پری بیان کرده اند؛ و به هر حال بیان و قایع زندگی لااقل در مشرق زمین به صورت داستان یك امری رایج و معمول بوده است؛ و حتی بیان عشق و عاشقی در کتب مختلف بدین سان بیان شده است؛ سیره پادشاهان را نیز ضمن داستان بیان می کردند و حتی سیر و سلو کهای عرفانی را، چنانکه منطق الطیر عطار نمودار آنست. در گلستان سعدی مسائل سیاسی و اخلاقی و اجتماعی به صورت داستانهای کو تاه نقل شده است.

داستانهائی که اخوانالصفا آوردهاند در بخش نفسانیات و بخشهای دیگر نمودار مفاسدی است که درعصر وزمانآنان در دربارهای خلافت اسلامی وجود داشته است. آنان بسیاری از مباحث مربوط به اخسلاقیات انسانهای عصر خود را به زبان طیور مطرح، ونقادی و صرافی کردهاند؛ داستان محاکمهٔ انسان وحیوانات سرانجام آن به محکومیت انسان ومظلسومیت حیوان پایان می یابد، این داستان شرح دردها ورنجهائی است که حیوانات از انسانها تحمل کردهاند؛ و مرئوسین از رؤسا؛ و مغلوبین از غالبین. وهمچنین شرح ناکامیهای انسانهای عصر خودشان می باشد که در مطاوی آن، جنس آدمیزاد و فطرت آن نشان داده می شود و ضمنا معایب کارانسانی نموده می شودومی نمایند که انسان هم می تواند اشرف مخلوقات باشد و هم پست ترین آنها.

# حکمت عملی از دید عرفا

در مشرق زمین بیش ازهمه افکار اصالت فردی نمودار است، و این معنی را می تواناز مجموعهٔ آثار فرهنگی و فلسفی وادبی ملل مشرق زمین به دست آورد. در کتب اخلاقی نیز بیش ازهمهٔ اقسام حکمت عملی توجه به تهذیب اخلاق فردی شده است. «من اگر نیکم اگربد تو بروخود را باش» شعار همهٔ علمای اخلاق وعلم الاجتماع ملل مشرق زمین است، گرچه احیاناً امثال و حکمی هم درباب اینکه بشریت بسه مانند یك کالبد جمعی است که مرکب از اعضا و جوارح است، آمده است که سعدی گوید: بنی آدم اعضاء یکدیگرند؛ لکن به هر حال فرد اساس است و باید افر اد اصلاح شوند تا جامعه ها اصلاح گردد.

به هرحال عرفای این سوی جهان بشریت خود مکتبی یا مکتبهائی جهت انسانسازی به وجود آورده اند. پاره ای از آنان در عرش اند و اصولا به زندگی این جهان توجه و علاقه ای ندارند و پاره ای دیگر در فرش اند و زندگی این جهان را به طور کامل مد نظر قرار داده اند که فرد کامل این گروه در این سوی جهان مولانا جلال الدین رومی است.

جلاالدین محمد خوارزمی که درحقیقت عصارهٔ همهٔ مدنیتهای پیش ازخود را دردست دارد و دریائی است بی کران از مجموعهٔ معارف بشری از جمله فرهنگ اسلام و رسوم و عادات و فرهنگ کهن ایران، هند ، روم، یونان ، چینوماچین؛ و بحری است مواج و سرشار از همهٔ معارف بشری به اضافهٔ تجزیه و تحلیلی که با استفاده از هوش سرشار و تیزبینی و دقت خاصی که دارد از مسائل نموده است. و بر این است که پایه مدینه و مدنیت عظیم جهانی را بریزد؛ پس متوسل به ایراد قصه و داستان می شود. داستان ملوك و ایران و یونان ،

داستانطیور و پرندگان، داستان بایزید بسطامی، ذوالنون مصری، یهود و قوم بنی اسرائیل، عیسی و حواریون؛ و هزاران داستان دیگر؛ از زشت ترین تمثیلات تا زیبا ترین آنها، مورد نقد و بررسی قرار گرفته است و نتایج اخلاقی و اجتماعی لازم گرفته شده است.

#### جامعه از نظر جلال الدين

جلال الدین رومی درسطح عالی تفکر ذوقی، جامعه ها را بررسی می کند و برخلاف روش فارایی که سعی می کند مدینهٔ فاضله را مطابق اصول فلسفی تنظیم نماید و تحت ضوابط خشك و بسی روح فلسفی و بدون توجه به واقعیات، نظسام ایده آل بشری را بنماید، جلال الدین با الفاظ ظریف وبیانی لطیف ضمن داستان ها و حکایات آنچه هست می نمایاند و مظاهر زند گی افراد را از زشت ترین صورت موجود تا زیبانرین صورت ممکن نشان میدهد و آن گاه با همان بیان نتایج را روشن می کند. و بدیهی است که نتایج تابع مقدمات است و هنگمی که مقدمات نادرست باشد نتائج نادرست است. وی نتائج نادرست را با تردستی خاصی از مقدمات و اقعی که از زند گی روزمرهٔ افراد گرفته می شود نشان می دهد، بدون اینکه به طور مستقیم خطاب و عتابی در آن به کار برده باشد.

# حكمت عملي از نظر افلاطون

قبل از اینکه روش کـار فارابی را در مدینهٔ فاضله بنماییم به طور اختصار

راجع بهاساس حکمت عملی ازنظر افلاطون و ارسطو بحث می کنیم.

میدانیم که افلاطون از لحاظ تفکر فلسفی اشراقیست وفلسفهٔ او را فلسفهٔ فیضیه نامیدهاند.

البته مملوم نیست که همهٔ افکار و آراء افلاطون دست نخورده مانده باشد و همانطور که این فیلسوف بزرگ فلسفهٔ خود را درنظام معینی بیان کرده است بهما رسیده باشد و با افکار سایر فلاسفهٔ یونان و حوزهٔ اسکندرانی اختلاط و امتزاجی حاصل نکرده باشد؛ حتی دانشمندان وفلاسفهٔ اخیر گویند بسیاری از آراء و افکاری که به افلاطون نسبت داده اند مربوط به افسکار و آراء افلاطونیان جمدید است؛ لکن آنچه مورد شك و تردید و اقع نشده است کتاب جمهوریت افلاطون است.

اساسی ترین امری کمه نخست مورد توجه سقراط و سپس ممورد تموجه افلاطون واقع می شود، فضیلت، حکمت، سعادت و عدالت است.

سقراط در نظام اجتماعی یونان علیه نظام طبقاتی و حامیان و مبلغان آن که سو فسطائیان آن زمان بوده اندقیام می کند و سرانجام جان بر سر این سودا می گذارد. نطفهٔ نهضتی که سقراط بنا می کند همچنان رشد کرده بارور می شود؛ دانشمنسدان و بزر گانی در آن سرزمین دنبالهٔ مکتب سقراط را می گیرند و آنرا به عنوان یك ابر مرد تاریخ و شهید راه انسانیت و فضیلت ممثل خود قرار می دهند تا آن گاه که افلاطون که خود از دودمان اشراف است، نظام موجود حکومت یاغیان را مورد انتقاد قرار می دهد و نظام حکومت جباری را که بنای مزیت و بر تری در آن بر اساس بازوهای توانا و ثروت و مکنت است مورد جرح و نقض قرار می دهد تا آنگاه که کتاب جمهوریت را تدوین می کند.

كتاب جمهوريت افلاطون شامل پنج قسمت اصلى است كه قسمت اول آن بحث درعدالت است كه اساسى ترین امرى است كه مى تواند نظامات را درهر حدى كه هست استوار كند. عدالت چیست؟ عادل كیست؟ امرى است نسبى یا مطلق؟ و این همان امرى است كه تمام فلاسفه و بزرگان علم الاجتماع و علم الاخلاق و ارباب

مذاهب به دنبال آن هستند؛ و آن همان چیزی است که از لحاظ زندگی عملی مابه الامتیاز انسان از سایر حیوانات محسوب می شود که در این مورد بحث خواهد شد.

قسمهای دوم و سوم از کتاب جمهوریت افلاطون بحث در ارکان دولت و حکومت است و خصوصیات طبقهٔ حاکمه آنطورکه هست و باید باشد.

افلاطون درین کتاب برخلاف فارابی که قسمت مهمی از مباحث خود را ویژهٔ فلسفهٔ اولی قرار داده است، دریك نظام معینی مطلب را بهمدینهٔ فاضله ومردم آن پایان داده است؛ و سپس فرمهای دیگر حکومتهای جاهله را برشمرده است. وی مستقیماً مسائل مربوط به حکومت و دولت را بررسی می کند. ظاهراً درنظر افلاطون دولت خوب نوعی از دولت ارستو کراسی است.

#### حكومت اداذل بر افاضل

این مطلب یعنی گروش به نوع حکومتهای ارستو کراسی تقریباً هم درافکار و آراء افلاطون دیده می شود؛ و هم درافکار و آراء ارسطو و دیگران. نهایت باید دید ارستو کراسی یعنی چه؟ اشرافیت یعنی چه؟ کلمه ای که دراین باب مترجمان فلسفه از زبان یونانی گرفته اند و در زبان تازی به معنی اشراف ترجمه کرده اند به طور قطع مفاد فضیلت و اخلاق و کرامت و تقوی را داشته است.

افلاطون از حکومت صاحبان زر وزور می نالد و آنها را به باد انتقاد می گیرد. به نظر افلاطون اساس، اخلاقیات حاکم یعنی حکمت، فضیلت و رعایت عدالت است. و این اوصاف در کسی جمع می شود که حکیم باشد. معمولا صاحبان قدرتهای مادی لذت طلب می شوند و قوهٔ قهر و غلبهٔ آنها طالب بر تری و ستمگری است؛ و بالاخره جامع رذائل اخلاقی می شوند و بدین جهت نمی تو انند حاکم باشند بنابر این

طبقهٔ حاکمه باید خویشتندار، عادل، حکیم و بافضیلت باشند؛ واین است معنسی ارستوکرات و یا اشراف.

به نظر وی حکمت، فضیلت اول است، شجاعت اخلاقی فضیلت دوم واعتدال فضیلت سوم. افلاطون وارد اشکال و جزئیات حکومتها می شود و کلا مسائل مربوط به ادارهٔ جوامع را بررسی می کند. وی در از کان حکومت و دولت مسائلی مانند عدالت، صداقت، فن، هنر، فضیلت و امور دیگررا بررسی می کند و وجود آنها را در حاکم لازم می داند و تربیت حکام را لازم می شمارد. وی یکی از راه های تربیت را فن موسیقی می شمارد که روح را لطیف می کند و آدمی را متصف به خصائل ملایم و عدالت طلبی می نماید. حب و دوستی و جمال پرستی، عفت، طب، حقوق و قوهٔ قضاوت را لازمهٔ حکام می داند و اوصاف و احوال بر ترین حاکم را می نماید.

وی گوید هدف اساسی از نظام حکومت مصالح عامه است، و نیل به خیر مطلق. اوسپس از قناعت و فوائد علم و حکمت بحث می کند و حکومت دمکر اسی را با اشکال و انواعش مجسم می نماید. راجع به جنگها و علل و جودی آنها و انقلابات اجتماعی که معلول نابسامانیهای اجتماعی است بحث کرده است و تحولات حکومتها را از صورتی به صورت دیگر رسید گی می نماید و اصول و ضو ابطی را که بهتر می تو اند حکومتها را استو ار نگه دارد نشان می دهد.

بهطوریکه اشاره شد کار فارابی تنها در زمینهٔ نشاندادن هیأت و شکل مدینهٔ فاضله است بدون هیچ پیشنهادی؛ درحالی که افلاطون پیشنهادات اساسیهم دارد، مع ذلك همانطور که در افكار ابن خلدون دیدیم، منتقدان گفته اند که فرم مدینهٔ فاضله بدان صورت که افلاطون گفته است فقط یك آرمان است و جامهٔ عمل نمی تواند بخود بگیرد تا چه رسد به شکل حکومت فاضلهٔ فارابی.(۱)

<sup>(</sup>١) رجوع شود به جمهوریت آفلاطون ترجمهٔ حنا خباز \_ مصر ١٩٢٩

#### سياسات السطو

کتاب سیاست ارسطو به طور قطع، درابتدای ترجمه و نقل علوم یو نان و یا او اسط آن به زبان تازی نقل شده است؛ و ترجمهٔ آن مورد استفادهٔ علما و فلاسفهٔ اسلام و اقع گردیده است؛ و گاه گاهی به قسمتهائی از آن درکتب اخلاقی بسرمی خوریم . لکن معلوم نیست این تسرجمه کی و چگونسه از بین رفته است. خواجه نصیر طوسی درکتاب اخلاق ناصری کراراً از آن نام برده است.

به هر حال آنچه از این کتاب به ما رسیده است یا از ترجمهٔ قدیمی آنست که به واسطه نقل شده است و یا از ترجمه های عصر حاضر که اکنون در دست است و به زبانهای مختلف موجود است از جمله ترجمه ایست که مستقیماً به وسیلهٔ «الاب او غستینس برباره البولیسی» از یونانی به عربی نقل شده است.

در هر حال خواجهٔ طوسی ازین کتاب بسیار استفاده کرده است؛ و کتــاب اخلاق ناصری را با توجه بهاین کتاب و کتاب افلاطون نوشته است؛ گرچه کتاب افلاطون را هم بنام کتاب سیاست نامیده است.

خلاصة مباحث ارسطو دركتاب سياست عبارت است از:

١- تأسيس دو لتها وحالات مختلف آن.

۲\_ اصل سیادت و بردگی.

٣\_ نظامات مختلف بلاد يونان.

٧-بحث در اهل صناعات وحرفهها.

۵۔ انواع سلطهها.

ع\_ حكام سياست.

٧ نظام سياسات و تفوقهاي مطلقه.

۸\_ اقسام حکومتهای بادشاهی و جزآن

٩۔ خير مطلق.

١٠ ـ حكو مت فاضله.

١١ ـ حكومت اقليت اعيان.

١٢\_ حكومت طاغيان.

۱۳ مبدأ انقلابات و شورشهای سیاسی و ریشههای آن.

١٧\_ اسباب انقراض حكومتها.

۱۵ فرم جمهوریت و انقلابات سیاسی.

۱۶ زندگی سعادت آمیز.

١٧- فلسفه از سياست برتراست.

۱۸\_ وسعت حکومتها و علل آن.

١٩ ـ صفات طبيعي مردان حكومت چه بايد باشد.

۲۰ عناصر دولت و ارکان آن.

۲۱\_ برترین حکومتها.

۲۲ اوضاع کشاورزی و کشاورزان.

**۲۳\_ تناوب در ریاست و حکومت.** 

۲۴ تربیت.

۲۵ ازدواج.

۲۶\_ وحدت تربیت و غایت آن.

۲۷ اثر موسیقی وفوائد آن در تربیت<sup>(۱)</sup>

بهطوریکه ملاحظه می شود ارسطو دریك نظام معین ومنطقی وبا تفکر خاص مشائی وارد در مسائل مختلف و جزئیات شده و حکومت ایده آل را طرح ریزی کرده است.

<sup>(</sup>۱) رجوع شود به سیاسات ارسطو ترجمه شده بهوسیلهٔ اگستینس بارباره بولیسی بیروت ۱۹۵۷ و رجوع شود به اخلاق ناصری چاپ لاهور ۱۹۲۳ ص ۱۸۰

#### ابن سينا

می دانیم که ابن سینا با اینکه در مشاغل وزارت و صدارت به پادشاهان ایران خدمت کرده است و پدر او نیز از کار گزاران دربارها بوده است؛ در این زمینه کتاب خاصی ننوشته است؛ معذل در رساله ای تحت عنوان «کتاب المجموع» یا «الحکمة العروضیه» مباحثی را در زمینهٔ سیاست مطرح کرده است. (۱)

دراین کتاب اصولی را ذکر کرده است که مربوط به حکومت وطرز ادارهٔ ملك است. وچند شكل از اشكال حكومتها را بهشرح زير ذكر كرده است:

۱ حکومت دمکراسی که همهٔ افراد در حکم مساوی باشند وار مواهب و مضار آن متساویاً برخوردار باشند. درین نظام رئیس حکومت بهوسیلهٔ همهٔ مردمیا رؤسای درجهٔ دوم انتخاب می شود.

۲\_ حکومتهائی که تحت سلطـهٔ ریاستهای پستاند کـه ریاست اول آن با پست ترین مردم است. این نوع ریاستها و جامعهها را منشعب به چند شعبه کرده است؛ به مانند همان کاری که فارابی کرده است.

۳ حکومت استبدادی که ابن سینا وحدانیةالریاسة نامیده است که غرض و هدف رئیس اطاعت محض خلقالله است. ابنسینا این شکل از حکومت را پسندیده است.

۴ حکومت اشرافی که آنرا ابن سینا حکومت و ریاست فاضله نامیده است درین نوع حکومت رئیس اول کسی است که افضل باشد و مراتب و طبقات امتها به وسیلهٔ فضیلت و برحسب کمال اخلاقی آنها است.

<sup>(</sup>۱) این کتاب بوسیلهٔ دکتر محمد سلیم سالم با اصل یــونانی آن مطابقه و در سال ۱۹۵۰ در مصر چاپ شده است.

سپس افضل اشکال این نوع حکومتها را حکومت پادشاهی و در درجـهٔ دوم سیاست انتخاب واختیار، و در درجهٔ سوم مدینهٔ کرامت میداند و مدینههای تغلبیه و جماعیه را پستترین شکل میداند.

وی گوید سیاست موجود در بلاد کنونی (عصرابن سینا) مـر کب است از سیاست تغلب و کرامت و جماعیه؛ و احیاناً نوع سیاست انتخابی هم دیده می شود. (۱) به طوریکه ملاحظه می شود ابن سینا به ملاحظاتی در بیان فرمهای حکومتی به طور مطلق و حکومتهای عصر خود جانب احتیاط را مرعی داشته است و اصولا به حد کافی درین باب بحث نکرده است.

#### سياست ارسطو و جمهوريت افلاطون

از بررسی افکار این دو نیلسوف در نظامات فکری وفلسفی و هم در نظامات حکومت به نظر می رسد که تباین کلی بین آن دو وجود دارد.

مى دانيم كه نظام فلسفى افلاطون بيشتر جنبهٔ ذوقى واشراقى دارد؛ وبراساس يافتهاى مستقيم است و نظام فلسفى ارسطو براساس فلسفهٔ مشاء و نظام استدلالى است. با تمام اين احوال مداركار هردوفيلسوف برعقل وفضيلت عقلانى است.

افلاطون فضیلت را مایهٔ سعادت و رکن اساسی انسان مسیداند؛ و یك یك مسائل تربیتی براصل فضیلت وعدالت را بر می شمارد.

جوانان را بایدبرای ادارهٔ مملکت در طبقات مختلف تربیت کرد؛ ونخست، تربیت عقلانی وعدالتخواهی قرار دارد.

او صفات ویژه ای برای طبقهٔ حاکم برمی شمارد و گوید زمام سیاست باید به دست فلاسفه باشد که بهتر بتو انند عدالت را بشناسند و اجرا نمایند؛ انسواع

<sup>(</sup>١) رجوع شود به كتاب المجموع چاپ مصر ١٩٥٥ ص ٣٧–٣٥

و اشكال حكومتها را بررسي كرده نظام حكومت جمعي را هم تأييد مي كند.

فارابی درهنگامیکه خصائل وصفات رئیس مدینه را برمی شمارد، حکمت را رکن اساسی و شرط اول ریاست میداند.

به هرحال بیان افلاطون همانطور که رویه و عادت اوست محاوره ای است و به صورت پرسش و پاسخ است که شاید از سقراط به او رسیده باشد و لکنروش ارسطو قاطع است.

وی براساس تفکرات فلسفیخود درچهار چوب مقولات جوهری وعرضی که بهقول وی ضرورت منطقی دارند در کتاب سیاست خود شروع بهمطلب نموده و عنوان تشکیلات هسته های مرکزی جوامع را می نماید.

ظاهراً چنان می نماید که طبقهٔ بسردگان را می پذیرد و مبحثی ویژه دربارهٔ آقاثی و بردگی دارد. هستهٔ مرکزی جوامع، خانواده است که در آن زن برده و مرد آقاست و فرزند نیم برده، انسان مرکب از نفس و جسد است و امتیاز بیسن بردگان و آزادگان امری طبیعی و ناشی از طبیعت است؛ درهر نظامی آزادگان غالبند و بردگان مغلوب. علومی که ویژهٔ بردگان است غیر از علومی است که ویژهٔ آقاها است.

بحث در انـواع حرفههـا و صنایع بـهطور مستوفی شده است ؛ انـواع سیاستهایملکی را برشمرده است و دربسیاری از موارد افکار افلاطون را مردود میداند.

# مبادى نظامات اجتماعات فاضله از نظر فارابي

اکنون میپردازیم به تجزیه و تحلیل افکار فارابی درکتاب سیاسات مدنیه و سپس تا آنجاکه میسوراست این مسائل را از دیدگاه دیگران ارزیابی می نمائیم.

فارابی زیر بنای مدینه های فاضله را اموری معنوی و ازنوع اعتقادات به اصول و مبادی روحانیات می داند.

نخست مبادی موجودات را بررسی می کند و گوید: مبادی موجودات در شش مرتبهٔ اصلی خلاصه میشوند.

١- ذات خدا كه بهنام سبب اول مي نامد.

۲ اسباب ثانویه که فلاسفهٔ دیگر و خود فارابی در کتب دیگـر، عقول و
 مجردات عقلی ونفسی میدانند.

٣\_ عقل فعالكه آخرين مرتبة موجودات ثواني وحاكم بر طبيعت است.

۴\_ نفس.

۵- صورت.

ع\_ ماده.

سپس هریك از شش امر را بهطور خلاصه مورد بحث قرار داده است.

دربارهٔ سبب اول گوید باید چنین اعتقاد کردکه سبب اولی، وجود دارد؛ و اوخدای عالم است؛ و موجودات ثوانی، یا واسطهٔ در فیض، و نقل وجود و صفات ازاو آفریده شده اند؛ و از اسباب ثوانی ، اجسام آسمانی به وجود آمده اند؛ بدین ترتیب که از هریك از عقول یا موجودات ثوانی یك جسم سماوی به وجود آمده است تا نه فلك که آخرین آن فلك قمر است؛ و باید اعتقاد کرد که محل روحانیان و ملائکه، درموجودات ثوانی است.

کار عقل فعال را عنایت بسه انسان میداند؛ و اوست کسه تسربیت انسان را به عهده دارد؛ و او را به کمال مطلوب خود میرساند که سعادت نهائی باشد؛ و آن رسیدن به مرتبت عقل فعال نائل می شود که از ماده مجرد شود، و در وجود خود نیازی به ماده نداشته باشد.

#### **مرانبنفوس**

فــارابی مبادی نفوس را متعدد میداند ؛ ازجمله نفوس اجسام سماوی و از جمله نفوس انسانها ونفوس حیوانات غیرناطقه.

وی گوید: نفس انسان نخست بهصورت قوه ای که قوهٔ ناطقه گویند از عقل فعالافاضه شده است؛ و در انسان علاوه برقوهٔ ناطقه قوهٔ نزوعیه وقوهٔ متخیله وقوهٔ حساسه هم افاضه شده است.

انسان بهوسیلهٔ قوهٔ ناطقه می تواند حرفه ها ودانشها وصنایع را فراگیسرد؛ و امتیاز زشت از زیبا و اخلاق خوب ازبد بسهوسیلهٔ همین نیرو است؛ و بهوسیلهٔ همان نیرو است که می تواند دربارهٔ افعالی که باید انجام دهد وافعالی که نباید انجام دهد اندیشه کند و تصمیم بگیرد و سود و زیان را ادراك نماید.

#### قوة ناطقة نظرى وعملي

وی گوید قوهٔ ناطقه، در آدمیزاد، به دو بخش اساسی تقسیم می شود: یکی ناطقهٔ عملی و دیگر ناطقهٔ نظری. به وسیله قوهٔ ناطقهٔ نظری انسان علومی را فسرا می گیرد که صرفاً دانستنی است و مورد عمل و اقع نمی شود؛ و به وسیلهٔ قوهٔ عملیه، آنچه را بایدمورد عمل واقع شود در می بابد. وی قوهٔ عملیه را نیز به دوقسم کرده است: یکی قوهٔ هنری و دیگر قوهٔ اندیشه. به وسیلهٔ قوهٔ هنری هنرها و صنعت هسا را می آموزد؛ و به وسیله قوهٔ انسدیشهٔ عملی فکر و اندیشهٔ خود را در جهت انجام

کارهای عملی به کار میاندازد.

بهطوریکه ملاحظه می شود منشأ حکمت عملی و حکمت نظری، این دوقوه است؛ واین طرز تفکر ملفق است از افلاطون و ارسطو؛ زیرا همانطور که درافکار افلاطون دیده می شود، او برای هنر نیز مقام وموقعیتی قائل است، و فارابی هم در تقسیم بندی قوای اولیهٔ انسان منشائی برای کارهای هنری نیز قائل شده است.

در بارهٔ حیوانات غیرناطقه گوید: درپارهای از آنها بهجز قوهٔ ناطقه، قوای دیگری وجود دارد، یعنی نزوعیه و متخیله و حساسه. و درپارهای از آنها تنها قوهٔ حساسه و نزوعیه وجود دارد. وی برای قوهٔ نزوعیه که مشترك بین انسان و حیوانات است از لحاظ دوام كالبد و احتراز از مخاطرات، مقام و موقعیتی قائل است.

#### عقل فعال

در نظام فلسفی واجتماعی فارابی،عقل فعال اهمیت خاصی دارد؛ و درموارد متعدد، پایان امر بهعهدهٔ عقل فعال است. بدین ترتیب که عقل فعال مواظب احوال و اوضاع انسان است و او را رشد و تربیت دهد تا بهمقام خود نائل آید.

عقل فعال همهٔ عقول را تعقل می کند واز آنها فیض می گیرد؛ و بهانسانها و جهان طبیعت فیض میرساند.

مقام عقل فعال نسبت به انسان مانند آفتاب است نسبت بــه چشم و نیروی بینائی(۱) همانطور که بایدآفتاب روشنائی بدهد تا بینائی درپرتو نورآفتاب اشیاء را ببیند وازجمله خودآفتاب را. یعنی ازنورآفتاب بهرهمند می شود تا خودآفتاب را مشاهده کند؛ پس خورشید با افاضهٔ نورش هم سبب دیده شدن خود می شود و

<sup>(</sup>١) رجوع شود به السياسة المدنيه چاپ بيروت ص ٣٢ و ٣٥

هم سبب دیده شدن اموری دیگر که بالقوه قابل رؤیت اند.

عقل فعال هم کارش این است که نخست فیض به کالبد انسان می بخشد که قوهٔ ناطقه است و به وسیلهٔ همان فیض نفس آدمی به عقل فعال می رسد و آنرا درك می کند و تکامل می یابد تا مجرد شود و به مرتبت او برسد؛ و اشیاء دیگری که معقول بالقوه اند برای او معقول بالفعل شوند؛ و به طوریکه ملاحظه می شود امور مربوط به عالم طبیعت در انسان همه و ابسته به عقل فعال است.

نیروئی که عقل فعال به انسان اعطا می کند، موجب می شود که به وسیله آن به کمالات مطلوب روحانی خود برسد؛ و آشنا به معارف ومعلومات عملی و نظری شود؛ و زشت و زیبا را اندر یابد؛ و خیر مطلق وسعادت نهائی را دریابد و درجهت عقل عملی به مرتبه ای از کمال مطلوب برسد که توام با عقل نظری بتواند انسانی کامل شود، و به عقل فعال واصل شود؛ و حقایق را از عقل فعال، که واسطهٔ در ایصال فیض است، اندر یابد؛ و آن گاه است که می تواند مرتبت نبوت وامامت و ریاست فائقه برخلق را حائز شود و واسطهٔ بین خلق کامل نشده و عقل فعال شود.

#### طبقات موجودات كامله وناقصه

بهطوریکه ملاحظه شد فارابی موجودات را در تقسیم اولیه بهدوقسم منقسم می کند:

- ۱\_ موجودات عالم طبیعت درمعرض کون و فساد.
- ۲\_ موجودات روحانی ومجرد و طبیعت اجسام سماوی.

و بیان شدکه هم عقول مجرده دارای مراتب ودرجات است ازعقل اول تا عقل فعال وهم اجسام واجرام سماویدارای مراتبت وجودی خاصی میباشند. فیض از عالم اجسام سماوی از یك طرف، و ازناحیهٔ عقل فعال ازطرفی

دیگر، به عالم اجسام ارضی افاضه می شود. بنابراین همهٔ موجودات زمین اعم از حیوان، نبات و معدن از مبدأ بالا فیض می گیرند.

موجودات مجرده یعنی عقول درحدکمال وجودیند و سپس نفوس فلکیه و سپس اجسام و بین اجسام، اجسام سماویکاملند.

موجوداتی که زیر اجسام سماویند در نهایت نقص وجودیند؛ و در آغاز آفرینش مرتبهٔ فعلیت ندارند و تنها استعداد کمال به آنها اعطا شده است؛ ودرعالم طبیعت این استعدادها به مرتبت فعلیت میرسد.

#### مادة اولي

مادهٔ اولی بالقوه، همهٔ جواهر عالم جسمانی است، یعنی بالقوه می تو انسد همه نوع صورتی به خود بر گیسرد و قبول کند؛ و از همین جهت است که دائماً در تحرك است تاآن گاه که به مرتبت جوهر بالفعل برسد. محرك این تحر کات، اجسام آسمانیند همان طور که محرك انسان در استکمالات عقل فعال است.

مادهٔ اول نخست ازناحیهٔ اجسام آسمانی وجودیافت، وسپس به آن، استعدادات لازم افاضه شد؛ و عقل فعال براین تحرکات ومسیرها نظارت دارد (۱۱)؛ و آنچه از موجودات طبیعی صلاحیت مفارقت از ماده را دارند (یعنمی انسان) عقل فعال بدانها یاری می دهد تا مفارق از ماده شوند.

<sup>(</sup>١) السياسة المدنيه ص١٥-٥٥

#### تضاد در عالم طبيعت

فارابی وجود تضاد را در عالم طبیعت بررسی کسرده است؛ ومنشأ آنسرا، طبق تفکری که دارد، عالم اجسام سماوی و حرکات افلاك وستارگان و تضادی که درحرکات آنها هست، میداند. وجود تضادها را در ماده اولی پذیسرفته است و گوید همین وجود تضاد درماده اولی است که صور متقابله را قبول می کند و باز فساد می یابد وصورتی دیگر می پذیرد.

کشمکشهای مـوجودات درین عالم محصول وجود تضاد است در مادهٔ اولیه و هیولای عالم وجود.

در ماده همواره دونوع وجود است: یکی وجـود محصل وفعلیت، دیگـر وجود لامتحصل؛ یعنی استعداد و قوت؛ (۱) و بالاخره ماده شایستگی دارد که گـاه این امر باشد و گاه آن امر؛ لکن درعین حال مرکب از دو وضع است: فعلیت و قوت.

موجودات عالم طبیعت را مراتبی است. نخستین مرتبت، مرتبت و جسود لامتحصل است که معروض هیچیك از اضداد بالفعل نیست؛ یعنی صسرف ماده که آن را هیولای اولی نامند. درمرتبت دوم و جود عناصراست که ناشی از تضاد در مادهٔ اولی است که باز درمعرض تبدیل به صورتهای مختلف اند؛ واین عناصر خود مواد صورتهای گونا گونند به طور بی نهایت؛ و بنابر این عناصر مواد ثانی اند برای قبول صور متضاده و همین طور تا بی نهایت؛ و آنگاه که به مرتبت کمال ممکن خود برسند. در اینجا فارابی بازماده اولی را یك طرف نهاده است وصورت الصور را طرف دیگر؛ و صورتهای دیگر را متوسطات ومیانه این دوطرف؛ همانطور که

<sup>(</sup>١) رجوع شود به السياسة المدنيه ص٥٧

در نظام ماوراءِ طبيعت چنين کرده است.

وی گوید: مادهٔ هریكازین موجودات متضاده، مادهٔ صورت ضدش می باشد و تبدیل و تبدیل بدین وسیله انجام می شود؛ و هریك به دیگری تبدیل می یابد تا عدالت رعایت شده باشد و حقوق صورت و ماده، هردو اعطا شود.

#### حيوان و نبات

در باب حیوانات و نباتات گوید: هرنوعی از انسواع حیوانات و نباتات طبعاً وجودمفروض وجدای از یکدیگردارند؛ وتشخص هریك به کیفیات و کمیات و عوارض خاص و ویژهٔ او است؛ (۱) ولکن چون از لحاظ وجودی دارای مراتبی چندند، مرتبت ادنی خادم و معین مرتبت اعلی است؛ بهجز حیوان ناطق که خادم سایر موجودات نمی باشد مگر درنوع خود.

حیوان ناطق نهماده موجود دیگری است و نهصورت موجود دیگری و نه خادم موجود دیگری. البته بهوسیلهٔ عقل وفکرخود ممکن استکارهائی انجام دهد که در خدمت به موجودات دیگر واقع گردد؛ و گرنه بالطبع چنین نیست.

وی گوید حتی پاره ای از گیاهان، زندگی پایدار و ثمر بخش آنها این است که در جمع نوع خود باشند و زندگی اجتماعی کنند. لکن انسان صرفاً باید در اجتماع زندگی نماید.

<sup>(</sup>۱) رجوع شود به سیاسة مدنیه ص۶۷.

#### اجتماعات شهرى يا شهرنشيني

#### اختلاف اخلاق انسانها بهوسيلة اختلاف آب وهوا

فارابی اوضاع جوی مناطق را در اختلاف اخلاق انسانها مؤثر میداند و گوید مردم در هرمنطقه که زندگی می کنند تحت تأثیر وضع آب وهوا و زمین و عوامل دیگر جغرافیائی آن می باشند.

طبیعت هراقلیمی از لحاظ سطح الارضی و تحت الارضی درمردمش اثر دارد، چون فطرت و خلق و خوی آنها با اوضاع آن اقلیم سازگار است؛ و قهراً مسألهٔ علاقه بسه وطن و سرزمین خود از همین جا نساسی می شود. غذاها ، طرز خورد و خوراك در خلق و خوی مردم اثر دارد و آنها خود محصول عوامل محیط اند.

#### سعادت

یکی از مسائل مهم در کتب جامعه شناسی و فلسفی، بررسی و جستجوی از سعادت

است؛ سعادت چیست؟ افلاطون وارسطووسقراط نیز به دنبال همین امربوده اند. در اینکه هدف انسانها همه نیل به سعادت است حرفی نیست؛ تنها اختلاف در هویت آنست؛ و آیا سعادت ناشی از عدالت است یا نه، عدالت چیست؟ سعادت در لذت یابی آنی و به حد و فوراست یا در لذت دائم و تدریجی الحصول؟

فارابی گوید سعادت خیرمطلق است؛ وهرچیزی که درراه رسیدن به سعادت، انسانها را یاری می دهد خیراست، بنابراین سعادت را به خیر تعریف کرده است؛ وخیر را به سعادت و دربرابرآن هرچه انسان را از نیل به سعادت بازمی دارد شر است ، علی الاطلاق. خیر چیست؟ هرچه در راه رسیدن به سعادت سودمند باشد خیراست. آنچه در راه رسیدن به سعادت سودمند باشد، یکی بالطبع و دیگری بالاراده و همچنین شرور هم یا بالطبع اند و یا بالاراده.

موجودات بالطبع پارهای زیان آورند و پارهای مفید. بنابر این خیر وشر یا طبیعی است یا ارادی.(۱)

#### خير و شر ادادي

فارابی پس از بیان خیر وشر طبیعی به تعریف خیــر وشر ارادی پرداخته و گوید: آن دو عبارتند از زیبا و زشت؛ یعنی اموری که درنظام اجتماعی وفکری و عملی، زیبا و خوب دانسته می شود خیر است؛ وامـوری کــه بد و زشت دانسته می شود شر است.

منشأ خيروشرارادی، تنها آدمیزاد است وراه صدور خيرات ارادی، فقط يك راه است و آن عبارت از پنجقوهٔ نفس است كه ناطقهٔ نظريه و ناطقـهٔ عمليه و قوهٔ نزوعيه و متخيله وحساسه باشد.

<sup>(</sup>۱) رجوع شود به سیاسة مدنیه ص ۷۲\_۲۳

سعادت بهوسیلهٔ قوهٔ ناطقه، شناخته می شود؛ یعنی قوهٔ ناطقهٔ نظریه، که از راه افاضهٔ عقل فعال می شناسد. پس از معرفت به آن بهوسیلهٔ قـوهٔ نزوعیه اشتیاق بدان حاصل می شود؛ و پس از آن، اندیشه می شود در آن، و مـورد اندیشه و اقـع می شود؛ و بهوسیلهٔ قوهٔ ناطقهٔ عملیه، پس از اینکه قوه حساسه و متخیله بدان یـاری کردند، مورد عمل و اقع می شود.

واما شر ارادی بدین ترتیب انجام می شود که قوهٔ ناطقه از کار باز می ماند؛ ویا به کاربرده نمی شود، و چون متخیله و حساسه هم نمی توانند سعادت رابشناسند به ناچار قوهٔ متخیله، پارهای از امور را که واقعاً سعادت نیست سعادت می پندارد، وقوای دیگرهم در آنجهت به کارواداشته می شوند؛ وناگاه اعمال و کارهائی انجام می شود که شرورند.

وبههرحال از این بیان معلوم می شود که بدیها و شرور ازنظر فارابی مستند به خیال است، و خوبیها مستند به قوهٔ ناطقه است.

# اختلاف مردع در فطرت و دريافت حقايق

فارابی مجدداً بحث درباب سعادت را بدینسان شروع کرده گوید: چون هدف اصلی انسانها رسیدن بهسعادت حقیقی است، بنابراین باید راهها و طرقی که مردم را به سعادت میرساند، روشن سازیم. وی بهطور مقدمه گروید: شرط رسیدن به سعادت این است که عقل فعال بهمردم افاضهٔ فیض کرده، نخست معارف ومعقولات اولیه را افاضه نماید، تا انسانها برحسب فطرت واستعداد خود به کمال رسند، وسعادت را دریابند، و گوید البته فطرتها گونا گونند و هر فطرتی مهیای پذیرش معقولات نمی باشد، زیرا مردم در خلقت اولیه مختلف آفرید، شده اند و

استعدادهای متفاوت دارند. (۱) پارهای بالطبع هیچ امری را درنمی یابند و پارهای درمی یابند؛ لکن نه درست که دیوانگانند و تنها دسته ای که از راه و طریق درست دریافته و درجهت درست به کار می برند، عقلااند که دارای فطرت سالم اند.

# ارباب فطرتهای سالم دارای طبقانی چند می باشند

درباب صاحبان فطرتهای سالم نیز گوید با اینکه درشدت وضعف، اختلاف دارند معذالك همه دارای یك فطرت مشتر کند که در یك سوی و برای رسیدن به یك هدف کار می کنند، دراین امر همه مشتر کند؛ و گذشته از این هریك سلیقه و فطرت خاصی دارد که معارف ومعقو لات وی خاص به خود اوست. پاره ای استعداد درك معقو لات مخصوص را دارند و پاره ای زیاد تر؛ و همین اختلاف در درك است که صنایع و حرفه های گون اگون را به و جود می آورد و به عبارت دیگر طبقات مختلف را موجب می شود. این فطرتهای مختلف گاهی تحت تعلیم و اقع می شوند و گاه نمی شوند. هرگاه تعلیم یابند به مرتبهٔ کمال مطلوب خود می رسند و گرنه، نه.

و بهرحال درمدینهٔ فاضله باید همهٔ استعدادها وفطرتها درجهتی که مایلند تربیت شوند، واز آنها بهره گیری شود. چه بسیار طبیعتها و فطرتهای عالی که دراثر عدم تربیت درمرتبهٔ پائین ماندهاند.

#### مرانب رياستها و مدينة فاضله

تعیین حدود ریاستهای مختلف مستند بـه همیـن فطرتها است؛ و طبقـات

ریاستها ازاین راه بهوجود می آید. صاحب فطرت قوی که مورد تربیت و اقع شده باشد، در هر شغل و فنی بر دیگر آن ریاست فائقه دارد، و همین طور به تر تیب در همهٔ صنایع و علوم و فنون، قویتر در درك و تربیت، بر ضعیف تر ریاست دارد، تا آنجا که دریك طرف به رئیس مطلق بر سد و در طسرف دیگر به شخص که مطلقاً ریاست ندارد.

رئیس اول آن کسی است که بالفعل و اجدهمهٔ علوم و معارف باشد قهراً کسی بر او بهطور مطلق درهیچ امری ریاست ندارد و محتاج به راهنمائی نیست؛ وخود می تواند همهٔ حقایق و مبادی سعادات را اندریابد، از راه و حی و الهام و القاء ملك و افاضهٔ عقل فعال. مردمی که تحت ریاست چنین کسی باشند مردم فاضله و مدینهٔ آنان را مدینهٔ فاضله می نامند و اینانند کسانی که به سعادت دنیاوی و اخروی می رسند.

#### مرانب مردم در خدمت به مدينة فاضله

فارابی پس از ترسیم دورنمای ریاست ومدینهٔ فاضله گوید وظیفهٔ رئیساین است که گروهها و دستههای مردم را برحسب لیاقت و کاردانی و استعداد مرتب و منظم نماید و هر کس را درمرتبت ریاست و یا خدمتی که لایق حال او است بگمارد. و درین صورت است که همهٔ مردم مدینه بهمانند یك روح در کالبدهای متعدد در خدمت کشور و اقع می شوند و به سعادت حقیقی نائل می گردند.

رسیدن به سعادت مستلزم این است که همهٔ شرهای ارادی و طبیعی از آن زدوده گردد؛ ومدیر و رئیس مدینه هم در جهت وحدتدادن به مردم خود، وهمم در جهت ازبین بسردن شرور و بدیها از مدینه و مسردم آن کوشش کند و بطور

<sup>(</sup>١) السياسة المدنيه ص ٨٣

تفصیل اختلاف فطرتها واستعدادهای مردم را بررسی کرده است؛ و وظیفهٔ تربیتی هر کس را معین و معلوم داشته است.

#### مدينههاي جاهله، فاسقه و ضاله

تقریباً قسمت مهمی از بیانات فارابی بعد از ترسیم مدینهٔ فاضله، ترسیم این سه نوع مدینه است؛ که البته معلوم نیست مدل کار وی درین تقسیم بندی صرفاً استفاده از حصر عقلی و منطقی است ویا مشاهدات وی درپارهای از کشورهای موجود آن عصر.

#### نوابت

ویدرباب نوابت مدینههای فاضله نیز در دومورد شرح دادهاست. منظور ازنوابت، مردم خودرو وهرزهای هستند که درمدینههای فاضله پیدا می شوند و تابع نظام مدینه نمی باشند و آنها را تشبیه کرده است به علفهای هرزهای که به گیاهان زیان رسانند؛ و از رشد کافی آنها جلو گیری نمایند؛ و یا مانند خارند که مزاحـم گیاهانند و ثمرههای درختان.

پارهای مانندحیو انات اندو پارهای مانند درند گان و بالاخره اینان را می تو ان انگلهای جامعه نامید.

به هرحال در باب مدینهٔ جاهله و مردم آن گوید: اینان فرمها و شکلهای گونا گونیدارند که بهنامهای گونا گوننامیده می شوند که هر گروه ونوعی ومدینهای

از آنها را به نامی می توان نامید مانند نذاله، ضروریه، خسیسیه، کرامیه، تغلبیسه، حریت و جماعیه یا مدینةالاحرار.

در فرم مدینهٔ ضروریه، مردمش درجهت بهدست آوردن ضروریات زنــدگی از طرق مختلف مانند زراعت، شکار و دزدی تعاون کنند درتحت ریاست کسی که درهمهٔ این فنون کار آمد باشد و بتواند مردم را هم رهبری کند.

درفرم مدینهٔ نذاله، مردم جهت اندوختن ثروت پساز ضروریات بایکدیگر تعاون کنند، صرفاً بهمنظور دوستی پول ومال ومنال؛ و رئیس آنها کسی است که درین جهات بر دیگران برتری داشته و آنها را برای رسیدن بهاین امور هدایت تواند کرد.

در فرم مدینهٔ خست، مردم همواره در رسیدن به انواع لذتهای مادی ولهو ولعب بایکدیگر تعاون نمایند؛ ورئیس آنها کسی است که هم خود به دنبال اینگونه امور باشد و هم بتواند با تدبیر خود دیگران را به این امور برساند.

درفرم مدینهٔ کرامت، مردم آن درجهت بهدست آوردن افتخارات و کرامات تعاون کنند و هریك به دیگری کرامت کند؛ و وسائلی فراهم نمایند که مورد اکرام ملتهای دیگرواقع شوند. و دراین راه مال و ثروت هم مصروف دارند؛ پسمحبوب و سعادت به نزد آنان کرامات است؛ والبته دراین نوع مدینه گساه بود که کرامتها وسیلهٔ رسیدن به ثروت باشد. فارایی درباب این نوع مدینهٔ جاهله بحث بسیار کرده است که درحقیقت اساس مدینهٔ جاهله را این نوع از آن دانسته است و بدین جهت درین باب بحث را گسترش داده است.

### مدينة تغلبيه

درباب مدینهٔ تغلبیه و مردم آن گوید: اساس کار مردمش برغلبه و محبت به

غلبه است؛ نهایت دراین باب اختلاف دارند؛ یعنی شدت وضعف دارند ؛ پارهای مطلقاً و به طور بی نهایت دوستدار غلبه اند؛ پارهای کمتر و تاحدی از حدود؛ و باز درانواع غلبه ها اختلاف دارند. پارهای اصولا دوست دارند که قتل عام کرده و خون مردم را بریزند؛ فقط مطلوب آنها آدم کشی است و پارهای دوست دارند که ازین راه تسلط براموال مردم پیدا کنند. بنابر این اگر مقهورین خود اموال خود را تسلیم نمایند کاری به کار آنها ندارند. پارهای دیگر ازین راه بر ده یابی می کنندو مغلو بین را برده و اسیر دست خود می نمایند. لکن کلاً مردم آن طالب قهرو غلبه و ذلت مردم دیگر اند؛ و تعاون آنها نیز تعاون صوری است؛ و برای این است که نیرومندی یابند، در غلبه بر دیگر آن؛ و خود نیز در داخل خود در موقع مناسب همین کار را خواهند کرد.

بازهم بایدگفت کهپارهای دوستدار قهر وغلبهاند، از راه مقاومت وجنگئ و ستیز وپارهای از راه خدعه و نیرنگئ.

ریاست این نوع مدینه با کسی است که درین بابها نیرومندتر باشد و بهتر بتو اند مردم را درین راه کمك کند؛ ووسائل و تجهیزات کاملتری فراهم نماید.

# مدينة جماعيه يا مدينةالاحراد

درمدینهٔ جماعیه یا مدینه الاحرار، مردم بدون قید وبندهمه آزادند و هر آنچه بخواهند انجام می دهند. سنت آنها براین اساس است که هیچ انسانی برانسانی دیگر فضیلت ندارد، و نیزهیچ فردی برفردی دیگر تسلط قاهرانه ندارد، مگراینکه عمل او موجب رفع موانع آزادی دیگران باشد که دراین صورت مورد احترام است. در چنین مدینه ای همه نوع خلق و خوی و راه و روش یافت می شود. دسته ها و گروه های بی حدو حصری به و جود می آید؛ و همهٔ گروه هائی که درمدینه های دیگر

پراکندهاند دراین مدینه گرد می آیند، از شریفترین گروهها و افراد تا پست ترین آنها و قهراً ریاست دراین گونه مدینه برحسب انفاق است و دستهبندی.

ومعمولا دراین گونهجو امع، مرؤوسین بررؤساء حاکم ومسلطاند وریاست رئیس برحسب خواست مرؤوسین است.

این گونه مدینهها است که مطلوب ومحبوب مردم است و هر نوع ارضاه شهوت وخواستی در آن ممکناست؛ وهر کسدرهرنوع چیزی رغبت کرده ومایل باشد دراین گونه مدینهها میسوراست برای وی، از زنبازی گرفته تاهرنوع عملی دیگر.(۱)

#### مدينه هاى فاسقه

آنچه در مدینه های جماعیه توضیح داده شد، تقریباً وصف مدینهٔ فاسقه هم هست؛ نهایت اینکه درمدینه الاحرار بنای کاربرفستی و فجورنیست بلکه بنا برحریت است؛ نهایت در حریت مطلقه همه چیز یافت می شود. لکن درمدینهٔ فاسقه بنای کار بر رسیدن به لذتها و شهوات و فستی و فجور است و مردم آن بر آنند که درجهت رسیدن به هدفهای جاهلی به یکدیگر تعاون نمایند.

### مدينة ضالـه

مردم مدینهٔ ضاله بهطوریکه فارابی نشان داده است، کسانی هستند کهاصولاً

دارای اعتقادات می باشند، لکن اعتقادات آنان منحرف و گمراه است، (۱) و دراعمال و افعال خود راه درست و حق را نمی پیمایند. فارابی در اینجا مجدداً به بحث در احوال نوابت جامعه های ضاله پرداخته است و اوضاع و احوال این دسته از مردم را که تابع نظامات نمی باشند و احیاناً منافق و مخل به نظامات اجتماعی اند بررسی می کند .

# عوامل فساد و تباهى در دولتها از نظر ابن خلدون و فارابي

بهطوریکه از تقسیم بندیهای فارابی در نظامات اجتماعی معلوم می شود، وی یک نوع نظام را ایده آل و پابر جا می داند؛ و آن نظام مدینهٔ فاضله است که به قول ابن خلدون نظام فرضی است و سپس مدینه های دیگر را طبقه بندی کرده و به هر حال به ترین آنها را مدینهٔ کرامت می داند و در مرتبهٔ سوم پاره ای از گروه ها که در مدینه های جماعیه یافت می شوند. و بقیهٔ روشها را موجب تباهی و فساد می شمارد.

لکن همانطور که اشارت رفت، ابنخلدون واقعیتها را بررسی کرده است و به دنبال نظام ایده آل اصولانمی گردد. وی خواستار حکومتی است که باتوجه به همهٔ امیال و خواستهای انسانی و صفات رذیله و حمیدهٔ آنها دارای نظامی معتدل باشد به طور نسبی نه مطلق .

گرچه از بررسی مقدمهٔ ابنخلدون بدین نتیجه می تو ان رسید که وی بهترین دولتها را لااقل درمشرق زمین دولتهای دینی می داند، ولیکن دولتهای دیگر راهم در حد خود هر گاه از نظام عدالت نسبی برخور دار باشند، قابل دوام می داند.

وی گوید : (۲) از خواص حکومت ملکی این است که حکومت خانواده و

<sup>(</sup>۱) شاید منظور کفارند.

<sup>(</sup>۲) مقدمه ابنخلدون ص ۱۴۱–۱۴۲

عصبیات را درهم بریزد. از خصوصیات زندگی مدنی، رشد اخلاق خوب وبداست و این همان چیزی است که فارابی هم بدان اشارت کرده است.

وی خصوصیات اخلاقی ملتها را بررسی کرده است؛ و ازجمله حکومتهای مطلقه اعرابرا قابل دوام ندانستهاست، البته در دوران حکومتهای قبیلهای وملو الطوایفی. و آنها را از قواعد سیاست به دور دانسته است.

بههر حال عوامل فساد و تباهی حکومتها را بهقرار زیر می داند:

۱ـ رفاه و آسایش زیاد کـه موجب اشتغال بـه عیش وعشرت مـردم آن و زمامداران باشد .(۱)

۲- انفراد درحکم موجب ضعف گروهها و خانوادهها خواهد شد، و در آمد
 و کار و فعالیتها کم می شود و مالیاتها فیزوده می شود و متدرجاً رو به نکس می گذارد. (۲)

٣- خشونت حاكم و بدرفتاري وي با رعيت. (٣)

۳ عدم تشویقهای مادی و معنوی نسبت به کسانی که درنظامات حکومتی خدماتی انجام میدهند.

۵ ستم گری حکام و زمامداران.

عـ تسلط كارگذاران بيشاز حد معمول از وظايف معينه. (۴)

٧- عدم توجه به عمران و آباداني وعدم رعايت عدالت اجتماعي.

٨\_ احتكار ارزاق عمومي.

<sup>(</sup>١) مقدمهٔ ابنخلدون ص ١٩٧٠.

<sup>(</sup>۲) مقدمهٔ ابنخلدونص ۱۶۸\_۱۷۰ و ۱۸۵.

<sup>(</sup>٣) مقدمهٔ ابنخلدون ص ١٩٥.

<sup>(</sup>۴) مقدمهٔ ابنخلدون ص ۲۹۰.

#### فارابی و دانشهای دقیقه

چنانکه از مطاوی بیاناتفارابی درباب طبیعیاتدانسته می شود، و با بررسی دقیق این قسمت از بیانات وی دو مسألهٔ علمی دقیق که مطابق با آخرین فرضیه های عصر حاضر است به خوبی دانسته می شود: یکی مربوط به دیالکتیك جدیداست مطابق فسر ضیه های عصر حاضر و آن وجود عوامل متضاد است، در نهاد عناصر؛ و اینکه مواد موجودات بالقوه شامل همهٔ موجودات وصور متقابل و متضاد است؛ و اینکه ماده با سرعت زیاد همواره طالب تبدیل و تحول است از ضدی به ضد؛ و این اضداد در وجود و نهادهمهٔ مواد و یامادة المواد وجود دارد، نه آنکه از عدم به وجود آید.

وبهقول وی هرچیزی مرکب از دو امر است، وجود ولاوجودکه عبارت دیگری استاز امکان خاص.

وی گوید: برای هرصورتی ضدی است و عدمی، و آنچه دارای ضد وعدم است نتواند که پابر جا بماند و بنابراین هرچیزی ضد خود را می آفریند وطالب تحول به آن می باشد.

ماده برای صورتهای متضاد آفریده شده است؛ وقابل برای پذیرش صورت معینی و ضد آن می باشد، و هم قابل تبدیل به عدم خود. بنابراین بدون فتورودرنگ متبدل به صورتهای متضاده می گردد؛ پس هرصورتی در خدمت صورت کامل تر، که ضد اوست، قرار می گیرد.

در باب عوامل و عللی که جنبهٔ انعکاسی دارد، بیانی جالب دارد. به توضیح دیگر گوید ممکن است امری علت برای خود باشد، والبته این امر نه به طریق دوراست و بلکه به طریق دیگری است که در طبیعت و اقع است، و در توضیح آن گوید. در رؤیت، وجود نور کافی شرط رؤیت است؛ یعنی در رؤیت چند امر باید متحقق شود یکی

مقابلت رائیبامرئی، دیگروجود مسافت معینی که نه بسیار نزدیك باشد و نه بسیار دور ودیگروجود نور کافی. بعد گویدخورشید به اشیاء عالم نور می رساند و سبب می شود که نسبت به آنها دید حاصل گردد. تا اینجا مسأله عادی است، لکن این مسأله جالب است که خورشید به وسیلهٔ نور خود موجب خواهد شد که خود دیده شود؛ پسعامل رؤیت خورشید از خود خورشید است؛ بنابر این فرضی که واقعیت هم دارد، ممکن است نیروی داخلی موجودی سبب وجودی خود آن موجود گردد، و این فرضی است که علم جدید هنوز نتوانسته است بدان تحقق بخشد که مثلا عامل حر کت خارج از متحرك نباشد و به عبارت دیگر این فرض هست که بتوان متحر کات را به وسیلهٔ محر کات دا خلی به حر کت در آورد، و نیروی حر کت از داخل محرك باشد، به هر حال فرض علمی فارابی ازین جهت مورد توجه است. (۱)

مسألهٔ جالب دیگراین است که فارابی در بین انواع حیوانات و گیاهان وجود زهرها و سمومی را فرض کرده است که برای عوامل زیان آور سم وزهر باشند و برای عامل دیگر مفید وسود مند باشند؛ و مثلا گوید در انواع گیاهان سمیاتی است که آفتها را از خود دفع می کند و برای وجود خود و یا گیاهان دیگر مفید است وهمین طور در بین انواع حیوانات، و مثلا گوید افعی ها دارای زهرند و حیوانات موذیه را که به انواع حیوانات زیان می رسانند به خود جذب کرده در خود حل می نمایند و حکمت آفرینش ایجاب می کند که این چنین باشد. (۲)

# اندیشههای متناقض فارابی درانطباق نظامات اجتماعی براساس واقعیتهای علمی و اجتماعی

خوانند گان عزیزقهراً پس از مطالعه و دقت در متن کتاب سیاسة مدنیه ، و

<sup>(</sup>١) رجوع شود بهالسياسة المدنيه ص ٣٥٠

<sup>(</sup>۲) رجوع شود بهالسياسةالمدنيه ص ۶۸\_۶۹.

بررسی طرز اندیشه های فارابی در نظامات گونا گونی که خود برمبنای اصول فلسفی نموده است، چند اصل را از مطاوی بیانات وی درمی یابند که بیس آنها تناسب و سازش نمی باشد.

ازبیانات وی دربارهٔ اصول و مبادی اولیه که مربوط به نظام ماوراهٔ طبیعت است درین بررسی صرف نظر می نمائیم؛ زیرا درست است که مدینهٔ فاضلهای که وی بنا نهاده است عمده براساس آن اصول است که به نظر وی لایتغیر و ثابت است، و برهمان اساس گوید مدینهٔ فاضله همواره ثابت بوده و دستخوش تحول و د گر کونی نمی شود. معذلك با تمام سعی و کوششی که در راه ثابت نگهداشتن مدینهٔ فاضله براساس اصول ثابت ماوراه طبیعت می کند، بازهم نتوانسته است خود را از و اقعیتی بر کنار دارد؛ و آن و اقعیت و جود تحولات کمی و کیفی در طبیعت است؛ و آنرا به طور دقیق و احیاناً منحر فانه بررسی کرده است به شرح زیر:

۱ حیوان ناطق یعنی انسان یکی از مظاهر عالم طبیعتاست و همانطور که طبیعت دستخوش تحولات است، انسان نیز دائماً در حال تحول و دگر گونی است...

۲ منشأ علم ومعارف بشری حواس پنجگانه بهاضافهٔ قوت خیال و نزوعیه
 و تعقل است که خود از مرتبت فرود شروع شده و نمو کرده تا به درجهٔ کهال
 میرسد.(۱)

۳ نفوس آدمی در بدو امر بیش از قوتها وهیآتی که آمادهٔ ترسیم رسوم اشیاء است نمی باشد ؛ همچنانکه مادهٔ اولی مستعد پذیرش صور مختلف است به طور بی نهایت.

وحتی خود صریحاً گوید. رسوم وهیآتی که در نفوس حاصل می شود عیناً به مانند صوری است که در مادهٔ اولی ترسیم می یابد؛ هر دواز قوت محض شروع کرده به فعلیت می رسند. (۲)

<sup>(</sup>١) رجوع شود بهالسياسةالمدنيه ص٣٣\_٣۴

<sup>(</sup>٢) السياسة المدنيه ص ٣٧

9- ماده در تحو لات کیفی خود که منجر به تحو لات کمی می شود دائماً در حال شدن است و هیچ آنی در جنبش وی و قفه حاصل نمی شود؛ و هر آنی شکل جدیدی به عالم و جود و جهان کون و فساد می دهد؛ (۱) چه اینکه صور تها دارای اضد ادو اعد امند؛ و دائماً متبدل به اضد اد و اعدام خود می شوند و هیچیك از صور تها نسبت به مواد اولویت ندارند؛ و بلکه مادهٔ اولی در پذیرش صور متضاده بی تفاوت و یکسان است.

۵- ماده در سیر و تحول خود طالب کمال است ؛ و هر صورتی را کسه بپذیرد بازهم طالب صورت کامل تر است؛ و ازینجهت صورت قبلی را رها کرده صورتی دیگربهخود می پذیرد. و کمال وجودی وی به این است که صورت موجودی را رها کند و به طرف ضد آن گرایش یابد.

و طبیعت درین کشمکشها و گیرودارها خودکفا نمیباشد؛ وعامل و یا عواملی خارج از ذات وی باید او را به حرکت وجنبش در آوردکه ازین مبحث وجود خدا را مدلل میدارد ولکن به هر حال می پذیردکه طبیعت نا آرام است.

۷- وجودموجودات متقابل درطبیعت امری است انکار ناپذیر؛ و این متقابلات که محصول صور متضاده است، اساس وجود عالم طبیعت است؛ ومادهٔ اولی در هر آن دارای دو حالت وجودی است؛ ومر کب از دو امر است: یکی تحصل و دیگری لا تحصل و حتی در آن واحد ماده از دوجهت مختلف، دو گونه و جود دارد؛ و یا حالات تحصل و لا تحصل به دوجهت در اوهست. (۲) عدالت طبیعی ایجاب می کند که ماده تحولات خود را درجهت صورت پذیری دائم طی کند و این خود یك نظام قهری است که بدون دخالت عوامل خارجی انجام شدنی است و احتراز از آن ناممکن است.

۸ فطرت انسانها در درك حقایق، مختلف است؛ و این اختلاف، بعضی ناشی از اوضاع اقلیمی است؛ و بعضی ناشی از تربیت است؛ و بعضی ناشی از نوع

<sup>(</sup>۱) سیاسة مدنیه ص ۳۹

<sup>(</sup>٢) السياسة المدنيه ص٥٧

خلقت است. (۱) واصول و نکاتی دیگر که از مطاوی بیانات وی به دست می آید. حال این مطلب می تراند مورد توجه قرار گیرد که چگونه فارابی با وجودی کسه خود نخست انسان را هم یکی از مظاهر طبیعت می داند و سپس طبیعت را متحول با لذات می شمارد، معذلك در روشهای حکومتها و مدینه، به ویژه در روش حکومت فاضله قدوسیت و ثبات خاصی قائل است.

آیا فرض او براین است که درسطح نظامات اجتماعی آدمی زاد می تواند عامل کنترل کنندهٔ کامل باشد؛ و وضع موجودخود را، ولو اینکه مدینهٔ فاضلهٔ فرضی هم باشد حفظ کند؟ شاید این فرض تا حدی و درمدتی بتواند درست باشد؛ لکن آیابالاخره می توان سیرقهری طبیعت را که حاکم برهمهٔ اندیشه ها وخواست هاست برای همیشه متوقف کرد.

فارابی خود تحولات کیفی منجر به تحولات کمی را در تعاقب و تبدلات صورتها لااقل در جهت کمالخواهی میپذیرد؛ ولکن درترسیم مدینههای جاهله و فاسقه هیچ اشارهای به این امر نمی کند که گوئی آن گونه روشها یا ثابت است ویا منجر به تباهی وفنای محض می شود و هیچگاه سخن از تبدیل آنها به روشهای بهتر و کامل و مطلوب به میان نیامده است.

وی همازامیال وخواستهای طبیعی وسعادتهای طبیعی که نظام طبیعی انسانها بدان سوی گروش دارد، بحث به میان آورده است و هم ازخواستها و نظامات عقلانی که ضرورة تحت الشعاع خواستهای دستهٔ اول است؛ ولکن نخواستهاست خود را آشنا به این امر نشان دهد که آیا عامل تضمین دهندهٔ کنترل این خواستها چیست؟ آیا نظامات اجتماعی است، دین است و یا اخلاق ویا اصولا قابل کنترل نمی باشد.

وانگهی اگر طبیعت حاکم بر همه چیز باشد و در تحسولات کیفی و کمی خود بهسوی کمال سیر می کند، چرا باید در نظامات اجتماعی که حاصل افکار و طرز اندیشههای انسانهاست و آن هم ناشی از طبیعتها و بهقول وی فطرتها است

<sup>(</sup>١) السياسة المدنيه ص٧٥ وص٧٧

عامل کنترل کننده ایجاد کرد و سیر تکاملی آنرا متوقف کرد؛ ولو درنظامات مدینهٔ فاضله.

وی ازیك طرف طبیعت و ماده را در تحولات و صورت پذیری متحدالشكل و یكسان می داند؛ و از طرف ی دیگر انسان را تافتهٔ جدا بافته ای می شمارد. همهٔ موجودات آفریده شده اند تا به انسان خدمت کنند و صورت انسانی طوری آفریده شده است که در خدمت هیچ موجودی نباشد؛ یعنی برای خاطر خدمت به انسان آفریده آفریده نشده است در حالی که موجودات دیگر اصولا برای خدمت به انسان آفریده شده اند؛ اگر این مطلب درست باشد چرا از نظام مدینهٔ الاحر از انتقاد می کند و در نظامات اجتماعی نوع انسان می گوید فطر تها مختلف است؛ بعضی بالذات خادم بنی نوع خود آفریده شده اند و پاره ای مخدوم. تنها چیزی که می تو ان گفت، اینکه فار ابی و اقعیت های نظام انسانی را به حساب فطرت و اختلاف فطر تها گذارده است؛ و گرنه اگر آدمی به خاطر خدمت آفریده شده است چه تفاوت می کند که به نوع خود باشد و یا به غیر نوع خود.

چنان می نماید که وی انواع احساسات را که ناشی از تربیت هاست و همین طور نیرومندی های جسمانی را به حساب فطرتها گذارده است. محیط زیست پاره ای را با احساس و دل رحم بار می آورد و بعضی را خشن و سنگدل؛ بعضی تحت شرایط محیط و عوامل مادی قوی البنیه می شوند و پاره ای نحیف و سست بنیه؛ لاجرم انسان سنگدل و قسوی البنیه طبق عادت و سنت طبیعت، انسان ضعیف و احیاناً با احساس را مقهوروبرد هٔ خود می کند و یا به قتل می رساند تا منافع خود را تأمین نماید.

فارابی در آنجا که نظامات مدینه های جاهله و فاسقه را بررسی کرده است و دردها را برشمرده است هیچگاه بسه قوهٔ قاهسرهٔ صالحی کسه کنترل کنندهٔ نابسامانیها باشد، اشاره نکرده است؛ و تنها مسأله را به نمودن اصول مدینهٔ فاضله بر گذار کرده است، که البته همان طور که اشاره شد صرفاً درمرحلهٔ فرض است؛ و هیچگاه تحقق خارجی نیافته است. و چنان می نماید که یا باید مدینهٔ فاضلهٔ فرضی

وی تحقق پیداکند ویا هیچ. وهیچگونه نظامی دیگررا نمیپذیرد واعتدالی درین راه درنظام فکری وی دیده نمیشود.

وی در موارد مختلف آنجا که بحث از گونا گونـی فطرتها می کند برای مسألهٔ تربیت و آموزندگی محلی قائل می شود، و آنرا احیاناً در پارهای از موارد فائق بر فطرت میداند؛ و البته این امر درست است؛ ولکن در آنجا که از نظام مدینههای غیرفاضله بحث می کند، مسأله را به افراد تربیت نایافته و به قول خود نوابت وعلفهای هرزه می کشاند؛ وانواع آنان را برمی شمارد. از لحاظ زندگی وخلق وخوی و درنتیجه گیری می گویـد با اینگونه افراد باید به دوصورت عمل شود. با یکدسته به صورت حیوانات اهلی مفید که باید در خدمت انسانهای دیگر قرار گیرند. و با دستهٔ دیگر باید به مانند حیوانات موذی و درنده عمل شود؛ و باید اقدام به قنل و نابودی آنها کرد. (۲) و درینجا توجهی به تربیت ندارد و اصولا این مطلب را که باید اینگونه افراد تحت تعلیم و تربیت قرار گیرند عنوان نشده است. مطلب را که باید اینگونه افراد تحت تعلیم و تربیت قرار گیرند عنوان نشده است. وخیلی ساده و بدون توجه به اصول انسانی که خود مدافع آنست آنان را به دست جلاد می سپارد.

دراینجا این بحث پیش می آید که فارای در آنجا که بحث از فرم و شکل مدینه های تغلبیه می کند، منقدانه افکار و اندیشه های مردم آنگونه مدینه را بررسی کرده و گوید: مردم آنگونه مدینه ها کسی را صالح برای زیست و زند گی می دانند که به نحوی از انحاء قدرت داشته باشد؛ و برافراد و انسانهای دیگر چیره شود؛ و بتواند منافع خود را ازراه غلبه و چیر گی به دست آورد؛ و بقیهٔ مردم که ناتوانند یا باید برده شوند و در خدمت اقویا قرار گیرند؛ یا معدوم و مقتول شوند. در اینجا این سؤال پیش می آید که چرا فارایی این عمل را غیر انسانی و نکوهیده می داند و خود در نوابت مدینهٔ فاضله و در مورد انسانهای عقب مانده و کم استعداد عین این

<sup>(</sup>١) السياسة المدنيه ص ٧٥-٧٧

<sup>(</sup>٢) السياسة المدنيه ص ٨٧

عمل غیر انسانی را مجازمی شناسد و با حکم قاطعی آنگونه مردم را قابل انسانیت و زندگی انسانی نمی داند و حتی در مواردی حکم به قتل آنها می دهد. (۱)

سیدجعفر سجادی اصفهانی بیستوششم شهریور ۱۳۵۷ چهاردهم شوال ۱۳۹۸

<sup>(</sup>١) السياسة المدنيه ص ٩٩

|  | - |  |  |
|--|---|--|--|
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |

# لهم الحله الركمال الركبيم

ابونصر گوید: مبادی موجودات، که مقوم اجسام و اعراضند برششصنف و دارای شش مرتبت بزرگ است؛ که هرمرتبت حائز یك صنف است. و آن مبادی عبار تند از:

١ - سبب اول در مرتبهٔ اول.

٧ ـ سبب دوم درمر تبهٔ دوم.

٣\_ عقلفعال در مرتبهٔ سوم.

٧\_ نفس در مرتبهٔ چهارم.

۵\_ صورت در مرتبهٔ پنجم.

ع\_ ماده در مرتبهٔ ششم<sup>(۱)</sup>.

(۱) یعنی اسباب ومبادی اصلی و اولیهٔ اجسام واعراض عالم وجود، شش مبدأ است در شش مرتبت. این شش سبب عبادت است از ذات خدا واسباب عالم ماورا و طبیعت تا به طورمتنازل به عالم طبیعت برسد.

در رسالهٔ اثبات مفارقات گوید: ماوراء طبیعتدارای مراتبی است: اول وجود بلاسبب است که یکتاست. دوم عقول فعاله است؛ یعنی عقول طولیه که کثرت نوعی دارند. سوم قوای آسمانی است که آنها نیز کثرت نوعی دارند. چهارم نفوس انسانی است که هر چهارنوع در آسمانی است که قر چهارنوع در فعر بعد)

سبب اول و یا موجود درمرتبت اول یکتاست وموصوف به کثرت نمی باشد و موجودات مراتب دیگر متکثرند؛ سهمرتبت از مراتب ششگانه نه خود جسماند و نه واقع در جسم که عبارت از سبب اول و اسباب ثوانی وعقل فعال باشد و سه مرتبت دیگر خود جسم نمی باشند و لکن واقع در اجسامند که عبارت از نفس ، صورت و ماده باشند. (۱)

(بقیه پاورقی از صفحهٔ قبل)

عدم جسمیت مشترك اند. و درمعرض تباهی و كون و فساد نمی باشند.

اخوان الصفا گویند: صورتهای موجودات بهطور منظم به علت اول که ذات حق است باز می گردند بهطور نظام عددی و هریك از مراتب، مرتبت بر دیگر است. (دساله نفسانیات ص ۲۳۰) موجودات بردونوعند: یکی موجودات روحانی و دیگر جسمانی یعنی آنچه مدرك به حواس است و آنچه مدرك به عقل است. موجودات جسمانی دا سه مرتبت است و یا سه نوع است:

۱\_ اجرام فلکی. ۲\_ ارکان طبیعی. ۳\_ موالید .

موجودات روحانی نیز برسه نوع است:

۱ - هیولای اولی . ۲ - نفس . ۳ - عقل .

و سپس گویند همهٔ موجودات به طور منظم علل و معلولات اند و علل بهطورکلی بــر دوقسم است.

١\_ علل جسماني. ٢\_ علل روحاني
 (رسالة نفسانيات رسالة چهارم ص ٢٣٢).

(۱) اشارت رفت که اخوان الصفا نیز موجودات را درشش مرتبت اصلی قرار داده اند و سه قسم آنرا روحانی می دانند که جسم وجسمانی نمی باشند. البته طرزییان متفاوت است. در بارهٔ علل موجودات جسمانی گویند هرموجودی را چهار علت است:

۱\_ علت فاهلی. ۲\_ علت صوری. ۳\_ علت غائی. ۴\_ علت هیو لانی. و به تعبیر دیگران:

۱\_ علت فاعلى. ٢\_ قابلي. ٣\_ صوري. ٢\_ غائي.

اخوان الصفا هیولای اولی را روحانی مــیدانند (رسالهٔ چهارم نفسانیات و عقلیات ص ۲۳۳).

فارابی در رسالهٔ اثبات مفارقات گوید: موجودی که از سبب اول صادر می شود احدی ادر این در صفحهٔ بعد)

اجسام خود برشش جنساند:

١- اجسام آسماني.

٧\_ حيوان ناطق.

٣\_ حيوان غير ناطق.

٧\_ نبات.

۵- جسم معدنی.

عـ عناصر چهار گانه.

مجموعهٔ این اقسام و اجناس شش گانه را عالم اجسام نامند (۱۱).

#### (بقيه پاورقى ازصفحه قبل)

الذات است؛ زیرا مبدء اول احدی الذات است و آنچه می تواند احدی الذات و معلول ذات اول باشد تنها عقل است که جوهر مجرد است، هم بالذات وهم بالفعل. ولیکن چونجهان وجود متکثر است و همه به وسائطی منسوب به علت اول اند، پس باید در صادر اول که عقل اول است جهات متعدد اعتباری باشند تا خللی در وحدت ذات سبب اول ایجاد نشود. بنا بر این در عقل اول دوجهت است: یکی امکان ذاتی و دیگری وجوب غیری از جهت انتسابش به ذات حق، عقل دوم از و صادر شده است، و از جهت امکان ذاتی او نفس اول و فلك اول؛ و به تر تیب تا برسد به ده عقل و نه نفس و نه فلك.

اینها را عقول و نفوس کلیه گویند؛ و آنچه در عالمشهادت است فیض عالم غیب است در عالم طبیعت عقول و نفوس کلیه؛ و اجسام و اعراض وحالات دیگر آنها تراوش فیوضات عالم افلاك و اجسام کلیه است. (رسالهٔ اثبات مفارقات ص ۳–۸).

<sup>(</sup>١) در رسالهٔ تحصیل السعادة گوید: اجناس اجسام محسوسه و یا اجسامی که اشیاء محسوسه از ناحیهٔ آنها حاصل می آیند عبار تند از:

۱ اجسام آسمانی. ۲ ـ زمین. ۳ ـ آب. ۴ ـ هوا. ۵ ـ نار واجسام حجریة
 و معدنیه و نباتات وحیوان ناطق و حیوان غیرناطق (تحصیل السعادهٔ ص ۱۱).

# اسباب اول و ثوانی

در مورد سبب نخستین موجودات باید چنین اعتقاد کرد که وی خدای جهان است، و سبب نخستین برای وجود موجودات ثوانیی و عقل فعال است، و باید اعتقاد کرد که موجودات ثوانی اسباب وجودی اجسام آسمانی اندو گوهر این اجسام از ناحیهٔ آنها افاضه شده است(۱).

موجودی که در رتبت نخستاست یکتاست و نشاید کثیر باشد وموجودات مراتب دیگرمتکثرند الااینکه سه مرتبت از آنها نهجسماند و نه واقع درجسم.

از هریك از اسباب ثو انی یك جسم از اجسام آسمانی صادر می گردد و بنابر این از عالیترین اسباب ثو انی $^{(7)}$  آسمان اول $^{(7)}$  صادر می شود و از فرود ترین آنها $^{(8)}$ 

<sup>(</sup>۱) در نظام وجود ؛ علل و معلولات مترتباند و موجودات متوسط در دوطرف اذ وجودند که طرف اول ماوراه طبیعت است و طرف دوم طبیعت است. عالم طبیعت به طور کلی وجملی محصول عالم ماوراه طبیعت است؛ و گوهر اصلی همهٔ موجودات عالم شهادت از علم غیب آمده است. در نظام ماوراه طبیعت نیزنظام علت ومعلولی حاکم است، از عقل اول تا عقل دهم.

اخوان الصفا در طبقه بندی موجودات پس از اینکه طبقات موجودات مجرده ومادیه را مشخص کرده اند ، یك نظام کلی علت و معلولی پیوسته بین همه برقرار کرده اند؛ و در داخل هرطبقه از طبقات موجودات نیز وابستگی های علت و معلولی را به طور منظم و متصاعد و هم متنازل نشان داده اند، حتی در هریك از موالید مثلا طرف کامل معدن را پیوسته به مرتبت و طرف ناقص نبات می دانند و طرف کامل نبات را پیوسته به مرتبت نازل حیوان و طرف کامل حیوان را به مرتبت نازل انسان. (رسالهٔ ششم از جسمانیات و طبیعیات ص ۱۳۵–۱۴۵).

<sup>(</sup>۲) يعنى عقل اول.

<sup>(</sup>٣) كه فلك اطلس گويند.

<sup>(</sup>۴) يعنى عقل دهم.

کرهٔ ماه صادر می شود و از عقول متوسطه (۱) از هریك، یك فلك صادر می شود و بدین تر تیب افلاکی که واقع بینابین آندواند (۲) صادر می گردند.

تعداد اسباب ثوانی بهاندازهٔ تعداد اجسام آسمانی است<sup>(۳)</sup> و اسباب ثوانی در آفرینش در وضعی قرار دارند که شایسته است به نام روحانیات و فرشتگان و امثال آن نامیده شو ند<sup>(۴)</sup>.

### عقل فعال

کار عقل فعال عنایت به مردم می باشد (۵)، و اینکه آدمی را به نهایت مراتب کمالویژهٔ خود برساند، و آن رسیدن به سعادت نهائی و کامل است، به اینکه مراتب و مدارج کمال را طی کرده تا آنگاه که به مرتبت عقل فعال نائل گردد، و این امر آنگاه میسر شود که [به و اسطهٔ تشبه به روحانیات و قطع علاقت از مادیات] مفارق از اجسام شده در قوام و پایداری خود نیاز مند به امور جسمانی و ماده و عرضی نباشد، و به مقامی رسد که بر اینگونه کمالات عقلانی پا برجا بماند (۹). ذات عقل فعال نیز

<sup>(</sup>١) متوسط بين عقل اول و دهم.

<sup>(</sup>٢) بين فلك اطلس وفلك قمر.

<sup>(</sup>٣) بەاندازۇ افلاك كلى است.

<sup>(</sup>۴) چون مجردند در زبان شریعت ملائکهٔ مقربین و روحانیون نامیده شدهاند. بایدتوجه داشت با بیانی که فارا بی گفته است لازم است ده عقل و ده فلك وجود داشته باشد در حالی که فلاسفه به اتفاق گفتهاند ده عقل و نه فلك وجود دارد.

<sup>(</sup>۵) عقل فعال کــه عقل دهم است و در زبان اشراق کدخدا وربالنوع عقول جزئیه خوانده شده است که : عاملادارهٔ امور مردم جهانوجود است.

<sup>(</sup>۶) بهطوریکه ملاحظه می شود در اینجا فار ابی کاملا اشراقی است و موافق بافلسفهٔ ذوقیه گوید : عقل فعال سیطره برعالم شهادت دارد و همواده بروجود آدمیان فیض می رساند (بقیه پاورقی درصفحهٔ بعد)

یکی است $^{(1)}$  ولکن از لحاظ رتبت حائزهمهٔ نفوس آدمیانی است که خود را از قید ماده و مادیات برهانیده باشند، و به سعادت نهائی نائل شده باشند $^{(1)}$ 

عقل فعال همان موجودی است که می توان آنرا روح الامین و روح القدس و امثال این گونه نامها نامید ،(۲) و از لحاظ رتبت می توان به نام ملکوت و امثال این گونه نامها نامید.

#### مبادى نفسي

مبادی نفسانی و آنچه در مرتبت نفس است بسیار است<sup>(۴)</sup> ازین قرار: ۱\_ نفوس اجسام آسمانی<sup>(۵)</sup>.

٧ نفوس انساني.

٣\_ نفوس حيوانات غيرناطق.

نفوس انسانی شامل قوائی است مانند قوهٔ نطق ، قوهٔ نیزوع ، قوهٔ متخیله و قوهٔ حساسه. بهوسیلهٔ قـوهٔ ناطقه دانشها و صنایع را درمی یابد و بهوسیلهٔ همان نیرو است که بین کارهای زشت و زیبا امتیاز می گذارد و بهوسیلهٔ همان نیرواست

تا آدمیان به مددآن فیوضیات ، مراتب کمال را طی کرده به مقام و مرتبت عقل فعال برسند؛ و همهٔ تعلقات مادی را از خود بـهدورکنند ؛ و بـه عقل فعال پیوندند و این مرنبت کمال آدمی است.

<sup>(</sup>بقيه پاورقى ازصفحة قبل)

<sup>(</sup>۱) ما نند عقول که هریك کلی منحصر در فردند.

<sup>(</sup>۲) بیان شد که انسانهای کامل به عقل فعال می پیوندند.

<sup>(</sup>٣) اين اصطلاحات مأخود از قرآن مجيد است.

<sup>(</sup>۴) مراتب نفوس کلیه و جزئیه بسیار است چنانکه درمحل خود بیاید.

<sup>(</sup>۵) نفوس فلکیه ، نفوس اجسام سماوی را گوید : قوهٔ نزوعیه یعنی قوهٔ گروش به کارها،که پس از حصول مبادی تصوری و تصدیقی، حرکت بهسوی کار است.

که تفکرمی کند، و می اندیشد که چه کاری را باید انجام دهد و چه کاری را نباید انجام دهد ، و کارهای سودمند را از زیان آور و لذت بخش را از رنج آور ادراك می کند .

### قوای نظری و عملی

به تقسیمی دیگر قوهٔ ناطقه بردوبخش است: نظری و عملی.

قوة ناطقة عملي خود بردوبخش است:

١ ـ مهنيه.

٧ ــ مرويه.

قوهٔ نظری نیروثی است که بهواسطهٔ آن انسان آن گونه دانشهائی را ادراك می کند که شأناً مورد عمل واقع نمی شوند(۱).

قوهٔ عملیه عبارت از آن نیروئی است که با استناد به ارادهٔ انسان به اموری که شأناً مورد عمل واقع می شود، معرفت حاصل می نماید.

بهوسیلهٔ قوهٔ مهنیه انسان هنرمند و صنعتگر می شود و بهوسیلهٔ نیروی مرویه که منشأ اندیشه است در اموری که بایدانجام شود ویا انجام نشود می اندیشد (۲).

قوهٔ نزوعیه عبارت از نیروئی است کـه به وسیلهٔ آن انسانها بهسوی انجام

<sup>(</sup>۱) در نسخهٔ چاپ حیدرآباد قوهٔ مهیئه آمده است. در چاپ بیروت گاه مهیئه و گاه مهنیه آمده است که مهنیه درست است یعنی نیروی هنروری وهنری.

<sup>(</sup>۲) البته باید توجه داشت که نخست اندیشه است و سپس عمل؛ خلاصهٔ کلام فارابی این است که قوهٔ نظریـه وسیلهٔ معرفت اموری است که اولاً و بالذات برایزندگی عملی آدمی لزومی نداردکـه شناخته شود و قـوهٔ عملیه برعکس . در نسخهٔ چاپ بیروت مهنیه آمده است .

امری گروش یابند و یا از آن بگریزند، خواستار چیزی شوند ویا از چیزی دوری نمایند، نیروئی که آدمی را شیفته ومشتاق چیزی کند ویا ناخوشایند از آن کند<sup>(۱)</sup>.

خشم و دوستی ، صداقت و دشمنی ، ترس وأمن ، غضب و رضا ، شهوت و مهربانی و سایر عوارض نفسانی همه مربوط بدین نیرو است<sup>(۲)</sup>.

#### قوة متخيله

قوهٔ متخیله عبارت از نیروئی است که رسوم محسوسات را پس از پنهان شدن ازحس، نگه می دارد، و هم در حال خواب و هم در حال بیداری به ترکیب پاره ای از آن رسوم محسوسات با پاره ای دیگر، و یا تجزیه و تفصیل بعضی از بعضی دیگر می پر دازد (۲). البته آن گونه تر کیبات و تفصیلانی که پاره ای درست و صادق است و پاره ای نادرست و کاذب است. علاوه بر این، کار ادر اك سود و زیبان و خوشی و ناخوشی هم با اوست. (البته ادر اك کارها و اخلاقیات زشت و زیبا با این نیرو نمی باشد) (۴).

<sup>(</sup>۱) مقدمات عمل چهار است اول تصور نفع و زیان ، دوم شوق به فعل یا ترك ؛ سوم شوق مؤكدكه اجماع گویند؛ وچهارم حركت عضلاتكه احیاناً قوهٔ نزوعیه بهطور عامشامل همه است و بهطورخاص شامل عزم واجماع یا شوق مؤكد است.

<sup>(</sup>۲) یعنی قوهٔ نزوعیه. در نسخهٔ چاپ بیروت بهجای شهوت قوت آمدهاست.

<sup>(</sup>۳) قوهٔ متخیله یکی از قوای پنجگانهٔ باطنی است، که محلحفظ صور است، برخلاف قوهٔ واهمه که محل حفظ معانی است. کار قوهٔ متخیله بسیار مهم است. صنعت شعر منطقی متعلق به قسوهٔ متخیله است. این قوه زشت را زیبا نماید و زیبا را زشت؛ بزرگ را کوچك نماید و کوچك را بزرگ را کوچک نماید و کوچك را بزرگ.

<sup>(</sup>۴) معلوم نیست که این استدراك چهوجهی دارد؛ مگر اینکه گفته شود پاره ای از فلاسفه ادراك زشت و زیبا را مربوط به این قوه یعنی قوهٔ متخیله دانسته اند؛ و البته در صور منقوشهٔ بعید نیست که متخیله این وظیفه را داشته باشد.

### نيروى حساسه

وضع نیروی حساسه خود روشناستو آن عبارت از قوه ایست که به وسیلهٔ خواس پنجگانهٔ معروف، محسوسات را ادراك می نماید و نیز ادراك امور لذت آور ورنج آور به وسیلهٔ آن می باشد . این قوت بین امور سود آور و زیان آور و زشت و زیبا امتیاز نمی گذارد. (۱)

اما حالحیوانات غیر ناطق بدین وضع است که در پارهای از آنها به جزقوهٔ ناطقه ، سه قوت دیگر یافت می شود. در اینگونه حیوانات قوهٔ متخیله جای گزین قوهٔ ناطقه است که در انسانها است.

و در پارهای دیگر از حیوانات غیر ناطقه تنها قوت حساسه وقوت نزوعیه وجود دارد.

و اما نفوس اجسام آسمانی از لحاظ نوع با نفوس مذکور مباینت دارند؛ و از لحاظ گوهر هم غیراز آنهاست. (۲) وقوام گوهر اجسام آسمانی به آنها است؛ (۳) و حرکت دورانی آنها نیز از آنها است؛ (۴)

اخوان الصفا گویند: مردم در قوهٔ متخیله متفاوتند از لحاظ درجهٔ کمال و نقص ومثلا ملاحظه می شود که پاره ای از اطفال آنچه می شنوند فوراً در نیروی خیال خود مجسم می کنندو بسیاری دیگر دیرتر و این وضع در اثر اختلاف ترکیب دماغ و اعتدال مزاج آنان است؛ کار قوهٔ متخیله جالب توجه و زیاد است از جمله:

۱\_ اعمال شگفت آوری که مرتاضان انجام میدهند. ۲\_ ترکیب قیاسات فوری بدون تأمل و فکر. (رسالهٔ اول آراء و دیانات ص ۳۸۷).

<sup>(</sup>١) امتياز بين آنها را ادراك نمي كند.

<sup>(</sup>۲) نفوس انسانی و حیوانی ونباتی.

<sup>(</sup>٣) منشأ حركات دائمي افلاك نفوس آنهاست، مستند به اراده.

<sup>(</sup>۴) حرکت دورانی مستند به اراده است.

نفوس اجسام آسمانی از نفوس موجودات زمینی کاملتر و بر تر و شریفتر است زیرا کمالات آنها در هیچ زمانی بالقوه نبوده است؛ ومعقولات آنها همواره برای آنها حاصل بوده است؛ یعنی از آغاز خلقتشان. و هر آنچه اراده کنند انجام می دهند؛ و بنابر این کمالات و جودی آنها دائمی و بالفعل است؛ در حالی که کمالات نفوس انسانها نخست بالقوه است و سبس بالفعل می شود؛ زیر انفوس انسانی نخست عبارت از هیأتی است که صرفاً قابل و معد تقعل معقولات است و متدرجاً کمال یابد تا به مرتبت فعلیت رسد آن گاه معقولات برای آنها حاصل می گردد (۱) و باز اجسام آسمانی را نه نفس حساسه است و نه متخیله؛ و صرفاً دارای نفس عاقله هستند؛ و تنها از این جهت مشابه با نفس ناطقهٔ انسانی اند (۱)

نفوس سماویه، جواهر معقولات را که مفارق ازماده اند تعقل می نمایند؛ وعلاوه براین هریك از آنها، هم ذات سبب اول وهمذات خود را تعقل می کند<sup>(۲)</sup> وباز هریك ازعقول ثوانی، آن عقلی را که وجود او را اعطا کرده و سبب شده است، ادراك می کند؛ و آنچه ازاشیاء محسوسهٔ مادی مورد تعقل انسان است مورد تعقل نفوس سماوی نمی باشد؛ چه آنکهٔ نفوس آسمانی از لحاظ گوهر وجودی بر تر ومتعالی تر ازاین اند که مادون خود را تعقل نمایند. (۴)

وبنابراین ذات سبب اول، ذات خود را تعقل می کند اگرچه ذات وی بسه وجهی عبارت از همهٔ موجودات است. (۵) و چـون ذات خود را تعقـل می کند

<sup>(</sup>۱) بنا براین فارابی نفوس را جسمانیة الحدوث می داند برخلاف پاره ای از فلاسفه که روحانیة الحدوث می دانند. وی می گوید: هیأتی از ناحیه نفوس افلاك وعقل فعال در ابدان افاضه می شوند و این هیأت رشد کرده از قوت به فعل می آیند واز مرتبه هیولانی به مرتبت با لفعل می رسند.

<sup>(</sup>۲) برخلاف پارهای از فیلسوفان ازجمله شهابالدین سهروردیکه گویند افلاك هم دارای قوهٔ متخیله وذاكرهاند. وبههرحال وی گوید: قوهٔ عاقلهٔ افلاك صرفاً مجانس با ناطقه یا عاقلهٔ انسانی است.

<sup>(</sup>٣) عقول مجرده را.

<sup>(</sup>۴) موجود نخستین و خود را تعقل می کند.

<sup>(</sup>۵) مادون مافوق را تعقل می کند نه برعکس.

بنابراین بهطور اجمال وبهوجهی همهٔ موجودات را تعقل کرده باشد؛(۱) زیراسایر موجودات عالم همه وجود خود را ازو برگرفتهاند.

وهمینطوراست وضع عقول ثوانی که هریك هم ذات خودوهم ذات سبب اول را ادراك می کنند.

# عقل فعال

اما عقل فعال هم ذات خود وهم ذات سبب اول وهم ذات همهٔ عقول دیگر را تعقل می کند؛ واشیائی را که بالذات و نخست جزء معقولات نمی باشند به صورت معقولات در می آورد. (۲) ومعقولات با لذات به امور مفارق اجسام گفته می شود (۳) یعنی اموری که قوام و جودی آنها مطلقاً به ماده نمی باشد؛ ومعقولات گوهری عبارت از اینگونه اموراست.

زیرا گوهر اینگونه موجودات (۴) هم عاقل وهم معقولند؛ واز همان جهت که عاقلند معقولند؛ برخلاف سایر معقولند معقولند؛ برخلاف سایر معقولات. (۵) ازباب مثل، سنگ و گیاه ازامور معقوله اند وحال آنکه خود نتوانند

<sup>(</sup>١) زيرا همهٔ موجودات جهان فيض وجود اوست.

<sup>(</sup>٢) اینکه گویند علم اجمالی و به وجه به موجودات عالم دارد ازینرو است.

 <sup>(</sup>γ) کار عقل فعال این است که موجودات جهان جسمانی را تربیت کند و انسان را
 به نهایت کمال خود برساند تا اشیاء محسوس وغیر معقول برای وی معقول گردد.

<sup>(</sup>۳) آنچه بالذات معقولومجردند، عبارتندازعقول مجردهٔ عالم غیب. عقل فعال نفوس ناطقه ای را ترقی می دهد تا مفارق از ماده شوند وجزء معقولات بالذات شوند.

<sup>(</sup>٤) معقولات بالذات؛

<sup>(</sup>۵) که معقول غیر عاقلند؛ مانند اشیائی که معقول انسان واقع می شوند وخود عاقل نمی باشند.

عاقل باشند؛ و بنابراین اجسام و جسمانیات از لحاظ گوهر از جملهٔ معقـولات نمیباشند و این عقل فعال نمیباشند و این عقل فعال است که آنها را (۲) معقول بالفعل می کند؛ یعنی پـارهای از آنها را عقل بـالفعل می کند و از وجود پست طبیعی خود رفعت درجت می بخشد و به مرتبتی از وجود برمی کشد که بر تر و بالا تر از وجود طبیعی اوست.

#### قوة ناطقه

قوهٔ ناطقه یعنی آنچه مقوم انسان است؛ وانسانیت انسان به آنست؛ نه در گوهر ذات خود عقل بالفعل است و نه بالطبع (7) ولکن عقل فعال آنرا به مرتبت عقل بالفعل می رساند؛ (7) و امور معقول را معقول بالفعل وی می گرداند، (8) در آن گاه که قوهٔ ناطقه کمال یابد؛ وعقل بالفعل شود. و در آن گاه است که دراثر مجانس و شبیه شدن به مفارقات عقلیه هم ذات خود را وهم ذات غیر را ادراك می کند و معقولیت او برای ذاتش عین عاقلیت و عقلیت او می شود و جوهر عاقل عین جوهر معقول می شود و عاقل و عقل و معقول یکی می شود. (8) و در اینجاست که قوهٔ ناطقه به مرتبت عقل فعال می رسد؛ و این همان رتبت است که هر گاه آدمی بدان رتبت

<sup>(</sup>١) جوهر آنها بالذات جزء معقولات مجرده نيست.

<sup>(</sup>٢) آنچه مستعد است.

<sup>(</sup>٣) در طبیعت او ازآغاز وجود عقل بالفعل اعطا نمی شود.

<sup>(</sup>۴) بهوسیله عقل فعال وجذبه و کشش او و تحمل دیاضات از طرف انسان بهمر تبت فعلیت می رسد.

<sup>(</sup>۵) اموریکه انسان شأناً می توانست دریا بد دراثر استکمال واتصال به عقل فعال با لفعل در می یا بد.

<sup>(</sup>۶) واین مرتبت کمال قوهٔ نظریه است.

است که هر گاه آدمی بدان رتبت رسد به سعادت ممکن و مطلوب خود رسیده است. (۱)
مقام و منزلت عقل فعال نسبت به انسان به مثابهٔ آفتاب است نسبت به بصرو
هما نطور که آفتاب به قوهٔ باصرهٔ انسان نوربخشی می کند و در نتیجه نیروی باصرهٔ
انسان از راه نوری که از آفتاب بر گرفته است بینای با لفعل می شود، (۲) پس از آنکه
بالقوه بینا بوده است و باز نیروی باصرهٔ انسان جرم آفتاب را و هم نور آفتاب را
به وسیلهٔ همان نورمی بیند یعنی همان نوری که سبب دیدن است، خود به سبب خود،
مرئی می شود و همین طور رنگهائیکه مرئی بالقوه اند به وسیلهٔ نور بالفعل مرئی
می شوند (۳) و بالاخره بصر و دید بالقوه به وسیلهٔ انواربه مرتبت فعلیت می رسد.

پس عقل فعال هم بدین سان است؛ نخست درقوهٔ ناطقهٔ آدمی چیزی افاضه کرده رسم مینماید؛ که آن چیز مفاض نسبت به نفس ناطقه به منزلهٔ نوراست نسبت به بصر و به وسیلهٔ همین امر [مفاض] است که [سرانجام کمال یافته و] نفس ناطقه عقل فعال را ادراك می کند و به وسیلهٔ همانست که اشیائی که بالقوه معقول او بوده اند بالفعل معقول او شوند؛ و باز به وسیلهٔ همانست که انسانی که عقل بالقوه است به مرتبت فعلیت می رسد و تا آنجا کمال می یابد که رتبت او نزدیك به رتبت عقل فعال می رسد و عاقل بالذات می شود؛ بعد از آنکه چنین نبوده است. و معقسول بالذات می شود بعد از آنکه جنین نبوده است کار عقل فعال و ازین جهت است که آنرا موجود هیو لانی بوده است. این است کار عقل فعال و ازین جهت است که آنرا عقل فعال نامیده اند.

<sup>(</sup>١) كمال سعادت قوة ناطقهٔ نظرى همين استكه به مرتبت عقل فعال نائل شود.

<sup>(</sup>۲) قوهٔ باصره با لقوه بینااست ومادام که نورکافی ولازم بهمرئیات نتابد، دید حاصل نمی شود پس نورآفتاب است که باصره را بینای بالفعل می کند.

<sup>(</sup>٣) آنچه رنگهای مختلف را نمودار می کند نوراست و گرنه در ظلمت همهٔ رنگها سیاه اند. در نسخهٔ چاپ حیدرآباد آمده است «و بالضوء ایضاً یصیرالالوان التی هو مرئیه بالفعل مرئیه بالقوة.» این عبارت غلط است؛ والله غلط است. چاپهای هند همه پراز اغلاط است؛ عبارت درست این است. و بالضوء ایضاً یصیرالالوان التی هی مرئیه بالقوة مرئیسة بالفعل.

#### صورت و ماده

صورت در جسم عبارت از جوهری بود جسمانی؛ (۱) مانند شکل تخت در تخت وماده مانند چوب تخت. پس صورت عبارت از چیزی است که شیء متجسم به وسیلهٔ آن جوهریت بالفعل یابد؛ وماده امری ست که جهت قوت جوهریت جوهر است؛ زیرا مثلا تخت از آن جهت که چوب است بالقوه تخت است؛ وهنگامیکه شکل ویژه در آن مستقر شد آن گاه بالفعل تخت می شود؛ (۲) قوام صورت به ماده است وماده موضوعاً برای حمل صور است زیرا صور تها پایدار به ذات خود نمی باشند و در وجود خود نیاز به ماده دارند (۲) که موضوع آنها ست و موضوع همهٔ صور، ماده است؛ پس وجود ماده برای خاطر صورت است.

وگویا غرض اول از آفرینش، وجود صورتهاست لکن چون قوام صورتها بهجز در موضوعی از موضوعات ممکن نبدوده است ماده آفریده شده است تا موضوع حمل صورتها باشد و ازهمین جهت است که هر گاه صورتها موجدود نشوند وجود ماده باطل خواهد بود؛ و چون در موجودات طبیعی چیزی باطل و بیهوده نیست، ممکن نیست که مادهٔ اولیه عاری از صورتی ازصور باشد بنابراین

<sup>(</sup>۱) منظور این استکه صورت هم جسمانی است نه روحانی ومجرد؛ وباز منظور صورت جسمیه است. البته دربارهٔ صورت نوعیه هم بحث خواهد شد.

<sup>(</sup>۲) منظور بیان علت مادی وصوری اشیاء است؛ والبته منظور ازماده دراینجا هیولی یا مادةالمواد نیست.

<sup>(</sup>۳) ماده جهت بالقوه است یعنی به هر شکلی می تواند درآید؛ چنانکه یك قطعــه موم را می توان بهاشکال مختلف درآورد؛ ومی تواند موضوع اشکال مختلف باشد.

ماده تنها مبدأ وسببی است برای اینکه موضوع حامل صور باشد؛ (۱) وخود نه فاعل است و نه غایت؛ و وجود عاری از صورت نیز ندارد. (۲) و هریك از ماده وصورت بنام طبیعت نامیده می شوند. (۳) و لکن آنچه ازین دو شایستهٔ این نامست همان صورت است. مثال این امر بصر است که جو هر است؛ و جسم چشم مادهٔ آنست؛ و قوهٔ بینائی یعنی قوه ای که به وسیلهٔ آن دید حاصل می شود، صورت آنست و از مجموع این دو بصر بالقوه، بصر بالفعل می شود؛ و همین طور است سایر اجسام طبیعی. (۴) اما در بادهٔ نفه سر باید گفت (۹) که مادام که کمال نبایند و کارها شرکه که لایت

اما در بارهٔ نفوس باید گفت<sup>(۵)</sup> که مادام که کمال نیابند و کارهائی که لایق آنها می باشد انجام ندهند وهمچنان به صورت قوتها و هیآت معده برای پذیرش رسوم اشیاء مانده باشند<sup>(۶)</sup> به مانند بصر می باشند قبل از اینکه فعلیت یافته رسوم مبصرات در آن حاصل شود<sup>(۷)</sup> و به مانند متخیله اند قبل از اینکه رسوم متخیلات در آنحاصل شود؛ و به مانند ناطقه اند قبل از اینکه رسوم معقولات در آن حاصل شود؛ که در این احوال همهٔ این قوی صرفاً صور تهائی می باشند در مرتبت قوت. و هنگامی که رسوم محسوسات در قوهٔ حساسه ورسوم متخیله در قوهٔ متخیله ورسوم معقولات در قوهٔ متخیله ورسوم معقولات در قوهٔ ناطقه بالفعل حاصل شود آنگاه است که این قوی مباینت کلی با وضع قبل خود، که صورت محض بوده اند پیدا خواهند کرد؛ اگرچه این رسوم حاصله در هیآت مذکوره بازهم شبیه به صور تها است که متقرر در مواد رسوم حاصله در هیآت مذکوره بازهم شبیه به صور تها است که متقرر در مواد

<sup>(</sup>۱) موضوع حامل صورتها باشد و وجود او برای صورتها است.

<sup>(</sup>۲) یعنی ممکن نیست که ماده وجود داشته باشد بدون صُورت.

<sup>(</sup>٣) طبيعت صورت و طبيعت ماده.

<sup>(</sup>۴) جسم امری است که مرکب است ازماده وصورت ویا هیولی و صورت دراینجا فارا بی گوید: بصرگوهر است ومانند جسم است که از جرم چشم که به منزلهٔ هیولی وماده است و قوهٔ بینائی که بهمنزلهٔ صورت است پدید آمده است.

<sup>(</sup>۵) منظور نفوس انسانی است.

<sup>(</sup>۶) گفته شد که نفوس انسانی در ابتدا صرفاً یك نوع هیأت وقوت رسوم پذیری است و دراین جهان مراتب تكامل را طی می کند تا مجرد شود.

<sup>(</sup>٧) یعنی به مانند آن می باشد از لحاظ اینکه صرفاً درمر تبت قوه است.

است. (۱) و البته نامیدن این رسوم به نام صورت تنها از باب تشبیه است. (۲)

و ازبین این رسوم، رسوم معقولات که حاصل در قوهٔ ناطقه است ابعد از صور است.  $^{(7)}$  زیرا رسوم معقولات نزدیك به مفارقات  $^{(8)}$  و امور مفارقهٔ از ماده است. و وجود آنها درقوهٔ ناطقه ایجاب می کند که از صورت در ماده خیلی فاصله داشته باشد  $^{(0)}$  و اما در آن هنگام که عقل به مرتبت فعلیت رسد و شبیه به عقل فعال شود که قهر اً در آن صورت نه صورت خواهد بود و نه شبیه به صورت.  $^{(8)}$ 

البته باید اشارت کرد که گروهی همهٔ جواهر غیر جسم وجسمانی را نیزاز باب اشتراك اسمی ولفظی، صورت نامیدهاند؛ و صورتها را دو دسته کسردهاند: یکی صوری که مفارق از ماده وبی نیاز وبری از مادهاند؛ (۲) یکی دیگر صوری که غیر مفارق از مادهاند که قبلا گفته شد؛ (۸) والبته این تقسیم صرفاً از باب اشتسراك اسمی است.

<sup>(</sup>۱) بطور خلاصه گوید: کلیهٔ قوای آدمی قبل از کمالیافتن صرفاً یك استعدادهائی هستند که مهیای پذیرش مراتب کمال وفعلیات اند؛ وهنگامیکه کمال یا فتند، که البته کمال وجودی هریك به این است که هریك به این است که خاصیت لازمهٔ او بر او متر تب شود، کمال وجودی حاسه این است که صور محسوسات را به کمال بپذیر د وفعلیت یا بد. کمال متخیله، حصول صور خیال است در آن. کمال ناطقه حصول صور معقولات است در آن. معذا لك فلاسفه این رسوم را تشبیسه به صورت کرده اند که در ماده است؛ واصولا جنس وفصل ذهنی را هم صورت و ماده خارجی می داند که در ماده است؛ واصولا جنس وفصل ذهنی را هم صورت و ماده خارجی می دانند یعنی تشبیه بدان کرده اند.

<sup>(</sup>۲) والا تعریف صورت وماده براین قوی و رسوم آنها صادق نمی باشد.

<sup>(</sup>۳) یعنی رسوم محسوسات و رسوم متخیلات را شاید بتــوان مانند صور دانست لکن معقولات دورتر است از صورت.

<sup>(</sup>۴) نزدیك به عقل یا نفس مجرد است در مرحلهٔ كمال.

<sup>(</sup>۵) وبهطور جد این تشبیه را نامناسب می کند.

<sup>(</sup>۶) و حتى اين تشبيه هم مطلقاً جايز نيست.

<sup>(</sup>۷) همانطورکه نفوس انسانی از ماده واستعداد مادی شروعکرده تا بهمرتبتکمال واستقلال وجودی می رسد.

<sup>(</sup>۸) در باب صورت و ماده.

#### صور ماديه

صورتهائی که نیازمند به ماده اند خود دارای مراتبی می باشند که فرود ترین آنها از لحاظ رتبت، صورت عناصر چهار گانه است که چهار صورت بود در چهار ماده؛ و مواد چهار گانه از لحاظ نوع یکی است؛ زیرا آنچه مادهٔ آتش است بعینه مادهٔ هوا است؛ وممکن است منقلب به هوا شود و همانطور منقلب به سایر عناصر شود. (۱)

و صورتهای دیگر همه عبارت از صوراجسامی هستند که از آمیزش عناصر و امتزاج آنها حاصل می شود (۲) والبته پاره ای از آن صور بر تر از بعضی دیگر است؛ چنانکه صور اجسام معدنیه بر تر از صور عناصر است؛ و صور نباتی با اختلافاتی که دارند بر تر از صور معدنیه اند، وصور انواع حیوانات غیر ناطقه با تفاضلی که پاره ای از آنها بر پاره ای دیگر دارند بر تر از صور نباتات است، وصور حیوانات غیر ناطقه است. (۳)

اما صورت و مادهٔ اولی از لحاظ وجودی ازهمهٔ آنها ناقصتر است زیرا وجودآنها طوری آفریده شده استکه هریك ازلحاظ استقرار وجودی نیاز بدان

<sup>(</sup>۱) در باب کون وفساد وانقلابات گفته شده است که مادهٔ هریك از عناصرچهار گانه تبدیل به عنصر دیگرمی شود به این معنی که مادهٔ آتش در کشا کش روز گار و حوادث ارضی و سماوی تبدیل به هوا شده، صورت هوائی پذیرد؛ و گاه صورت آب پذیرد؛ و گاه صورت خاك. در باب انقلابات عناصر به طور تفصیل بحث شده است.

 <sup>(</sup>۲) از اختلاط و آمیزش عناصر و حصول مزاجها، صورتهای بینهایت در جهان کون وفساد دیده میشود.

<sup>(</sup>۳) وبههرحال صورتها دارای مراتب مختلف است. وصورت حیوان ناطق حتی قبل از طی سیر تکاملی هم از صورت حیوان غیر ناطق کاملتر است.

دگردارد، چه آنکه قوام صورت به ماده است. و ماده هم از لحاظ گوهروهم از لحاظ طبع برای خاطر صورت آفریده شده است. و وجود آن برای حمل صور است و تا آن گاه که صورتی موجود نباشد ماده ای موجود نخو اهدبود زیر احقیقت ماده بالذات عاری از صورت است. (۱) و ازین جهت است که وجود ماده بدون صورت باطل است. و در جهان طبیعت هیچ امری باطل نمی باشد. و هر گاه ماده موجود نباشد صورت موجود نخواهد بود. زیرا صورت در قوام خود محتاج به موضوع است.

و هریك از ماده و صورت را هم نقصانی ویژه بود، وهم كمالی ویژه كه در آن دگرنیست، ازین قرار كه كمال دو وجود [قوه وفعل] جسم، كه فعلیت است به وسیلهٔ صورت است، ونقصان دو وجود آن [قوه وفعل]، كه وجود بالقوه باشد به واسطهٔ ماده است. (۲)

وجه دیگر اینکه وجود صورت نهاز آن جهت است که ماده بهوسیلهٔ آنوجود یابد، ونه از آن جهت که ماده برای یابد، ونه از آن جهت که ماده برای خاطر صورت موجود می شود و برای این که قوام آن به آن باشد، وبدین ترتیب و ازین جهات، صورت بر ماده فضیلت دارد.

و از طرفی دیگر ماده بر صورت فضیلت دارد به اینکه در وجودش نیازی به موضوع ندارد، درحالی که صورت نیازمند بهموضوع است، ودیگر اینکه برای ماده ضدی وجود ندارد، (۲) ودیگر اینکه عدمی درمقابل آن نمی باشد (۴)، درحالی

<sup>(</sup>۱) در مقام ذات ماده عازی ازصورت متصور است نه درمقام وجود و درمقام وجود هر دومحتاج به یکدیگر ند.

<sup>(</sup>۲) به عبارت دیگر مرتبهٔ هیولی محض مرتبهٔ نقصان است؛ یعنی جسم در مرتبهٔ هیولانی ناقص ترین وضع را دارد و صورت آن را فعلیت دهد و کمال بخشد؛ یعنی هیولای بی نام و نشان قوهٔ محض است و توارد و تعاقب صور براو، آنرا فعلیت و کمال بخشد. در نسخهٔ چاپ بیروت وجودی (به فتح دال) آمده است و منظور از دو وجود، وجود بالقوه و وجود بالفوه و

<sup>(</sup>۳) زیرامادهٔ اولی همهٔ صوررامی پذیردویك امر بی نامونشان است پس ضدی ندارد. (۴) پس نه ضدی دارد نه عدم مقابل.

که صورت را هم ضدی هست<sup>(۱)</sup> وهم عدم مقابل. و آنچه را عه و ضد بود، دائم الوجود نبود؛ دیگر اینکه صورت شبیه به اعراض است، زیرا قوام صورت به موضوع است؛ نهایت صورتها با موضوع است همانطور که قوام اعه اعراض به موضوع است؛ نهایت صورتها با اعراض این فرق را دارند که موضوعات اعراض نه برای خاطر وجود اعراض موجود شده اند و نه برای اینکه حامل اعراض باشند<sup>(۲)</sup>. برخلاف موضوعات صور که مواد باشند که برای این موجود شده اند که حامل صور باشند؛ و بالاخره ماده محل صور متضاده است؛ و قابل پذیرش صور مختلف است؛ هم قابل فلان صورت به صورتی است و هم قابل ضد آن و یا عدم آن و بنابر این علی الدوام از فلان صورت به صورتی دیگر منتقل می شود؛ و نسبت به هیچ یك از صور تها او لویت ندارد؛ و نسبت به پذیرش صور متضاده یکسان و بی تفاوت است.

#### جواهر غیر جسمانی عادی از نقائص جوهر جسمانیند

اما در باب جو اهر غیر جسمانی، وضع بدین منو ال است که هیچ یك از نقائصی که خاص صورت و ماده است عارض جو اهر غیر جسمانی نمی شود. (۳) هریك

<sup>(</sup>۱) صورتها با یکدیگر متضادند. اصولا تضاد بین اشیاء به صورت است نه بهماده چون ماده یکی است. و دیگر اینکه صورت معدوم می شود و صــورتی دیگر جای آنــرا می گیردکه مقابل اوست.

<sup>(</sup>۲) علت وجود موضوعات برای این نیست که اعراض در آنها استقرار یابند ؛ و برای خاطر اعراض هم وجود نیافته اند؛ برخلاف موضوعات صورکه مادهٔ اولی باشد؛ که وجودش برای صورت پذیری است.

<sup>(</sup>۳) منظور این است که آنچه متعلق و مربوط به جواهر جسمانی است عارضولاحق بر جواهر مفارقه نمی شود.

از جواهر غیر جسمانی از لحاظ قوام و جودی نیاز به موضوع ندارند (۱)؛ و و جود هریك از آنها برای غیر [و آن دگر] نمی باشد؛ نه به طریق اینکه مادهٔ آن دگر باشد؛ و نه به طریق اینکه آلت آن دگر باشد؛ و نه به طریق اینکه آلت آن دگر باشد؛ و نه آنها را نیازی بود که به و جودشان در آینده از راه فعل در آن دگر، و یا فعل آن دگر در او، افزوده شود. (۲) و هیچ یك از آنها را، نه ضدی بود؛ و نه عدمی مقابل، و قهراً اینگونه جواهر در جوهریت اولی هستند از ماده و صورت. (7)

البته در مورد این جواهر جسمانی، یعنی درمورد عقول ثوانی و عقل فعال (نه موجود اول) ، باید گفت گرچه معروض نقائص ماده و صورت [و جواهسر جسمانی] نمی باشند، لکن عاری از نقائص دیگری که مربوط به نقائص وجودمادی نیست نمی باشند، زیرا [همانطور که بیان شد] گوهر آنها مستفاد از غیر است، و وجود آنها تابع وجود غیراست و گوهر آنها نیزاز لحاظ کمال وجودی به مرتبهای نیست که خود بی نیاز باشند از اینکه کمال وجودی از غیر خود بر گیرند، و بلکه وجود آنها فائض از وجودی است که کاملتر از آنها است، و این گونه نقص شامل همهٔ جواهر عقلیه به جز ذات اول می شود (۴).

<sup>(</sup>۱) در حالی که صورت که جوهر جسمانی است، در موضوع است. البته بایدگفت که در تعریف جوهر که یکی از مقولات استگفته شده است که وجودش در موضوع نیست؛ لکن در اینجا عجالة منظور بیان اوصاف مفارقات است.

<sup>(</sup>۲) یعنی هریك از آنها آنچه برای آنها از لحاظ وجودی ممكن است بالفعل حائز و واجدند؛ وفعل وانفعالی در یكدیگر ندارند؛ بهمانند جواهر جسمانی كه دائماً در حال فعل و انفعال؛ و تأثیر و تأثیر ند.

<sup>(</sup>۳) چون بی نیازی کامل دارند از موضوع واز هرچیزی دیگر و تماممراتب کمالات برای آنها حاصل است.

<sup>(</sup>۴) منظور این است که جواهر عقلیه هم با اینکه دارای نقصی که در ماده و جواهر مادی است نمی باشند، معذلك دارای نقصاند؛ واین نقص درهمهٔ عقول مجرده وجود دارد وآن این است که وجود آنها وجود تبعی است؛ وتابع وجود ذات اول است؛ و دوم اینکه وجود آنها فائض از واهب الصور است؛ گرچه وجود مجردهم باشد و به هر حال معلول ذات اولند، با واسطه و بی واسطه چنانکه بیان شد.

و بازهم باید دانست که هیچ کدام از عقول ثوانی وعقل فعال در حصول زینت وبهاء و غبطت و التذاد و جمال وجودی، بی نیاز از غیر نبوده واین اوصاف تنها به واسطه ادراك ذات خودبرای آنها حاصل نمی شود بلکه حصول این اوصاف مستند است به اینکه هریك علاوه بر تعقل ذات خود ذات دیگری را که کاملتر و نورانی تر از اوست تعقل کند<sup>(۱)</sup> و بدین تر تیب در ذات هر یك از جواهر عقلی به استناد و جوه مذکوره ، کثر اتی حاصل می شود زیرا هر آنچه چیزی را تعقل کند از آن جهت ذاتی ویژه یابد، (۲) و به هر حال چنان می نماید که فضیلت ذات هریك نیاز به جهات عدیده دارد، و کشرتی که موجب نقص و جودی ذات سبب اول می شود (۲) آنگونه کثر تی است که گوهر و جودی ثوانی بسته بدان باشد (۴).

والبته طبیعت وجودی موجودات ثوانی این نیست که بهاء وزینت وجمال خود را از راه تعقل موجودات دون خود بر گیرند. (۵) وهیچ یك از موجوداتی که صادر از آنها هستند، ویا از توابع وجودی آنها هستند (۶) نه بدانها پیوند یابند، و نه در آنها حلول می کنند (۷)، ونیز ذات آنها در ایجاد موجودی دیگر (۸) نیاز به

- (۲) یعنی با توجه به هرتعقل ذاتی خاص دارد؛ وبنا بر این هرگاه ده نوع تعقل دارد. ده ذات دارد.
  - (٣) از معلولات بدان سرایت می کند.
- (۴) بنابراین کثرات اعتباری که موجب بها، و زینت و التذاذ آنها است؛ و یا منشأ صدور کثرات است و گوهری نیست، نقص در علت اول ایجاد نمی کند.
  - (۵) مافوق ازمادون التذاد و جمال و زینت برنمی گیرد و بلکه بالعکس است.
    - (۶) صادر بلا واسطه و یا با واسطهاند.
- (۲) صادرات آنها وجود مستقل و جدا دارند؛ نه حال و عرض درآنها هستند و نه پیوند دارند.
  - (۸) در وجود هریك از عقول.

<sup>(</sup>۱) گفته شد که هریك از جواهر مفارقه هم ذات خود را ادراك می کنید، هم ذات موجد خود را و بلکه هم ذات اول را؛ وحصول بهاء و زینت و کمال صرفاً مستند به تعقل ذات خود است و تعقل ذات اول و تعقل ذات جوهری که بهطور ترتب وجودی علت اوست؛ و او را آفریده است. مثلا عقل دوم زینت و بها و غبطت و التذاد را از تعقل ذات خود وتعقل ذات خدا بسر گیرد؛ و به هرحال «ازمةالامور طرآیده والکل مستمدة من مدده.»

آلات و ابزار ندارند، (۱) و تنها ذات آنها در ایجاد و وجود غیر، کافی است. (۲)

دربارهٔ نفوس اجسام آسمانی نیز، بایدگفت که آنها نیز از انحاء نقائصی که در ماده وصورت هست مبری هستند، جزاینکه واقع در موضوعات اند<sup>(۳)</sup> واز این جهت شبیه به صورتند، البته موضوعات این نفوس ماده نمیباشند، وبهمانند ماده اجسام ارضی نمیباشند، صرفاً هریك از آنها اختصاص به موضوعی خاص دارد که آن موضوع نمی تواند موضوع آن د گر باشد، وبنابراین با صورت اجسام ارضی تفاوت دارد.

دیگر اینکه انحاء نقص که در عقول ثوانی وجود دارد در نفوس اجسام سماوی نیز وجود دارد، به اضافهٔ اینکه تکثر گوهری نفوس فزون تر از تکثر گوهری عقول ثوانی است (۲)، و جمال و بهاء و غبطهٔ آنها به این حاصل می شود که هم ذات خود را تعقل کنند، و هم ذات ثوانی و ذات اول را (۵) و دیگر اینکه و جود آنها به دنبال و جود ات دیگری که خارج از ذات آنها هستند حاصل می شود. (۶) و نیز در افاضهٔ و جود به غیر خود نیاز به آلات و ابزار دارند، (۷) و نیز احتیاج به حالات دیگر و حلول عرض دارند در ایجاد غیر، و بنابر این نفوس در افاضهٔ و جود نیاز به امور دیگری دارند خارج از گوهر آنها (۸).

<sup>(</sup>۱) چنانکه انسانها در افعال خود نیاز به آلات و ابزار دارند.

<sup>(</sup>۲) ذات هر یك منشأ صدور موجودی دیگر است.

<sup>(</sup>٣) برخلاف عقول که در موضوع نمی باشند.

<sup>(</sup>۴) تکثر ذاتی نفوس بیش از عقول است. اصولا عقول را اعتبارات متعدد است ؟ وهریك تکثر جوهری ندارند.

<sup>(</sup>۵) لکن حصول این امور برای عقول محتاج به این نیستکه نفوس را تعقل کنند؛ فقط خود و ذات اول در حصول بها، وغبطه برای آنها کافی است.

<sup>(</sup>۶) وجود آنها به تبع وجود عقول است؛ وعلاوه براین تعلق به موجودات دیگری دارند. این عبارت هر دو امر را افاذه می کند.

<sup>(</sup>٧) برخلاف عقول، اصولا نفس وجود تعلقي دارد.

<sup>(</sup>۸) که اجسام سماوی باشد.

یعنی هم درقوام گوهرخود محتاج به آن دو امراند<sup>(۱)</sup>؛ وهم دراعطاء وجود به غیرخود. در حالی که عقول ثوانی مطلقاً از آنچه خارج از ذات آنها است، مبری هستند؛ و جمال وبهاء وغبطهٔ خود را نیز از راه تعقل موجودات فرودتر از خود برنمی گیرند؛ و وجود آنها محصور در خود آنها نمی باشد؛ باین معنی که هریك افاضهٔ وجود می کند<sup>(۲)</sup>.

و اما نفوسی که در حیوان است، وضع آنها بدین منوال است که هر گاه قوهٔ حساسه و متخیله در آنها کمال یابند، درین وقت شبیه به امور مفارقه می شوند. البته این شباهت آنها را از طبیعت وجود هیولانی واز طبیعت صورت خارج نمی کند(۳).

واما جزء ناطقه ازنفس حیوانی(۴) اگر کمال یابد وبالفعل شود قطعاً نزدیك وشبیه به مفارقات می شود.(۵)

به جز اینکه کمال وجود وفعلیت وبهاء و زینت وجمال آن تنها از راه تعقل امور بالاتراز خود حاصل نمی گردد، و بلکه هم از این راه وهم از راه تعقل امور مادون خود حاصل می شود. و دیگر اینکه تکثر گوهری آنها بسیار است<sup>(۶)</sup>

و دیگر اینکه در آن هنگام که کمال فعلیت یافته مفارق از کالبدها گردند، بهطورکلی وجودشان محصور درخود می باشد؛ وافاضهٔ وجودی دیگرنمی کنند(۲) البته در آن هنگام که درحال مفارقت ازقوای نزوعیه ومتخیله وحساسه استافاضه وجود به دیگری می کند(۸)؛ و گویا چنان می نماید که درین حالات باید فیوضات

- (۱) آلات وابزار وحلول اعراض و وجود موضوع.
  - (۲) هر عقلی منشأ صدور عقلی دیگر است.
- (۳) وهمین طور درحا لات طبیعی باقی می مانند ومفارق ازماده به طور کامل نمی شوند؛
   برخلاف نفوس حیوانات ناطقه.
  - (۴) که ویژهٔ انسان است.
  - (۵) تا آنگاهکه بهطور کامل مفارق شود.
  - (ع) تکثر جوهری نفوس آدمی زیادتر از تکثر گوهری نفوس سماوی است.
  - (٧) برخلاف عقول مجرده مفارقهٔ ذاتی که هریك منشأ عقل ونفسی دیگر است.
- (۸) قبل از اینکه مفارق تام شود کارش خدمت به هم نوع و موجودات این جهان است و هنگام وصول، رسالتش پایان می یا بد.

وجودی از آنهاصادر شود؛ وبهغیرافاضه شود تا موجب حصول وجود اکملبرای آنها شود<sup>(۱)</sup>. وهنگامی که از کالبدها بهدر آمدند دیگرنتوانند افاضه جود و وجود کنند و تنها محصور دروجود خود می باشند و چنان می نمایند که گویا جوهروجودی آنها آنها<sup>(۲)</sup> برای افاضهٔ وجود به غیر نمی باشد و بلکه حدود وجودی آنها همین است که گوهر وجودی آنها همچنان محفوظ بماند و از نوع اسباب و عللی است که صرفاً برای وصول به غایتی است؛ و نه از نوع فاعلهای دیگر (۱).

و اما در ذات موجود اول بهطور مطلق و به هیچ وجهی از وجوه، نقصی نمی باشد. ونشاید که وجودی کاملتر از وجود او بود ونشاید که وجودی اقدم از وجود او بود ونشاید که وجودی اقدم از وجود او بود. ونشاید که وجودی بود در حد رتبت او که مشمول او نشود. (۴) و آبا توجه به بیان مذکور] ممکن نیست که ذات اول، وجودش را ازچیزی دیگر که اقدم براوباشد گرفته باشد (۵). و بنابر این استفادهٔ اواز وجود انقص بعید ترخواهد بود؛ واز همین جهت است که گوهر وجود اوازهر امری دیگر بهدور بوده و مباینت تامه دارد. و نشاید که اینگونه وجود به جزبرای یك موجود [برای موجودی دیگر] باشد؛ زیرا نشاید که بین این وجودوموجود دیگری که [فرضاً] دارای چنین وچودی باشد مباینتی بود، (۶) زیرا اگر بین این چنین دو وجودی مباینت بود، لازم آید که باشد مباینتی بود، از اگر بین این چنین دو وجودی مباینت بود، لازم آید که

<sup>(</sup>١) معنى تبليغ رسالت اين است.

<sup>(</sup>۲) در هنگام مفارقت تامه.

<sup>(</sup>۳) بنا براین سبب بودن آنها تا این حد است که به غایتی برسند؛ و نهمانند فاعلهای دیگر که عقول و نفوس مجردهٔ فلکیه باشد.

<sup>(</sup>۴) در نسخهٔ چاپ حیدرآباد آمده است؛ ونشایدکه وجود دیگر بمانند او بودکه وجود او متوقف بر وجود او متوقف بر آن دگر نباشد و این شبههٔ ابن کمونه است؛ وبه معنی متن توجه شودکه منظور این است که هر وجودکاملی که باشد در اوست.

<sup>(</sup>۵) بیان شد که وجودی اقدم بر وجود او نیست.

<sup>(</sup>۶) البته منظور این است که دو وجود اکمل؛ وبدینسان نتواند باشد، چنانکه ابن کمکونه گوید. نهایت فارابی با عبارتی که ملاحظه می شود این مطلب را بیان کرده است یعنی با ذکر لوازم، ملزوم را افاده کرده است.

ونیز اگر ممکن باشد که موجود دیگری غیر از واجب یکتا وجود داشته باشد که عین همان وجود واجبی هم برای او بود، لازم خواهد بود که یك وجود دیگری خارج از وجود و در رتبهٔ او باشد که واجب الـوجود اول واجد مراتب وجودی اونیست<sup>(۳)</sup>؛ وقهراً وجود واجب اول فرودتر از آن واجبی است که شامل هر دو وجود باشد<sup>(۴)</sup>؛ و بنابراین آنچه فرض شد که واجب الوجودست ، وجود ناقص است<sup>(۵)</sup>؛ زیر اوجود تام آن وجودی است که خارج از اووجودی دیگر نباشد که عین این وجود برای وی ممکن باشد وبنابراین وجود واجبی آنچنان وجودی است که به طور مطلق ممکن نیست خارج از و چیز دیگری باشد که این وجود برای اوم باشد و بنابراین اورا ضدی نیست؛ چه آنکه ضد آن چنان امری است که وجودش در رتبت او باشد. (۶)

<sup>(</sup>١) از اجزاء ذاتيه باشد؛ زيرا امور عرضي نمي تواند ما به المباينة باشد.

<sup>(</sup>٢) از ما به الاشتراك ذاتى وما به الامتياز ذاتى يا جنس وفصل.

<sup>(</sup>٣) چون ذات واجب الوجود باید واجد همهٔ مراتب وجودات به نحو کامل باشد و در مرتبهٔ او وجودی نباشد؛ چون ذات او کل همهٔ وجودات است.

<sup>(</sup>۴) یعنی بنابراین باید بهدنبال واجب الوجودی رفت که شامل هردو وجود واجبی است زیرا وجود اکمل اوست.

<sup>(</sup>۵) بنا براین فرض، هردو ناقصاند وواجب الوجود هیچکدام نمی باشند.

<sup>(</sup>۶) وچون مثل ندارد ضد هم ندارد.

پس [بیان شد] روا نبود که وجودی باشد درحد ومثل رتبت او که مشمول او نباشد و گرنه لازم آید که وجود اووجودی ناقص باشد [چنانکه بیان شد].

و نیز هر موجودی که دارای ضدی باشد کمال وجودی او به عدم ضدش می باشد (۱)؛ زیرا حفظ و بقاء هر موجودی که دارای ضد است به اموری است خارج از گوهروجود او (۲) چه آنکه گوهرهیچ یك ازدوضد نتوانند گوهرخود را از تعرض آن د گرمحفوظ دارد.

پسلازم آید که برای سبب اول هم سبب دیگری باشد که وجود اور انگهدارد (7) و در نتیجه لازم آید که (7) در مرتبت موجود اول نباشد (8) و بلکه آن دگر موجودی یکتا باشد (7) و نیز موجود نخست نشاید که بالذات منقسم به اجزاء مقولی شود (7) یعنی قابل تقسیم و تجزیه به اجزائی که مقوم گوهر او باشند نمی باشد؛ زیرا اگر چنین باشد آن اجزائی که ذات اور اتشکیل می دهند و ذات او به آنها تجزیه می شود، هر جزئی از اجزاء آن دلالت بر جزئی از اجزاء گوهر او خواهد کرد، قهر آ اجزاء این جنینی، علل و اسباب و جود او می باشند؛ بر این اساس که همهٔ محدودات و اموری که دارای اجزاء حدی می باشند آن، اجزاء علل و اسباب و جودی آن محدودند (8).

<sup>(</sup>۱) همهٔ موجودات که دارای اضدادند در معرض فنا وتباهی می باشند و کمال وجود هر موجودی این است که اضداد او از بین بروند تا در معرض تباهی نباشد.

<sup>(</sup>۲) زیرا گوهر وجود او در معرض تلف است، از راه ضدی که دارد پس باید عوامل خارجی دیگر او را از مغلوبشدن نگهدارد. بیان تنازع بقا است.

<sup>(</sup>۳) به فرض اینکه دارای ضدی باشد.

<sup>(</sup>۴) سببی که فرضاً حافظ اوست.

<sup>(</sup>۵) موجود اولی که بالفرض دارای ضد است.

<sup>(</sup>ع) پس آن امری که سبب حافظ است موجود نخست است.

<sup>(</sup>٧) جنس و فصل مثلا.

<sup>(</sup>٨) در محل خود بيان شده است كه اجزاء حدى اسباب محدودند.

<sup>(</sup>۹) منظور این است که به هر صورت که باشد آن اجزاء اسباب وجوداند واسباب وجود چیزی بر آن چیز مقدمند.

باب موجود نخست روانیست؛ زیرا معنی موجود نخست بودن این است؛ وچون این نوع تقسیمات در او روا نیست، بنابر این از انقسامات کمی و سایر انقسامات به طریق اولی بیزارودور ترخواهد بود؛ و بنابر این ذات موجود اول ازهمهٔ جهات، اول و یکتاست؛ و از همین جهت است که نشاید که وجودی که ذات او را از سایر موجودات ممتاز می گرداند غیر از آن چیزی باشد که گوهر او بدان موجود است (۱) پس امتیاز او از سایر موجود ات به وحدانیت و یکتائی ذاتش بود نه غیر آن، زیرا یکی از معانی و حدت؛ و جود خاص است که هر موجودی را از آن دیگر متمایز می گرداند؛ و به وسیلهٔ همین امر است که به هر موجودی از جهت و جود خاصی که دارد اطلاق و حدت می شود (۱). این معنی [از معانی و حدت] مساوی با موجود است. (۱)

پس ذات موجود نخست، بدین معنی نیز واحد است و از هر امر واحدی شایسته تر است به اطلاق کلمهٔ واحد براو، هم از لحاظ لفظ و هم از لحاظ معنی؛ وچون او به هیچ وجهی از وجوه مادی نمی باشد گوهر او صرف عقل بود. (۴)

زیرا آنچه مانع است که چیزی عقل باشد واینکه بالفعل عقل وعاقل باشد ماده است؛ ونیزذات اوازهمان جهت که عقل است، معقول است. (۵) زیرا ازهمان جهتی که شایسته است که معقول باشد ۶ ؛

<sup>(</sup>۱) بیان این معنی است که وجود او عین ماهیت اوست؛ و دیگر اینکه حتی بهطور اعتباری هم دو وجود، ندارد ذات او عین وجود اواست؛ و هر آنچه برای موجودات دیگر ممکن است برای او واجب است.

<sup>(</sup>۲) وحدت وجود خاص. مجموعهٔ خواص وجودی هر موجودی ایجاب می کند که واحد باشد و از سایر موجودات متمایز شود.

<sup>(</sup>٣) و متكلمان گفته اند الموجود والوحده متساوقان.

<sup>(</sup>۴) چون در تعریف عقل گفته اند که ماده ومادی نیست و به علاوه در ذات حق گو ثیم صرف عقل است.

<sup>(</sup>۵) معقول ذات خود است در رتبت اول.

<sup>(</sup>۶) بیان اتحاد عاقل ومعقول وعقل است.

ودرمعقول بودن نیاز به ذات دیگری ندارد که او را تعقل کند<sup>(۱)</sup> و بلکه او خود ذات خود را تعقل می کند عاقل است؛ خود را تعقل می کند عاقل است؛ واز آن جهت که ذات خود را تعقل می کند عاقل است؛ واز آن جهت که معقول ذاتش می باشد معقول است، و بالاخسره در عاقل و معقول بودن نیاز به ذات و چیز دیگری ندارد که از خارج از ذات خود بر گیرد؛ و بلکه عاقل و معقول بودنش به این است که خود ذات خود را تعقل کند؛ زیر ا همان ذاتی که تعقل می کند عیناً همان ذاتی است که معقول واقع می شود.

#### علم وحكمت حق

و همین طور است وضع عالمیت او که در حصول علمش نیاز به ذات دیگر ندارد که علمش را ازو بر گیرد؛ و همین طور در معلوم بودن خود نیاز به ذات دیگری ندارد که معلوم وی باشد<sup>(۲)</sup>؛ وبلکه گوهر وجود او هم عالم است و هم معلوم؛ وازهمان جهت که عالم است معلوم است؛ ودانش اوبه ذاتش به جزجوهر وجود او چیزدیگری نیست؛ وبنابراین بالذات هم عالم است وهم علم وهم معلوم، درعین وحدت ذاتی.

وهمین طورست حکیم بسودن او. زیسرا حکمت عبارت از تعقل و ادراك بر ترین چیزهاست به وسیلهٔ بر ترین علمها و چون ذات موجود اول عالم و عاقل بالذات است، پس افضل چیزها را به وسیلهٔ افضل علمها ادراك می كند<sup>(۱۳)</sup>؛ وعلم افضل عبارت ازعلم تامی است كه قابل زوال نباشد؛ و بدین جهت ذات موجود نخست حکیم است؛ نه از راه حکمتی كه به وسیلهٔ علم دیگری خسارج از ذاتش

<sup>(</sup>۱) و بلكه معقول ذات خود است.

<sup>(</sup>٢) و بلكه خود هم عالم است و هم معلوم. عالم بالذات ومعلوم بالذات است.

<sup>(</sup>۳) افضل اشیاء ذات حق است که بوسیلهٔدانش به ذاتش افضل امور را که ذاتش باشد درمی یا بد به وسیلهٔ برترین علمها که باز علم به ذاتش بود واین است معنی حکمت.

برای اوحاصل شده باشد<sup>(۱)</sup>؛ و بلکه مسوجود اول را ذاتش دراینکه حکیم وعلیم باشد بسنده است.

# جمال، بهاء، زينت، لذت، فرح، سرور وغبطه

جمال وبهاء و زینت در هرموجودی به این است که بر ترین وجود ممکن به او اعطاء شده باشد و به کمالات ممکن وجودی نائل شود؛ و چون بیان شد که وجود موجود نخست بر ترین وجودات است بنابراین جمال و زینت وی هرنوع زیبائی و زینتی را در پر توخود محو می نماید؛ و همین طور است وضع جمال و بهاء ذاتی او که وجود آنها وجود ذاتی واز راه تعقل اواست ذات خود را.

و چون لذت و فرح و سرور و غبطه، اکثر اوقات از راه ادراك اجمل حاصل می شود به اینکه اجمل موجودات به وسیلهٔ ادراك متقن و استوار خود، لذت و فرح و سرور و غبطه را اندر یابد، و از طرفی ذات او اجمل و ابهی و ازین موجودات است به طور مطلق و دیگر ادراك او هم ادراك ذاتی است و استوار ترین ادرا کات است و علم او افضل علمها است، بنابر این لذتی که برای ذات نخست است لذتی است که ما نتوانیم کنه آنرا اندریابیم و اندازه و عظمت آنرا دریابیم مگر با سنجش و مقایسهٔ آن با لذاتی که ما درمی یابیم؛ یعنی آنگونه لذتهائی که از روی ظنو گمان به ادراك اجمل و ابهی برای ماحاصل می شود. (۲)

<sup>(</sup>۱) بلکه از راه حکمتی که بهوسیلهٔ علم ذاتی او آمده است.

<sup>(</sup>۲) یعنی ما گمان می کنیم که زیباترین چیز و روشنترین و متجلی ترین چیز را درك کرده ایم و بدان نائل شده ایم. پس لذتی برای ما حاصل می شود و حصول این لذتها برای ما برمبنای ادراك آن چیزی است که گمان می بریم زیباست؛ پس لذتهای ما هم خیالی و وهمی است و ما فقط ازلذت و خوشی همین را می فهمیم و اگر بخواهیم در بارهٔ لذتهای موجود نخست قضاوت نمائیم صرفاً مقایسه با لذتهای حاصل برای خود می کنیم.

حال بهوسیلهٔ احساس ما حاصل شود و یا تخیل و یا علم عقلی.(۱)

و چون در این حالات برای مالذتی پدید می آید که گمان می کنیم که از لحاظ عظمت هرنوع لذتی را تحتشعاع خود قرار داده محو می کند؛ و دراین حال بهخود می بالیم و از راه لذاتی که ما را رسیده است بی نهایت مغبوط واقع می شویم، (۲) می توانیم [ازوراء حجاب] حال و وضع علم و ادراك افضل و اجمل او را با مقایسه با علم و ادراك اجمل و ابهی خود به معیار سرور و لذت و غبطه او بهذاتش را با آنچه از لذات و سرور و اغتباط برای ما حاصل می شود مقایسه نمائیم . و اندریابیم که همان طور که ادراك و معلوم ما را نسبتی نیست با ادراك و معلوم او بازی او گرهم نسبتی باشد بسیار ناچیز است. بنابراین بین سرور و لذتهاو اغتباط ما به خود با آنچه برای ذات نخستین است نسبتی نمی باشد. و اگر هم نسبتی باشد ناچیز است؛ زیرا چگونه ممکن است نسبتی نمی باشد. و اگر هم نسبتی باشد و چگونه می توان بین وجود انقص با ذاتی که درغایت نامتناهی زمانی نسبتی باشد و چگونه می توان بین وجود انقص با ذاتی که درغایت کمال است مقایسهای روا داشت.

## عشق وحب

وچون لذاتی که برای ذات نخستین از ناحیهٔ ذاتش حاصل می شودبزر گترین لذتهاست و همین طور سرور و غبطت او به ذاتش که از ناحیهٔ ادراك ذاتش بود بزر گترین سرورها و غبطت هاست، بنابراین وی به طور مطلق محب و عاشق ذات خود بود و حب و عشقش به ذاتش بزر گترین عشقها و محبت هاست.

<sup>(</sup>١) لذتهای حسی، خیالی وعقلی.

<sup>(</sup>۲) مورد غبطه واقع میشویم. دیگران بما رشک میبرند.

<sup>(</sup>٣) يعنى فاصلة بين ادراك و علم ومعلوم ما با ادراك وعلم ومعلوم او بسيار است كه قابل قياس نيست.

چه آنکه روشن گردید که ذات سبب اول محب و عاشق و معجب بـه ذات خود است، آن گونه عشق و اعجابی که درمقام مقایسه بالذتی که از فضیلتذات ما برای ماحاصل می شودعیناً به مانند نسبت فضیلت و کمال ذاتی او ست به فضیلت و کمال ما حجاب ماست به خود.

محب و محبوب و معجب و معجب منه در مدورد ذات اول یکی است. (۱) پس وی هم محبوب و معشوق اول است و هم محب و عاشق اول.

# فیض وجودی حق

چون<sup>(۲)</sup>ذات سبب تخستین، وجود و اجبی یافت لازم آمد بالضرورة که سایر موجودات طبیعی یعنی موجوداتی که در اختیار انسان نمی باشند آنطور که حدود و جودی آنهاست موجود شوند؛<sup>(۲)</sup> یعنی موجوداتی که پارهای از آنها محسوس و مشاهد به حساند و پارهای دیگر وجودشان به وسیلهٔ برهان معلوم می شود.<sup>(۴)</sup>

<sup>(</sup>١) اتحاد عاشق ومعشوق ومحب ومحبوب درحدیث قدسی است که کنت کنز اُمخفیاً فاحببت ان اعرف فخلقت الخلق لکی اعرف.

<sup>(</sup>۲) این عبارت ازتنگی و تنگنائی است وگرنه اطلاق چون وگاه وآنچه مفید زمان و مکان است براودرست نیست.

<sup>(</sup>۳) یعنی موجودات غیرانسانی. عالم طبیعت. جهان طبیعت. منظوراین است که انسان درخلقت و چگونگی خلقت و آثار وجودی آنها تأثیر ندارد. بیان این امر ضرورتی نداشت مگراینکه میخواهد بگوید موجودات طبیعی دیگرغیرازانسان. ممکن است عبارت متنمقدم ومؤخرشده باشد و معنی این باشد که سایر موجودات طبیعی به وسیلهٔ اراده واختیار موجود اول پدیدآمد بجزانسان که خلقت اوداستان دیگری دارد.

<sup>(</sup>۴) آنچه مشاهد به حس نمی باشد به برهان معلوم می شود مانند عقول و نفوس و مجردات دیگر.



#### غايت وهدف خلقت

آنچه از ذات نخست صادر می شود صدورش بسر اساس جهات فیض و جود ی اوست که جریان یافته موجب و جود موجود دیگر می شود؛ و بر این اساس است که و جود غیر مسوح و د اول فائض از و جود اوست؛ و بنابر این  $^{(1)}$  و جود هر موجود ی از و صادر می شود به هیچ و جه از و جوه نه سبب او می باشد و نه غایت و جود او  $^{(7)}$ ؛ و نه کمالی را بدو عاید می کند؛ بر خلاف اشیائی که در این عالم از ماصادر می شود  $^{(7)}$ ؛ زیرا ما نیز طوری آفریده شده ایم که می تو انیم کارهای بسیاری را انجام می شود و اسیائی را به و جود آوریم  $^{(7)}$  که صدور و حصول آن اشیاء  $^{(6)}$  غایت خلقت و و جسود ماست؛ و بسیاری ازین غایتها و اموری که ما انجام می دهیم موجب کمالاتی در ما می شود که فاقد آن بوده ایم.

بنابراین غرض ازوجود ذات اول وجود سایر موجودات جهان نمی باشد تا آنکه بتو ان گفت هدف نهائی وجود او جهان خلق است؛ که در نتیجه سبب وجوی اوجهان خلق شده باشد؛ سببی که خارج از ذات او بود (۹)؛ و نیز به و اسطهٔ اعطاء

<sup>(</sup>١) كه موجودات فيوضات ذات حقاند.

<sup>(</sup>۲) یعنی غرض ازوجود خدا وجود موجودات باشد.

<sup>(</sup>۳) که ما انسانها کارهائی که انجام می دهیم برای حصول یکی ازامور یادشده است.

<sup>(</sup>۴) لكن همه معلل به اهداف واغراض است.

<sup>(</sup>۵) که ما خالقآنها هستیم.

<sup>(</sup>۶) زیرا درمحل خود بیان شده است که علت غائی در حقیقت سبب وجود است؛ و البته درظاهر امر علت غائی یکی از علل چهار گانه است وخود به تنهائی علت ناقص است؛ لکن اگر به درستی دقت شود علت غائی سبب حقیقی وجود اشیاء است. پس اگر گفته شود که هدف وجود ذات اول خلق جهانست لازم آید که سبب حقیقی و سبب خارج ذات داشته باشد.

وجود به خلق جهان کمالی به جزهمان کمالاتی که ورا بوده و هست ، کسب نمی کند<sup>(۱)</sup>؛ بدانسان که آدمیان به و اسطهٔ اعطاء و بخششها کمالاتی از نوع لذات و ریاسات و خیرات برمی گیرند؛ و در نتیجه آن عطیات و بخششها سبب بر گرفتن خیر و کمال می گردد؛ آن گونه کمالاتی که پیش از آن فاقد بوده اند.

پس اینگونه امور برای ذات اول محال است چه آنکه خـود سبب سقوط اولیت او می گردد و سبب خواهد شد که وجود دیگری در معنی براو متقدم بـود که اوسبب وجودویبود. پس درمورد ذات اول بایداعتقاد کرد که وجود وی برای خود بود واز لواحق گوهری او این است که خلق جهان همه ازو صادر شونـد و آیند؛ و وجودی که منشأ افاضهٔ جود و وجود به خلق جهان می گردد عین ذات او است؛ (۲) وبرعکس وجود گوهری وی نیزعین همان وجودی است که منشأ خلاقیت وفیض است، و چنین نیست کـه اورا دو وجود باشد یکیذات ویکـی آنچه منشأ فیض است:

یکی وجودی که گوهر ذاتش بدان باشد؛ ویکی وجودی کـه بـهوسیلهٔ آن افاضهٔ وجودکند بهغیر. ودر افاضهٔ وجود بهغیر بهجز ذات خود نیازی بـه چیزی دیگر که خارج از ذات او باشد ندارد؛ بدانسان که ما و بسیاری از موجودات فاعلهٔ دیگر در ایجاد اشیاء نیاز به اسباب و امور دیگرداریم.

و آن وجودی که بهوسیلهٔ آن، افاضهٔ وجود می کند به غیر، کامل تــر ازوجود گوهری اونیست<sup>(۳)</sup> واز همینجهت است که باید گفت صدور مــوجودات از ذات وی بهطور مطلق تأخرزمانی ندارد؛ وبلکه اگر متأخر باشد بهانحاء تأخرات دیگر

<sup>(</sup>۱) که فرموده است:

من نکردم خلق تا سودی کنم بلکه تا بربندگان جودی کنم

<sup>(</sup>۲) جنبهٔ خالقیت اوهم عین وجود ذاتی اوست و ذات اوعین خلاقیت اوست. ارادهٔ خلق عین ارادهٔ ذاتی است وذات عین اراده است.

<sup>(</sup>۳) سالبه به انتفاء موضوع است چون اصولا دارای دو وجود نیست چنانکه بیان کرد؛ لکن دراینجا میخواهد بگوید ازآن جهت که افاضهٔ وجود می کند کاملتر ازآن جهت ذاتش نیست که نتیجه گرفته شود صدور موجودات با ذات اوفاصله دارند؛ و هنگامی صادر شده اندکه جهت افاضت او کمال یافته است.

است.(۱)

#### أسماء خدا

نامهائی که شایستهٔ ذات او ستومی تو انبر آن اطلاق نمود همان نامهائی ست که مأخود از موجودات است؛ ودر موجودات اینجهان دلالت بر کمالوفضیلت وجود هی کند. لکن [ با لغو معنی کمال و فضیلتی که عادهٔ نزد ما از آن نامها دانسته می شود و ] بدون توجه به مفاهیم کمال و فضیلت عادی آنها بدان صورت که جریان عادت بر آنقرار گرفته است، که از آنها مفهوم شود وبلکه باتوجه به فضیلت و کمالات لایق بدان(۲) ولایق به گوهر وجودی آن به ذات وی اطلاق می گردد. و نیز انواع کمالاتی که عادهٔ ازین نامها دانسته می شود و بر آنها دلالت می کند بسیار است(۲) و شایسته نیست که گمان شود که کمالات وجودی او که مفاد این نامهاست کثیر باشد و انواعی داشته باشد که وجود گوهری او مجموعهای ازین انواع کثیره باشد (۴)؛ و بلکه شایسته است که ازین نامهای بسیار، یك گوهر ویك دات خواسته شود؛ گوهری که به هیچوجه منقسم نمی باشد؛ (۵) و بنابر این هر اسمی

<sup>(</sup>۱) نه بالزمان پس موجودات بلافاصله از ذات حق صادرشده اند و نوع تأخر آنها تأخر معلول ازعلت است و...

<sup>(</sup>۲) خلاصه اینکه الفاظی که نزن مادلالت بر کمال می کند بر گرفته، به معنی ومفهوم عالی تر براواطلاق می کنیم.

<sup>(</sup>٣) ومراتبی کثیردارد به شدت وضعف و... وهم مفهوماً و موضوعاً زیرا مفهوم علم غیرازمفهوم قدرت... است.

<sup>(</sup>۴) یعنی علم و قدرت. حکمت، ارادت... هریك نوعی از وجود جداگانه درذات حق ندارد که ذات عبارت از مجموع اینها باشد بلکه یك گوهراست که علم است وعالم است ورازق است و...

<sup>(</sup>۵) ولودرجهت وجهات.

ازین اسماءکه به نزد مادلالت برکمال و فضیلت غیر جوهری کند درهنگام اطلاق برذات اول، بایداز آن، کمال و فضیلت جوهری خواسته شود مثل کلمهٔ جمیل که بربسیاری از موجودات این جهان دلالت برکمال در رنگ و شکل و یا وضع خاص او می کند (۱) نه برزیبائی گوهری آنها.

بهطورکلی نامهائی کـه دراین عالم دلالت برکمال وفضلیت میکنند بـر چند نوعند:

۱- آنچه دلالت بر کمال وفضیلت ذات اشیاء می کند ، بدون قیاس با امری
 دیگر مانند کلمات: موجود، واحد وامثال آن.

۷- آنچه دلالت بر کمال وفضیلت ذات می کند با توجه و نسبت به امری دیگر خارج ازاو مانند: عدل. جواد. (۲) به هر حال دلالت این نامها که به نزدماست بدین نحو است که دلالت بر فضیلت و کمالی می کنند که جز ذات باشد و آن عبارت از همان اضافت و نسبت به امری دیگر است که غیر آن ذات و خارج ازوست. (۳) بدین معنی که این اضافه (۴) جزئی از مجموعهٔ مدلول اسم محسوب می شود؛ و دلالت آنها براین اساس است که قوام این فضیلت و کمال مفهوم از لفظ صرفاً به اضافه به غیر است. (۵) در صور تیکه در هنگام نقل اینگونه نامها و اطلاق به

<sup>(</sup>۱) دررنگ زیباست یا درشکل ووضع اعضاء وتناسب آنها و به هرحال درذات حق که گویند انالله جمیل و یحب الجمال به اعتبار زیبائی جوهری کـه عین ذات اوست اطلاق می گردد.

<sup>(</sup>٢) درنسخهٔ چاپ حیدرآبادآمده است مثل عدل وجودکه طرفینی است.

<sup>(</sup>۳) یعنی آن امری که به عنوان جزء ذات گرفته می شود، همان اضافت و نسبتی است که به امری دیگردارد. درحال کسه آن اضافت خسارج از ذات است. خلاصهٔ کلام اینگونه نامهایعنی نوع عدل، وجود و... از اسماء ذوات اضافه است که دوطرف دارد. لکن این معنی باید از آنها سلب گردد و برذات خدا اطلاق شود.

<sup>(</sup>۴) اضافهٔ که درواقع خارج ازذات است. البته درمفاهیمی که به نزد ماست ذوات اضافه است.

 <sup>(</sup>۵) صرف اضافه مقوم کمال وفضیلت است، یعنی فضیلت و کمال مذکور عبارت از
 همان اضافه است.

ذات اول قصد این باشد که مدلول اضافهٔ بهغیر آن، که در اینجا افاضهٔ وجود است، (۱) همچنان ملحوظ باشد، باید آن معنی اضافه به عنوان جزء کمال مدلول آن ملحرظ نشود؛ ونیز به عنوان اینکه قوام آن کمال بدین اضافه باشد هم ملحوظ نگردد؛ وبلکه باید بدین نحومأ خوذ شود که مدلول آن اسم، گوهر وجود و کمال ذات اول باشد (۲) نهایت آن اضافه به عنوان تابع ولاحق آن کمال ملحوظ گردد؛ و بر این اساس که قوام آن اضافه به جوهر و به کمال اوست؛ وبالا خره اضافه از تو ابع ولواحق اضطراری جوهر ذات او ملحوظ گردد( $^{(7)}$ ).

نامهائی که ذات اول ، با سایر موجودات در آن مشتركاند؛ پارهای شامل همهٔ موجوداتند؛ و پارهای دیگر شامل ذات اول و پارهٔای از موجودات می شوند.

مدلول بسیاری از نامهائی که مشترك بینذات اول، ودیگر موجودات است بدین تر تیب است که نخست دلالت بر کمال ذات اول می کند و سپس بسر کمالی کهدرغیر است؛ بر حسب مراتب، از ذات اول تا... مانند وجود و واحد که نخست مدلول آنها گوهر ذات اولست و سپس دلالت براموری می کنند که گوهسر آنها از ذات اول صادر شده است (۴) و وجود شان مستفاد و مقتبس از اوست.

وبسیاری از نامهای مشترك كه دلالت برجوهرذات اول مـی كنند، دلالتشان

<sup>(</sup>۱) ازذات اول به غیر. منظوراین است که معنی اضافهٔ اودرهنگام اطلاق برحق،یك امرمقومی نمی باشد.

<sup>(</sup>۲) مثلا از كلمهٔ عالم، ذات كامل خواسته شود؛ يا ذاتى خواسته شودكه كامل است ومثلا رازق است.

<sup>(</sup>۳) نه مقصود به لفظ، خــلاصه اینکه ملحوظ فیه، ذات اول باشد، ذاتــی که کامل است. واضافه غیرملحوظ فیه باشد. یعنی همهٔ موجودات جهان مستحق اطلاق پارهای از نامها هست که می باشند؛ واطلاق برذات حق هم می شود مثل علیم وسمیع و... و پاره ای از نامها هست که ذات حق و بعضی ازموجودات در آن مشتر کند مثلا خلاقیت که ویژه خدا است وسپس اطلاق به عقول وعقل فعال هم می شود که اطلاق نخست آن برذات حق است و سپس برموجودات وهمین طوروحدت و وجود، و...

<sup>(</sup>۴) دو كلمهٔ وجود وواحد، قهراً اطلاقشان برذات اول كه علت العلل است، مقدم است، تا بر معلولات. وهمين طور اطلاقشان برعقول تقدم دارد تا برنفوس؛ وهمين طور اطلاقشان برعقول تقدم دارد تا برنفوس؛ وهمين طور اطلاقشان برعقول تقدم دارد تا برنفوس؛

برغیراو ازباب تخیل تشبیهی است که دروجود آنها با ذات اول می شود. (۱) حسال شباهت کم یا زیاد. بنابراین حمل این نامها برذات اول بسه نحو حمل اقدم واحق است وبرغیر، به نحو دیگر (۲) (که تأخرباشد) والبته این امر (۳) که، این نامهاقبلا ازلحاظ زمانی برغیر ذات اول اطلاق شده اند؛ وسپس از نامهای دیگر نقل شده اند؛ واطلاق برذات اول شده اند، مانع از اطلاق آنها به نحو اقدمیت بسر ذات حق نمی شود؛ زیرا اقدم بالطبع وفی الوجود منافاتی با تأخر زمانی ندارد؛ و این امر هم نقصی در اقدمیت آن ایجاد نمی کند. زیرا نامهای بسیاری به نزد ما وجود دارد؛ واین نامها، بسر کمالات مشهور ومفهوم به نزدما اطلاق می شوند؛ وبسیاری از این نامها را، ما انسانها بسرای افادهٔ کمالات صرفاً از آنجهت که کمالند، نه از آنجهت که نوعیا انواعی از کمالاتند، به کار می بریم. (۳) و در این صورت بدیهی است که بر ترین کمالات ، آن کمالی است که بر تر و بالا تر از آن نباشد؛ و اطلاق آن نامها بسر آنگونه کمالات، اولویت دارند و به عبارت دیگر ، هر نوع کمالی را که در بین موجودات عالم کاملتر یابیم، آنرا شایسته تر می دانیم که فلان نام بر آن اطلاق شود. تا آنجا که کمال ضعیف تر باشد؛ تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و بالاتر از آن با بر تروبالاتر اطلاق شود. تا آنجا که کمال ضعیف تر باشد؛ تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر اطلاق شود. تا آنجا که کمال ضعیف تر باشد؛ تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و بالاتر از آن بادن بر تروبالاتر و باد از بادن بر تروبالاتر و باد تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و باد تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و باد تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و باد تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و باد تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و باد تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و باد تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و باد تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و باد تابدان مر تبت که کمالی بر تروبالاتر و باد تابد و باد تابد و باد تر این می تروبالاتر و باد تروبالاتر و

<sup>(</sup>۱) مثلا اطلاق کلمهٔ عالم برغیر خدا با تخیل این است که این عالم از لحاظ علم شبیه به ذات اول است؛ یعنی ذاتی را ازلحاظ علم شبیه به خدا تخیل کرده واین نام را به اواطلاق می نمائیم.

<sup>(</sup>۲) اطلاق برذات حقاولویت واحقیت دارد تابرغیر آن؛ نخست اطلاق برذات اول می شوند و به نحو تأخر وغیره اطلاق بر غیر می شوند؛ و به هرحال برذات حق به انحاء تقدم اطلاق می شوند؛ و برغیر به انحاء تأخر.

<sup>(</sup>۳) اطلاق به نحواقدمیت برذات حق، با اینکه این نامها قبلا برغیراطلاق شدهاند وسپس برذات حق، مانعی ندارد زیرا درست استکه ازلحاظ زمان اطلاقشان برذات حق متأخر است؛ لکن ذات حق. تقدم وجودی وطبیعی دارد و در اقسام تقدم و تأخر گفته شده استکه تقدم بالطبع منافات با تأخر بالزمان ندارد.

<sup>(</sup>۴) توجه به نوع کمال قوی ویا ضعیف نداریسم. فقط به عنوان اینکه افادهٔ کمال می کنند، اطلاق می کنیم.

از آن نباشد. وبنابراین مدلول اول آن نام، آنرا که اکمل است قرار می دهیم و سپس سایر موجودات را برحسب مراتبی که بعد از مرتبت ذات اول دارند که در اطلاق این نامها ملحوظ می داریم . (همانطور که مثال آور دیـم دو کلمهٔ واحد و وجود) که در اطلاق بر ذات اول اقدم واحقند تـا اطلاق به مراتب دیگر؛ که در بعضی از اطلاقات دلالت برنوعی از کمال می کنند، غیر از نوع کمالی که در اطلاق دیگر منظور است.

ازجملهٔ این انواع (۱) آن نوع کمالی است که در گوهروذات اولست، که در برترین درجات نوع خود است. یعنی بالاترین درجات آن نسوع از کمال (۲)، در بالاترین وبر ترین درجاتی که وهم بدان راه یابد؛ تا آنجا که کاست و نقصی در آن، حتی وهمأ هم متصور نبود؛ مانند عقل، علم و حکمت که اطلاق آنها بسرذات حق بالحاظ بر ترین و بالاترین نوغ مفهوم و مدلول از آنها بالضرورت اولیت و احقیت دارد.

و آننوع از کمالاتی که از لحاظ وجودی دارای نقصو کاستاند، بدانسان که هر گاه از مقترنات که نقص وجودیند زدوده گردند، بالکل وجود آنها تباه می گردد  $(^{7})$  شایسته نیست که اطلاق بر این نوع از کمالات شود $(^{7})$  و هنگامیکه وضع در این گونه نامها بدین منوال باشد، به طریق اولی نامهائی که صرفاً دلالت برخست وجودی می کنند نباید بر این نوع از کمالات اطلاق شوند.

<sup>(</sup>١) انواع مختلف بهكمال ونقص.

<sup>(</sup>۲) مثلا علم يا وحدت ووجود.

<sup>(</sup>۳) جون نقص وچودی وذاتی دارند، اگرخواسته باشیم که بدونآن نقص وجودی لحاظکنیم قهراً وجود آنها ملحوظ نشده است. اینگونه نامها را نمی توان اطلاق بــرخدا کرد. مثلا ممکنیت، مخلوقیت و معلولیت.

<sup>(</sup>۴) اینگونه نامها را نباید اطلاق برکمالات کامله کرد .

# ترتيب عالم خلق

پس از ذات اول، موجودات ثوانی و عقل فعال موجود می شوند؛ موجودات ثوانی نیز دارای مراتبی هستند؛ ولکن به هرحال هریك را وجود خاصی است که جو هریتشان به آن می باشد؛ (۱) و وجود ویژهٔ هریك به عینه همان و جودی است که منشأ و جود موجود دیگر است؛ و در صدور و جود از و ، محتاج به امری دیگر نمی باشد؛ و به عبارت دیگر در افاضهٔ و جود از و به غیر ، نیاز مند به اشیاء دیگری که خارج از ذات او باشند نمی باشد (۱) و البته همهٔ آنها و جود خود را از ذات او باشند نمی باشد (۱) و البته همهٔ آنها و جود را .

وهیچیك از آنها در مغبوط بودن خود؛ خود کفائی نسدارند؛ (۳) و بلکه در مغبوط بودنشان محتاجند که همذات خود وهمذات اولی را تعقل نمایند . ونسبت فضیلت وبر تری اغتباطی که از ذات اول اورا حاصل آید بر فضیلت اغتباطی که از تعقل ذات خود او را حاصل آید، مناسب فضیلتی است که ذات اول براودارد. (۴) وهمینوضع را دارد نسبت لذت والتذاذی که از تعقل ذات اول بسرای او حاصل می شود با مقایسهٔ لذت والتذاذی که از تععل ذات خودش برای او حاصل

<sup>(</sup>۱) تقریباً گوهر هریك عین وجود اوست؛ نهایت در مـراتب معلولیت یعنی واجب بالغیر است.

<sup>(</sup>۲) صرف وجود هریك ازعقول، درافاضهٔ وجود، که صدورعقلی ونفسی دیگر باشد، کافی است.

<sup>(</sup>٣) ذات آنها به ذاتشان درمغبوط بودنشان کافی نیست و بلکه باید ذات اول راهم تعقل نمایند تاخود را مغبوط دانند.

<sup>(</sup>۴) پس لذت و اغتباطی که در هنگام ادراك ذات اول برای او حاصل می شودخیلی بیش از اغتباط و لذتی است که از ادراك ذات خود برای او حاصل می گردد.

مي آيد، كه آنهم بر ميار فضيلت ذات اول خواهد بود برذات خودش.

وهمینطوراست وضع اعجاب و عشق او به ذاتش وبنابراین در مرتبت اول محبوب ومعجب به خود بود، از جهت تعقل ذات اول و در مرتبت دوم، از تعقل ذات خود.

وبنابرایس ذات موجود نخستین بسر حسب اضافهٔ بدین موجودات<sup>(۱)</sup> نیز محبوب و معشوق اول است.<sup>(۲)</sup>

وبنابراین همهٔ این موجودات از جهت کمالی که در هریك از آنها هست و یا نقصی که در هریك از آنها هست به اقسامی منقسم می شوند. (۳) و آنچه شایسته است که هریك از آنها بدان نام خوانده شوند آسان خواهدبود، با توجهبه آنچه درباب ذات اول گفته شد. (۴) و هریك ازین ثوانی، آنچه را که برای او ممکن الوجود بوده است در همان ابتدای و جودش به او اعطا شده است؛ و از همان نخست، و جود تام کامل به او اعطاء شده است؛ و امر ممکن الوجودی نمانده است که در آینده زمان برای به دست آوردنش سعی و حرکت کند؛ و بدین جهت است که موجودات ثوانی (۵) به سوی هیچ امری حرکت نکرده برای تحصیل هیچ چیزی کوشش نمی نمایند. و لکن از و جود هریك جرم سماوی خاصی پدیدمی آید و افاضه می شود.

از عقل اول (موجود اول) آسمان اول افاضه می شود و به همین ترتیب تابه آسمان ماه، یعنی قمریایان یابد.

گوهر هریك از این آسمانها مركب از دوامر است: یكی [جرمو] موضوع آن و دیگر نفس آن. وجود نفسی كه مربوط به هریك از آنها استواقع درموضوع

<sup>(</sup>١) عقول مجرده.

<sup>(</sup>۲) هم محبوب و معشوق است بالذات برای ذات خود و هم برای عقول مجرده.

<sup>(</sup>۳) ظاهراً اینجا عبارت مقطوع می شود؟ و شاید این عبارت مربوط بــه اطلاقات اسامی باشد به هریك از ثوانی و ذات اول.

<sup>(</sup>۴) که اطلاق نامها براو چگونه است و اینکه کمالات برانواعی است.

<sup>(</sup>۵) برخلاف اجسام و جسمانیات.

است که آن با این وصف خود از فیوضات نفسی است که در حقیقت عقل بالفعل است؛ (۱) ازین جهت که هم ذات خود را تعقل می کند و هم عقل دومی که وجود او را افاضه کرده است و هم ذات اول را.

## جواهر اجسام سماوي

جواهر اجسام آسمانی از لحاظ جوهریت منقسم به اشیاء کثیره می شوند و نخستین مراتب موجوداتی که در آنها نقص وجودی هست جواهر آسمانی است ؛ زیرا جوهریت فعلی آنها به امری است که خود نیاز به موضوع دارد؛ (۲) و ازین جهت مانندجواهری است که مرکب از ماده وصورت است (۳)؛ وعلاوه برنقص مذکور درصدور اشیائی دیگر خودکفا نمی باشند؛ واز لحاظ کمال و فضیلت در مرتبتی نمی باشند که بدون حصول وجودی دیگر خارج از جواهر وامور گوهری آنها بتوانند افاضهٔ فعل کنند درغیر خود (۴) و منظور از امور خارج از ذات آنها

<sup>(</sup>۱) عبارت دراین جا مبهم است. در صفحه ۴۱ چاپ بیروت آمده است که نفس و و جرم افلاك به مانند ماده و صورت اند و هر نفسی موضوع خاصی دارد که موضوع آن دیگر نفس سماوی نیست. والبته تقریباً بیان این است که از اجتماع موضوع و نفس، آسمان به وجود می آید؛ لکن آن نفس چیزی جز افاضهٔ از عقل نمی باشد؛ همین طور که موضوع آنهم همین است. پس نفس و موضوع دو جزء آسمانند و نفوس افلاك هم دراك اند و عقل بالفعل؛ و آن نفس با وجودی که موجود در موضوع است عقل بالفعل یا مرتبهٔ از عقل بالفعل است.

 <sup>(</sup>۲) تجوهر اجسام آسمانی و فعلیت آنها به نفوس است و نفوس آسمانی محتاج
 به موضوعند چنانکه بیان شد.

<sup>(</sup>٣) مانند اجسام زميني است.

<sup>(</sup>۴) درافاضهٔ فعلوصدور اموری دیگر محتاج به مقترنات و وجوداتی دیگرمی باشند خارج از گوهر و وجود آنها که عوامل معینه اند.

کم و کیف وسایر اعراض مقولی دیگر است<sup>(۱)</sup>.

واز همین جهت است که این اجسام دارای حجمها و اشکال محدود و کیفیات محدوده وسایسر توابع ضروری مقولات میباشند؛ تنها چیزی که هست بر ترین و کاملترین این امور یعنی امور مقولی وعوارض و توابع آن برای آنها و در آنها است (۲)؛ واز همین جهت است که مکان آنها بر ترین مکانها است؛ زیسرا [بیان شده است که] هرجسمی محدود، به ضرورت باید واقع در مکان محدود باشد.

ونیز این جواهراکثر امور ممکن وجودی وعوارض وجودی را به طور تمام حائزند؛ وصرفاً پارهای از آنها را فاقدند؛ یعنی آن اموری راکه درشأن آنها نبوده است که در آغاز آفرینش حائز شوند(7)؛ وبلکه در وضعی بودهاند که باید متدرجاً در زمانهای آینده و به طور علی الدوام حائز شوند؛ و سعی و حرکت اجسام سماوی هم به سوی احراز همین امور است که به و سیلهٔ دوام حرکت، حیازت نمایند و و اجد شوند؛ و حرکت دائمی آنها نیز به همین منظور است؛ و حرکت و ضعی آنها برای تکمیل و حسن و جودی خود آنها است. لکن اشرف و جودات را و آنچه نزدیك بدان است، از آغاز آفرینش حائز شده اند(7).

دیگر اینکه موضوع هریك از آنها نتواند قابل صورتی دیگر باشد. بجز همان صورتی کسه از نخستین امر وجودش در آن حساصل شده است<sup>(۵)</sup> ونیز در جو اهر آنها ضدیت و اضدادی نیست<sup>(۶)</sup>.

<sup>(</sup>۱) يعنى همهٔ مقولات عرضيو گوهري.

<sup>(</sup>۲) و از همینجهت است که افضل از اجسام ارضی است.

<sup>(</sup>۳) یعنی درشأن آن امور نبوده است یعنی در وضعی نبودهانـــدکـــه بشود در بدو آفرینش حائز شوند.

<sup>(</sup>۴) یعنی با تمام این احوال که نقص وجودی دارند به عللی که بیان شد قسمتهای مهم اموری که اشرف ویا نزدیك به امور اشرفه اند در بدو آفرینش حائز شده اند برخلاف اجسام زمینی و به هرحال تا آنجا که ممکن بوده است در بدو آفرینش به آنها اعطا شده است.

<sup>(</sup>۵) برخلاف اجسام زمینی که علی الدوام موضوع صور متعاقبه اند.

<sup>(</sup>۶) برخلاف جواهر اجسام زمینی که از لحاظ صور نوعیه متضادند.

## اجسام ارضي

و اما موجوداتی که بهجز اجسام سماویند [یعنی اجسام زمینی] در نهایت نقص وجودیند؛ زیرا [برخلاف اجسام سماوی] هیچ امری ازاموری که جوهریت آنها بازبسته به آنها اعطا نشده است؛ و بلکه امور گوهری آنها در بدو آفرینش به طور کامل و تمام به آنها اعطا نشده است و بلکه امور گوهری آنها در بدو آفرینش به صورت قوت بعیده به آنها اعطا شده است نه به صورت بالفعل؛ و صرفاً ماده اولیهٔ آن امور به آنها داده شده است؛ و از این جهت است که همیشه ساعی و کوشا می باشند تا صورتی به خرد بر گیرند؛ و گوهریت آنها از قوت به فعل آید. (۱) بنابر این مادهٔ اولیه [یا هیولی] بالقوه تمام جو اهر اجسام ارضی است که و اقع در زیر کره ماه است پس چون جوهریت آنها بالقوه است برای تحصیل آن و فعلیت یافتن، دائماً در حرکت اند و لکن از نظر تأخرو جودی و خست و جودی که دارند، خود به طور مستقل و از راه کوشش مستقل خود نتو انند کمال و فعلیت یابند و بلکه نیاز مند به محسر کی از خارج اند و محرك خارجی آنها به سوی کمالات ممکن، اجسام آسمانیند (۲) و اجزاء آن و سپس عقل خارجی آنها به سوی کمالات ممکن، اجسام آسمانیند (۲) و اجزاء آن و سپس عقل فعال؛ که جمعاً و جود اجسام ارضی را به کمال می در سانند (۲)

بدين ترتيب كه از جوهر وطبيعت وفعل جسم آسماني نخست مادة اولي

<sup>(</sup>۱) فعلیت هریك از امور زمینی به صورت نوعیه است؛ و اجسام زمینی دائمــــاً در حركتاند تا صورتی دیگر؛ و به حكم كل يوم هونی شأن، دائماً در خلع و لبس اند.

<sup>(</sup>۲) اجسام آسمانی را آباه وعناصر را امهات دانند که از فعل آن آباه در امهات موالید این جهان به وجود می آید. پس محرك ومشوق اجسام ارضی وصورت نوعیه زمینی که در تحت عنوان موالیدند، افلاك است.

<sup>(</sup>٣) در باب عقل فعال بعداً بيايد.

وجود یافت؛ وسپسهر آنچهدرطبیعت وامکانواستعداد مادهٔ اولیست ازصورت پذیری، بدان اعطا شد. عقل فعال هم دراینجا به گوهر وطبع خود مهیای نظارت است درهر آنچه جسم سماوی بدان ماده اعطا کرده است. هرچه ازین اموراعطا شده به وجهی از وجوه قابل تخلص ومفارقت از ماده است بر آن می شود که از ماده وعدم خلاصی بخشد؛ وبهنزدیك ترین مر تبت خود واصل گرداند. (۱) بدین بیان که آنچه معقول بالقوه است معقول بالفعل کند؛ وازهمین راه است که عقل بالقوه عقل بالفوه عقل بالفوه وبر ترین چیزی که برای وی ممکن است که بدان نائل شود همین است. وبنابراین وبر ترین چیزی که برای وی ممکن است که بدان نائل شود همین است. وبنابراین تکامل اشیائی که وجود آ متأخر ند و در خروج از عدم به وجود، و یاقوت به فعل، ویا دوام و بقاء وجودی، نیاز مند به وجودی دیگرند، به این دوامر است (۱).

اجسام آسمانی بسیارند وحرکات آنها ازنوع حرکت دورانی است بهدور زمین بهانواع حرکات دورانی ویژهٔ هریك. (۴) نیروی حرکت همهٔ آنها از ناحیهٔ آسمان اول است که یکی است<sup>(۵)</sup> وازهمین رواست که همهٔ آنها با حرکت آسمان اول در حرکتند؛ وهریك را قودایست مباین باآن حرکت کلی که اختلاف حرکات افلاك مستند به آن قوت است.

<sup>(</sup>۱) پسکار عقل فعال کمال بخشیدن به آن امور است؛ و روحانی کردن آنها تا آنجا که بهمرتبت خود برساند. یعنی تخلص از ماده وسوقدادن به عقلیات، کار عقل فعال است.

<sup>(</sup>٢) عقل در انسان مراتبي دارد: هيولاني ، بالقوه، بالملكه، بالمستفاد و بالفعل.

<sup>(</sup>۳) جسم سماوی وعقل فعال، یعنی بهوسیلهٔ این دو امر است که موجودات این جهان مراحل تکامل را می پیمایند؛ و از قوت به فعل می آیند. پس اشیاء متأخر در وجود یعنسی عالم اجسام وجسمانیات و موجودات واقع در عالم شهادت که متأخر از عقول ونفوس و اجسام سماویند، در تکامل و بقاء وجودی نیازمند به عقل فعال و اجسام سماویند. که اجسام آن را تربیت کرده به کمال رساند.

<sup>(</sup>۴) هریك در داخل خود نوعی از حركت كند وتند و... دارد. این است كه گوید اصنافی از حركات دارند.

<sup>(</sup>۵) كه فلك الافلاك وفلك اطلس نامند.

از آنقوتی که همهٔ اجسام آسمانی در آن مشتر کند وجود مادهٔ اولی درعالم زمینی پدید آمده است؛ که همهٔ موجودات زمینی در آن مشتر کند؛ واز قوتهای متباینهٔ ویژهٔ هریك، صورمختلف ومتباین درمادهٔ اولی پدید آمده است؛ وازجهات و اوضاع مختلف که بعضی از آنها نسبت به بعضی دیگر دارند. (۱) و همین طور اختلاف اوضاع آنها نسبت به زمین وقرب و بعد واجتماع و افتراق وظهرو و استتار وسرعت وبطوء در حرکت، بدانها ملحق وعارض شده است (۲)

والبته اینگونه امور متضاده در گوهر اجسام آسمانی نمی باشد؛ و بلکه دراضافات بعضی است به بعضی (۲) دیگر؛ ویا دراضافت و نسبت همه است به زمین؛ و یا ناشی ازاضافت و نسبت حاصله ازدو است؛ ازین اوضاع متضاده بالضرورة درمادهٔ اولی صور متضاده حادث می گردد؛ و دراجسام زمینی حدوث اعراض متضاد و متغایر را ایجاب می کند. پس سبب و اسباب اولیهٔ وجود متضادات درمادهٔ اولی و دراجسام زمینی این است. زیرا امور متضاده که در مادهٔ عالم هست یا مستند به امور متعدد متضاد است و یا مستند به موجود و احدی است که در گوهر او تضاد نیست؛ ولکن نسبت به ماده عالم، اوضاع و احوال متضاد دارد. و بیان شد که اجسام سماوی در جوهریت ذات متضاد نمی باشند؛ لکن نسبتها و احوال آنها به مادهٔ اول متضاد دارند. پس به ساجسام سماوی نسبت به مادهٔ عالم، احوال و نسبت های متضاد دارند. پس به وسیلهٔ مادهٔ اولی وصور متضاده ای که به ضرورت در آنست و از لوازم وجودی آنست، امور ممکنهٔ این جهان همساز گردیده اند. (۲)

<sup>(</sup>۱) اختلاف در وضع.

 <sup>(</sup>۲) درعبارت متن قطعاً نارسائی هست زیرا سرعت و بطوء واقتران و افتراق وغیره
 در افلاك موجود، اموری است در زمین و ارضیات.

<sup>(</sup>٣) این امور متضاده مستند به نسبتها و اضافات آنهاست به یکدیگر.

<sup>(</sup>۴) مادهٔ اولی محل توارد صور متضاده دراین عالم است.

#### موجودات ممكنه

موجودات ممکنه عبارت از موجوداتی میباشند کـه تأخر وجودی دارند واز لحاظ وجودی انقصاند. ودرحقیقت آمیزه ایست از وجود و لاوجود (۱).

زیرا بینامری که ممکن نیست که موجود نشود و امری که ممکن نیست که موجود شود که در دوطرف مقابل و کاملا به دور از یکدیگر قرار دارند، یك امر، سومی هم می باشد که نقیض هریك از دوطرف بر آن صادق است (۲) کسه آن امر، امری است که هم ممکن است که موجود شود و هم ممکن است که موجود نشود. واین همان امری است که مرکب و یا مختلط از وجود ولاوجود است؛ و عبارت از موجودی است که عدم هم مقابل آنست و هم مقارن آن ؛ زیرا عدم عبارت از لاوجودی است کسه ممکن است موجود شود (۲). پس چون وجود لاممکن، یکی از دو نحو موجود است (۵) و وجود ممکن هم یکی از دونحو وجود است (۵). پس سبب اولی که وجود او ذاتی است تنها به وجودیکه ممکن نیست که موجود نشود هم نشود افاضهٔ وجود نمی کند، و بلکه به وجودیکه ممکن است کسه موجود نشود هم افاضهٔ وجود می کند تاهمهٔ انحاء وجودات را به موجودات اعطاکرده باشد.

وممکن عبارت ازچیزی استکه درطبیعتاواین نیستکه او را یكوجود

- (۱) تز و آنتی تز، قوت و فعل، بیان مسألهٔ تز و آنتی تز است.
- (۲) یعنی بین واجب و ممتنع امر سومی است که ممکن الوجود باشد. ومی گوید ممکن الوجود یعنی مرکب از وجود و عدم. ویا وجود و لاوجود.
  - (٣) نه عدم محض و عدم مطلق.
- (۴) منظور ایناست که موجود ممکن دو طور دارد یکی موجودیت یکی معدومیت.
- (۵) منظور بیان ذات ممکن و وجود او است. از ممکن تعبیر به موجودکردهاست. د انکه ه ذات میکنکه از آن ته به میسید کرد است ده نیم است. در میسید

خلاصه اینکه همذات ممکن که از آن تعبیر به موجودکرده است دو نوع است، هم وجود آن. معدوم و موجود و وجود و عدم. محصل باشد؛ وبلکه طبع ممکن این است که امکان داشته باشد بدین نحو موجود شود؛ ویا موجود نشود؛ و امکان داشته باشد درصورت وقالب امری وجود یابد و یادرصورت وقالب مقابل آن و نسبت اوبه دو وجود متقابل، یکسان باشد و به وجود هیچیك از دو امر متقابل بر تری و اولویت نداشته باشد.

منظور از مقابل دراینجایا ضداست یاعدم ویا هردو و ازینروست که همهٔ متقابلات باید موجود شوند.

امكان وجود متقابلات بريكي از سه نحو است:(١)

۱ - در دو وقت

۲ ـ در یكوقتاز دوجهت مختلف

۳ یا اینکه در دوچیز، دو وجود مختلف یافت شود. (۲) و البته در مورد یك امر باید گفت که تنها ممکن است دو وجود متقابلرا از دوجهت بپذیرد؛ حال یا در دو وقت یا دریك وقت لکن از دو جهت مختلف.

وتقابل موجودات عالم تنها به وسیلهٔ صورت متضاده است؛ وتقرر وجودی هر امری با یکی از صورمتضاده، عبارت ازوجود فعلی آنست و به عبارت دیگر حصول امری در ظرف یکی از دو حالت متضادش جهت تحصل و فعلیت اوست . (۳) پسآن امری که به استناد آن ممکن است دو وجود متضاد تحصل باید ماده است (۳).

وبنابراین وجود غیر محصل بهماده است ووجود محصل به صورت.<sup>(۵)</sup>پس

<sup>(</sup>۱) به یکی از سه نحو فرض می شود.

<sup>(</sup>۲) پس این طور می شود: در دو وقت در دو وجـود •ختلف، در یك وقت در یك وجود از دوجهت مختلف، در یك وقت در دو شیء مختلف.

<sup>(</sup>۳) و قهراً حالت لاتحصل فعلى او جهت قــوت اوست. پس هر فعليتي بــه سوى فعليت ديگر گرايد.

<sup>(</sup>۴) ماده حامل صور متضاده است.

<sup>(</sup>۵) پسماده حامل قوهٔ صورتهاستوجهتبالقوه است، پس هرچیزی را مادهایست که حامل قوه است و صورتی استکه فعلیت اوست.

هــرچيزی را دو وجود است یکی وجود محصل فعلی در یکی از صور؛ و یکــی دیگر وجود غیر محصل در چیزی دیگر.

پسحق ماده این است کـه گاه به این صورت نموده شود و گاه به صورتی دیگر؛ و حق صورت این است که تنها خود باشد و خود را حفظ کند و تبدیل... صورت مقابل نشود (۱)

پس عدالت ایجاب می کند که حق هردو اعطا شود؛ هم حق ماده وهـمحق صورت؛ ماده یك گاه حق خود را ایفا کند وصورت گاهی دیگر.

وبه تقسیم دیگر ممکن بردو قسم است:

۱\_ آنچه ممکن است درصورت و قالب چیزی وجود یابد ویا نیابد (۲) و این همان ممکن است. (۳)

 $\gamma$ — آنچه ممکن است فی حد ذاته و جود یابد یا نیابد ؛ و آن امری است مرکب از ماده و صورت . (۴) موجودات ممکن را مراتبی است که پستترین آن مراتب، مرتبه ایست که او را نه و جود محصلی باشد و نه متصف به یکی از ضدین باشد؛ و آن مادهٔ او لی است. مرتبهٔ دوم مرتبه ایست که برای آن و جودات متقابله حاصل شده باشد، به وسیله اضدادی که در مادهٔ اولی حاصل شده است (۵) که عبارت از عناص باشد.

دراین مرتبت هر گاه صورتی از صور (۴) تحصل یافت، دراین گاه است که

<sup>(</sup>۱) و از ماده دست برندارد تا صورتی دیگر پذیرد.

<sup>(</sup>۲) ممکن خاص است یعنی مادهٔ حالات و صور مختلف برای او یکسان است به صورت امکان خاص؛ یعنی درصورتی خاص وجود یا بد؛ و یا در آن صورت خاص وجود نیا بد.

<sup>(</sup>٣) موجود ممكن است كه ماده است.

<sup>(</sup>۴) اصولاً اجسام مرکب از ماده و صورت، ممکن است وجود یا بند یا نیا بند. لکن ماده خود فی حد ذاته هست؛ نهایت ممکن است این صورت را بپذیرد یا نپذیرد و بلکه صورت مقابل آنرا بپذیرد.

<sup>(</sup>۵) که عناصر متضاده اندکه همه طاری برماده اند و متقابل و متضادند.

<sup>(</sup>ع) صور چهارگانه.

با حصول هر صورتی امکان اینکه صورتهای متقابل آن هم در آن و جود یابند هست(۱) ودر اینهنگام بهصورت ماده ومواد صورتهای دیگر در می آیند<sup>(۲)</sup> تا آن گاه که آن صور نیز بـرای او وجود یـابد مجدداً برای آنها امکان صورمتقابلهٔ دیگر حادث مي شود؛ يعني امكان حدوث صور مقابلة ديگر حاصل مي شود ومجدداً اين صورتها مواد صورتهای دیگر می شوند تــا آن گاه که آنها نیز تحصل یابند که باز هم ماده و مو اد صور دیگــر می شوند؛ و به همین ترتیب تا بدانجا پایان پابد که آن موجودات متحصله باآن صورتها نتو انند مو اد صور دیگر شوند؛ در اینجا صورتهای اینگونه موجودات<sup>(٣)</sup> صورتهائي خواهند بود براي همهٔ صورتهاي قبلي<sup>(۴)</sup> خود؛ و اين صورت اخير؛ اشرف صور و موجـودات ممكن است؛ ومادة اولـي پستتـرين موجودات ممكن؛ و بين اين دو(۵)كه متوسطات اند نيز مراتبي مي باشند هرچه مناسبتر واقرب بهماده اولى است اخس است وهرچه نــزديك تر بهصورةالصور است اشرف است. بنابراین وجود مادهٔ اولی علی الدوام بهخاطر غیر است؛ و او را بالذات و لذاته وجودي نيست. و از اين رو است كه اگر صورتي كه ماده براي آن آفریده شده است یافت نشو د مادهٔ نیز موجو د نمی شود؛ و به عبارت دیگر اگر صورتی از صور یافت نشو د ماده آن نیز موجود نمی گردد. و بنابراین ماده مفارق وجدای از صورت تقرر وجودی نمی یابد؛ و اما آن گونه موجوداتی که صورت آنها صورة الصور است، (۶) وجود آنها در آن مرتبت به خاطر خود می باشد؛ و روا

<sup>(</sup>۱) بیان جالبی است. می گوید مادام که صورتی در آن تقرر نیافته است صرف امکان است وقوه است بی نام و رنگ و نشان؛ وهمینکه صورتی در آن تحصیل یافت ضد آن صورت هم به وجود می آید. یعنی قوت صورت دیگر، مقابل آن.

<sup>(</sup>۲) نه آنگاه که مادهٔ اولیه بوده است بدون صورت و نام ونشان.

<sup>(</sup>٣) كمال يافته كه ديگر قابل تبديل بهصورت نمي باشند.

<sup>(</sup>۴) صورت الصورند و مرتبت كمال صور.

<sup>(</sup>۵) مادهٔ اول و صورت آخر.

<sup>(</sup>۶) موجودات طبیعی که مراتب کمال راطی کرده باشند وصورت آنها صورةالصور باشد انسان است که مولاناگوید:

نیست کسه با صور خود مفطور بسه خاطر غیر باشند (۱)؛ یعنی بسرای این موجود نمی شوند که مواد غیر باشند و تجوهر اشیاء دیگر بدانها بود.(۲)

واما متوسطات: پارهای از آنها مفطور برای ذات خودند و پارهای برای خاطر غیر (۲)؛ وهریك از موجودات مادی را دو گونه حق و اهلیت بود، حق و اهلیتی که مادهٔ آنها دارد؛ وحق و اهلیتی که ویژهٔ صورت آنهاست؛ حق ماده و شایستهٔ آن، این است که صورت فعلی را رها کرده صورت مقابل آنرا پذیرد؛ و حق صورت آن، این است که همچنان پایدار ماند، پس در اینجا دو گونه حق و اهلیت و جود دارد برابرهم؛ عدالت چنان ایجاب می کند که حق هریك داده شود؛ و بنابر این صورت مدتسی همچنان پابرجا می ماند تا حق وی ادا شده باشد؛ و سپس نوبت به حق مادت می رسد؛ و ازین رو آن صورت رها شده به سوی صورتی دیگر می گر اید (۴) می شود؛ و آنهم مدتی پابرجا می ماند و سپس تباه می شود؛ و چیزی دیگر که ضد او است تقرر می یابد؛ و البته مادهٔ هریك ازین صور و موجودات متضاده عیناً مادهٔ مواد همهٔ این صور متضاده مشترك و یکی است چنان می نماید کسه برای هریك بارد هم و گرداده شود؛ و گفته شد که مواد همهٔ این صور متضاده مشترك و یکی است چنان می نماید کسه برای هریك بارد هریك درداده شود؛ و گفته شد که نزد هریك حقی بود که باید از ناحیه هریك از آنها به آن د گرداده شود؛ و گفته شد که نزد هریك حقی بود که باید از ناحیه هریك از آنها به آن د گرداده شود؛ و گفته شد که نزد هریك حقی بود که باید از ناحیه هریك از آنها به آن د گرداده شود؛ و گفته شد که نزد هریك حقی بود که باید از ناحیه هریك از آنها به آن د گرداده شود؛ و گفته شد که

(بقيه پاورقي از صفحه قبل)

وازنما مردم زحیوان سرزدم پسچه ترسم کی زمردم کمشدم از جمادی مردم و نامی شدم مردم از حیوانی وانسانشدم

<sup>(</sup>۱) صورتهای آنها مواد برای غیر نمی باشد. اصولاً بیان شدکه حیوانات ناطقه برای غیر آفریده نشده اند.

<sup>(</sup>۲) انسان درمرتبت کمالواتصال بهروحانیات برای غیرنیست؛ ومکرر بیانشدهاست.

<sup>(</sup>۳) برحسب قرب و بعد و کمال و نقص که دارد. انسان تا به کمال نرسد در معرض صیرورت بهسوی کمال است هر لحظه وجودکامل دارد غیر از لحظه قبل؛ و منظور بخاطرغیر این است.

<sup>(</sup>۴) البته منظور از بقاء مدت، «آن» است و گرنه بنا برفرض حرکت جوهریه، هیچ امری ثابت نمیماند.

عدالت در این جا روشن است و آن این است که حقی که از هریك به نزد آن دگر است تحقق یابد(۱)،

## فأعل محركه

وچون موجودات ممکنه در جریان تکاپو و کوشش برای تحصیل مابقی کمالات و وجودات ممکن خود؛ خود کفا نمی باشند، (۲) زیرا تنها آنچه در آغاز خلقت به جهان طبیعت اعطا شده است مادهٔ اولی است، (۳) وباز آن هنگامی هم که وجودی و کمالی یابند در حفظ و نگهداری آن خود کفا نمی باشند، (۲) و نیز در استیفاء سهمی از وجود که به نزد ضد خود دارند بالذات خود کفا نمی باشند (۵). بنابر این بالضرورت لازم است که هریك از آنها را (۶) فاعل خارجی باشد که محرك آنها باشد به سوی تحصیل وجودی که لایق آنهاست؛ و هم فاعلی باشد حافظ و نگهبان وجود فعلی آنها و آن فاعلی کسه آنها را به سوی تحصیل صور تهای ممکن نگهبان وجود فعلی آنها و آن فاعلی کسه آنها را به سوی تحصیل صور تهای ممکن

<sup>(</sup>۱) صورت ازماده قوت را برمی گیرد و ماده از صورت فعلیت را؛ مدتی صورت پابرجا ماند، وماده تحمل می کند و مدتی ماده در سیروتکاپوست برای برگرفتن صورتی دیگر.

<sup>(</sup>۲) اصولاً طبیعت در تحصیل کمالات وصورتها خودکفا نمی باشد و اساس برهان فلاسفه براثبات وجود علت العلل همین است.

<sup>(</sup>۳) و مادهٔ اولی در جریان کسب صور بدون معدات و معینات، ناتوان میماند پس علل واسباب دیگری باید.

<sup>(</sup>۴) نه خود بالذات مي توانند علت موجده باشند ونه علت مبقيه.

<sup>(</sup>۵) گفته شدکه هر مادهای در معرض تحول است و ازصورتی به صورتی تبدیل می یا بد وماده حقی دارد وصورت حقی. وهرصورتی که درمعرض وجود است به نزد صورت موجود فعلی حقی دارد، وآن این است که آن صورت برود تا صورتی دیگر آید. ماده به تنهائی قادر براین کار نیست.

<sup>(</sup>۶) موجودات جهان طبیعت را.

ولایق به آنها سوق می دهد؛ وهم حافظ صورتهای فعلی آنهاست، جسم آسمانی و اجزاء آن است.

واین کار را (فاعلیت درموجودات زمینی را) به انحاء ووجوه مختلف انجام می دهد (۱).

۱ پارهای از اشیا را بدون وساطت امری وبدون آلت و ابـزاری بهسوی دریافت صورتی که وجود آن بهاوست سوق داده به حرکت درمی آورد.

۲ به ماده نیروئی می بخشد که بهوسیلهٔ همان نیرو خود به خود بهسوی صورت وجود بخش خود حرکت کرده روان می شود.

۳\_ به پارهای از اشیاء نیروئی اعطا می کند که بهواسطهٔ آن قوت اعطا شده چیز دیگری را بهسوی صورت فعلی و وجودی آن سوق داده به حرکت وامی دارد.

9- به پاره ای از اشیاء قوتی اعطا می کند آن چنان قوتی که به واسطهٔ آن [آن شیء اول] به امری دیگر اعطاء قوت می کند [یعنی آن شیء اول به شیء دومی اعطاء قوت می کند] و آن خود به وسیلهٔ آن قوه [که به واسطه به او اعطاشده است] ماده را به سوی صورتی که لایق آن ماده است و باید در آن وجود یابد سوق می دهد. (۲)

و دراین مورد باید گفت که ماده با دو واسطه امداد گرفته به سوی کمالخود متحرك می گردد و گاه ممكناست تحریك اجسام سماوی به سه واسطه انجام گردد، ویا زیادتر به همان ترتیب که بیان شد.

<sup>(</sup>۱) جسم سماوی انجام می دهد وفاعل، اوست.

<sup>(</sup>۲) بنا براین دو واسطه در کاراست؛ اول اعطاء قوت به وسیلهٔ جسم سماوی به چیزی می شود. آن چیز اول نیز به دیگری اعطاء قوت می کند؛ وآن نیز ازین قوت برای ایصال موجود دیگر به کمال مطلوب ولایق استفاده می کند. به هر حال در قسم اول مستقیم ماده ای که نیرو دریافت کرده است به وسیلهٔ آن خود را به فعلیت می رساند. در قسم دوم ماده آن نیرو را به دیگری می دهد تا آن مادهٔ امری دیگری باشد. در قسم سوم دو واسطه در کار است.

وهمین طور اجسام سماوی به هریك از موجودات عالم طبیعت نیروثی که نگهبان و حافظ و جود آنهاست اعطا می کنند؛ حال به این نحو باشد که مقارن با آن، صورتی که مقوم و جود آنست، نیروثی که حافظ آن بود اعطا می کنند (۱) و یا بدین نحو که نیروی حافظه را در جسم دیگری که خارج از وست قرار می دهند که درین صورت حفظ و جود او به حفظ و جود آن جسم دیگر بود؛ (۲) و قهراً آن جسم دیگر (۳) خادم او بود در حفظ و جود ش؛ و درین صورت هم یا عهده دار حفظ و جود آن یك امر بود و به و اسطه خدمت یك چیز بود؛ و یا به تعاون چند امر که همهٔ آنها آمادهٔ حفظ و جود آن می باشند.

#### اضداد

و گاه بودکه فاعل درین مواد با صورتهائی مواجه شودکه ضدآن صوری

<sup>(</sup>۱) مقارن با هر صورت نیروئی در نهاد ماده یا صورت گذارده می شود که مدتی آن صه رت را حفظ و نگهداری کند.

<sup>(</sup>۲) چون علت مبقیه، جسم دیگراست بنا براین مادام که آن علت مبقیه پایدار استآن هم پایدار خواهد بود و بههرحال گاه بودکه علت مبقیه در نهاد چیزی است و گاه بودکه خارج ازوبود.

<sup>(</sup>٣) که علت مبقیه است.

<sup>(</sup>۴) قواثی که در اجسام است واجسام بهواسطهٔ آن قوی مواد تولید مثل را بهوجود می آورند.

<sup>(</sup>۵) قوای مولده نامند.

می باشند که کار فاعل این است که ماده را در جهت نیل و استیفای آن (۱) باید به حرکت در آورد؛ درین صورت نیاز به قو هٔ دیگر بود تا نخست به و اسطهٔ آن قو ه آن صور ضد، زدو ده گردد؛ و چون غیر ممکن نیست که فاعل دیگر که فاعل آن صور متضاده است نیز همین کار را انجام دهد، (۲) و در صدد ابطال آن بر آید، همانطور که آن در صدد ابطال اوست، بنابر این قو تی دیگر باید تا به و سیلهٔ آن، در بر ابر قو هٔ مضاده که در صدد ابطال آنست، مقاومت کند؛ و آن نیروئی که به و اسطهٔ آن نیروی مضاده را رفع کرده و صورت فعلی آنرا می زداید، گاه نیروئی بود مقترن با صورتی که مقوم وجود آن می باشد (۳) و گاه در جسمی دیگر خارج از آن.

درصورت دوم یا آن جسم خارجی آلت و ابزار اوست و یا خادم اوست که درجهت قلع اضداد آن جسم، به آن خدمت می کند. (۴)

ازباب مثال افعیها را مورد نظر قرار میدهیم که آلت و یا خادم عناصرند درجهت برطرف کردن و جذب موادزیان آورعناصر (۵) از سایر حیوانات (۶) و همین طوراست قوه ای که ازمواد اجسام، شبیه نوعی می سازد که گاه مقترن به صورت جسم و درنهاد همان جسم است؛ و گاه درجسم دیگری است خارج از آن، مانند منی حیوان نر که آلت تولید مثل است برای او.

این قوتهای مذکورنیزخود صورتهائی میباشنددراجسامی که این قویویژهٔ

<sup>(</sup>۱) منظور از فاعل قوای مولده است.

<sup>(</sup>۲) یعنی فاعل آن صور متضاده هم درصدد زدودن عامل ویا این صور ویا استعداد صور باشد که دراین مورد تزاحم کامل وجنگ وستیز بین نیروهای مختلف پدید می آید.

<sup>(</sup>۳) یعنی قوهایست مقرون به وجودش و درنهادش؛ نه در امری دیگر یعنی نیــروی داخلی.

<sup>(</sup>۴) در قلع اضدادی که مانع سیر ماده است به سوی صورتهای دیگر که درهرحال صورت مثل ویا تولید مثل باشد. درجهت قلع اضدادی که مانع اند، ماده به سوی آن حرکت کند و جسمی دیگر به و جود آورد.

<sup>(</sup>۵) که مواد زیان آور را بلع می کنند، مواد زیان آور به حیوانات را.

<sup>(</sup>۶) از حیوانات غیر خود. ظاهراً افعیها مواد زیان آور به حیوانات را به خــود جذب می کنند ومی بلعند.

آنهاست<sup>(۱)</sup> امثال اینگونه موجودات بهخاطرغیرند، یعنی خلقت وجودآنها براین اساس است که آلت و ابزار و یا خادم غیر باشند.

این گونه قوی و آلات هر گاه مقترن با صور و گوهر اجسام باشند<sup>(۲)</sup> آلات غیر مفارقند واگر دراجسام دیگری باشند آلات مفارقند<sup>(۲)</sup>

مادهٔ هریك ازین موجودات را حقی واهلیتی است، وصورت آنها را نیسز حقی واهلیتی است. حق مادهٔ آنها این است که ضد وجود فعلی برای او موجود گردد؛ وحق صورت آن این است که وجود فعلی اوهمچنان پابرجا ماند. آنچه مربوط به اهلیت وحق صورت اوست که تحقق و پابرجا ماندن وجود ویژهٔ اوست، برای یکی از چهار امر است:

١- اينكه صرفاً به خاطر خودش باشد (۴).

۲\_ اینکه برای خاطر غیر باشد.

۳ اینکه غیربرای خاطر اوباشد یعنی اینکه چیزی دیگر خلقه (۵)برای او باشد.

۴- اینکه او را نوعی باشد که هر دو امر در آن جمع آمده باشد (۶) که در نتیجه پارهای از آنها مخلوق بذاته و برای خود باشند و پارهای دیگر برای خاطر غیر آفریده شده باشند. آنچه حق صورت و فعلیتش این است که برای غیر باشد.

<sup>(</sup>۱) یعنی براین قوی نیز اطلاق صورت می شود.

<sup>(</sup>۲) چنانکه بیان شد، گاه این قوی در نهاد اشیاء است یا در عواملی دیگر.

<sup>(</sup>٣) چون علل مبقيه ومولده خارجند.

<sup>(</sup>۴) بخاطر غیر نباشد.

<sup>(</sup>۵) یعنی سود وجود فعلی او که حق صورت اوست صرفاً عاید به خود اوباشد؛ ویا اینکه برای افادهٔ سود به غیر باشد. اینکه برای این باشدکه غیردر خدمت او باشدکه نوع سوم مثل انسان و صورت انسانی که اشیاء دیگر برای او خلق شده اند.

<sup>(</sup>۶) بعضی از افراد نوعش برای غیر باشد وبعضی از افراد نوعش طوری باشد که غیر برای آنها آفریده شده باشند یادرخدمت اوباشند. درنوع انسان می توان این دوگانگی دا دید ویا اینکه پارهای برای خود باشند وپارهای برای غیر.

که یا عنوان آن،عنوان مادت برای غیراست یا آلت ویا خادم آن؛ وهمین طوراست آنچه غیر برای او آفریده شده است که یا عنوان مادهٔ آنرا خواهد داشت یا آلت ویا خادم آنست.

### خلاصة بحث

بنابراین از اجسام آسمانی واز اختلافات حرکات آنها، نخست عناصر به وجود می آید. در مرتبت بعد اجسام معدنی وحجری وبعد گیاهان وبعد حیوانات غیر ناطق وبعد حیوانات ناطق.

و اما اجسامی که در زیر اجسام سماوی واقع شده اند، از جهت اشتراك در مادهٔ اولی و دربسیاری از مواد قریبه (۱) وهمین طور از جهت تشاکل صورتها ویا

<sup>(</sup>۱) هر موجودی از موجودات عالم حظ و سهمیی از وجود دارد برحسب اقتضای اجسام آسمانی و استعدادی که دارند.

تضاد بعضی از صورتها با بعضی دیگر، ازین جهات پارهای ازاجسام معین پارهای دیگر است و پارهایعایق؛ حالبه طوراغلب واعم باشد؛ ویا اقل ویا متساوی برحسب اقتضای تشاکل؛ ویا تضاد قوههای آنها؛ زیرا قوای مشاکل معین است و قوای متضاد معاوق؛ و بنابر این، این گونه افعال ممکنه در موجودات ممکنه، گاه شبکه شبکه شده و گاه مؤتلف می شوند؛ و آمیزههای بسیاری بدین ترتیب به وجود می آید به جز اینکه در هنگام اجتماع، ائتلاف، اعتدال و اندازههای معین برای هر موجودی از موجودات جسمانی سهم و حظ خاصی بالطبع از وجود حاصل می شود یا برحسب مادت آن و یا برحسب صورت آن ویا به مقتضای هردو.

آنچه ازجهت صورت آن می باشد، یا برای خود او ولذاته است ویا برای غیر است ویا برای هردو امر است.

اما دربابحیوان ناطق به یقین باید گفت و جودی که از جهت اهلیت صور تشان و اجد آن می شوند، به خاطر نوع دیگر نمی باشد نه به طریق اینکه مادت غیر و اقع شوند و نه به طریق اینکه آلت و یا خادم غیر باشند (۱)

واما درباب غیر حیوانات ناطق یعنی چیزهای دیگر باید گفت که وجودی که بهاستناد اهلیت صورتشان واجد می شوند یا برای این است که تنها درخدمت غیر باشند ویا هم برای خود وهم برای غیر (۲) خود.

به عبارت دیگر هم لذاته و به خاطر خودند و هم لغیره و به خاطر غیرند؛ در اینگونه موجودات اقتضای عدالت این است که هریك سهم طبیعی خود را به طور کامل استیفا نمایند، و نیز همهٔ این امور برشمرده شده (۲) یا جریان و جودی آنها

<sup>(</sup>۱) خلقت احسن الصوركه صورت انسان است برای خود است وبرای این است که موجودات دیگر در خدمت او باشند یا آلت وابزار او نه او در خدمت دیگران.

<sup>(</sup>۲) دراینکه بهخاطر این آفریده شدهاندکه درخدمت موجودات عالمی تراز خــود باشند سخنی نیست. نهایت ممکن است پارهای از آنها برای خود هم باشند.

<sup>(</sup>٣) تبدلات، تحولات وجودى، حالات وجودى.

به طور تساوی است(۱) ویا به طور اکثری ویا به طور اقل.

از لوازم طبیعی وضروری ممکنات؛ حداقل است<sup>(۲)</sup> واینکه امری بیگسانه وارد براو نشود<sup>(۲)</sup>؛ وبنابراین وجه وبدین ترتیب موجودات ممکنه مضبوط گردیده و تحتاین ضو ابط نظام یافته؛ وعدالت در آنها اجرا شده است؛ وهرموجودممکنی برحسب استحقاقی که دارد سهم وجودیش اعطا شده است.

موجوداتی که معروض این نوع از قوای فاعله وحافظهاند؛ گاه باشد که اجسام آسمانی پساز وجود این قوی در آنها افعالی انجام دهند<sup>(۴)</sup> مضاد با قوای آنها؛ و دراین صورت از قبول آن افعال امتناعی حاصل می شود.. و گاه باشد که این امر موجب گردد که امتناعی از تأثیر بعضی دربعضی حاصل شود و پارهای از تأثیر در پارهای دیگر، ناتوان وضعیف شوند.

بنابراین گاه باشد که موجود ممکنی که اینگونه قوی یعنی قوای فاعله در گوهر آنها وجود دارد باز از جهت ضعفی که در آن حاصل می شود تأثیر لازم را نکند، حال این ضعف ازجهت ممانعت اضداد آنهاست و یا ازجهت نیرومند بودن اضداد آنهاست و یا از جهت معاونتی است که اشیاء خارجی به نیروی اضداد آنها می کنند (۵) و یا اینکه عایق دیگر که از جهتی دیگر مضاد است مانع فعل فاعل می گردد. (۶)

اما اجسام آسمانی گاه بود که اصولا فعل و تأثیری در اشیاء و موضوعاتی که

<sup>(</sup>۱) تساوی در وجود و عدم این اوصاف وحالات.

<sup>(</sup>۲) حداقل حالات وجودی کافی است که امری را ممکن سازد حتی وجود یك فرد از ذات یا اوصاف وحالات.

<sup>(</sup>٣) هم اينكه احوال وجودى او بذاته باشد.

<sup>(</sup>۴) اضدادی که از ناحیهٔ سماویات وارد بر آنها می شود.

<sup>(</sup>۵) اشیاء خارجی مشابه با آنها.

<sup>(</sup>ع) مانع از تأثیر می شود.

خلاصة بحث

در زیر آنها قرار دارند انجام ندهند؛ (۱) نه از آن جهت که در ذات آنها ناتوانی و فتوری باشد؛ وبلکه ازجهت امتناع آن موضوعات از پذیرش فعل و تأثیر؛ و یااز جهت اینکه فاعل دیگری آنها را در جهت تأثیرنا پذیری تقویت می نماید.

زیرا درهمان آغاز امر و آفرینش که بهموجودات ممکنه قوای لازم اعطاء گردید و درفعل وانفعال در یکدیگر بهخود واگذار شدند، این امکان برای آنها همچنان باقی بماند که در افاعیل و تأثیرات و تأثرات خود مضاد با اجسام و افعال اجسام آسمانی باشند و یا مشابه و همانند؛ و بازاین امکان همچنان باقی ماند که اجسام سماوی پس از اعطای قوای لازم، معین اجسام ارضی باشند و یامانع و معاوق آنها(۲) و به هر حال این گونه اجسام ممکنه (زمینی) که موجود بالطبع اند بر چند

دستهاند: ۱ـ آنچه وجودش برای ذات خودش بود وبــرای اینکه فعلی ازو صــادر

۲ آنچه معد برای صدور امری دیگر بود ؛ حال آن امر صادر در ذات او باشد یا درغیر اوبود.

۳\_ آنچه معد برای قبول فعل دیگری بود.

شود، آفریده نشده است.

آنچه آفریده شده است که برای ذات خودش باشد نه برای چیزی دیگر مطلقاً. گاه بود که فعلی ازو صادر شود بهطریق فیض یعنی بهطریق افاضهٔ فیض از وجود آن به وجودی دیگر <sup>(۲)</sup> و همهٔ این موجودات هرگاه درشأنی و وضعی از وجود

<sup>(</sup>۱) در ارضیات واجسامی که زیر فلك قمرند.

<sup>(</sup>۲) درپارهای از تأثیرات. خلاصه اینکه هم از طرفی اجسام ارضی در فعل وانفعال خود یله شدهاند وامکان اینکه متأثر نشوند وفعل وانفعال نکنند درآنها باقی ماند و هماین حق برای اجسام سماوی محفوظ ماندکه معین افاعیل ارضیات باشند یا معاوق آنها.

<sup>(</sup>۳) قسم اول منظور انسان کامل است که برای خود خلق شده است یعنی برای نوع خود؛ وقتی به کمال رسید البته فیوضات اوبه دیگران یا به موجودات دیگر سرایت می کند؛ قبل ازمفارقت، وبعد از مفارقت دیگر کاری وفیضی ندارد.

باشند که آنچه باید ودرشأن اوست که ازو صادر گردد بدون عایق ومانعی ازطرف ذات او صادر گردد، (۱) درین وضع است که آن حال وجود برای او کمال اخیر و آخرین کمال است.

این امررا می تو ان با حال بصر درهنگامی که می بیند مقایسه نمود که آن گاه که در وضعی از وجود (۲) باشد که دید کامل برای او حاصل شود در کمال اخیر خود قرار دارد. وبر عکسهر گاه موجودات ممکنه به حالی و وضعی از وجود باشند که در آن حال خود به تنهائی شأنیت این را نداشته باشند که آنچه باید از آنها صادر گردد قبل از نقل به مر تبت دیگر از وجود یعنی تکامل به وجود بر تر از وضع موجود شان از آنها صادر گردد. (۲) در این حال، در حال کمال او لند. مانند حال نویسنده ای که در خواب باشد نسبت به حال بیداری او و یا مثل حال کا تب در حال بیداری (۴) و لکن در حال رنجوری به حال آرامش و ولکن در حال رنجوری به حال آرامش و صحت نقل یافت کاری که در شأن او ست از و حاصل آید (۶)

و بدیهی است که هرگاه چیزی درحال کمال وجودی خود باشد ودرحالی باشد که اموری که ازوآید بتواند ازو صادر شود قهراً درین وضع تأخیری روی نخواهد داد؛ وبلافاصلهاموری که باید ازو صادرشود خواهد شد(۷)؛ بدون درنگ

<sup>(</sup>۱) کلیهٔ خواص ممکن بر او مترتب باشد و هرچه بایسته است ازو بتراود؛ و در ذات او مانعی از ترتب آثار بر او نباشد.

<sup>(</sup>۲) و کمال وجودی وسلامتی باشد.

<sup>(</sup>۳) عبارت را فارابی بهصورت معمی ذکر کرده است. منظور این است که هنــوز کامل نشده باشند واحتیاج بهطی مراتب کمال دارند تا آثار وجودی لازم از آنها بتراود. چون پس ازکمال نهائی مفارق شده و دیگر منشأ اثر نمی باشد.

<sup>(</sup>۴) که قهراً اثر کتابت ازو صادر نمی شود مگراینکه از حال خواب به حال بیداری نقل شود.

<sup>(</sup>۵) که در حال بیداری و رنجوری هم منشأ فعل خاص خود نمی باشد.

<sup>(</sup>۶) درصورتی که بخواهد و اراده کند، یعنی مانع، مفقود است اگر مقتضی، موجود شود.

<sup>(</sup>٧) اگر مقتضی که اراده است موجود باشد.

واگر تأخیری روی دهد بهواسطهٔ عایقی خواهد بود خارج از ذات آن؛ چنانکه مثلا دیواری مانع باشد از تابش نور خورشید برچیزی که درپشت آن پنهان است. (۱)

اما اشیاء مفارقه چون در گوهر وجودی خود ازهمان آغاز آفرینش واجه کمالات اخیر خودند<sup>(۲)</sup>، بنابراین دارای دو گونه احوال نمی باشند که حالی در کمال اول باشند وحالی در کمال اخیر<sup>(۳)</sup>؛ ودیگر آنکه نه برای گوهر آنها اضدادی می باشد و نه برای موضوعات آنها؛ پس مطلقاً عایقی برای آنها وجود ندارد؛ بنابراین افعال آنها متأخر از وجود آنها نمی باشد.

اما اجسام آسمانی در گوهر خود بر کمالات اخیر خودند؛ و نخستین فعل آنها حصول حجم ومقدار و اشکال وسایر امور غیر متبدله است<sup>(۴)</sup>؛ و افعال ثانوی آنها حرکات آنهاست که ناشی از کمالات اخیر آنهاست.

پس تضادی در آنها نیست؛ واضداد خارجی هم ندارند؛ و از همینروست که حرکات آنها دائمی و نامنقطع است. اما در بارهٔ اجسام ممکنه [اجسام ارضی] باید گفت که گاه و زمانی بر کمالات او لندو گاه و زمانی بر کمالات اخیر (۵) و چون برای هریك از آنها مضادی هست (۶) بنابر این افعال آنها به سبب هردو علت ویایکی از نویسنده ازین دو علت متأخر از آنها ست (۷)؛ و مثلا عدم صدور فعل نویسند گی از نویسنده

<sup>(</sup>۱) که مقتضی که نوربخشی خورشید است موجود است، لکن مانع مفقود نیست.

<sup>(</sup>٢) عقول ونفوس.

<sup>(</sup>٣) و بلکه در بدو خلقت درکمال اخیرند.

<sup>(</sup>۴) چون اجسام آسمانی برخلاف اجسام عالم کون وفساد در حالات وصور خــود متبدل نمی باشند.

<sup>(</sup>۵) قهراً در سیر تکاملی خود به کمال اخیر خود می رسند، البته ممکن است اجسامی در مراحل اول بماند.

<sup>(</sup>ع) بیان شدکه به انحاء و وجوه مختلف دارای مضاداتند.

<sup>(</sup>۷) هر دو علت یعنی هم دارای مضادند وهم اینکه ممکن است در مرتبهٔ کمال اول باشند و اگر مضادآنها از بین برود چون به کمال اخبر نسیت فعلش از و متأخر است واگر به کمال اخیر باشد ممکن است عامل ضد مانع از صدور فعلش باشد، به هرحال یا هر دو سبب ویا یکی از آنها ممکن است وجود داشته باشد.

با بهجهت این است که در حال خواب است و یا اینکه مشغول به کار دیگری است و یا اینکه دروقت خاص اجزاء نویسندگی یا کلمات و حروف لازم به ذهنش خطور نمی کند<sup>(۱)</sup> و یا اینکه همهٔ اینها و جود دارد یعنی بر کمال اخیر خودند و ازین جهت مانعی و جودندارد و لکن عایق خارجی و جود دارد. و جود اشیاء بر کمال اول بالطبع نه بالقسر<sup>(۲)</sup> [یعنی هنگامیکه بالطبع بر کمال اولند] برای این است که به مرتبت کمال اخیر خود برسند حال یا به اینکه کمال اول طریق و صول به کمال اخیر است که به دنبال خستگی و یابه اینکه معین بروصول به کمال اخیر است مانند خواب و راحت که به دنبال خستگی ناشی از فعل حاصل می شود که قوهٔ نویسندگی را مجدداً به خداوند آن باز می گرداند.<sup>(۲)</sup>

سپس گوئیم پارهای از این اجسام به مرتبتی از نقصاند که جواهر آنها درحصول کمالات آنها کافی نیست. یعنی بدوناینکه وجودات دیگری خارج از گوهر آنها ازسایر معقولات دیگر<sup>(\*)</sup> برای آنها وجود یابد؛ مثلا بدون اینکه واجد حجم وشکل و وضع ومقولات دیگر مانند صلابت و نرمی، حرارت وسردی وجز آن شوند، گوهر آنها در حصول کمالات ممکن نارساست و در تحت بسیاری ازین اجسام اشخاصی می باشد که قوام وجودی آنها از اجزاء متشابه است و اشکال و صور آنها نامحدود است؛ مانند عناصر و اجسام معدنی که تشکل یافتن آنها برحسب فعلی است که از فاعل آنها اتفاق می افتد و یا برحسب اشکال چیزهائی است که در موقع خاص محیط به آنها می باشد (۵) وهمین طور اندازه های حجم آنها نامحدود

<sup>(</sup>۱) در اثر رنجوری ویا خستگی.

 <sup>(</sup>۲) اگر بالطبع بر کمال اول باشد نه بواسطهٔ عوایق ومضادات که اشیاء را از نیل
 به کمال اخیر مانع می شود.

<sup>(</sup>٣) يعنى بعد از خواب وحصول راحت مجدداً مى تواند بنويسد.

<sup>(</sup>۴) بهجز ذات آنها هم که درهرحال مقولهای از مقولاتند.

<sup>(</sup>۵) در بسیاری از جواهر معدنی معروف است که در هنگام تکوین متشکل به شکلی می شود که جسم نزدیك یا مماس ویا محیط به آن دارد. سبز، زرد، قرمز وغیره.

است. (۱) به جز اینکه درجهت بزرگی غیرمتناهی نیست و اجزاء آنها گاه اجتماع یابند و گاه پراکنده شوند. پاره ای از اجسام می باشد که هر گاه در مکان و احد گرد آیند پیوسته شوند (۲) و پاره ای از آنها در هنگام اجتماع صرفاً مماس یکدیگر می شوند (۱۳) و به یکدیگر نمی پیوندند و به هر حال پیوستگی و پراکند گی آنها مطابق با نظام معینی نمی باشد و بلکه هر طور پیش آید بر حسب اقتضای فاعل پیوستگی و گسستگی. و ازین روست که نمی تو ان گفت بالضرورت اشخاص هسر نوعی از یکدیگر جدا می شوند (۴) و بلکه این بر حسب و ضعی است که اتفاق افتد و حصول کمالات آنها و ابسته به این اعراض و حالات نمی باشد؛ و بلکه کمالات آنها حاصل خواهد شد و حصول آنها ربطی به این حالات و اعراض اتفاقی ندارد (۵) حصول این حالات در امو ر ممکنه به نحو امکان تساوی است (۶).

واما در مورد گیاهان وحیوانات باید گفت: افراد واشخاص مندرج در تحت هرنوعی از آنها بالطبع ازیکدیگرمنفرد وجدا می باشند وهریك موجود به وجودی است که آن وجود [با مشخصات خاص] برای آند گر نمی باشد و ازهمین جهت است که برای اشخاص اینگونه انواع اعدادی منحاز و مجزای از یکدیگر است بالطبع؛ وهریك از اشخاص اینگونه انواع مر کب از اجزاء نامتشابه ومحدود العدد است؛ و باز هریك از اجزاء اعداد آن از لحاظ حجم، شکل، کیف، وضع ومرتبت محدود است. و اما اجناس ممکنات نیزهمانطور که گفته شد از لحاظ مراتب وجودی مرتب برمراتبی است که فرود ترین آن مراتب در تحصل وجود ممکن برای هریك

<sup>(</sup>۱) منظور از نامحدود در اینجا مشخص نیست که مثلا دانههای الماس یا فلان معدن وجسم معدنی یك قیراط باشد یا ده قیراط.

<sup>(</sup>٢) چنانكه ذرات البته بنا برقول بهوجود ذره.

<sup>(</sup>٣) نه پيوسته.

<sup>(</sup>۴) که بالذات و بالضرورة افراد هر نوعی از یکدیگر جدا ومتمایزند وبلکه امتیاز آنها بهوسیلهٔ اموری دیگر است که اتفاق میافتد و چه حالات واعراض مختلف برای افراد نوع حاصل نگردد واز یکدیگر ممتاز نشوند.

<sup>(</sup>۵) که تحت ضابطه ونظامی نیست.

<sup>(</sup>۶) حالات ممكنه متساوى الطرفين است در اشياء ممكنه.

معين وياور مرتبت بالاتر خواهد بود(١).

درباب عناصر نیزباید گفت که هرعنصری به سایر عناصر با تمام اجزاء خود یاری می کندبه هر سه وجه؛ یعنی هم به طریق اینکه مادهٔ آنها باشد و هم به طریق آلیت (۲). خدمت به آنها کنند و هم به طریق آلیت (۲).

واما اجسام معدنی هریك به آن د گریاری می دهد لکن نه به همهٔ انواع آن (۳) و نه به همهٔ طرق (۴) و انحاء اعانت؛ لکن نوعی از آنها به طریق و از راه ماده اعانت می کند و نوعی دیگر به طریق خدمت مانند کوه ها که در تکوین چشمه ها و آبهای جوشنده از چشمه ها خدمت می کند و نوعی دیگر از معادن به طریق آلیت.

وانواع گیاه ها نیز گاه باشد که به هرسه طریق به حیوان یاری می دهد و همین طور حیوان غیر ناطق به هرسه طریق به حیوان ناطق کمك می کند بعضی به طریق ماده و بعضی به طریق آلت.

واما حیوان ناطق چون جنس دیگری ازممکنات جهانطبیعت وجود ندارد که افضل از آن باشد درطبع آن به هیچیك از وجوه سه گانه معونتی به موجودی که برتر ازو باشد وجود ندارد<sup>(۵)</sup>.

زبرا [انسان مرکب ازنطق وطبع است و] به نطق خود نشایدکه ماده و یا آلت چیزی دیگر باشد اعم از چیزهای مادون خود ویا مافوق خود (۲) و طبع او

<sup>(</sup>۱) یعنی مرتبت پائین هم درحصول حالات وجودی آن حالاتی که امکان وجودبرای هریك از آنها دارد کمك می کند و نظام براین است که هریك از مراتب مادون بهمراتب مافوق یاری کند.

<sup>(</sup>۲) در تبدلات عنصری گفته شده است که مثلا عنصر آب هم مادهٔ تبدیل به هوا شود وهم ابزاربرای یاری کردن به هوا وسایر عناصر است در تشکل وصورت پذیری وهم عنصری به عنصری دیگر درجهت تشکل وجزآن یاری می کند. به هرحال هم در استـحالات وهم در کون وفساد.

<sup>(</sup>٣) هرنوعی از معادن بههمهٔ انواع معادن یاری نمی دهد.

<sup>(</sup>۴) ونه بههرسه طریق یادشده.

<sup>(</sup>۵) سالبه بهانتفاء موضوع است یعنی موجود برتری ازونیست.

<sup>(</sup>۶) چون نطق مجرد است وصالح نیستکه ماده وآلت باشد.

خو د.

هم به عنوان خادم چیزی دیگر آفریده نشده است و ازین جهت هم نتواند مطلقاً خادم چیزی دیگر بود.

واما معونت او ازآن جهت که ناطق است<sup>(۱)</sup> یعنی به وسیلهٔ نطق و اراده نه به طبع. نسبت به سایر موجودات ممکنه و همین طور بعضی نسبت به بعضی  $^{(7)}$  دیگر امری است که در این مبحث یاد آور نمی شویم  $^{(7)}$  و البته ممکن است که آدمی به وسیلهٔ قدرت نطق خود کارهائی انجام دهد که بالعرض خدمت به بسیاری از موجودات ممکنهٔ عالم باشد مانند استخراج آبها و کشت در ختها و دانه ها و نتیجه گیری از حیوانات  $^{(7)}$  و چرانیدن آنها و امثال اینگونه امور.

اما بالطبع باید گفت که هیچ فردی از افراد آن نیست که برای خدمت به نوعی دیگر آفریده شده باشد به جز نوع خود و هیچ فردی از افراد نوع او و هیچ عضوی از اعضاء افراد او آلت و ابزار هیچ نوعی دیگر از موجودات نمی باشد (۵)؛ و اما در باب معونت اشرف به ادنی دربین اجناس موجودات ممکنه، همان طور که بیان شد، باید گفت که دربین حیوانات ناطقه فردی نیست که خادم یامعین مادون خود باشد از جهت صورت افضلی که دارد (۹) و این امر، خود به خود می بایست از بیانات ما درباب معونت بعضی از انواع نسبت به بعضی دیگر، دانسته شود (۷).

اما درباب حیوانات غیر ناطقه بایدگفتکه از آن رویکه حیوانند ودارای صورت حیوانیند مادهٔ انواع ناقص تر ازخود نمی باشند(۸) ومثلا هیچ حیوانی از

- (۲) معونت بعضی از آدمیزادهانسبت بهبعضی ویا خدمت ومعونت به کلموجودات.
  - (٣) در قسم اجتماعیات وادارهٔ کشورها بحثکنیم.
    - (۴) وسیلهٔ تولید مثل آنها را فراهم کردن.
- (۵) چون افضل است و افضل خادم اخس نیست. فارابی دراینجا مقدمات ترسیــم مدینهٔ فاضله را درست می کند.
  - (۶) یعنی چون افضل است خادم اخس نیست.
    - (۷) در باب ضوابط معونتها روشن شد.
  - (۸) چون صورت حیوانی بازکاملتر از صورت گیاه ومعدن است.

<sup>(</sup>۱) یعنی ناطقیت خــود را درجهت خدمت موجودات به کار بندد با اراده و تصمیم

جهت صورتشمادهٔ گیاهان نمی باشد ولکن به طریق خدمت و آلیت ممکن است (۱). و بلکه پاره ای از حیوانات بالطبع برای خدمت به عناصر موجود عالم آفریده شده اند، به اینکه اموری که زیان آور و دور از طبیعت آنها است در خود حل و جذب نمایند مانند حیواناتیکه دارای سموم و زهر ند و دشمن حیوانات موذیه اند که زیان آور به سایر انواع حیوانند (۱) مثل افعی ها که به موجودات دیگر به وسیلهٔ سموم خود خدمت می کنند از راه حل و جذب حیوانات موذیه به خود و همین طور سمومی که در نباتات و جود دارد. (۳) و چه بسا که این گونه سموم، سموم نسبی باشند (۴) که دو گونه خدمت می کنند (۵).

وباید دانست که حیوانات درنده مانند افعیها نمیباشند زیرا افعیها مواد سمی خود را برای اینبه کار نمیبرند که غذا وخوراك خود را اصلاح کرده از سایر حیوانات بر گیرند وبلکه بالطبع دشمن مبارزبا انواع حیوانات است وهدف آنها تباه کردن وجود حیوانات است<sup>(۶)</sup>.

واما حال حیوانات درنده بدین وضع است که درندگی آنها ازین جهت نمی باشد که طبع آنها دشمنی و درندگی حیوانات دیگر را ایجاب می کند؛ و بلکه برای این است که ازین راه غذای مناسب برای خود فراهم نمایند برخلاف افعی ها که بالطبع دشمن وقاتل حیوانات اند.

واما معدنیات نیز از آنجهت که معدنیات اند و دارای صور معدنیند مادهٔ

<sup>(</sup>١) كه حيوانات خادم انواع ديگر يا آلت آنها واقع شوند.

<sup>(</sup>۲) افعی ها دشمن موذیاتند که آن موذیات دشمن انواع حیوانات دیگرند و البتـه حکمت حق ایجاب کرده است که درین تنازع، حیوانات دیگر سالم مانند.

<sup>(</sup>٣) که انواع موذیات را ازبین می برند تا گیاهان سالم بمانند، مطلب بسیار دقیق وعلمی است.

<sup>(</sup>۴) برای عوامل مضاد با حیوان وگیاه سم باشند و برای امور مفیده سم نباشند.

<sup>(</sup>۵) برای موذیات مضرند و برای حیوان و گیاه سالم ومفید.

<sup>(</sup>۶) دراینجا منظور حیوانات موذیه است که طبع افعیها برای ابطال وجودحیوانات موذیه آفریده شده است.

اسطقسات نمی باشند<sup>(۱)</sup> و لکن بهطریق آلیت یار ومعین عناصرند؛ مانند کوهها که وسیله و ابز ارند در پدید آمدن آبها و چشمه سارها.

در بین انواع حیوانات و گیاهان بعضی نمی توانند به حوائج وضروریات لازم زندگی وبقاء خود برسند مگر به واسطهٔ گرد آمدن گروههای جمعی از افراد هر نوع وپیوستگی بعضی با بعضی دیگر ؛ وپاره ای دیگر وجود دارند که هریك اگر چه به طور انفرادی هم باشند به ضروریات زندگی و بقاء خود می رسند و لکن رسیدن به احوال زندگی بر تر منوط به زیست گروهی آنها می باشد وپیوستگی با یکدیگر و پاره ای دیگر و جود دارند که اگر چه به طور انفرادی و عدم جمعی وپیوستگی باهم زندگی نمایند هم به ضروریات زندگی میرسند و هم به احوال بر تر ؛ و هر گاه به طور اجتماع در آیند هی چکدام مانع بهرهٔ آن دگر نمی شوند (۲) و لکن بعضی دیگر ازین نوع و جود دارند که هر گاه پیوستگی یابند و به طور گروهی زندگی نمایند هریك نوع و جود دارند که هر گاه پیوستگی یابند و به طور گروهی زندگی نمایند هریك مانع برخورداری آن دگر می شوند ؛ هم از حوائج اولیهٔ ضروری و هم از احوال و به رههای بر تر و افضل (۳).

وازهمین جهات است که پارهای ازانواع حیوانات بهطوردائم جدا ومنفرد ازیکدیگرزندگی می نمایند، در تمام امورخود وحتی در تولید مثل، مانند بسیاری از حیوانات دریائی. و پارهای دیگر تنها درهنگام تولیدمثل جدا می شوند و در بقیه امور در زندگی گروهی زندگی می نمایند و پارهای دیگر دراغلب حالات زندگی بهطور پیوسته و گروهی زندگی می کنند مانند مورچه و زنبور عسل. و بسیاری دیگر از حیوانات هستند که در وضعی دیگر ند مانند پر ندگان که در چرا و پرواز به طور

<sup>(</sup>۱) چُون صور معدنیه کامل تر ازعناصر است قبل از ترکیب کامل وفعل وانفعالات لازم ومعدنشدن؛ منظور ازمعدنیات بیشتر احجار است. کلمهٔ اسطقسات وعناصر دراینجا یعنی موجودات دیگر.

<sup>(</sup>۲) بنا براین اگر پراکنده و انفرادی زندگی کنند یا جمعی تفاوتی ندارد.

<sup>(</sup>۳) عیب کار فارا بی دراینجا این استکه این طبقه بندیها را به طور ذکــر مثال و تعیین انواع آورده است.

پیوسته و گله گلهاند.

# اجتماعات مدنی (یا گروههای شهری)

انسان ازجمله انواع جانورانی است که بهطور مطلق نه به حواثج اولیه و ضروری زندگیخود میرسدونه بهحالات برتروافضل؛ مگرازراه زیستگروهی واجتماع گروههای بسیار در جایگاه ومکان واحد و پیوستگی به یکدیگر.

# انواع جمعيتهاى انساني

انواع جمعیتهای انسانی برسه گونه است:

۱\_ جماعت وجمعیت بزرگ وعظمی.

٧- جماعت وجمعيت ميانه و وسطى.

٣ جماعت وجمعيت كوجك وصغرى.

جمعیت بزرگ به آن جمعیتی گفته می شود که از امتهای بسیاری به وجود آمده باشد براساس یاری و تعاون به یکدیگر. جماعت و سطی و میان حال به یک امت گویند. (۱). جماعت کوچك و صغری تنها مردم یك شهر را گویند. این سه نوع جماعت را جماعت کامله گویند.

بنابراین تشکیل مدینه نخستین مرتبت کمال است برای نوع انسان؛ وقهرآ اجتماعات دیهی ومحلهای و کویی وخانوادگی ازنوع اجتماعات ناقصهاند که در

<sup>(</sup>۱) البته ممكن است يك امت در شهرهاى متعلد زندگى نمايند.

بین آنها نیزاجتماع منزلی و خانواری ناقص تراست؛ چون یکی از اجزاء اجتماع، اجتماع کویی است و اجتماع کویی جزئی از اجتماع محله ایست و اجتماع محله ای جزئی از اجتماع محله این است. جمعیتهائی که محلات و دهات را تشکیل می دهند و ابسته به شهرهاست و فرق بین محله و ده این است که محله از اجزاء شهر است و ده خدمتگزار شهر است. جماعتهای شهری جزئی از امت و ملت است و امت در چند شهر سکونت گزینند و بدان منقسم شوند.

## جمعيتهاي كاملة انساني

جمعیتهای کاملهٔ مردمی بهطور مطلق بهملتها ونژادها تقسیم می شوند؛ هر ملتی ازملتی دیگر به دوامر امتیاز داده می شود، دوامر طبیعی که یکی خوی و اخلاق آنهاست و دیگروضع آفرینش طبیعی آنهاست<sup>(۱)</sup> و البته به امر سومی نیز که وضعی و قراردادی است، ملتها از یکدیگر متمایز ندکه آن هم<sup>(۲)</sup> به نحوی در سرشت آدمی دخیل است. و آن امر سوم زبان محاور تی آنهاست<sup>(۳)</sup>.

پارهای از ملتهای جهان بزرك اند و پاره ای كوچك. سبب طبیعی نخست كه موجب گونا گون شدن ملتهاست خود شامل چند امراست بشرح زیر:

۱\_ اختلاف اجزاء اجسام آسمانی یعنی قرار گرفتن جایگاه زندگی آنان

<sup>(</sup>١) از لحاظ رنگ و قد وشكل وشمايل.

<sup>(</sup>۲) امر وضعی وقراردادی.

<sup>(</sup>۳) بنا براین فارا بی زبان را اساس تفکیك ملتها نمی داند و بلکه دو عامل طبیعی که یکی خلق وخوی ودیگر خلق و رنگ ونوع خلقت را اساس جدائی ملتها می داند؛ نهایت زبان را هم مؤثرمی داند.

(بقيه ياورقي در صفحه بعد)

در محاذات قسمتی خاص از کرهٔ نخست<sup>(۱)</sup>؛ وسپس آن قسمت از کرهٔ ثوابت که با آن هم سمتاند<sup>(۲)</sup>؛ و سپس اوضاع واحوال کرههای مایله نسبت بهزمین<sup>(۳)</sup> و حالات واوضاع خاص آن کرات از قبیل دوری و نزدیکی بهزمین مسکونی آنها که قهر آ این اختلاف اوضاع واحوال واختلاف سرزمینهائی که ملتها در آن زندگی می کنند در اختلاف خلق و خوی مردمش مؤثر است. چه آنکه اختلاف اوضاع طبیعی سرزمینها تابع اختلاف اوضاع و حالات کرهٔ نخستین است<sup>(۴)</sup>. در آن قسمت که مسامت هر سرزمین است و سپس آن قسمت از کرهٔ ثوابت که محاذی آنست و مسامت هر الامر اختلاف اوضاع کرههای مایله (۵).

<sup>(</sup>۱)چون معتقد بوده اند که اوضاع و احوال وحرکات و گردش افلاك درطبیعت وخلق وخوی آدمی اثر دارد؛ حال می گوید هر قسمت از کرات سماوی از لحاظ تأثیر، وضع خاصی دارند که در آن گونه از مردمی که در زیر سقف آن قسمت زندگی می کنند مؤثر است؛ هم در خلق وخوی وهم در خلقت آنها.

<sup>(</sup>۲) منطقهٔ که در آن زندگی می کنند مسامت با آن قسمت است چون گویندکواکب و اشعهٔ آنها در خلق وخوی وحالات آدمی مؤثر است.

<sup>(</sup>٣) براى روشن شدن اوضاع و احوال وتقسيم بندى كرات مراجعه شود به التفهيم لاوائل صناعة التنجيم ابوريحان بيروني.

<sup>(</sup>۴) كره اطلس. هر قسمت از زمين برحسب نسبت آن با كرۀ نخستين وضعىدارد.

<sup>(</sup>۵) اخوان الصفا در باب تأثیر سماویات در خلق و خوی انسانها می گویند اولیسن نیرویی که از نفس کلی فلکی به طرف جهان سرازیر می شود، تأثیری است که در کواکب می کند یعنی کواکب ثابته وسپس در سیارات؛ وبه واسطهٔ سیارات در ارکان چهارگانه؛ وسپس در معادن وحیوانات و نباتات و این سریان نیرو از افلاك به ارضیات مانند سریان وسپس در معادن وحیوانات و نباتات و این سریان نیرو از افلاك به ارضیات مانند سریان آتناب است در زمین و بالاخره در باب اینکه چگونه فیوضات عالم افلاك و کواکب وسیارات بدین عالم خاکی جریان می یا بد شرحی مفصل دارند (رسالهٔ سوم در نجوم صه ۱۰ ۱۰ ۱۰) و سپس گویند سریان فیوضات افلاك و کواکب برعالم خاکی یکسان است؛ نهایت و سپس گویند سریان فیوضات مختلف اند؛ برحسب استعدادی که در نهاد آنهاست؛ و البته برهمین اساس است که دیوانهای شعری وادبیات ما پر است از بیان تقدیرات و تأثیرات کواکب و سیارات و اینکه همهٔ سعادات و نحوستهای انسانی را منسوب به افلاك و نیروهای آسمانی کرده اند. و درهمین زمینه برای حرکات افلاك و تقارن و یا تباعد و بالاخره حالات

وهمینطوراختلاف قسمتهای زمین، گونا گون بودن بخسارات متصاعدهٔ از آنرا به دنبال دارد؛ و هرنوع بخاری از سرزمینی خاص متصاعدهٔ سرزمینهسا مناسب با همان قسمت از زمین است ؛ اختلافات بخارات متصاعدهٔ سرزمینهسا وبخارات زیرزمینی آنها موجب اختلاف آب وهوای سرزمینهاست؛ زیرا آب هر شهری وسرزمینی ازبخارات زیرزمینی آن سرزمین به وجود می آید. و هوای هر شهری با بخاری که از آن سرزمین متصاعد می شود در آمیخته است.

وهمینطور اختلافات کرات مسامت هر سرزمین یعنی کرهٔ کواکب و کرهٔ نخستین؛ و اوضاع واحوال گونا گون کرات مایله همه دراختلاف آبوهوای آن سرزمین مؤثرند. به تبع این اختلافات و گونا گونیها، گیاهان و حیوانات غیر ناطق نیز مختلف شده اند و همین طور انواع خوراکیها مختلف شده است و به تبع اختلاف در خوراکیهای ملتها، اختلاف در موادکشت و زرع است که بنیهٔ و جودی انسانها را در نسلهای گذشته و آینده تشکیل می دهد و همهٔ این گونا گونیها در خلیق و خوی طبیعی و نحوه آفرینش آنها ایجاد اختلاف کرده و می کند.

وبجز آنچه گفته شد<sup>(۱)</sup> اختلاف اوضاع و احوال آن قسمت از سماویاتی که مسامت باسرزمینی خاصاست نیزبلاواسطه سبب اختلاف خلق وخوی آدمیان می شود و این به جز آن جهاتی است که یاد آور شدیم.<sup>(۲)</sup> و همین طور اختلاف هو انیز سبب اختلاف خلق و خوی انسانهاست بلاواسطه و باز این به جز آن جهتی است که

<sup>(</sup>بقية باورقى ازصفحة قبل)

کواکب و تأثیرات آنها درکرهٔ خاکی اصطلاحاتی وضع کردهاند مانند. وبال، هبوط، شرف و غیره. این نوع افکار بیشتر در ملل مشرق زمین در شبه قارهٔ هند دیده می شود و در سبر و تحول فکری انسانها گفته شده است که این دورهٔ از تفکر را باید دورهٔ تعدد خدائی نامید.

<sup>(</sup>۱) که اوضاع واحوال فلکی درسرزمینها اثرمی کند وسرزمینها در بخارات و بخارات در آب وهوا و بالاخره در کشت و زرع و خورد و خوراك؛ و بدین وسیله در خلق و خوی انسانها. بدون واسطه نیزاوضاع واحوال فلکی هم در آفرینش وهم درخلق وخوی انسانها مؤثر است؛ پس اوضاع فلکی هم بلاواسطه وهم با واسطه در وجود آدمیان مؤثرند.

<sup>(</sup>۲) که بهواسطهٔ تأثیر در سرزمینی بود و از سرزمینی در اهل آن.

بیان شد<sup>(۱)</sup>. وسپس از تعاون وهمیاری این اختلافات و آمیزشهای گونا گون عوامل، خلق وخویهای مختلف درانسانها پدید می آید.

به و اسطهٔ این جهات و به سبب این نوع آمیزشها، ترکیبات طبیعی و و ابستگی پاره ای با پاره ای دیگر و مر اتب این ترکیبات و ارتباطات تحقق می یا بدو اجسام سماوی تا

(۱) با واسطه وبی واسطه. با واسطه مؤثر در زمین است و بی واسطه مؤثر در بنیهٔ انسانی. به طور کلی اخوان الصفا گویند: خاك شهرها و دهات گونا گون و هواهای آن متغیر ومختلف است به جهات مختلف؛ از جمله، واقع بودن در سمت شمال، جنوب، شرق، غرب و بلندی وسر کوهها و شکم وادیها و دربیا با نهای بی آب و علف و یا در سواحل دریاها و شطها و واقع بودن در نی زارها و ریگ زارها و شوره زارها و یا در تپههای سنگی و یا در زمینهای صاف و سهله و اقع بین نهرها و درختان و مزارع و بوستانها و شکوفهها و جز آن. و هو اهای شهرها و بقاع در اثروزش بادهای چهار گانه و مطالع برجها و تا بش شماع ستارگان و جز آن مختلف می باشد و همه این امور موجب اختلاف مزاجها می شود و اختلاف مزاجها می شود و اختلاف مزاجها موجب اختلاف اخلاق و خوی و سرشت و رنگ و زبان و عادات و رسوم و مذهب و اعتقادات و بالاخره کارها و حرفهها و صنعتها و سیاست مردم آن می گردد. به طور یکه ملتها بدین جهات از یکدیگر کاملا متماین و صنعتها و سیاست مردم آن می گردد. به طور یکه ملتها بدین جهات از یکدیگر کاملا متمایز

مىشو ند.

ومثلا کسانی که در بلاد حاره زندگی می نمایند و در آنجا نشو و نما یافته اند اغلب دارای مزاج سردند و برودت بر مزاج آنها غالب است و برعکس. و بعد گویند مزاج مردم جنوب مانند حبشیها و زنجیها و اهل سند و هند پوستشان متمایل به سیاهی و موهای آنیان مجعد است و لکن درون ابدان آنان بارد و استخوانهای آنان سفید و چشمان آنان فراخ است؛ و مردم شمال برعکس. و چون روشن شد که اختلاف آب و خاك در اختلاف اخلاق و خلقت مردم مؤثر است باید اشاره نما ثیم به تأثیر اختلافات اوضاع نجومی در اختلاف خلق و خوی مردم. در اینجا بروج را بر حسب مزاجها و اخلاط چهار گانه تقسیم کسرده اند و گویند در هنگامی که کواکب ناریه بر بروج ناریه استیلا یا بند ما نند مریخ و قلب الاسد. مردمی که در این بروج متولد می شوند حار مزاج و صفر اوی اند و آنانکه در بروج آبی متولد می شوند اگر کواکب آبی مانند زهر و شعرای یمانی بر آن استیلا داشته باشد بر مزاج آنان که در این اوقات متولد می شوند رطوبت و بلغم غالب آیسد و همین طور در احوال مختلف بسروج دیگر (دسالهٔ نهم در اخلاق و آداب ص ۲۳۳ – ۲۳۵)

سپس به بردسی یکایك اخلاقیات مردم وطبقه بندی آنان پرداخته وضع هریك را از لحاظ روابط اجتماعی روشن كرده اند. همین حد از کمال می تواند در انسانها واوضاع طبیعی و خلق و خوی آنها مؤثر باشد(۱).

و آنچه از کمالات بعدی و کمالات نهائی انسانها میماند درصلاحیت اجسام آسمانی نمی باشد یعنی اعطاء کمالات نهائی در شأن فلکیات نیست و بلکه درشأن عقل فعال است و همانطور که بیان شد از بین انواع موجودات طبیعی تنها انسان است که عقل فعال می تواند کمالات نهائی را بدان اعطا نماید و نه سایر انواع دیگر.

## عقلفعال

عقل فعال در آنچه به انسان اعطا می کند به مثابهٔ اجسام آسمانی است $^{(7)}$  زیرا آنچه نخست به انسان می دهد نیرو و مبدأ است $^{(7)}$  که انسان می تو اند به و سیلهٔ آن قوه ای که بدو داده شده است خود به سوی کمالات غیر حاصله کوشش کند و بدان نائل آید $^{(7)}$ .

آن قوه ومبدء نخست که بهاو اعطا می شود، معقولات اول ومراتب نخستین

<sup>(</sup>۱) هم درکمال آنها ازلحاظ جسمانی وهم در اختلافات بنیههای جسمانی و خلق وخوی آنها تا این مقدار مؤثر است.

<sup>(</sup>۲) از جهت اعطاء مانند اجسام سماوی است یعنی اجسام آسمانی مادهٔ اموری را اعطامی کنند که بهطور تدریج رشد می کند؛ نهایت آنچه اجسام سماوی اعطا می کنندجنبه های مادی است و آنچه عقل فعال اعطا می کنند امور معنوی است و گرنه در نحوهٔ اعطاو آنجهت، مانند همند ودیگر آنکه آنچه اجسام آسمانی اعطا می کنند برای انواع دیگر به جزانسان کافی است و لکن درانسان کمالات دیگر باید که کار عقل فعال می باشد.

<sup>(</sup>۳) صرفاً نیروی معقولات وعلوم است درمرتبهٔ بالقوه، هما نطورکه اجسام آسمانسی نیروی صورت را به مادهٔ اول میدهد و ماده خود در جهات مادی کمال می یا بد.

<sup>(</sup>۴) از مرتبهٔ قوه به فعل آورد.

علوم ومعارف است (۱) آن مبدأ وقوت معقولاتی که در نفس ناطقه افاضه می شود و البته عقل فعال این مبدأ معلومات را هنگامی به نفس ناطقه اعطا می کند که قبلا جزء حاسه نفس (۲) و همین طور جزء نزوعیهٔ نفس (۲) که منشأ شوق و کر اهت می باشد که آن دونیز تابع نفس حاسه اند وهمین طور محل و آلات قوهٔ حاسه و نزوعیه که از اعضاء و اجزاء جسم اند، به و جود آمده باشند و بنابر این ار اده به و اسطهٔ این دو حاصل می شود (۹).

زیرا ارادهٔ نخستعبارت ازشوقی است که ناشی از احساس است و شوق و ابسته به جزء نزوعی [وقوهٔ نزوعیه] نفس است و احساس وابسته به جزء خوا حساسهٔ نفس است. و بعدازاین باید، جزء متخیل نفس و شوقی که تابع آنست حاصل شود تا درنتیجه ارادهٔ دومی بعد از ارادهٔ اول حاصل گردد.

زیرا این اراده عبارت از شوقی است که ناشی از تخیـل باشد و پس از اینکه این دوامر حاصل شد آن گاه ممکن است که معارف اولیه از ناحیهٔ عقل فعال در نفس ناطقه افاضه شود. ودراین هنگام درانسان نوعی از اراده سومی حـاصل

<sup>(</sup>۱) باید توجه داشت که منظور معقولات اول منطقی نیست بلکه منظورمبدأ معقولات است که توضیح داده می شود.

<sup>(</sup>۲) نفس حاسه در برابر نفس ناطقه یعنی حواس اوسالم درکالبد تکوین یافته باشد چون اصولا منشأ معارف ومعلومات عمقی حواس ظاهر است.

<sup>(</sup>۳) نفس نزوعیه را البته قوهٔ نزوعیه گویند ونفس نزوعیه مصطلح نیستگرچه برای هرقوتی نفسی قائلند.

<sup>(</sup>۴) هم وجود حواس سالم که منشأ ادراك محسوسات است وهم قوهٔ نزوعیه که موجب شوق به پارهای از اشیاء و تنفر از پارهای دیگر می شود. به دنبال آن حواس و این نزوع ارادهٔ انجام کارها ویا پژوهشها پدید می آید و بالاخره اراده به دنبال این قو تهاست. البته چنانکه درمتن شرح داده است این را ارادهٔ اول نامند و هما نطور که درمتن است. به دنبال این باید قوهٔ خیال در کالبد تکوین یابد یعنی نفس متخیله و شوقی که تابع آن است که به دنبال آن ارادهٔ دوم به وجود می آید.

می شود که شوق ناشی از قوهٔ نفس ناطقه است که نام ویژهٔ آن اختیار است  $^{(1)}$  و این همان امری است که ویژهٔ انسان است  $^{(7)}$  و درسایر حیوانات نیست و بهوسیلهٔ همین امر است که انسان می تو اند کارهای پسندیده و ناپسندیده و زشت و زیبا را انجام دهد؛ و پاداش و کیفر اخروی بدان بازبسته است  $^{(7)}$ .

و اما آن دو ارادهٔ دیگر (۴) چه بسا در حیوان غیرناطق هم وجود دارد. پس هرگاه این نوع از اراده (۵) در آدمی پدیدار شد تـواند بـه وسیلهٔ آن در

(١) توضيح اينكه إلى الله الساني تكوين يافت قوايي كه بقاء كالبدرا ايجاب مي كند مانند: غاذيه، ناميه، هاضمه، ماسكه، دافعهو...تكوين مي يا بد تااينكه انسان وضع نباتي يدا كند ويس ازآن قوه حماسه و محركه تكوين مي يابدكه وضع حيواني پيدا مي كند. قوایی که درانسان باید به وجود آید تا مبدأ افاضه قوای انسان شود به قول فارابی تکمیل حس حيواني وقوة نزوعيه است. قوة نزوعيه قوه ايست كه متوجه به منافع ومضار است كه در مرتبهٔ قوه شهوانی است که متوجه غذا وجماع وغیره می شود؛ آنچه برای حفظ بدن وبقاء نوع لازم است. واما آن قسمت كه متوجه به دفع مواد وامور مضاده است قوة غضبيه نامند. پس قوهٔ نزوعیه درهر عضوی و درهریك از قوای حیوانی وجود دارد؛ پس قوهٔ نزوعیههم آمر است هم ناهي. (رجوع شود به تهافت الفلاسفه. غزالي. مصر ، ١٩۶٥ م ص ٣٩٨) بههرحال اراده امری است که بهدنبال ادراك حاصل می شود و گفته اند حیوان نخست ادراك مي كند وسيس حركت مي كند بهوسيلة اراده. وي براي اراده مراتبي قائل است وبه عبارت دیگر اراده را برچند قسم کرده است یکی شوق ناشی از احساس را اراده نامیده است و دیگر شوقی که ناشی از خیال است که این مرتبت ویژهٔ انسان است ارادهٔ دوم نامیسده است.وی گوید پس از حصـول احساس وخیال یا شوق ناشی از احساس وخیال مرتبـهٔ سومی هست که مرحلهٔ کمال نسبی نفس ناطقه است که ارادهٔ سومی را ایجاب می کند و آن ارادهٔ ناشی از قوهٔ ناطقه است. این مرحله را اختیارگوید.

- (۲) یعنی ارادهٔ ناشی از ناطقه که اختیار است.
- (٣) یعنی اختیار انسان. چون انسان مکره و دیوانه،مثوبت و عقوبت ندارد.
  - (۴) ناشی از احساس و ناشی از خیال.
    - (۵) اختیار. ارادهٔ نوع سوم.

خلاصهٔ کلام فارابی درین قسمت این است که برای نفس سه رتبت یا سه جزء قائل شده است: نفس حاسه، نفس متخیله، نفس ناطقه و برقوهٔ نزوعیه هم نفس نزوعیه اطلاق (بقیهٔ پاورقی در صفحهٔ بعد)

جهت نیل بهسعادت کوشد و یا درجهت بدبختی و شقاوت؛ و به و سیلهٔ همین نیرواست که می تواند کارهای نیك و زیبا و یا زشت و بد انجام دهد.

#### سعادت چیست؟

سعادت عبارت ازخیر مطلق است و هر آنچه در راه رسیدن به خوشبختی سودمند است خیر است نه بالذات و لذاته و بلکه خیر بودن آن ازجهت سودی است که در رسیدن به سعادت دارد و برعکس هر آنچه به و جهی از و جوه مانع از رسیدن بسعادت شود به طور اطلاق شر است.

وخیری که در راه رسیدن بهسعادت انسانی سودمند است گاه بود که از الموری طبیعی باشد و موجود بالطبع باشد و گاه وجود آن ارادی و باز بسته به ارادت بود؛ وهمینطورشری که مانع رسیدن به سعادت است گاه ازاموری طبیعی و موجود در طبیعت وبالطبع است و گاه وجود و تعقل آن وابسته بهاراده است.

خیرات وشرور طبیعی اموری است که ازناحیهٔ اجسام آسمانی درین عالسم آفریده شده و آمده است؛ والبته هدف آنها از اعطاء این خیرات و شرور بهعالم زمینی این نبوده است که در هدفهای عقل فعال مانعی ایجاد کرده ومعاندتی کسرده باشند؛ ویا معاونت ویاری کرده باشند.

کرده است. لکن به هر حال برای هریك از مراتب سه گانهٔ نفس قوهٔ نزوعیهٔ خاص قائل است. بدین ترتیب ۱ ــقوهٔ نزوعیه ای که پس از وجود نفس حاسه است که منشأ شوق احساسی است. ۲ ــ قوهٔ نزوعیه ای که پس از قوهٔ نزوعیه ای است که منشأ شوق خیالی است. ۳ ــ قوهٔ نزوعیه ای که پس از قوهٔ ناطقه است که منشأ شوق عقلانی است؛ و بنا بر این در اینجا سه نوع قوهٔ نزوعیه و سه نوع شوق وسه نوع اراده است؛ ارادهٔ ناشی از شوق به دنبال احساس ارادهٔ اول است، ارادهٔ ناشی از شوق به دنبال تفکر ارادهٔ است و ارادهٔ ناشی از شوق به دنبال تفکر ارادهٔ سوم است که به نام اختیار خوانده شده است و ویژهٔ انسان است.

<sup>(</sup>بقیهٔ پاورقی از صفحهٔ قبل)

زیرا آنچه سودمند است درجهت هدفهای عقل فعال ازبین اموری که اجسام آسمانی به عالم ارض اعطا کرده اند بدین جهت نیست که اجسام سماوی به قصد معاونت به عقل فعال کرده باشند و بالعکس اموری که زیان آوراست درجهت هدفهای عقل فعال ازین جهت نیست که اجسام سماوی به قصد ضدیت با کار عقل فعال کرده باشند؛ ولکن دراقتضای گوهر اجسام آسمانی این است که آنچه را طبیعت ماده می پذیرد و درسرشت اوست که بپذیرد اعطا کند(۱). بدون رعایت والتزام به اینکه در هدف عقل فعال سودمند باشد و یا زیان آور باشد؛ و بدین ترتیب رواست که پاره ای از آنچه از ناحیهٔ اجسام سماوی حادث می گردد در هدف عقل فعال احیاناً مفید و اقع شود و یا پاره ای زیان آور (۲).

#### خير و شر ادادي

خیر و شر ارادی که همان زیبا و زشتاند صرفاً ناشی از انسان است. خیر ارادی از انسان صادر می شود و ناشی از یك منشأ است؛ تسوضیح اینکه قوای نفس آدمی برپنج نوع است: ناطقهٔ نظری، ناطقهٔ عملی، نزوعیه، متخیله و حساسه (۳) و آن سعادتی که انسان تعقل کرده بدان آگاهی دارد صرفاً ناشی از قوهٔ ناطقهٔ نظری است؛ ومستند به هیچ یك از قوای دیگر نیست؛ بدین بیان که آن گاه

<sup>(</sup>۱) بنابراین اصل، اجسام سماوی توجهی بهافاده ویا عدم افاده و سود و زیان امور اعطائی خود به موجودات زمینی ندارند؛ وبلکه آنچه مقتضای وجودی آنهاست از یک طرف و آنچه مقتضای طبیعت ماده است از سوی دیگر اعطا می کنند. حال خواه در هدف تربیتی عقل فعال سودمند باشد یا زیان آور.

<sup>(</sup>۲) بدون اینکه التزامی درین مورد باشد.

<sup>(</sup>٣) قبلا دربارهٔ این قوی بحث شد.

که آدمی مبادی و معارف اولیه را که از ناحیهٔ عقل فعال بدو اعطا شده است به کار بندد و به درستی بشناسد و به و اسطهٔ قوهٔ نزوعیه شیفتهٔ آن گردد و در آنچه باید عمل کند اندیشه کند یعنی در آنچه باید عمل کند تا به وسیلهٔ قوهٔ عملیه بدان نائل گردد اندیشه نماید و سپس آنچه را که باید مورد عمل وی قرار گیرد و از راه تفکر و اندیشه اندر یافته است به وسیلهٔ آلات و ابزار معده ای برای عمل یعنی قوهٔ نزوعیه عمل کند و از طرفی قوهٔ متخیله و حساسهٔ او درین راه مساعد باشند و منقد قوهٔ ناطقهٔ عملیه؛ و هر دو در تحریك آدمی به سوی آن افعالی که موجب نیل به سعادت است او را یاری نمایند در این وقت آنچه از آدمی آید همه خیر است و بنابرایدن خیر ارادی تنها ازین و جه آید (۱).

واما شر ارادی از آن راهی که هما کنون گویم حاصل می شود؛ و آن به این ترتیب است که قوهٔ متخیله وحساسه هیچکدام سعادت را درنمی یابند وقوهٔ ناطقه هم چنین نیست که درهر حال سعادت را دریابد وبدان آگاهی حاصل نماید وبلکه آن گاه سعادت را درمی یابد که به سوی آن توجه کرده حرکت نماید؛ و بسیاری از چیزها هست که ممکن است آدمی خیال کند که هدف و غایت زندگی وصول به آنها است؛ مانند امور لذت آور وسود بخش و کرامت و نظیر آنها (۱)؛ واگر آدمی در تکمیل نفس ناطقه کندی ورزد ناطقهٔ نظری (۱) نمی تواند به سعادت راه یابد و

<sup>(</sup>۱) در اینجا فارایی مقدمات عمومی عمل را بهصورتی دیگر برشمرده است. مقدمات عمومی کارعبارت اند از: ۱-تصور ۲- شوق ۳- اراده ۴- تحریك عضلات. لکن بیان وی این است که خیر ارادی ازیك منشأ آید و آن قوهٔ ناطقهٔ عملیه است؛ والبته صدور فعل خیر از این قوه مقدماتی دارد؛ و آن مقدمات این است که اولا به وسیلهٔ مادهٔ معرفت و استعداد شناسائی که ازطرف عقل فعال بدو اعطا شده است، زشت وزیبا رابشناسد. ثانیاً بهوسیلهٔ قوهٔ نزوعیه که البته بعد از اندیشه در منافع ومضار آن می باشد اشتیاق پیدا کند. در اینجا در عبارت تقدم و تأخری مشاهده می شود زیرا نخست اندیشه است و بعدازاینکه قوای متخیله وحساسه مساعد و منقاد قوهٔ منکره باشند. آن گاهست که قوهٔ نزوعیه وشوق ناشی می شود، یا شوق حاصل می شود و به دنبال آن قوهٔ نزوعیه.

<sup>(</sup>۲) بنا براین امتیاز وشناسائی اینکه سعادت چیست کار دشواری است.

<sup>(</sup>٣) كه لازمهٔ ناطقهٔ عملي است.

آگاهی حاصل نماید تا به دنبال آن رود و به سوی آن حرکت کند و در نتیجه امر دیگری را غایت و هدف و بالاخره سعادت زندگی خود قرار می دهد به جز آنچه سعادت است (۱) مانند امور سودمند یالذت بخش یا غلبه و چیرگی بر مردم و یا به دست آوردن کر امت و به و سیلهٔ قوت نزوعیه به دنبال آن می رود و در جهت رسیدن بدان می اندیشد و آنر ا هدف نها ثی قوهٔ ناطقه عملیهٔ (۲) خود می داند؛ و بالاخره قوهٔ نزوعیهٔ خود را در جهت انجام اعمالی که بدان منتهی می شود به کار می گیرد و قوت متخیله و حساسهٔ وی در این جهت مساعد و منقاد وی می گردد و در نتیجه آنچه از ین راه پدید آید همه شر بود.

وهمین طوراست آن گاه که آدمی سعادت را بهدرستی شناخته باشد لکند؛ و آنرا غایت وهدف زندگی خود قرار ندهد؛ وبهسوی آن اشتیاقی حاصل نکند؛ و یا شوق وی بدان سوی سست باشد؛ ودرنتیجه غایت وهدف زندگی خودراچیزی قرار میدهد که سعادت حقیقی نیست و قوتهای دیگر خود را درجهت رسیدن به آن به کارمی دارد؛ درین صورت نیز آنچه حاصل می شود جز شر چیزی دیگر نیست (۳).

وچون هدف نهائی از وجود انسان رسیدن به سعادت است و کمال نهائی که باقی میماند و به ممکنات قابل و پذیرنده اعطا میشود همیسن است<sup>(۴)</sup>؛ پس باید درین باب یعنی درباب وجوهی که ممکن است آدمی بهوسیلهٔ آنها بهسوی آن سعادت برود سخن بگوئیم.

واین امر یعنی وصول آن به سعادت، آن گاه ممکن خواهد بودکه از ناحیهٔ عقل فعال معقولات ومعارف اولیه به آدمی اعطاء شده باشد؛ و چنین نیست که هر

<sup>(</sup>١) بهجز آنچه در واقع سعادت است.

<sup>(</sup>٢) عقل عملي.

<sup>(</sup>۳) بنا براین از دو راه ممکناست شرحاصل شود: یکی از راه قصور ویکی از راه تقصیر. در مورد اول بهدنبال مقتضای خیال میرود وقوهٔ ناطقه را بهکارنمی گیرد و در دوم خوب می شناسد ولکن برنمی گزیند یعنی به موجب شناخت خود عمل نمی کند.

<sup>(</sup>۴) یعنی سعادت که صرفاً ویژهٔ انسانهاست از موجودات ممکنه.

انساني فطرةً معد پذيرفتن معقولات ومعارف اوليه باشد.

زیرا افرادانسانی بالطبع دارای قو تهای متفاضلهاند و مفطور بر استعدادات مختلفاند و طبع پارهای از آنان هیچ نوع معقولی را نپذیرد(1) و پارهای دیگر قوت پذیرائی معقولات را دارند و می پذیرند لکن درجهت دیگری به کار می برند مانند دیو انگان؛ و دستهٔ سومی هستند که هم می پذیرند و هم درجهت درست خود جریان می دهند. اینان هستند که صاحب فطرت سلیم انسانیند و تنها اینان هستند که می تو انند به سعادت نهائی نائل آیند.

## فطرتهاي انساني

مردمی که دارای فطرت سالمند همه صاحب یك فطرت مشتر کی هستند که به وسیلهٔ آن اساساً معارف و معقولات نخستین را پذیرا می شوند و این فطرت مشترك میان همه است؛ و همهٔ آنان به وسیلهٔ آن فطرت مشترك سلیم به سوی کارهای مشترك در حرکت اند. این است اساس کار سعادت همگانی و وجه مشترك بین مردم سلیم الطبع.

ازین مرتبت و وجه مشترك که بگذریم درسطح دیگر از معارف و معلومات مردم متفاوت و مختلفاند؛ وهمینامر ایجاب می کند که هرفردی را فطرتی ویــژهٔ خودباشد(۲) بهجزفطرتویژهٔ آن دیگر؛ وازهمین روست که دیده می شود فردی معد پذیرش معارف و معقولاتی دیگر است ویژهٔ خود که مشترك بینوی و دیگر ان نمی باشد و به و سیلهٔ آن به سوی معرفت به علم و یا علوم دیگری کشش پیدا می کند و بدان نائل

<sup>(</sup>۱) معقولات اولیه را نمی پذیرد. یعنی حتی معارف ومعقولات اولیه را که مادهٔ معقولات بعدی است نمی پذیرد و استعداد معارف را ندارند.

<sup>(</sup>۲) البته این فطرتهای ویژه جزآن حد و وجه مشترك است.

می آید (۱) و فرد دیگر نیز معد قبول معقولاتی دیگر است وابسته به علم دیگر که دیگری در آن قسم از معارف با وی شریك نیست؛ وباز ممکن است فردی از افر اد معد قبول معقولات بسیاری بود، از هر نوعی پاره ای (۲)؛ و ممکن است فردی معد قبول همهٔ معقولات بایستهٔ یك جنس از علوم باشد (7).

وهمین طور در قوتهائی که به واسطهٔ آن، اموری که حتی از یك جنساند؛ اندر یافته استنباط می نمایند، مختلف و گونا گون و متفاضلند (۴)؛ و ممكن است که دو نفر از افراد انسانی باشند که از ناحیه عقل فعال استعداد درك یك نوع ویك جنس از معارف و معقو لات به آن دواعطا شده باشد (۵) و وجود هردو صالح برای دریافت یك صنف از علوم باشد؛ و معذلك طبع و جودی یکی از آن دوبدین سان آفریده شده باشد که همهٔ آنچه مربوط بدان فن یا علم است اندر یافته تعقل کند و فردی دیگر مسائلی کمتر از آن دگر؛ و همین طور گاه بود که دو تن از افراد انسانی از لحاظ استعداد و جودی در استنباط مسائل مربوط به یك نو از آن دو در استنباط مسائل مربوط به یك نو آن دو در استنباط مسائل اساسی و افضل آن فن و علم، در اك تر باشد و زود تر اندریابد؛ و یکی مسائل فرود تر ان علم را؛ و گاه باشد که دو تن از افراد انسانی هم در قدرت بر استنباط علم خاص مساوی و بر ابر باشد و هم در سرعت استنباط یکسان باشند؛ لکن یکی از آن دو

<sup>(</sup>۱) مثلا صاحب علم یا صنعت یا حرفهٔ دیگری می شود. که موجب سعادت اختصاصی است چون بعد از سعادت کلی اجتماعی هر کس نیز برای خود سعادتی ویژه طالب است که طبق استعداد خود ومراتب معارفش بدان سوی کشیده می شود.

<sup>(</sup>۲) ذوفنون باشد.

<sup>(</sup>۳) یعنی مجتهد در علمی باشد. بعید است منظور فارابی این باشد که یك فرد همهٔ علوم مربوط به جهان وجود ومردم آن را بداند یعنی درتمام رشته ها متبحر باشد مگراینکه مرادش انبیا باشند.

<sup>(</sup>۴) بعضی بربعضی دیگر مزیت دارند و دراك تر و دریا بنده ترند.

<sup>(</sup>۵) هردومثلا مستعددريافت فلسفه باشند ومعقولات اولية آن بههردو اعطا شده باشد.

قدرت بر راهنمائی و تعلیم مستنبطات خود را هم داشته باشد و آن د گـر نداشتـه باشد.

وهمین طوراست احوال افراد انسانی درقدرت برانجام کارهای بدنی کـه مختلف ومتفاضلند.

وبايد تذكر دادكه فطرتهاى طبيعي انسانهاكه دروجود مطبوع برآن شدهاند هیچ کس را مجبور و وادار بهانجام فلان کار نخو اهد کرد<sup>(۱)</sup>؛ واین فطرتها برای این در نهاد انسانها آفریده شده است که مثلا فلان فعلی که معد برای انجام آن شده اند برای آنها سهل تر و آسانتر باشد (۲)؛ وبدین منظور است که هرگاه فردی از افراد به حال خود گذارده شود و عوامل خارجی دیگر وی را به سوی اضداد آن کار وادار نكندخود بهخودبهسوى انجامهمانكارى كهمعدبراى آنست كشش بيدامي كند واگریك عامل و محرك خارجی دیگروی را بهسوی ضدآنكار تحریض كند، قهراً به سوی آن ضد گروش یابد و آنرا انجام دهد<sup>(۳)</sup>؛ ولکن باسختی و دشو اری و اضطرار. نهایت هر گاه بههمان کارهای ضدفطرت اعتیادی بیدا کرد، انجام آنها بروی آسان خواهد شد ؛ وگاه باشد که تغییر دادن و دگر گون کردن افراد انسانی از مقتضیات فطرتهای آنها، آن فطرتهائی که وجود آنان مطبوع بر آن شده است سخت دشوار می باشد و چه بسا در بسیاری از آنان محال خواهد بود؛ مانند کسانی که از آغاز تولد مرضى برآنها عارض شده باشد وبهصورت امرى مزمن طبيعي درذهن آنها رسوخ كرده باشد؛ وهمهٔ اين فطرتها با همهٔ حالاتي كه برآن حالات آفريده شده اند محتاج بهرياضت وتمرين وتقويتاند بهوسيلة اراده تابهوسيلة ممارست بركارهائي که معد انجام آنها می باشند آزموده و آموخته گردند؛ واین امرتا آناندازه باید

<sup>(</sup>۱) منظور نفی مسألهٔ جبر است چون از بیانات بالا جبرکامل دانسته شد، رفع این توهم را میکند.

<sup>(</sup>۲) بتوانند به آسانی انجام دهند.

<sup>(</sup>٣) بنا براین فطرتها، آدمی را بهسوی اموری مخصوص مجبور نمی کنند.

انجام شود که این فطرتها نسبت به انجام مقتضیات خود، به کمال نهائی و یا نزدیك بدان بر سند(۱).

وچه بسا باشد که فطرت شایان ولایقی دریك قسمت از فنون همچنان مهمل گذارده شود و درجهت تمرین و آموختگی آن کاری انجام نشود و بهوسیلهٔ اموری که معد آن بود تربیت نشود؛ ومدت زمانی برین وضع بگذرد درنتیجه باطل و تباه گردد و استعداد نهفته تباه شود؛ و گاه بود که آن قوت تمرین داده شود لکن درجهت اموری پست یعنی از مسائل و اموری که معد و مستعد آنست در راه تربیت و تمرین آن از نوع نامناسب آن بر گزیده شود؛ قهراً درین حال آن استعداد از توجه و عادت به افعال بر تروعالی به سوی کارهای فرود از آن نوع فن، گرایش می یابد و بسدان عادت می کند.

به طور کلی مردم طبیعه "ازلحاظ مراتب فنون، گونا گونند برحسب تفاضل و گونا گونن بانواع و اجناس صنایع و علومی که طبیعه "معد برای گسرایش بدانها می باشند؛ ازین که بگذریم مردستهٔ از مردم که طبیعه "معد برای قسمتی از آن نوع از علومند باز برحسب تفاضل و اختلاف اجزاء همان نوع از علم نیز مختلف اند (۲) و مثلا آن گروهی که معدفر اگیری و انجام قسمت پست نوع خاصی از علومند به جز آن گروهی هستند که معد برای قسمت عالی و برتر آنند.

ازین مرحله که بگذریم درمراحل بعد، یعنی در انواع واصناف هر علمی و فنی نیز وضع بدین منوال است که استعدادها وفطرتهای افراد هر گروه باز نسبت به فن وعلمی که مستعد آنست متفاضل و گونا گون است یعنی بعضی در آن قسمت صاحب استعداد کاملند، در قسمت عالی آن یا پست آن؛ وبعضی استعدادشان ناقص است.

<sup>(</sup>۱) یعنی صرفاً بهاعتماد فطرت نمی توان آدمیان را رها کرد؛ باید تمرین و ریاضت داد تا به خوبی آموخته شده درجهت استعداد و لیافت خود به نهایت کمال مطلوب برسند چنانکه در صنعتگران واهل حرفه و بیشه.

<sup>(</sup>۲) معلوم می شود فارابی برای هر علمی رشته های گونا گون قائل است.

باز ازین مرحله گذشته آنان که دراستعداد برای تبحر و انجام کاری متساویند در مرتبت تمرین و آموختگی دراثر اختلاف در تربیت و تمرین و تعلم متفاضل و مختلف می شوندو از این مرتبت که بگذریم کسانی هم که از لحاظ تربیت و آموختگی متساویند و تحت یك شرایط، تربیت و آموخته شده باشند بازهم در دریافت متفاضلند و گونا گون (۱). و آنکه در فنی از فنون و علمی از علوم قدرت استنباط زیاد تری دارد بر آن کسی که در آن قسمت استعداد ندارد یا استعداد استنباط آن کمتر است ریاست دارد. و قهراً هر آن کس که استعداد و قدرت استنباط امور زیاد تری را دارد بر آن کس که قدرت استنباط امور کمتری را دارد ریاست خواهد داشت.

اینان نیز برحسب اختلاف قسو تهائی که خود از راه آمسوزندگی حاصل کرده اند و درجهت ارشاد و تعلیمات درست و یا بد و نادرست مختلف اند، درفن خود از لحاظ مقام متفاضلند؛ و مثلا کسی که قدرت بر تعلیسم خوب و ارشاد درست دارد بر آن کس که در استنباط ناقص است و تو انائی این کار را ندارد ریاست دارد؛ و ارباب طبایع ناقصه هرگاه درفنی که مستعد برای آن می باشند تعلم نمایند و آموخته شوند بر کسانی که صاحب طبایع عالی می باشند و لکن تربیت و آموختگی در آن حاصل نکرده اند ریاست دارند؛ و نیز کسانی کسه در مسائل خوب و عالی فن خود آموختگی دارند بر کسانی کسه بر مسائل بسد و فرود آن فن تعلم و آموختگی یافته اند ریاست دارند. بنابر این کسی کسه از لحاظ استعداد فطری درفنی در مرتبت عالی باشد و در همهٔ مسائلی که بالطبع استعداد آنها را دارد آموختگی داشته باشد و در همهٔ مسائلی که بالطبع استعداد آنها را دارد آموختگی داشته باشد تنها بر کسی که دارای استعداد کافی در آن نباشد ریاست ندارد و بلکه هم بر آن ریاست دارد وهم بر کسی که در آن فن دارای استعداد طبیعی کافی باشد، هم بر آن ریاست دارد وهم بر کسی که در آن فن دارای استعداد طبیعی کافی باشد، و ولکن آموختگی و تعلیم نداشته باشد و یا اگر آموختگی دارد ناچیز باشد نیزریاست

<sup>(</sup>۱) بنا براین تأثیر متعاکس است یا استعدادها متفاوت است یا تربیتها هــریك در یكدیگر تا حدی مؤثر است لكن همواره تفاضل و اختلاف باقی است.

خواهد داشت<sup>(۱)</sup>.

نهایت پارهای از مردم نیاز به راهنمائی کمتری دارند و پارهای زیادتسر و نیزچنین نیست که هر گاه افراد انسانی بدین دوامر (\*) راهنمائی شدند خود بهخود و بالضرورة بدون باعث ومحر کی اقدام به انجام آن کنند و در حقیقت اغلب مردم درین وضع اند (\*) و ازین جهت است که محتاج به مرشد و رهنمائی می باشند که هم به درستی سعادت و مقدمات عملی آنرا به آنها بشناساند و هم محرك و باعث بر عمل بدانها نیز باشد؛ و در هر انسانی نیروی ارشاد غیر نمی باشد؛ و نیز در هر انسانی این نیرو نیست که بتو اند مردم را بر انجام اعمال لازم و ادار کند. بنابر این کسی که

<sup>(</sup>۱) بهطوریکه ملاحظه می شود شرط تفوق وریاست درعلوم وفنون اول داشتن استعداد است ودوم تربیت و تعلیم کافی. پس کسی که اصولا درفن خاصی استعداد ندارد مرؤوس است وهمین طور کسی که استعداد دارد و لکن تربیت آن فن را نیاموخته است و یا آموخته است لکن در حد ناچیز.

بهطوریکه دیده می شود فارایی وجود طبقات را در همهٔ موارد بر اساس تفکرمنطقی، موجود وامری واقعی و واقعیتی انکارنایذیر میداند.

<sup>(</sup>۲) بیان شدکه یك سعادت مشترك است كه بین همهٔ مردم است و سعادتهای فردی.

<sup>(</sup>٣) دراينجا ميخواهد وجوب وجود مرشد را ثابت كند.

<sup>(</sup>۴) علم وعمل.

<sup>(</sup>۵) که بهطور خودکار بهمفاد علم خود عمل نمی کنند.

دارای آنچنان نیروئی که بتواند مردم را برانجام کارهای لازم وادار کند نباشدو نتواند دیگران را در کارهای سعادت آمیز به کار گیرد، وصرفاً وبرای همیشه بتواند آنچه را بدو نموده شده است و بدانها ارشاد شده است عمل نماید این چنین کس نه درهمهٔ امور و به طور مطلق می تواند رئیس باشد و نه درهیچ امری از امور.

وبلکه اینگونه افراد همواره و درهمهٔ امور بایــد مرؤوس باشند ودر تحت ریاست دیگر کارکنند.

واما افرادی که توانائی ارشاد را دارند وبتوانند آموختگان خود را به کارهای لازم وادار کنند و در آن قسمت به کار گیرند، درهمان قسمت برافرادی که این توانائی را ندارند ریاست فائقه دارند؛ یعنی برافرادی که نه توانائی ارشاد دارند و نه توانائی تحریك براعمال و فقط می توانند کارها و اعمالی که بدان رهبری و ارشاد شده اند بخوبی انجام دهند لکن هر گاه همین گونه افراد بتوانند افراد دیگر را برانجام کارهائی که می دانند و عمل می کنند آماده کرده، و ادار به انجام آن نمایند و در آن قسمت به کار گیرند (۱)، اینان هم رئیس خواهند بود، نسبت به افرادی و هم مرؤوس نسبت به افرادی دیگر. بنابر این رؤساء بر دو نوعند.

۱ ـ رؤسای درجه اول.

۲\_ رؤسای درجهٔ دوم ویا رئیس اول ورئیس دوم.

رئیس دوم آن گونه رئیسی است که انسان دیگری براو ریاست دارد و او نیز بر انسان دیگری ریاست دارد.

و گاهبود که هردو گونه ریاستدریك امر تحقق یابد مانند زراعت،بازر گانی و پزشکی(۲).

<sup>(</sup>۱) بهطور عملی بهدیگران یاد دهند و آنها را برای انجام آنکارها آماده نماینـــدو به کارگیرند.

<sup>(</sup>۲) که ممکن است فردی درفن فلاحت دریك رشته رئیس اول باشد و دریك رشته مرؤوس، وهمین طور در باذر گانی دریك قسمت رئیس بودو هم معلم وهم متعلم.

وگاه بود که نسبت به همهٔ حرفهها واعمال مردمی باشد(۱).

# رئيس نخست

بنابراین رئیس نخست علیالاطلاق<sup>(۲)</sup> آنچنان کسی است که به طور مطلق نیازمند بهرئیسی دیگر نیست که بر او ریاست کند نه در کلیات و نه در جزویات نه درهیچ امری از امور؛ وبلکه بدان پایهای باشد که همهٔ علوم ومعارف بالفعل او را درهیچ حاصل شده باشد؛ و درهیچ امری نیازمند به کسی دیگر که او را رهبری و هدایت کند نباشد؛ و اوراهم نیروی ادراك امور و وقایع تدریجیالوقوع باشد که هر آنچه متدرجاً و درطول زمان پیش آید دریابد و احکام آنها را بداند و هم نیروی ارشاد کامل داشته باشد که دیگران را درجهت آنچه می داند از اعمال و کارهای خوب هدایت و رهنمائی نماید؛ و نیز نیروئی قوی و کامل داشته باشد که به وسیلهٔ آن وظایف هر کس را به درستی معین کرده و هر کس را به کاری که باید انجام دهد و معد برای آن می باشد رهبری کند و بدان امر بگمارد؛ و نیز صاحب نیروئی بود و معد برای آن می باشد رهبری کند و بدان امر بگمارد؛ و نیز صاحب نیروئی بود معد بدرای آن حدود و ظایف و کارهای افراد را معین کرده و آنانرا به سوی نیل به سعادت سوق دهد.

این قوا و احوال صرفاً در ارباب طبایع عالیه یافت میشود، درآن هنگام که نفس وی بهعقلفعال پیوسته شود وفیوضات لازم را بلاواسطه برگیرد.

<sup>(</sup>۱) مثلاکسی درفن بازرگانی رئیس باشد و درفن درودگری مرؤوس. درعلم فلسفه رئیس باشد و درعلم فقه مرؤوس. البته اغلب دراین فصل مورد نظرفارابی، صنایع است و بههرحال دریك رشته با چند رشته رئیس اول بود و دررشته های دیگرهم رئیس وهم مرؤوس وهمین طور فروض گوناگون می توان کرد.

<sup>(</sup>٢) كه بالاتر از او رئيسي نيست.

و آن هنگام نفس وی به عقل فعال می پیوندد که نخست او را عقل منفعـل حاصل آید وسپس به مرتبت عقل مستفاد رسد؛ و در این هنگام [وصول به عقل مستفاد] است که همچنانکه در کتاب نفس یاد آور شدیم به عقل فعال می پیوندد.

این چنین انسانی درحقیقت و بهنزد قدما پادشاه نامیده می شود و این همان انسانی است که باید گفت مورد و حی الهی و اقع شده است. زیرا آن هنگام به انسان و حی می رسد که بدین مرتبت از کمال نائل شده باشد یعنی به مرتبه ای که بین وی و عقل و عقل و اسطهای نمانده باشد. زیرا که عقل منفعل شبیه ماده و موضوع عقل مستفاد می باشد و عقل مستفاد شبیه ماده و موضوع عقل فعال است؛ و بنابر این در هنگام پیوستگی کامل، از ناحیهٔ عقل فعال برعقل منفعل قوتی افاضه می شود؛ آن قوتی که به وسیلهٔ آن امکان خواهد یافت که حدود اشیاء و کارها را بداند و آنهارا به سوی هدفی که سعادت باشد رهنمائی کند و سوق دهد.

این گونه افاضت که از سوی عقل فعال به عقل منفعل میرسد به میانگین عقل مستفاد، همان وحی خدائی بود؛ وچون عقل فعال خود فائض از سبب اول است بدین جهت می توان گفت که وحی کننده در حقیقت سبب اول خواهد بودبه میانگین عقل فعال؛ و بنابر این ریاست فائقهٔ اینگونه انسانها ریاست نخست خواهد بود و سایر ریاستهای انسانی سپس او و ناشی از او می باشد و این امر خود روشن است(۱).

### مدينة فاضله

و مردمی که از ناحیهٔ اینگونه ریاستها اداره می شوند مردمی فاضل و نیکو

<sup>(</sup>۱) ونیازی به توضیح و برهان ندارد. بنا براین ریساست فائقه برانسانها به نظسر فارا بی از راه وحی است وپیوستگی به عقل فعال و این معنی نبوت است.

وخوشبخت می باشند؛ و هر گاه ملتی و امتی بدین سان باشند، امت و ملت فاضله آنها هستند و هر گاه اینگونه مردم دریك مسکن و مأوی گرد آیند آن مسکنی را که اینگونه مردم در آن گرد آمده اند و زندگی می نمایند مدینهٔ فاضله نامند؛ و درصور تیکه دریك مسکن مجتمع نباشند و بلکه درمناطق و مساکن زیادی پراکنده باشند که مردمش تحت ریاستهائی جزاینگونه ریاستها(۱) زندگی نمایند اینگونه مردم در اینگونه ملتها غریب می باشند (۲)؛ این تفرق و پراکندگی، یا بدان سبب است که هنوز پیش آمدی نکر ده است که خود شهری را تصرف کرده در آن گرد آیند و زندگی نمایند و زندگی نمایند و یا ازین جهت است که به و اسطهٔ آفات و و قایعی ناگزیر شده اند از ترس قحط و امراض و یادشمنان، دار و دیار و شهر خود را رها نمایند و ناچار بپراکنند (۳).

وهر گاه چنین اتفاق افتد که در عصری از اعصار پادشاهان متعددی با اوصاف مذکور ( $^{*}$ ) یافت شوند، حال همه دریك مدینه باشند و یا دریك ملت ( $^{(a)}$ ) و یا در بین چند ملت ( $^{(a)}$ ) همهٔ این پادشاهان در حکم یك پادشاه اند ( $^{(v)}$ )؛ زیرا راه و روش وهمت وخو است و هدف همه یکی است و هر گاه به طور پی در پی در زمانهای متو الی ظاهر شوند نیز نفوس آنان در حکم یك نفس است و دومی از روش نخستین پیروی کند و آینده بر روش گذشته خو اهد بو د و همانطور که هریك از آنها را رسد که شریعت وقو انینی که خود قرار داده است در زمانی که مصلحت می داند و اصلح از آن را می یابد تغییر داده سنتی دیگر جایگزین آن کند؛ همانطور هم پادشاه آینده که جانشین

<sup>(</sup>١) بهجز رياست فاضله.

<sup>(</sup>۲) چون نظام فکری آنها ریاستهای موجود را نمی پذیرد.

<sup>(</sup>۳) علت اینکه مردم فاضله پراکنده اند یکی از دوامراست: یکی اینکه هنوز شهری و کشوری تشکیل نداده اند ودیگر اینکه بهواسطهٔ وقایع آسمانی و زمینی شهر خود را رهسا کرده اند.

<sup>(</sup>٢) مدينة فاضله با اوصاف رياست فاضله.

<sup>(</sup>۵) وچند کشور وشهر.

<sup>(</sup>۶) وقهرأ درچند كشور.

<sup>(</sup>٧) چون رياست همهٔ آنها رياست فاضله است.

گذشته می شود می تواند آنچه را گذشته شروع کرده و قرار داده است تغییر دهد، زیرا خود پادشاه گذشته اگردر وضع موجود می بود اقدام به دکر گونی می نمود (۱۱).

وهرگاه عصری بیاید که چنین انسانی یافت نشود باید همان سنتهاو قو انین وشر ایعی که آن گونه افراد مقررداشته اند مورد عمل واقع شود یعنی همان شرایع تدوین و حفاظت شود و نظام تدبیر مدینه بروفق آنها قرار گیرد؛ و درین هنگام آن رئیسی که تدبیر و ادارهٔ مدینه مطابق موازین مکتوب و مأخوذ از پیشو ایان قبلسی به عهدهٔ اوست پادشاه سنت (۲) نامیده می شود.

پس هرگاه هریك از مردم مدینه وظایف محوله را انجام دهند حال عمسل کردن وی بهموجب علمی باشد که از ناحیه خود بدان پیدا کرده است ویا رئیس او را رهبری کرده وادار بدان نموده باشد آن اعمال و کارها در نفس وی هیأت و ملکهٔ پسندیده به وجود می آورد(۳).

همانطور که مداومت بر کارهای پسندیدهٔ نویسندگی موجب خواهد شد که نویسنده درصنعت نویسندگی به مرتبتی نیکو برسد و در آن صنعت ملکهٔ پسندیده پیدا کند که عبارت ازهیأت نفسانی است و باز هراندازه براین کارها و مقدمات پسندیدهٔ نویسندگی در وی نیرومندتر می شود و بدان هیأت و ملکهٔ حاصله خو شنود تر و لذات او فزونتر می گردد و غبطت و رشك وی به واسطهٔ حصول آن هیأت و ملکه بر تر می گردد.

وهمین طوراست وضع کارها واعمالی که معد وصول به سعادت است که مداومت بر آنها نفس ناطقه را که فطرتاً آمادهٔ وصول به سعادت و کمال بوده و مستعد احراز مقام فعلیت است نیرومند می کند وازمرتبت قوت به فعل می آورد.

<sup>(</sup>١) نسخ احكام شريعتها براساس اين فلسفه است.

<sup>(</sup>۲) پادشاه سنتی یا ملك السنة كه پادشاهی است كه سنتها و قوانین قبلی را اجرا میكند یا پادشاه سنتی كه مطابق با سنت و رسوم مردم پادشاه است.

<sup>(</sup>۳) نفس وی از راه این اعمال و کارهای موافق با عقل وشرع هیأتی نیکو بهخود گیرد.

وتا آنجاکمال وفعلیت می یابد که مطلقاً از ماده بی نیاز می گردد و وجود مستقل و مبرای از ماده پیدا می کند؛ و آن گاه است که با فساد و تباهی کالبد تباه نمی گردد بدان جهت که هم دروجود وهم درقوام ماهیت ازماده بی نیاز شده است؛ وسعادت نهائی در این هنگام برای وی حاصل می شود و مرتبت سعادت نهائی این مرتبت است.

و روشن گردید که سعادتهای حاصله بسرای مردم مدینهٔ فاضله هم از لحاظ کمی وهم از لحاظ کیفی متفاوت است واین تفاوت و تفاضل یا از تفاوت و تفاضل کمالات حاصله است آن کمالاتی که مردم مدینه به و اسطهٔ انجام افعال مدنی به دست می آورند و بر حسب همین تفاوت ها و تفاضل ها لذات حاصله را برای مردم مدینهٔ فاضله متفاضل و متفاوت می کند.

بنابراین هنگامیکه نفس ناطقه از کالبد مادی جدا شود و اعراض مادی جسمانی از آن برداشته شود یعنی اعراض وحالاتی که مخصوص اجسام است.

در آن هنگام (۱) دیگرنه می تو ان عنو ان تحرك بدان داد و نه عنو ان سكون (۲) و بلكه در این موقع باید چیزهائی را بر آن حمل كرد و اطلاق نمود كه شایستهٔ امور غیر جسمانی است. و هر آنچه در نفس و ذهن آدمی آید از اوصاف و حالات اجسام و جسمانیات باید از نفوس مفارقه سلب گردد؛ و نشاید كه موضوع این قبیل امور و اقع شود؛ و البته اندریافتن و تصور حال آن در این هنگام بسیار دشو ار و خارج از عادت خو اهد بود (7)؛ همچنان كه تصور حالات همهٔ جو اهر غیر جسم و جسمانی نیز دشو ار می باشد (7).

وقهراً دستهای ازمردم مدینه زندگی خود را برگذار کـرده میگـذرانند و

<sup>(</sup>۱) مفارقت کلی از ماده ومادیات.

<sup>(</sup>۲) زیرا سکون و حرکت از عوارض جسم است.

<sup>(</sup>۳) هما نطور که تصورهر موجود مجردی دشوار است و موافق با وضع عادی نیست چون آنچه برای انسانها معتاد است مشاهدات و امور مادیه است.

<sup>(</sup>۴) تصور عقول مجرده ونفوس فلكيه هم دشوار وغير معتاد است.

كالبدهاي آنان تباه مي كردد و نفوس آنها از قيدماده رهائي مي يابد. درين كاه مردمي دیگر جای آنها را می گرند و مدتی در مدینه زندگی کنند و بسان آنان کارهائی انجام دهند تا آن گاه که کالبدهای اینان نیز تباه گردد و نفوس آنان نیز ازقید ماده رهائی یابد. دراین گاه یعنی هنگامیکه کالبدهای آنان تباه گردیدنفوس گروه دوموس... به مراتب گذشته گان پیوندد و نوعی ازمجاورت روحانی یابند ونفوس هردسته به نفوس دستهٔ همانند خود درهمان مراتب پیوندد وبالاخره نفوس اهل هر مرتبت به يكديكر اتصال يابد وهر اندازه نفوس مفارقة همانند زيادتر شود وبه همديكر بيوند يابند لذت وخوشي حاصل براي هريك فزون مي گردد؛ وهر اندازه لاحقي بهسابقي بییو ندد لذات حاصله بر ای لاحق از بر خورد با گذشتگان فزون می شود و همین طور لذات گذشتگان نیز دراثر پیوستن آیندگان فزون می گردد زیرا هریك از نفسوس مفارقه درهنگام ملاقاتهم خود را تعقل می کنند و هم ذات همانند خود را؛ بهطور مكرر وبهتعداد نفوس وبدين ترتيب اين گــونه تعقلات فزون مي گردد بهواسطــهٔ فزونشدن اتصال آیندگان به گذشتگان. پس لذت وخوشی هریك، در آیندهٔ زمان بهطور بی نهایت فزون می شود. این است وضعوحال هرطایفه ای در هریك از مراتب كه قراردارند؛ وسعادت نهائي حقيقي كه هدف غائبي عقل فعال است همين است. وهرگاه افعال مردم مدینهای نایسند بوده انسان را بهسوی سعادت حقیقی سوق ندهد هیأت پست نفسانی برای مرتکب آنها حاصل می شود؛ چنانکه هر گاه نویسندهای بهامور ناپسند ونامناسب نویسندگی ممارستکند، بد نویسندگی را ایجاب می کند و همین طور درهر کاری و صنعتی اگر اموری که مـورد ممارست صاحب آن واقع می شود از امور پست و نامناسب آن صنعت باشد ملکه و هیأت پست نفسانی در صاحب آن بهوجود می آورد که موجب نامرغوب شدن آن هنر و حرفه می گردد، تا آنجا که موجب امراض نفسانی در صاحب آن می شود(1). بنابراین لذت بردن این گونه مردمان مناسب با همان هیآت مکتسبهٔ نفسانی

آنهاست که به واسطهٔ ارتکاب کارهای نامناسب و ناپسند به دست آوردهاند.

<sup>(</sup>۱) یعنی دیگر عادت می کند وهیچگاه کار خوب در حرفهٔ خود انجام نمی دهد.

همانطور که مبتلایان به امراض جسمانی مانند افرادی که گرفتار تب می شوند حس آنان فاسد شده به وسیلهٔ چیزهای تلخ لذت می برند و آنها را شیرین می شمارند؛ و برعکس از چیزهای شیرین رنج می برند و شیرین در ذائقهٔ آنان تلخ نموده می شود. همین طور استوضع آنانکه اتبلا به امراض روحانی پیدا کرده اند که دراثر فساد قوهٔ متخیله از حالات و هیأت مکتبسهٔ پست لذت می برند؛ و دربین مریضان کسانی دیده می شوند که حتی مرض خود را هم احساس نمی کنند و حتی پاره ای گمان می برند که تن درست اند.

کسانی که به امراض نفسانی مبتلاهستند گاه هست که نه تنها از بیمار بودن خود نا آگاهند بلکه گمان می برند که ازهمه سالم ترند و به گفتار رهنمایان وقعی نمی گذارند و به معلمان ومرشدان اعتنائی ندارند ولاجرم همچنان در مراتب پست هیولانی خود مانده به مراتب بالاتر و کمالات ممکن خود نمی گروند؛ ودر مرتبت مادیت بمانند تا آن گاه که کالبد آنان فاسد و تباه می گردد و نفوس ابتدائی آنان نیز به دنبال آن تباه می شود (۱).

### مراتب رياستها وطبقات مردم

مراتب مردم مدینه ها در ریاست و هم در خدمت بر حسب فطرت و استعداد آنان متفاوت و متفاضل است؛ و همین طور بر حسب عادات و تربیت و آداب و آمو ختگی. رئیس نخست آن کسی است که همهٔ این گروه های متفاوت و متفاضل را با ترتیب خاص نظام دهد و هر فردی را از هر گروهی در مرتبی که لایق آنست تربیت کرده به نظام آورد؛ حال در مرتبت خدمت لایق بدان یا در مرتبت ریاست لایق به آن.

<sup>(</sup>۱) برای اینگونه انسانها حشرونشری وجود ندارد.

بنابراین درسلسلهٔ مراتب، مراتبی وجود دارد که نزدیك به مرتبت رئیساول است وهم مراتبی وجود دارد که کمی دور از مرتبت اوست ومراتبی وجود دارد که خیلی با مرتبت رئیس اول فاصله دارد؛ وبدین صورت مراتب ریاسات منظمی می باشد و بنابراین به طور متنازل از عالی ترین مرتبت متدرجاً فرود تر می شود تسا آنجا که به مرتبت ومراتب خدمت تنزل یابد تا آن مرتبتی از مراتب خدمت که نه پائین تر از آن می تواند مرتبتی باشد و نه جنبهٔ ریاست در آن وجود دارد (۱).

بنابراین هنگامی که رئیس اول این مراتب را بهنظام آورد و مشخص کرد هر گاه بخواهد درمورد امری دستور و اندرزی بدهد که مردم مدینه و یا گروهی ازمردم مدینه بدان عمل نمایند وبه سوی انجام آن وادار شوند باید بهنزدیك ترین مراتب بهخود دستوردهد والقا کند وسپس آنان بهمر تبت نزدیك تر بهخود دستور دهند وبه همین ترتیب تا برسد به آن گروهی که برای آن خدمت تربیت شده اند.

و درین صورت است که اجزاء مدینه با یکدیگر پیوسته وساز گارند و در مراتب معین مرتباند بعضی مقدم و بعضی مؤخر؛ و نظام آنها مانند نظام موجودات طبیعی خواهد بود و مراتب آنها شبیه به مراتب موجودات طبیعی است، که از موجود نخستین شروع شده بهمادهٔ اولی و عناصر پایان می یابد و ارتباط و ساز گاری آنها درست مانند ارتباط و ائتلاف موجودات مختلف خواهد بود.

مدبراین گونه مدینه هامانند سبب اول است که وجود سایر موجودات و ابسته به او و ناشی از اوست و سپس به طور متنازل مراتب آنها متدرجاً فرود می آید تا آنجا که هریك همرئیس بود و هم مرؤس؛ و بازتا آنجا فرود می آید که به موجوداتی می رسد که صرفاً در مرتبت خدمت بوده و ریاستی در آن وجود ندارد و وجود آن به خاطر غیراست و آن مادهٔ اولی و اسطقسات است (۲).

<sup>(</sup>۱) چون هر خادمی از جهتی رئیس است مگر فرودترین مرتبهٔ خدمت.

<sup>(</sup>٢) تا اینجا ملاحظه شد که نظام آفرینش منطبق شد ُ بانظام طبیعت وخلقت عالم غیب و شهادت.

#### حصول سعادت در مدینه

وصول به سعادت تنها از راه برطرف شدن شرور وبدیهای ارادی از بیسن ملتها ومدینهها حاصل نمی شود وبلکه باید همهٔ بدیها اعم از ارادی وغیرارادی زدوده گردد وبه جای آن خیرات برقرار گردد؛ هم خیرات ارادی وهم خیسرات طبیعی.

کارسیاستمدارمدینه که پادشاه آناست، این است که نظام مدینه هارا بدان سان نماید که اجزاء و دسته ها واعضاء مدینه ها با نظام خاصی به یکدیگر پیوسته گردند و آن چنان ساز گاری و تر تیب بین آنها بر قرار کند که همه جمعاً جهت زدودن بدیها وحصول خوبیها به یکدیگر کمك ومعاونت نمایند؛ و باز در آنچه از سوی اجسام سماوی آید (۱) به نیکی بنگرد؛ آنچه خوب و نافع و ساز گاراست و در سعادت انسانها مؤثر است باقی بگذارد و بدان بیفز اید؛ و آنچه زیان آور است در جهت سودمند کردن آن کوشش کند و گردن آن کوشش کند و یا در تقلیل آن (۲).

وبالجمله هدف وی ازبینبردن هردونوع شر وتحصیل هردونوع خیرباشد. هریك از مردم مدینهٔ فاضله باید مبادی موجودات نخستین ومراتب آنها و سعادت وریاست نخستینمدینهٔ فاضله ومراتب آن ریاستها را بدانند. و درمرتبت بعد افعال واعمالی که معین ومحدود است وبهوسیلهٔ آنهاسعادت وخوشبختی بهدست می آید

<sup>(</sup>۱) آنچه آفت وبد است وآنچه خیر وخوبی است یعنی آفات وخیرات آسمانــی را مانند باران وغیره از نظر دور ندارد.

<sup>(</sup>۲) معلوم میشود درعصر فارابی وظیفه دفع آفات نباتی وجلوگیری از سنزدگی و سیل زدگی وزلز له هم در وظیفهٔ حکومت بوده است.

بشناسند وتنها بدانستن آنها هم اكتفا نكنند وبلكه آنچه مربوط به عمل است مردم مدينه بايد كلاً و جزواً همه را مورد عمل قرار دهند.

وباید دانست که مبادی موجودات و مراتب آنها و همچنین سعادت و خوشبختی و مراتب ریاست های مدینه های فاضله گاه مورد تصور ویا تعقل انسانها و اقع می شود و گاه مورد تخیل آنان و اقع می شود (۱).

معنی تصور آنها این است که گوهر و ذوات امور، آنطور که وجود دارند، در ذهن آدمی مرتسم می گردد (۲). و معنی تخیل آنها این است که خیالات آنها و مثالات و اموری که نمو داراشیاء است در قوت خیال در آید. شبیه آنچه در اجسام و چیزهای قابل دید و جود دارد؛ مثلا انسان را مورد لحاظ قرار می دهیم گاه ذات خارجی او را مشاهده می کنیم و گاه خیال او را در آینه ها مشاهده می کنیم و گاه خیال ویرا در آب مشاهده می کنیم و گاه خیال تمثال او را در آب و یا در سایر آینه ها و اجسام صیقلیه مشاهده می کنیم که دید مانسبت به آن شبیه تصوری است که عقل از مبادی موجودات و سعادت ها وغیر آن دارد و هنگامی که او را در آب مشاهده می کنیم و یا تمثال او را مشاهده می نمائیم شبیه به تخیل می باشد زبرا دید ما نسبت به تمثال او در آب و یا در آینه عبارت از دیدن امری است که حاکی از آن انسان است (۲) و همچنین تخیل ما نسبت به او (۴) در حقیقت عبارت از تصور امری است که از و همچنین تخیل ما نسبت به او (۴) در حقیقت عبارت از تصور امری است که از و همچنین تخیل ما نسبت به او (۴) در حقیقت عبارت از تصور امری است که از و حکایت دارد نه تصور ذات خارجی او (۵).

بیشتر مردمان قادر برتعقل وتصور گوهر و ذوات امور نمی باشند؛ حال این

<sup>(</sup>۱) یعنی علم آنها گاه علم تصوری است وگاه تعقل میکنند وگاه مورد تخیلآنها واقع میشود.

<sup>(</sup>۲) معنی تصور این است که مرتسم در ذهن آدمی شوند.

<sup>(</sup>۳) نه خود انسان. و بههرحالگاه ذات خارجی او مقابل ماست و او را مشاهــده می کنیم و گاه عکس او را درآینه و درآب مشاهده می کنیم که نوع اول را واقعی و عقلــی میداند ونوع دوم را خیالی.

<sup>(</sup>۴) خيال انسان.

<sup>(</sup>۵) دراینجا مراتب علم را بیان می کند که مقدمهٔ عمل است.

ناتوانی امری فطری باشد (۱) و یا عادت آنها باشد (۱). دربارهٔ این دسته از افر ادانسانی باید از راه القاء اشیائی که محاکی و نمایندهٔ حقایق است، مبادی موجودات و مراتب آنها و همین طور عقل فعال و ریاست نخستین و بالاخره چگونگی همهٔ این امور را در نیروی خیال آنان نمودار کرد (۳).

والبته معانی و ذوات حقایق برشمرده شده قابل تبدیل وتغییر نمی باشد و ثابت است؛ ولکن محاکیات واموری که می تو انندنمودار ومجسم کنندهٔ آنها باشند درقوهٔ خیال بسیارند و گوناگون. پارهای نزدیك به اصلند و پارهای دور (۴) هما نطور که این امر در مبصرات هم صادق است.

زیرا آن خیالی که از آدمی در آب دیده می شود نزدیك تر به حقیقت انسان است از خیال تمثال او که بازهم در آب دیده می شود (۵).

و ٔ ازهمین رواست که اینگونه حقایق را برای هر گروه و دسته به گونهای می توان نمودار کرد و از راهی بهجز آن راه وطرقی که ویژهٔ گروهی دیگر است.

وازین روست که مردم امتها ومدینههای فاضله در روشها ویافتهای عقلی وخیالی خود مختلف اند و گرچه همهٔ آنان به یك سعادت ایماندارند. چه آنکه شخصیت هرملتی عبارت از مجموعهٔ ترسیمات ذهنی و یا خیالی آنهاست که در نفوس

<sup>(</sup>۱) که برای بعضی ازمردم فطری است.

<sup>(</sup>۲) چون دراثر عدم تربیت و آموختگی درطول زمان استعداد ذاتی خود را ازدست دادهاند وبه تخیل وتوهم امور عادت کردهاند عقل واستعداد عقلی خود را به کارنگرفتهاند.

<sup>(</sup>۳) بنابراین برای فهماندن این گونه افراد باید متوسل به محاکیات و صنعت شعر وخطابه شد وازاین راهها حقایق را در قوهٔ خیال آنان مجسم نمود بهوسیلهٔ محاکیات.

<sup>(</sup>۴) چون اموری که حکایت از آنها می کنند و بهوسیلهٔ آنها می توان خلایق را دانا به آن امور کرد مختلف است بعضی سایه ای از آنها را نمودار می کند و پاره ای آنچه نزدیك تر به آنها است.

<sup>(</sup>۵) آدمهای ضعیف را سر طاس می نشانند و به آنها اموریرا القا می کنند دراین هنگام خیال وی نیرومند می شود و تمثالی از آدمهای مورد نظر را در آب مشاهده می کند که در حقیقت متخیل خود را مشاهده می کند.

وعقولآنان متمكن گشته خودنمائي ميكند.

وهرگاه فهم حقایق و امورعالم آنطور که واقعیت دارد برگروه وملتی دشوار باشد، بناچار بایدجهت تفهیم و تعلیم آنان بهراههای دیگری [غیرازطرق استدلالات عقلی] متوسل گردید که همان طرق محاکات خیالی است(۱)؛ زیرا برای هر ملتی به آن طرقی که معهود ومناسب با آنهاست باید حقایق را نمود؛ آن طرقی که آشناتر بدان می باشند و ازین روست که ملتها درنوع معرفت مختلف اند. ممکن است اموری بهنزد ملتی معهود وشناخته باشد و بهنزد ملتی دیگر ناشناخته<sup>(۲)</sup>؛ و سعادتی که اغلب مردم به آن ایمان و اعتقاد دارند همان سعادتی است که خود از طرق تخیلی وخیالات برای خود مجسم کردهاند نه ازراه تعقل و تصورات عقلی (۳) وهمين طوراست وضع مبادى موجودات واصولى كه بايد مورد قبول جامعهباشد وافراد انسانی بدانها اقتدا نمایند و بزرگ شمارند وبدانها احترام کنند که اکثــر مردم ازراه تخیل ومجسم کردن درقوت خیالخودپذیرفته ومی پذیرندنه از راهتعقل دريافت عقلاني وتنهاحكيمان ودانايانندكه ايمانشان بهسعارت ومبادي واصول ازراه ودريافتعقلاني وتصورات عقلي است؛ والبته همان كساني هم كه اينگونه حقايق را وجود تخیلی داده درخیال خود درمی آورندومتخیلات خود را پذیرفته موردا کرام و احترام قرار می دهند بدان صورت که قادر بر ادراك آن می باشند به حقیقت مؤمن اند(۲) والبته اموری که محاکی و نمودار این مبادی و اصول است یکنو اخت نمی باشد و بلکه متفاوت و متفاضل است؛ یارهای از آنها درایجاد تخیل استوارترو

<sup>(</sup>۱) در طرق خیالی از صنعت شعر وخطا بیات باید استفاده کرد وحقایق را در سطح خیالیات باید برای آنان مجسم کرد؛ درضمن داستان وحکایات وبالاخره هر راهی که ممکن است.

<sup>(</sup>۲) بر حسب اختلاف استعدادها که ناشی از اوضاع منطقهای و تربیتی است.

 <sup>(</sup>۳) تنها فلاسفه و دانشمندانند که به دنبال سعادتهای عقلی اند واز راه تصورات عقلی
 و برهان برای خود سعادت را اثبات کرده اند.

<sup>(</sup>۴) ایمان اینگونه افراد گرچه از روی تخیلات است لکن درست است واینگونــه افراد مؤمن شناخته می شوند.

کاملتراست و پاره ای ناقص تر (۱)؛ پاره ای مقرون به حقیقت است و پـاره ای دور و دور تر در دور تردید و عناد در پاره ای از آنها دشو ار و یا کم و نهان است و در پاره ای آشکار (۲) و زیاد است؛ و یا به آسانی می توان مورد تردید و نقض قـرار داد؛ و یا باطل کرد؛ و به هر حال اموریکه سبب ایجاد علم تخیلی آنان به اصول و مبادی می شود اموری گونا گون می باشد.

وهریك ازین امور مختلف مناسب با امری خاص از متخیلات است به این بیان که مثلاپاره ای ازین محاکیات محاکی از فلان امری است<sup>(۳)</sup> و پاره ای محاکی از فلان امر<sup>(۴)</sup> و اموری دیگر محاکی از چیزی دیگر.

وهمین طورممکن است امورمختلفی باشد که همهٔ آنها درمحاکات ازحقایق مساوی و بر ابر باشد و مثلا با اختلافی که دارند همه محاکی از مبادی موجودات و سعادت و مراتب آن باشند. هرگاه اینگونه مسائل و امور مختلفه  $^{(a)}$  همه در خوبی محاکات، یا درقلت موارد نقض و عناد، یا درخفاء موارد نقض و عناد، بر ابر باشند همهٔ آنها و یا هر چه از آنها پیش آید باید درین راه به کار بسته شوند  $^{(a)}$ . و هرگاه در افادهٔ مقصود متفاوت و متفاضل باشند قهراً باید از آن قسمت استفاده کرد که در تجسم حقایق کاملتر باشد؛ و موارد نقض و تر دید در آنها یا اصلا نباشد و یا ک

<sup>(</sup>۱) پارهای از اموریکه درمورد مبادی و اصول سعادت به کـــار برده می شود که در خیال مردم آنها را مجسم کند قوی تراست وخیالات برجسته تر و استوار تر ایجاد می کنـــد و پارهای نارسا تراست لاجرم در تجسم امور نا توان تر.

<sup>(</sup>۲) یعنی مقدمات واموریکه برای تجسم واثبات این مبادی به کار میروند پارهایاز آنها مورد تردید وجرح ونقضاند، بهطور نهان ویا آشکار.

<sup>(</sup>۳) مثلا محاكى از سعادت است.

<sup>(</sup>۴) مثلا مبادى عقليه ومبادى واصول آفرينش.

<sup>(</sup>۵) كه قهرأ همه خيالاتند و لكن مختلف اند.

<sup>(</sup>۶) باید ازآنها برای راهنمائی وتجسم حقایق استفاده شود چون با اختلافی کـه دارند همه درانادهٔ مطلوب وقلت نقض وجرح برابرند ومفید.

باشد (۱) ویا نهان باشد؛ و درمرتبت بعد آنچه نزدیکتر به حقایق است و آنچـه از محاکیات ازین قبیل نباشد باید بدور انداخته شود (۲).

### مرانب وتتوناتوني مدينهها

مدینه هائی که ضد و دربرابر مدینهٔ فاضله اند عبار تنداز: مدینهٔ جاهله، مدینهٔ فاسقه و مدینهٔ ضاله و بالاخره گروه های خودرو و خودسر درمدینهٔ فاضله (۲)؛ زیسرا انسانهای خودسر درمدینهٔ فاضله در حکم علف های هرزهٔ مزارع گندم است و یادر حکم خاری است که بین زراعت روئیده می شود و یا در حکم گیاهان غیر سودمندو زیان آور به زراعت یا در خت است.

درمر تبهٔ بعد مردمان بی شعوری که طبیعه " در حکم حیوانات اند که اینگونه انسانها طبیعه " نمی تسوانند مدنی و پای بند به اصول مدنسی باشند؛ و اجتماعات آنان نیز اجتماعات مدنی نمی باشد (۴)؛ و بلکه پاره ای از آنان در خلق و خوی حیوانات انسان نمامی باشند (۵)؛ و پاره ای دیگر به مانند حیوانات و حشی اند؛ و سرانجام پاره ای دیگر به مانند حیوانات درنده اند؛ و بدین ترتیب پاره ای از آنها مسکن و مأوای خود را دربیابانها برمی گزینند و به طور پراکنده زندگی می کنندو پاره ای

<sup>(</sup>۱) قهراً آنها که دارای موارد نقض نمی باشند مقدمند تا آنها که دارای مسوارد نقض اند. لکن کم، و آنچه موارد نقضش کم است. (۲) ومورد استفاده و اقع نگردد زیرا مایهٔ گمراهی است.

<sup>(</sup>۳) مردمی که در مساکن مدینهٔ فاضله اند لکن علفهای هرزه اند و به اصول مدینهٔ فاضله یای بند نمی باشند.

<sup>(</sup>۴) عیناً بهمانندکولیها و بیابانگردانکه خود را بهاصول مدنیت پایبند نمیدانند و دزدان و یاغیان و راهزنان واراذل و اوباش مردم وباجگیران.

<sup>(</sup>۵) مانندگوریل ومیمونها.

به صورت اجتماع ؛ ولکن در زندگی واعمال مربوط به آن به مانند حیوانات وحشی اند و پاره ای از آنان مسکن خود را بهنزد یك شهرها برمی گزینند.

پارهای از آنان صرفاً عادت به خوردن گوشت خام دارند و پارهای دیگر به مانند حیوانات از گیاهان بیابان می چرند و پارهای حیوانات را پاره می کنند و میخورند عیناً به مانند حیوانات درنده.

اینگونه مردمان معمولاً درحواشی و اطراف و کنارههای مدینهها و مساکن و مناطق معموره زندگی می کنند یعنی در منتهی الیه شمال معموره و یامنتهی الیه جنوب معموره.

نظامی که دربارهٔ این قبیل انسانها اعمال می شود باید در حدود حیوانات باشد $^{(1)}$  یعنی آن دسته از آنها که در حدود انسانی می توانند مورد بهرهوری قرار گیرند در شهرها به صورت برده در آیند ومورد بهره برداری قرار گیرند و درست به مانند حیوانات از آنها بهره کشی شود $^{(7)}$  و آن دسته که اصولا مفید نمی باشند و یا حتی زیان آورند باید با آنها همان کساری شود که با حیوانات زیسان آور می می شود $^{(7)}$  و قهراً نسبت به فرزندان این گونه افراد و یا حتی فرزندان همهٔ مردم مدینه که از لحاظ فکری در حدود حیوانی باشند باید بدین سان عمل شود $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۱) فارابی گوید با این قبیل افراد باید بهمانند حیوانات رفتار شود و عجیب است که مسألهٔ تربیت را فراموش کرده است.

<sup>(</sup>۲) بازهم عجب است که فارا بی دراینجا تحت تأثیر نظام موجود زمان خود واقع شدهاست.

<sup>(</sup>٣) خلاف اصولانسانی وحتی شریعت است؛ فارا بی دراین مورد دیوانه شدهاست.

<sup>(</sup>۴) عجب است از فیلسوف دیوانه. خلاصه می گوید حتی مردم تربیت شده مدینه هم اگر فرزندان آنها عقب افتاده باشند بایدآنها را نابودکرد عیناً به مانند حیوانات بی فایده ویا موذی وزیان آور.

#### مدينههاي جاهليه

مردممدینه های جاهله که دارای نوعی اززندگی مدنی می باشند جزءملتهای مدنــی به حساب مــی آیند و اجتماعات آنها خود اشکال گــوناگــون دارد (۱) به شرح زیر:

- ۱\_ اجتماعات ضروریه .
- ٧\_ اجتماعات نذاله درمدینههای نذالت.
- ٣\_ اجتماعات خسيسه يامدينههاي خسيسه .
- ۲- اجتماعات کر امیه در مدینه های کر امیه.
  - ۵\_ اجتماعات تغلبه درمدینههای تغلبیه.
- ع\_ اجتماعات حریه در مدینه های جماعیه و یا مدینة الاحرار (۲).

## ورد کیهای مدینهٔ ضروریه

در اجتماع ومدینهٔ ضروریه مردم در به دست آوردن آنچه جزء ضروریات زندگیی است که قوام بدن انسان و ابسته به آن است به یکدیگر یاری و کمك می نمایند و البته راههای به دست آمدن آن امور بسیار است (۳) مانندز راعت، حشم

<sup>(</sup>۱) یعنی خود برچند گونهاند.

<sup>(</sup>۲) که شرح هریك خواهد آمد.

<sup>(</sup>٣) راه بهدستآوردن ضروریات زندگی بسیاراست.

داری، شکار، دزدی و جزآنها. که البته صید و دزدی هم می تو اند به صورت ربودن مخفیانه باشد و هم به صورت آشکار.

درپاردای ازمدینههای ضروریه همه صنعتهائی که دررفع حوائج ضروری لازماست وجود دارد. ودرپارهای دیگر تنها وسیلهٔ رفع حوائج ضروری آنهایك صنعت است وهمان یك صنعت در آن مدینه وجود دارد (۱). و مثلا تنها زراعت و یاچیزی دیگر است که وسیلهٔ اعاشت آنان است.

برترین مردم اینگونه مدینه ها به زعم خود آنان کسی است که با اندیشه و تدبیر خود بتواند به بهترین نوع، احتیاجات ضروری آنان را از راه کسب ها و حرفه های آنان فراهم نماید. و قهراً کسی بر آنان ریاست فائقه دارد که باحسن تدبیر و چاره اندیشی خوب بتواند مردم را درجهت رسیدن به حوائج ضروری زندگی و حفظ آن به کار دارد و یا آن کسی که خود از منافع خود حوائج ضروری آنان را بر آورد (۲).

# خصوصيات مدينة نذاله

درمدینهٔ نذا له همت و کوشش مردم تعاون به یکدیگر است در جهت مال اندوزی و به دست آوردن رفاه زندگی و تکثیر ثروت و نگهداری ضروریات<sup>(۳)</sup> و نقدینه یعنی

<sup>(</sup>۱) پارهای جلورفته تر ند وحرفه ها وصنعتهای آنهازیاداست که از آن راه ها وسیله ها روزی را فراهم می کنند؛ در پارهای فقط یك حرفه وصنعت هست و همهٔ مردم آن به یك نوع کار اشتغال دارند.

<sup>(</sup>۲) از ثروت ودارائی شخصی خود بدانها اعطاکند و ضروریات زندگی آنان را تأمینکند.

<sup>(</sup>۳) مانند غلات وآنچه قوت و خوراك است وپوشاك. كلمهٔ نذالت به فتح نــون و نذولت به ضم نون ونذل به فتح نون وسكون ذال يعنى خسيس وپست وكوچك.

درهم ودینار. واحتکار بیش ازحاجت واین کار را صرفاً به خاطر علاقهای که به توانگری دارند وهمین طور بخل برخرج انجام میدهند وتنها از ثروت و مکنت خود در حدود حفظ بدنهای خود از هلاکت به مصرف زندگانی میرسانند.

این ثروتهارا یا از همهٔ راههای کسب و کاربه دست می آورند ویا از پارهای از کسبها که معمول درشهر مسکونی آنان می باشد.

برترین مردم در اینگونه مدینه ها به زعم ساکنین آنها، توانگرترین آنسان است که هم خود توانگردر ثروت باشد و هم دررسیدن دیگران به ثروت و توانگری به به بهترین نوعی بتواند چاره اندیشی کند؛ و بنابراین کسی بر این مدینه ها ریاست دارد که همواره درفراهم کردن و سائل توانگری مردم و حفظ اموال و موقعیت آنان قادر باشد. و قهراً راههائی که به و سیلهٔ آن به ثروت و توانگری مالی نائل می شوند همه و جوه و طرقی است که عادتاً به و سیلهٔ آنها می توان به ثروت و مکنت رسید، مانند زراعت، حشمداری شکار و دزدی و سرانجام داد و ستدهای ارادی یعنی بازرگانی و اجاره کاری و جزآن.

## ويژ تيهاي مدينهٔ خست

مردم مدینه های خست همواره درجهت رسیدن به بهرهوری از لذات حسی و یا خیالی به یکدیگریاری و کمك می نمایند واجتماع آنان بر این اساس استوار است: قسار بازی کردن و مجالس لهو و هزل، فراهم کردن خور اك و خوردنی و نوشیدنی و میخوار گی و از دواج و زنبار گی و بالاخره لذ طلبی و انتخاب لذت آور ترین از هر امری و این کارها را صرفاً برای لذت می کنند نه برای پایداری و حفظ تن.

واینگونه مدینه ها، نزد مردم مدینهٔ جاهله و به اعتقاد آنان، به سعادت و کمال سعادت نائل شده اند و مورد رشگ سایر مدن جاهلیه اند.

زیرا که هدف حقیقی اینگونه مدینه ها هنگامی تحقق می پذیرد که ضروریات وحوائج اولیهٔ آنها بر آورده شده باشد و مضافاً بر آن از لحاظ ثروت، در توانگری مطلق و رفاه باشند و بتوانند در رسیدن بدین لذات ثروت زیادی به مصرف برسانند (۱). و البته سعاد تمند ترین و بر ترین و رشگ آور ترین مردم اینگونه مدینه ها آن کسی است که و سائل له و و لعب و آنچه لذت آور و مایهٔ خوشی است برای او فراهم تربود.

# ويركيهاى مدينة كراميه

هدف مردم مدینهٔ کرامت بر این است که با یکدیگر در رسیدن به کرامت و احترام و شأن و شو کت هم قولی و هم فعلی و معاونت و کمك نمایند  $(^{(Y)})$  به این که هم ملتها و مردم مدینه های دیگر به آنها احترام کنند و شأن و شو کت آنان را بستایند و هم در بین خود مورد اکرام و احترام باشند؛ حال در کرامت و احترامات معمول بین خود همه متساوی باشند و یا متفاضل که شأن و شو کت عده ای فزون تر باشد از عدای دیگر  $(^{(Y)})$ .

منظور از احترامات متساوی این است که هریك بهطور متساوی به همدگر

<sup>(</sup>۱) وچنین کشوری به طور مطلق مورد رشک دیگران یعنی مدینه های مشا به خودمی باشد زیرا از همه معمتها برخوردار است وعلاوه بر رفع حوائج اولیه می تواند در راه حصول کمال لذات اموال و ثروت مصرف کند.

<sup>(</sup>۲) یعنی تفاخر و احترام وشکوه طلبی؛ بنابراین هدف مردمش این است که سربلند زندگی کنند وملتی شجاع ومحترم شمرده شوند.

<sup>(</sup>٣) برحسب طبقات یا برحسب بهدست آوردن افتخارات قومی و اعمال شجاعتها و جنگ آوریها وجز آن.

احترام گذارده شأن وشو کت او را بسناید؛ و درحقیقت هریك بدیگری نوعی از شأن وشو کت اعطا کرده برای او قائل شود تا بالعکس آن دگرنیزچنین کند؛ در زمانی دیگر و بنوعی دیگر؛ ویا از همان نوع کرامتی که او برای وی قائل شده است.

ومنظور از کرامت متفاضل این است که مثلایکی از آنان نوعی از کرامت و سأن و شو کت بالاتر و بزر گتر از نوع و سأن و شو کتی بالاتر و بزر گتر از نوع اعطائی او ، والبته این و ضع بر نظام خاص و معینی استو ار خواهد بود یعنی بر اساس استگی هریك به این که مثلایکی از آنان در حد معینی شایستهٔ کرامت است و دیگری شایستهٔ شأن و شو کت زیاد تر ؛ به هر حال بر حسب لیاقتهائی که با معیارهای خود سنجیده می شود. زیرا معیارهای لیاقت به نزد مردم مدینه های جاهله به فضیلت نیست و بلکه یا بر حسب تو انگری مالی است (۲) و یا بر حسب امکاناتی است که در تهیپ اسباب لذت و لهو و لعب برای افراد و جود دارد. که هر کس بیشترین اسباب بر ایش فراهم باشد شأن و شو کت او به نزد مردم اینگو نه مدینه ها فزون تر است (۲). و یا به اینکه از لحاظ فراهم بودن حواثج ضروری زند گی و فراهم کردن برای دیگر ان در حدی باشد که مخدوم دیگر ان باشد و جمعی بدو خدمت کنند و در کلیهٔ احتیاجات ضروری خود و دیگرانی که به او خدمت می کنند بسنده بود (۲).

ویا به این است که مثلا انسان در رسیدن مردم به سعادت خیالی و حـوائج مادی خود، سودمند باشد یعنی ازراه کمك به مردم و انجام کارهای خوب و بالاخره خدمت به دیگران، و سائل عیش و عشرت آنان را در حصول، و بر خورداری از حوائج ضروری و تو انگری و نیل به لذات فراهم سازد (۵).

<sup>(</sup>١) مثلاً لقب زهرمارا لدوله وخبيث السلطنه وننگ الملك.

<sup>(</sup>۲) حکومت ارستوکراسی مالیکه بدترین شکل وصورت حکومتاست؛ چون فضیلتهای اخلاقی واجتماعی دراین نوع مدینهها از بین میرود.

<sup>(</sup>٣) بنا براين قيادت دراينگونه جوامع اصل است.

<sup>(</sup>۴) قهراً کسی که می تواند زندگی عده ای را تأمین کند تا خدمتگزار و غلام حلقه بگوش او باشند در توانگری وحصول لذات دارای شأن و شوکتی است.

<sup>(</sup>۵) که اغلب اینگونه افراد رهبری یابند؟

و باید یادآور شدکه یك امر دیگر هم هست که به نزد بسیاری از مردم مدینههای جاهله محبوب و پسندیده استوآن غلبهاست که هرکس ازین امر به حد کافی بهرهمند باشد مورد رشک بسیاری ازمردم اینگونه مدینه ها است؛ وازهمین جهتاست كه حتماً بايداين امررا نيزيكي از لياقتهاي مردم مدينة جاهليه به حساب آورد زیر ا به نزد آنان بزر گترین امری که باید انسانها به واسطهٔ آن مورد اکرام واحترام واقع شوند، این است که مشهور شوند به اینکه در امری یا در دو امر یا در اموری بسیار چیره دست و غالب اند. واینکه آن چنان خود تو آنا است که هیچگاه مغلوب واقع نمی شود ویا یاران وانصار نیرومند وی او را یاری کرده به طوریکه همواره بر ديگران غلبه يابد ويا اينكه هم خسود وهم يارانش مسوجب غلبه وي شوند؛ و بالاخره بهاین امر مشهور شودکه آنچنان مردی استکه هیچگاه مورد چشمزخم وناخوشایندی واقع نمی گردد(۱). واگر اراده کند می تواند برهر کس که بخواهد غلبه یابد و او را درناراحتی افکند. اینگونه امور از اموری است که آدمی را به نزد آنان لایق کرامت نموده دیگران بدان رشک می ورزند؛ و هر کس دراین اوصاف برترباشد زبادتر مورد اكرام و احترام واقع مي گـردد. و يكي ديگر از راههای کرامت واینکه فردی مورد تعظیم واکرام باشداین است که صاحب دودمان اصیل باشد والبته اصالت دودمان بهنزد ایننوع ملتها بازگشت بهیکی ازهمانچـه گذشت می کنند<sup>(۲)</sup>؛ ماننداینکه پدران واجدادش ثروتمند بودهاند یا اینکه اسباب لذتها برای آنان تا حدود زیادی فراهم بوده است ویا اینکه مشهور به چیره دستی وغلبة برخصم وملتها بودهاند ويا اينكه دريكي ازينطرق براى ديگران سودمنىد بودهاند؛ حال برای گروهی از مردم سودمند بودهاند و یا برای همهٔ مردم مدینه؛ ویا اینکه درحد اعلای ممکن وسائل این هدفها را داشتهاند یعنمی آلات و ابزار

<sup>(</sup>۱) بههرحال شهرت یابدکه در همهٔ نبردها و کارها ویا درپارهای از کارها همواره غالب می شود یا دراثر توانائی شخصی یا به کمك یارانش ویا هردو.

<sup>(</sup>۲) ثروتمند باشد. پیرو لذت باشد. غلبهجو باشد بهدیگران دراین راه کمك کرده باشد.

چیره شدن ازقبیل مرکوب وسلاح، وجنگجو و آدم کش به حدکافی برای آنان فراهم بوده است و یا اینکه مرگ دا در رسیدن به اینگونه هدفها ناچیز می دانسته اند.

اماکرامتی که بین آنان متساوی است گاه می باشد که ناشی از استحقاق و اهلیت امری خارجی است<sup>(۱)</sup>؛ و گاه باشد که نفس کر امت موجبات لیاقت و اهلیت آنها را در مکرم شدن فر اهم می کند چنانکه بدون سابقه شخص به دیگری اکرام کرده او را لایق و اهل احترام و کر امت بداند که در این صورت آن دگر نیز مقابل به مثل کرده او را اکرام می کند که درین مورد عیناً به مانند دادوستد و معاملات بازاری عمل می شود(r).

در اینگونه مدینهها کسی که به نزد آنان بیشتر لایق اکرام و احترام است برکسی که کمتر لیافت احترام و شأن و شوکت دارد ریاست دارد.

این تفاضل و برتری بین آنان همچنان بالا می گیرد تا برسد به آن کسی که در مدینه از همهٔ مردمش بیشتر اهلیت کرامت و احترام را داشته باشد و قهراً چنین کس رئیس اول و پادشاه آن مدینه است.

بنابراین رئیس مدینه باید درجهات مذکور ازهمه مردم مدینه لایق تر باشد؛ و البته لیافتها و اهلیتها در این مدینهها همانست که برشمرده شد.

# خصوصیات رئیس مدینهٔ کرامت ومرا نب ریاستهای آن

بنابر آنچه درباب ریاست مدینهٔ کر امت گفته شد پس لازم است که دودمان رئیس مدینه بیش از دیگران باشد درصور تیکه معیار ریاست فقط بر دودمان باشد وهمین طور اگر کر امت به نزد آنان تنها به رفاه و تو انگری مالی باشد باید ریاست

<sup>(</sup>۱) بهاینکه مثلا همه دراعتلای مدینهٔ خودکاری انجام دادهاند.

<sup>(</sup>۲) کرامت واحترام میکند تا کرامت واحترام بیند.

مدينه ازين جهت درحد بالا باشد.

پس ازین مقام مردم دیگر درین دو، یعنی دودمان و نسروت، گونا گلون و مختلف اند؛ وبه این جهت ریاست آنان به تر تیب تو انگری و دودمان آنان می باشد؛ و کسی که اصولا دارای دودمان و تو انگری نباشد و ارد در مناصب ریاست و کر امت نخو اهد شد و همین طور است در صور تیکه لیاقت ها بر اساس اموری محدوده باشد که دیگر ان را بدان دست رسی نباشد و از خانو اده های معینی تجاوز نکند.

اینگونه رؤسا پستترین رؤسای مدینهٔ کرامتاند. و گرچه از جهتسودی که در تحقق یافتن همت و هدفهای مردم اینگونه مدینهها دارند مورد احترام و اکرام واقع میشوند یعنی درجهت اینکه یا در توانگری بدانها سود می رسانند ویا در جهت نیل به لذات و خوشی ها و یا در جهت جلب احترام و اکرام ملتهای دیگر نسبت به آنها(۱) یا چیزهای دیگری که خواست مردم مدینه است و از آرزوهای آنان است. و بالاخره کسی که خود از طرف خود اینگونه امور ووسائل را برای آنان فراهم کند و یا به واسطهٔ حسن تدبیرش مردم را به اینگونه امور مطلوب برساند و بر آن حفاظت کند رئیس خواهد بود.

و برترین رؤساه به نزدآنان آن کسی است که همهٔ این چیزها را برای مردم مدینه فراهم نماید ولکن خود به جز کرامت بهره ای برنگیرد (۲)؛ بدانها تسوانگری مالی برساند وخود نخواهد؛ وسائل لذتهای آنان را فراهم کند وخود نخواهد؛ تنها کرامت، ستایش، بزر گداشت قولی وفعلی خواهد (۲)؛ ونامش به این افتخارات مشهور گردد به نزد ملت خود وسایر ملتها، در زمان خود و بعد از او وهمچنان نامش در افواه در روز گاران در از بماند؛ قهراً این چنین کس بیش از همه لیاقت و اهلیت ریاست دارد (۴).

<sup>(</sup>١) مثل اینکه غلبه یا بند بر بلاد دیگر یا درصنعت وحرفه آنطور ترقی کنندکه مورد

احترام دیگران باشند یا فاتح منطقه شوند.

<sup>(</sup>٢) فقط بهافتخارات دلخوش باشد.

<sup>(</sup>۳) برای او هزاره وجشن بگیرند.

<sup>(</sup>۴) چون حما لة الحطب و بهقول عوام خرحمال است.

والبته این گونه افراد دراغلب اوقات نیازمند به ثروت ومکنت زیادی می باشند تا دربر آوردن امیال وخواستهای مردم مدینه اعم از توانگر کردن آنان و یا فراهم کردن وسائل لذت آنها مصروف دارند؛ و قهراً چون باید درموقع خود اینگونه کارهای مهم و پرخرج را انجام دهند لازم است که توانگری مالی آنها بسیار باشد(۱) و تقریباً متناسب با همهٔ مردم مدینه باشد(۲).

بنابراین پارهای از رؤساء برای مصرف دراین گونه موارد که باید توانگر باشند و ثروت اندوزی کنند<sup>(۲)</sup> و معتقدند که این گونه هزینه ها مـوجب کـرامت و آزادی ملی است، اقدام به گرد آوری ثروت از راه باج و خراج از مردم مدینه می کنند ویا از راه چیره شدن بر اقوام دیگر و غارت اموال آنان این گـونه اموال را در بیت المال ذخیره کرده آمادهٔ مصرف در جهت جلب کرامت و عظمت بیش از پیش مدینهٔ خود می نمایند؛ و در هنگام ضرور هزینه های بـزر گی را درین راه تحمـل می کنند.

والبته این امرمانع ازین نیست که چون بههرنحو شیفتهٔ کرامت وعظمت شخصی است به هروسیله ای که پیش آید درین رهگذر برای خود وهم برای فرزند خود بعد از خود درین جهت که نامش به وسیلهٔ آن پایدار بماند سهمی منظور دارد تا ازین راه قدرت را درفرزندانش ویا در فامیل خود حفظ کند؛ وعلاوه، بازهم این امر مانع ازین نمی شود که برای خود هم سهمی از توانگری مالی قرار بدهد تا بدان سبب مورد احترام باشد و گرچه سود دیگری به جز احترام از آن مال نخواهد برد؛ وعلاوه به وسیلهٔ آن، اقوام دیگر او را مورد احترام واکرام قرار دهند (۴)؛ و بدین وسیله همهٔ طرقی که موجب می شود مردم او رامورد اکرام واحترام واحترام

<sup>(</sup>١) در تاريخ حكومتها بهويژه ملوك الطوايفيها اين قبيل كارها معمول بودهاست.

<sup>(</sup>۲) که به تنهائی بتواند همه را سیرکند و وسائل زندگیخاص آنها را فراهم کند؛ البته این امرگاه از بیت المال تأمین می شود.

<sup>(</sup>٣) بيت المال بهوجود مي آورند.

<sup>(</sup>۴) هدیه، ره آورد، سوقات. کمك مالی بهدیگران کنند.

قرار دهند وبدین وسیله همه طرفی که موجب میشود مردم او را مــورد اکرام و احترام قرار دهند در خود جمع نماید.

علاوه براینها اختصاصاتی برای خود مقرردارد که بهدرخشندگی و زینت و بزرگی و جلالت وی بهنزد مردم بیفزاید، ازقبیل قصر و پوشیدنی و نشان و بالاخره پنهان شدن از مردم (۱)؛ و سپس قو اعدوضو ابطی برای انواع تشریفات و احترامات مقرر می دارد.

هنگامیکه ریاست وی تا این حد مسجل گردید و مردم به او و دودمانش عادت کردند و پادشاهی وی و کسانش را پذیرفتند درین هنگام مردم را برحسب ترتیبی که دراحراز کرامت و جلالت شأن دارند در مراتبی خاص قرار می دهد و به نظام می آورد؛ و برای هرمر تبت کرامتی و اجلالی خاص قرار می دهد و برحسب لیاقت او برای وی از وسائل کرامت مقرر می دارد؛ از قبیل تو انگری مالی و خانه و لیاس و نشان و مرکب سواری و جز آنها هرامری که در تجلیل و شأن و شو کت آن مؤثر است. و البته این امر را در نظامی خاص و مراتبی معین مقرر می دارد.

پس از این بر گزیده ترین مردم به نزد او کسی است که بیش از همه او را تعظیم و تجلیل کند؛ و در جلالت مقامش بیش از دیگر ان معاونت نماید. بنابر این خود او هم مورد اکرام وی و اقع می گردد و هم به اندازه اعطاء کر امت (۲).

بنابراین دوستداران کـرامت با وی معامله کرده به او اکرام می نمایند تـا بدین وسیله به اکرام خود بیفزایند؛ و اونیز بدانها اکرام روا می دارد؛ و بنابراین ارباب مراتب هم موردا کرام مادون خود می باشند و هم موردا کرام مافوق خود (۳).

البته این نوع مدینه ها از لحاظ ترتیبات ونظامات شبیه به مدینهٔ فاضلهاند به ویژه آن گاه که این کرامتها ومراتب وطبقات برای افادهٔ سود و سود زیادتر به آحاد

<sup>(</sup>١) بهوجود آوردن حاجب و دربان.

<sup>(</sup>۲) رئیس در برابر اکرامی که می بیند از آحاد رعیت که در مراتب بالا هستند خود به آنها اکرام می کند.

<sup>(</sup>۳) تا برسد به مرتبت ملك كه او هم به كسانى اكرام مى كند و آنها را برمى كشد كه بيش از ديگران بهوى احترام واكرام نمايند.

مردم باشد؛ خواه آنسود، تو انگر کردن مردم باشد، ویا افادهٔ لذات یا چیزیدیگر از آنچه خواستمنافع جویانست.

این نوع مدینه ها بهتــرین نوع مدینه هــای جاهلیه است؛ مــردم اینگونه مدینه ها را دیگران (نه مردم خود آن) جاهلیه نامند.

باید یاد آورشد که محبت کــرامت و احترام هر گاه ازحد بگذرد اینگــونه مدینههاتبدیل به مدینهٔ جباران میشود و به مدینهٔ تغلب دگر گون می گردد<sup>(۱)</sup>.

# وير تيهاى مدينة تغلبيه

مردم در مدینهٔ تغلب در راه تحقق بخشیدن به چیر گیها وغلبتها بهیکدیگر معاونت مینمایند<sup>(۲)</sup>. واین وضع هنگامی پیش می آید که همهٔ مردم آن شیفتهٔ غلبه براقوام وملل دیگرشوند؛ والبته همدرشیفتگی غلبه وهمدرنوع آن وهم در چیزهائی که مطمح نظر آنان واقع می شود که مغلوب خود گردانند متفاوت خواهندبود.

مثلا پارهای از آنان ممکن است خواستار چیر گی برخون مردم باشند و پارهای دیگرخواستار غلبه برمال مردم باشند وبخواهند اموال دیگران را صاحب شوند و بالاخره پارهای دیگر تسلط برنفوس دیگران را خواستار باشند تا آنها را بردهٔ خود سازند.

و به هسرحال درین مورد مسردم مدینه مسراتبی دارند برحسب عظمت و اهمیت خواست هریك از افراد كه شیفتهٔ غلبت برامری مهم وبسزرگ باشد یا كوچك؛ خواست آن غلبت یافتن براموال آنها باشد یا برخون آنها ویا بر روح و نفس آنها كه آنان را بردهٔ خودكند ویا اموال آنها كه از آنان برباید وخود حیازت نماید.

<sup>(</sup>۱) ستمگری وغلبه یافتن در آن معمول می شود.

<sup>(</sup>۲) که بر ملتهای دیگر غالب آیند ومنافع آنان را ویژهٔ خودگردانند.

وبههرحالهدف وشیفتگی آبان درهمهٔ انواع چیر گیها خوار کردن ومقهور کردن دیگران است؛ وهدف این است که ملت مقهور نه مالك نفس خود باشد و نه مال خودونه چیزی دیگر؛ ودرهمهٔ اموری کهوی می خواهد منقاد و مطاع وفر مان بردار وی باشد البته در آن چیزی که به خاطر آن چیره شده است منقاد و مقهور او باشد وازین جهت است که هر گاه یکی از اینگونه افراد به هدف وخواست خود بدون اعمال زور وقهر و غلبت نائل شود توجهی به آن نخواهد کرد و حتی از امر مورد خواست هم صرف نظر می کند(۱). پارهای از آنان دوست دارند که از راه خدعه و نیر نگ و غافلگیرانه، بر مردم قاهریت و غلبه یابند؛ و پارهای دیگر دوست دارند آشکارا اعمال زور و قاهریت کنند و پارهای دیگر به هردو راه؛ و ازین جهت است که بسیاری از کسانی که خواستار تسلط برخون مردمند و خواستار خو نریزی هر گاه بر انسانی که خواب باشد دست یابند نه اقدام به قتل آن می کنند و نه اموال او را تصرف می کنند و دوست دارند که با طرف مقاومت وستیز کنند تا و را از بسای در آورند و درست آنچه را که طرف نمی خواهد در بارهٔ او انجام او را از بسای در آورند و درست آنچه را که طرف نمی خواهد در بارهٔ او انجام او را از بسای در آورند و درست آنچه را که طرف نمی خواهد در بارهٔ او انجام می دهند (۲).

و به هر حال هریك از این گونه افراد دوستدار غلبه است؛ و بنابراین هریك هم دوست دارند که برسایر آحاد مردم مدینهٔ خود چیره شوند و هم بر مردم دیگر؛ نهایت چون مردم داخلی مدینه دربقاء خود و در زنده ماندن خود نیازمند به یکدیگر ند و می خواهند به یکدیگر در غلبهٔ برمردم بیگانه کمك نمایند و از غلبهٔ دیگران بر آنها ممانعت نمایند نا چارند که از چیر گی بریکدیگر خودداری کنند.

<sup>(</sup>۱) چون مطلوب او قهر وغلبه است وآن طرف تسلیم است بناچار نمی توانداعمال قدرت کند؛ بنابراین او را رها می کند وحتی از اموال او هم صرف نظر کرده به کسی روی می آورد که در برابر او مقاومت نماید تا بتواند اعمال زور کند.

<sup>(</sup>۲) متأسفانه حیوانات انسان نمای این روز گار که خود را متمدن می دانند اغلب درین حدند.

رئیس اینگونه مدینه ها قهراً آن چنان کسی باید باشد که دربکار گرفتن آنان درجهت چیره شدن برملتها نیرومند تر ومدبر تر بود؛ و در چاره اندیشی نیرومند تسر بود و رأی وی درجهت به کاربردن و انجام دادن کارهائی که موجب چیر گی دائمی آنان شود کاملتر باشد (۱)، و همین طور در جلو گیری از غلبهٔ دیگران بر آنها و این چنین کس رئیس و پادشاه آنان خواهد بود.

و بالاخره کسی که اینان را طوری تربیت کند که همواره دشمن ملتهای دیگر باشند و سنت و رسوم آنها طوری ترتیب داده شود که با مراجعه به آن سنت ها احساس کنند که در شأن این ملت است که بردیگر آن غالب شوند و همه را درانقیاد خود در آورند(۲).

تفاخرو حماسه های اینان یا درجهت غلبه های بسیار آنان می باشد و یا درجهت عظمت آنها و یا در توصیف آلات و ابزار غلبه و سازو بر گئآن؛ و البته و سائل چیرگی یا ناشی از تفکر و اندیشه است و یا مربوط به بدن و تنها است و یا آلات و ابزاری دیگر. آنچه مربوط به بدن و تنهاست از قبیل چابکی و زورمندی است؛ و آنچه مربوط به فکر و مربوط به فکر و اندیشه است به این است که در طرقی که بهتر می تو ان بر طرف چیره شدخو باندیش بود و بهترین طریق را بر گزیند.

براین گونه افراد حالاتی عارض می شود (۳) مانند سنگ دلی، ستمگسری، خشمناکی و آزمندی در جهت خوردنیها و پوشیدنیها و زیاده روی در زناشوئی و زواج و بالاخره چیره شدن برهمه خیرات عالم آنهماز راه قهر و غلبه و منقاد و خوار کردن افرادی که صاحب این امورند. و اینان معتقدند که باید برهمه چیز و همه کس غالب آمد.

<sup>(</sup>١) وبهتر بتواند اسباب غلبه دائمي آنها را بر ملتها فراهم كند.

<sup>(</sup>۲) این مسأله از شعب نژادپرستی است وشاید ازافکار ملت یهودگرفته شدهباشد.

<sup>(</sup>٣) و روحاً دگر گون شده از حالات انسانی به طور مطلق بدور میشوند.

و گاه بود که همهٔ مردم مدینه بدینسان اندیشه نمایند و چنــان نمایند کــه قصد اینانازغلبهٔ برمردم بیگانه صرفاً به خاطرنیاز آنان است به شهرنشینی و نهبرای امری دیگر(۱).

و چه بسا ملتهای مغلوب از مجاورین آنان باشند که درشهر واحدی (۲) زندگی می نمایند. و باید دانست که ملتهای غالب یا در دوستداری قهر و غلبت یکسانند و متساوی المراتب اند (۳) و یا در مراتب گوناگونند و قهراً سهم هریك از غارتگریها همان چیزی است که از مغلوبین می گیرد ؛ کم تر از دیگران باشد یا زیاد تر [واحیاناً هیچ] از لحاظ رساندن قوی و نیروها و ابزار جنگی به رئیس و فرمانده خود نیز ممکن است متفاوت باشند (۴) [یا متساوی.]

وچه بسا باشد که قاهر تنها یکی باشد و قوم ویارانش در حکم آلاتوابزار بیارادهٔ او باشند درغلبهٔ برطرف(۵).

وبدیهی است که قصداینگونه افراد ازغلبه وقهر این نیست که چیزی برای خود ویا برای غیر رئیس خود بهدست آورند؛ و بلکه صرفاً همت و قصد آنان از

<sup>(</sup>۱) نیرنگهای قرن نوزدهم واوائل قرن بیستم احیاناً همینها بود که مستعمــرهچیان خود را قیم ملل مغلوب میدانستند و دلسوزانه مردم را غارت می کردند و می گفتند خدمت می کنند.

<sup>(</sup>۲) که مثلا محلهای برمحلهٔ دیگر حملهور شود واین امر دربسیاری از بلاد معمـول بوده است.

<sup>(</sup>۳) یعنی هم شأن وشو کتاند وهر کدام در کار خود استقلال دارند و تابع یکدیگر نمی باشند؛ و بالاخره یکنواخت عمل می کنند؛ و اگرهم هر کدام در مرا تبخاص باشند و لکن برای خود کار کنند تفاوتی ندارد؛ هر کس هرچه غارت کرد از آن خودش می باشد و چه بسا اصولا دست به غلبه نزند چون دوست ندارد پس سهمی ندارد.

<sup>(</sup>۲) ویا متساوی؛ درنسخهٔ چاپ بیروت درمتن یتقـاربون آمـده است؛ و در حاشیه یتفاوتونکه ظاهراً حاشیه درست است.

<sup>(</sup>۵) بقیه یا برده باشند ویا کسانی که وی آنها را در خدمت گرفته است. خلاصهٔ کلام اینکه ممکن است پارهای اصولا دوستدار قهر وغلبه نباشند درین صورت سهمی ندارند و پارهای کمتر پس سهم آنها کمتر خواهد شد.

قهر وغلبه ایناست که همان یکفرد بهقدرت ومال و مکنت نائل شود تا وی ازین راه بتواند وسائل و نیازهای زندگی خود ومردان جنگئجو ثی که به خدمت می گیرد تأمین نماید وبالاخره هدف آنها غلبه برای غیر واعطاء به غیر است(۱) عیناً بهمانند باز شکاری وسگ شکاری(۲).

وهمین طور سایر مردم مدینه در همهٔ خواستهای وی و درجهت هدفهای او بهمانند بردهٔ خدمتگزار اومیباشند<sup>(۳)</sup>؛ و دربرابر اوخاضع و بیارادهاند؛ وبه طور مطلق خود نمی توانند مالك چیزی باشند. پارهای از مردم بسرای او زراعت می كنند و پارهای تجارت. هدف اینچنین کس تنها ایناست که همهٔ مردم را در برابر خود خاضع وخوار ومغلوب ومقهور بیند؛ واگرچه سود دیگری از طرف آنان بدونرسد و تنها سود وی خواری ومقهوریت آنان می باشد<sup>(۴)</sup> اینگونه مدینه ما را نسبت به خوی و اخلاق پادشاهش مدینهٔ تغلبیه نامند و لکن مردم عامهٔ آن جویای تغلب نمی باشند. البته نوع مدینه ای که در آغاز فصل گفته شد مطلقاً مدینهٔ تغلبیه است.

بنابراین مدینهٔ تغلبیه گاه بدین وضع است یعنی هدف مردمش ویارئیسآن ازقهر وغلبه صرفاً بهخاطر لذت بردن ازقهر وغلبه است.

واما آننو عمدینهای که مردمش قهروغلبه راوسیلهٔ هدفهای دیگر می دانندمانند اینکه به نیازهای ضروری زندگی دست یابند ویا ثروت اندوزی نمایند ویا از لذات و امور لذت آوری که از قهروغلبت به دست می آورند بهره مند شوند و یا به شأن و

<sup>(</sup>۱) جنگ نمایند. غلبه یا بند، غار تگری کنند و تحویل به یکنفر بدهند.

<sup>(</sup>۲) که برایغیرشکار می کنند نه برای خود.

<sup>(</sup>۳) بهتراست مدینهٔ بردگی نامیده شود.

<sup>(</sup>۴) دربسیاری ازملوك الطوایفیهای قرون وسطی در کشورهای اروپاواحیاناً آفریقائی و پارهای ازقبائل، وضع بدین منوال بوده است.

<sup>(</sup>۵) دراول عنوان گفت همهٔ مردم آن قصد غلبه داشته باشند در وسط دارای مــراتب باشند از لحاظ دوستداری غلبه وقهر بعضی کمتر طالب قهر وغلبه باشند بعضی زیادتــر. در آخر گفت تنها رئیس طالب غلبه باشد؟

شو کت و کرامت برسند نوعی از مدینهٔ دیگر تغلبیه است که باز مشمول همان مدینه های بر شمرده شده می شود.

بسیاری ازمردم، همهٔ این مدینه ها را تغلبیه می نامند و البته شایسته تر به این نام مدینه ایست که مردم آن همهٔ این امور را بخواهند از راه قهر و غلبه به دست آورند؛ خلاصه اینکه مدینه های تغلبیه ازین نظر سه گونه اند.

یکی آنکه یك فرد آن طالب قهر وغلبت باشد وهمهٔ مردم برای آن یك تن کار کنند. دوم مدینهای که نیم مردمش خواستار قهر وغلبه باشند. سوم مدینهای که همهٔ مردمش طالب قهر وغلبه اند.

و بههرحال مردم اینگونه مدینه ها قهر وغلبت را به عنوان اینکه مطلوب ذاتی باشد طالب نمی باشند و بلکه هدف و خواست آنان از قهر وغلبت امری دیگر است<sup>(۱)</sup>؛ ومدینه های دیگر نیز وجود دارد که هدف آنان علاوه بر رسیدن به این امور<sup>(۲)</sup> خود قهر و غلبه هم هست<sup>(۳)</sup>.

اما درباب نوع اول ازاینگونه مدینه ها که قصد مردم آن صرفاً غلبه است به هرنحو که پیش آیدودر هرچه باشد گاه اتفاق می افتد که افراد آن، بدون اینکه سودی عاید آنان شود، به افراد زیان می رسانند؛ مثل اینکه افرادی را به قهر و غلبه به قتسل می رسانند؛ بدون اینکه سودی به آنها برسد؛ صرفاً برای لذتی که ازین کارمی برند. و چه بسا برای خاطر چیزهای بی ارزش اقدام به جنگ و قتل و قهر و غلبه می نمایند (۴).

<sup>(</sup>۱) یا رفع حواثج ضروری است؛ یا توانگرشدن وثروت اندوزی است؛ و یا لذت بردن به امور لذت آوری است که ازین راه به دست می آورند.

<sup>(</sup>۲) یعنی رسیدن به امور سه گانه که قهر وغلبه برای رفع حواثج ویا توانگرشدن و لذت بردن بدان ویا کسب کر امات و افتخارات باشد. خود قهروغلبه هم مطلوب با لذات است که البته اینگونه مدینه ها شاید معمولی تر باشد.

<sup>(</sup>۳) خودآنهم مطلوب بالذات است. پس برای رسیدن به این امور ازقهر و غلبه استفاده می کنند وحتی بدون قهر وغلبه اگر به هدف خود برسند طالبآن نمی باشند. اصولا آیهٔ قرآن مجید اشاره به این قبیل افراد است که می فرماید پاره ای از مردم مانند بها ثمند و بلکه بست تر و گمراه ترند.

<sup>(</sup>۴) و درحقیقت صرفاً بهانهجوئی می کنند تا بتوانند قتل عام کنند.

درین مورد حکایات و داستانهائی از اقوام تازی وجود دارد.

اما درباب نوع دوم از این گونه مدینهها<sup>(۱)</sup> باید گفت چون قهر وغلبه را برای خاطر رسیدن بهامور مادی دوست دارند وبرای رسیدن بهاموری که مطلوب آنان است اقدام به آن می نمایند یعنی اموری که به نزد آنان خوب و عالی شناخته شده است؛ بنابراین هر گاه بدون اعمال زور وقهر بتوانند به مطلوب خود برسند دیگر اعمال زور نمی کنند.

واما درباب نوع سوم (۲) ازمدینه های تغلبیه باید گفت که نه به کسی زیان می رسانند و نه اقدام به قتل می کنند مگردر آن گاه که بدانند رسیدن به یکی از اموری که به نزد آنان شریف محسوب می شود ازین راه به دست می آید؛ و بنابر این هر گاه بدون توسل به زور و قهر و غلبه مقصود آنان بر آورده شود مانند اینکه گنجی بیابند یا اینکه از ناحیهٔ غیر آنچه را می خواهند به آنان بخشش شود و یا به نحوی دیگر از ناحیهٔ اشخاص بتوانند بدون قهر و غلبه به خواست خود برسند نمی پذیرند و تصرف در آن نمی کنند (۳).

اینگو نه افر اد را ارباب همت و غرور می نامند (۴).

مردم نوعاول ازاینگونه مدینهها ازاموال مغلوبین خود تنها به رفع حواثج ضروری خود اکتفا می نمایند<sup>(۵)</sup>؛ و گاه باشد که مبارزه و کوششهای عظیمی در راه به دست آوردن نفعی ویا مالی که از آن محروم اند مبذول می دارند و درین باب اصرار می ورزند؛ و هنگامی که بدانها دست یافتند و در حیطهٔ قدرت آنان در آمد

<sup>(</sup>١) كهطالب رفع حواثج زندگى مىباشند.

<sup>(</sup>۲) توانگری و یسار ولذت هدفآنها باشد با قهر وغلبه؛ یعنی اگر بهاین امــود بدون قهر وغلبه برسند قانع نمی باشند.

<sup>(</sup>۳) درمتن چاپ بیروت آمده است «لم یرده» که ظاهراً غلط است و «یرده» درست است.

<sup>(</sup>۴) چون نسبت به افراد ضعیف و نا توان اقدام به اعمال زور نمی کنند چون اینان تنها از راه غلبه ثروت می جویند.

<sup>(</sup>۵) تنها پس از غالبشدن به اندازهٔ حواثج ضروری زندگی خود قناعت می کنند.

به نحوی که کاملا در تحت نفوذ و حکم آنان قرار گرفت از آن دست بدارند و رها کنند(۱).

چه بسا این گونه افراد هم مورد ستایش واکرام و تجلیل واقع می شوند<sup>(۲)</sup>. بسیاری از این کارها را دوستداران احترام و کرامت صرفاً برای این انجام می دهند که مورد اکرام واحترام واقع شوند.

والبته مدینههای تغلبیه بیشتر بهسوی جباریت ومدینههای جبارین گرایش می یابد تا مدینهٔ کرامت<sup>(۳)</sup>.

بر مردم مدینه های طالب تو انگری های مالی و لهو ولعب و خوشگذرانی، گاه غرور وحالاتی عارض می شود که گمان می برند تنها آنان هستند که خوشبخت وپیروز و مورد رشک مردمند و باید باشند؛ وچنین گمان برند که از همهٔ مردمان مدینه های دیگر بر ترند؛ آن چنان غروری بر آنان عارض می شود که مردم مدینه های دیگر به نظر آنان خوار شمرده می شوند و گمان می برند که ملتهای دیگر بی ارز و بی ارزشند و به و اسطهٔ نائل شدن به آنچه به نزد آنان سعادت محسوب می شود مورد محبت و کرامت ملتهای دیگر ند.

اینگونه اندیشههای خودخواهانه در آنان حس خودخواهی، افتخار،محبت ستایش و چاپلوسی را زنده می کند و همواره می خواهند دیگران از آنان ستایش کرده چاپلوسی نمایند و گمان برند که ملتهای دیگر نتوانستهاند بهموقعیتی کسه آنان احراز کرده اند برسند و اصولا جاهل به این نوع از سعاد تند (۴).

این گونه افکار موجب می شود که برای خود القاب و نامهائی بسازند که نمودار حسن سیرت و سریرت آنان است؛ مثل اینکه خود را معروف کنند که

<sup>(</sup>۱) تنها مطلوبش این است که بگوید این منم که قادر مراین کار هستم وگرنه بیش از حواثج ضروری طالب چیزی دیگر نمی باشم.

<sup>(</sup>٢) وبهواسطهٔ این قبیل گذشتها جوانمرد شناخته می شود.

<sup>(</sup>۳) اغلب بهصورت مدینهٔ جبارین درمی آید و کمتر بهصورت مدینهٔ کرامت چنانکـه یکی دومورد از آن به صورت مدینهٔ کرامت درمی آید ودرمتن ذکر شد.

<sup>(</sup>۴) سعادت مال ولذت وبهره گیری از لذتها وکسبکرامت وافتخار.

ظریفاند ومطبوع ودیگران خشن ونامطبوع و ازین راه خود را چنان نمایند که مردم گمان برند که اینان ارباب غرور و بزرگی و تسلطاند؛ و گاه بود که آنان را مردمی صاحب همت شناسند. و چون اینگونه افراد دوستدار لذات و لهو و لعب اند اگر وضعی پیش آید که راه رسیدن آنان به تو انگری و لهو و لعب و لذات مورد نظر کسب و حرفت نباشد و صرفاً نیروی غلبه و قهر برملتها باشد و از راه قهر و غلبت به هدفهای خود که تو انگری و لهو و لعب است نائل گردد، نخوت و غرور خاص آنان را فرا می گیرد و در زمرهٔ ستمگران و جباران درمی آیند.

اینان ملت ومردم نو عاول را احمق می نامند وممکن است دربین مردمی که صرفاً دوستدار کرامت اند کسانی پیداشوند کهرسیدن به کرامت رابذا ته نخو اهند؛ وبلکه وسیلهٔ رسیدن به تو انگری بدانند؛ چه آنکه بسیاری از آنسان دوست دارند که مورد اکرام واحترام مردم واقع شوند تا از آن راه به ثروت اندوزی و تو انگری برسند حال یا از ناحیهٔ کسی که مورد اکرام واحترامش واقع شده است یا از ناحیهٔ دیگران (۱). زیرا اینگونه افراد ریاست واطاعت و فرما نبرداری مردم مدینه را برای آن خواهند که به ثروت و مکنت نائل شوند.

بسیاری ازین گونه افراد ثروت و مکنت را هم برای رسیدن به لهوولعب و لذت میخواهندو معتقدند که ریاست آنها و فرمان برداری دیگران از آنها هراندازه فزونتر و کامل تر باشد بهره گیری آنها از امور مالی ولذتهای ناشی از آن فزونتر می گردد؛ و لاجرم اعمال زور کرده و یکه خواه می شوند که حکومت مطلقهٔ فردی برقرار کنند تا بدان و سیله به جلالت خود بیفزایند و در نتیجه به توانگری و مکنت بزرگئ دست یابند به طوریکه هیچ کس یارای برابری با آنها را نداشته باشد (۲) و آنها بتوانند ثروت و مکنت حاصله را در جهت لهوولعب و خوشیهای زندگی به کار گیرند و از انواع خوشیها از نوع خوردنی و نوشیدنی و گائیدنی به مقامی رسند که

<sup>(</sup>۱) یعنی درحقیقت مریدیا بی می کند و به وسیلهٔ خدعه و نیر نگ مردم را می فریبد تــا اذین راه ثروت اندوزی کند.

<sup>(</sup>۲) برابری در توانگری و ثروت و بهره گیری از لذات.

كماً وكيفاً فائق برهمه باشند.

## و يو تيهاي مدينهٔ جماعيه(١)

مدینهٔ جماعیه آن گونه مدینه ایست که مردم آنهمه رها و آزاد باشند و هر آنچه بخو اهند انجام دهند (7) و همهٔ مردم آن از تساوی کامل بر خور دار باشند در همهٔ اعمال خود، قو انین و سنت های آنان هم برین اساس است که هیچ انسانی بر انسانی دیگر بر تری ندارد در هیچ جهت؛ و مردم آن آزاد انه هر عملی را مر تکب می شوند و هیچ فردی از افر ادبر هیچ فردی دیگر تسلط ندارد؛ نه خودی بر خودی و نه دیگر ان بر آنها؛ و تنها آن کس قابل ارزش است که در جهت فزودن به حریت و آزادی آنها کمك کند (7)؛ و چون بدین سان آزاد ند به نا چار در آنان خلق و خوی و همت ها و اغر اض فزون می شود و خو استها متفرق و بسیار می شود. اشیائی که بسرای بهره گیری در لذتها به کار گرفته می شود بر حسب خو استهای متعدد بسیار و متنوع می گردد تا آنجا که به حساب و شمار نمی آید.

مردم اینگونه مدینهها ودستههای مختلف ومتباین وهمانند به حدی میرسند

<sup>(</sup>١) دربارهٔ مدینهٔ جماعیه قبلا بهطور فهرستوار مطالبی بیان شده است.

<sup>(</sup>۲) حریت و آزادی مطلق داشته باشند. معلوم نیست مدل فارابی در این نوع مدینه ها کدام کشور است آیا کشورهای یونان است یا در سرزمینهای مشرق مانند ایران و عربستان واحیاناً ترکیهٔ قدیم چنین سرزمینها ثمی وجود داشته است. دریونان ظاهراً شهر آتن درین وضع بوده است که سرانجام سقوط کرده است. شاید در اسکندریه و شامات هم وضع بدین منوال بوده است و احیاناً ایران دوران ساسانی. و هم اکنون

<sup>(</sup>۳) درمتن چاپ بیروت ما تزل آمده است. در حاشیه فیما تزداد حریتهم آمده است کسه ظاهر احاشیه درست است نه متن.

که به شمار نمی آیند<sup>(۱)</sup> و بالاخره ازهمه نوع مردم ومردمی که باخو استهای مختلف در مدینه های دیگر پراکنده اند درین گونه مدینه ها جمع می شوند<sup>(۲)</sup>. از مردم شریف تاپست ترین؛ بر قر ارشدن ریاستها در این گونه مدینه ها مستند به هر امری است که پیش آید از سایر اموری که بر شمرده شد<sup>(۲)</sup> و ریاستهای مستند به آنها دانسته شد و دسته هائی که در وضع رؤسای مدینه نمی باشند<sup>(۱)</sup> قهراً بر این گونه رؤساء و کسانی که عنوان ریاست دارند مسلط می باشند<sup>(۵)</sup>. ریاست کر دن رؤسای آنان تابع خو است و ارادهٔ مرؤوسین است. رؤسای آنان کاملا تابع خو است مرؤوسین اند به طوریکه اگر به دقت در اوضاع و احوال آنان رسید گی شود نه رئیسی و جود دارد و نه مروؤسی. (۶)

بهجز اینکهباید گفت تنها آنانکه در جهت آزادی مطلق و بسر آورده شدن خواستها وامیال آنان اقدام می کنند و آنان را به همهٔ خواستهای خود می رسانند و آزادی و خواستهای گونا گون آنان را برای آنان پایدار می دارند و از دست برد افراد داخلی و دشمنان خارجی محفوظ می دارند مورد اکسرام و احترام آنان می باشند. و درصور تیکه خود برخواستهای ضروری زندگی اکتفا نمایند که آن گاه

<sup>(</sup>۱) گروههای متباین به وجود می آیند و گروههای همفکر وهمسان، هر دسته ای سازی و نواثی دارند وایده و خواستی. در لذت طلبی هردسته ای به دنبال امری می روند؛ زنبازی؛ بجه بازی، قمار بازی و هزاران بازی دیگر، می خوار گی به انواع و اقسام آن. شب نشبنی با انواع و اقسام آن.

<sup>(</sup>۲) وجامعهٔ ناجور ویا ناهمرنگی را به وجود می آورند. شاید بغداد زمان فارابی به این صورت بوده است.

<sup>(</sup>۳) درمباحث قبل راههای رسیدن به ریاست اموری بود که مطلوب مردم بود حال توانگری یاغلبه ویا چیزی دیگر. در این نوع مدینه ها چون همه واجد این امورند بنا براین اگر ریاستی وجود داشته باشد باید از راههای دیگر باشد.

<sup>(</sup>۴) وازلذات و شهوات و توانگری آنان برخوردار نمی باشند.

<sup>(</sup>۵) چون آنان سرگرم عیش وعشرتاند.

<sup>(</sup>ع) وضع خلافت بغداد تا مدتها بدين منوال بوده است.

برتر ومطاع ومكرمتر بهنزد آنان خواهند بود<sup>(۱)</sup>.

ازین نوع کسان که بگذریم مابقی رؤسای آنــان یا همشأن وبرابر بـــاآنها میباشند ویاحتی فرودتر.

درآنگاه مساوی باسایرین محسوب می شوند که هرگاه از طرف افراد خواستها وامیالآنان بر آورده شود وخیراتی بدانها رسانده شده ازطرف وی نیز اموال و ثروتی برابر باآنچه بدو رسانده اند به آنها برساند و درین صورت برای وی برتری و مزیتی نسبت به خودشان قائل نمی شوند.

و لکن هر گاه اموالی به وی ببخشایند و سهمی از اموال و مکنت خود به او برسانندو کر اماتی به او بنمایند و از طرف وی به آنها سودی عاید نشود آنان بررئیس خود بر تری و مزیت دارند زیرا مانعی نیست که در این نوع مدینه رؤسائی باشند بدین و ضع و حال (۲) که بر حسب اتفاق به نزد مردم مدینه شأن و شو کتی داشته باشند و ریاست یابند حال یا بنابه خواست مردم مدینه این شأن و شو کت را احراز کرده باشند و یا به اینکه پدران آنان در این مدینه ریاست داشته و مورد اکرام مردم بوده اند و از حقوق میراثی استفاده کرده ریاست یافته باشند که در این صور تها مردم مدینه کاملا مسلط بر رؤسای خود می باشند. در اینگو نه مدینه همهٔ هدفها و خواستهای کاملا مسلط بر و سای به طور فزونی و کاملتر خودنمائی می کند (۲).

اینگونه مدینههای جاهله، معجبه ومدینهٔ سعیده شمرده می شود، ظاهـ آن

<sup>(</sup>۱) درمثل آمده است که نو کر بی جیره ومواجب تاج سرآفاست. اینگونه اوصافی که می شمرد تقریباً اوصاف نو کر است نه رئیس وشاید هم مؤبدان و روحانیان در اسلام درین حد بوده اند البته در خلافتها آنچه در شرح احوال نوع صاحب بن عباد و ابن عمید آمده است در همین حدود است. احترام واکرام برامکه وسایر وزراء ظاهراً درین حد بوده است. وسائل عیش و عشرت خلیفه را فراهم می کرده اند و خود حکومت می کردند. علت واژگونی خلافت بغداد همین بوده است واما اکنون ... معذورم.

<sup>(</sup>۲)که توانگری مالی نداشته باشند وصاحب قدرت ونیروی غلبه هم نباشندکه ازین راهها حاکم شده باشند.

<sup>(</sup>٣) يعنى كاملترين شكل مدينة جاهله اينگونه مدينههاست.

عیناً بهمانند لباسی است که نقاشی ورنگئ آمیزی شده باشد بهرنگهای گونا گون و شمایل های مختلف؛ و بنابر این اینگو نه مدینه ها محبوب همه است و سکنای در آن برای هرکس مطلوب است زیرا هرکسی تاحدی و در امری معین خواستهائی دارد که در اینگونهمدینه ها بر آورده می شود و بنابر این مردم و ملت های گونا گون به سوی آن روی می آورند و بهطور بی حساب و بی اندازه به بزرگی آن افزوده می گردد و درآن از هرنوع نسلی وخلق وخویی وبچههائی بهوجود می آیند؛ وفرزندانی کسه نهادها وفطرتها وتربیتهای گوناگون دارند در اینگونه مدینهها یا بهعرصهٔ وجود می گذارند؛ ورشد ونمو می کنند. بدین ترتیب اینگونه مدینه ها نمودار شهرهای بسیارمی گردند و لکن نه به طور جدا و متمایز بلکه در هم و پراکنده در یکدیگر (۱)؛ و بیگانه از اهلی شناخته نمی شود. در اینگو نه مدینه ها هدفها و غرض های گونا گون وجود دارد،روشها مختلفاست.وبدینجهت ممکن است که بعد از گذشتزمانهای متمادي مردمي كه از طبقهٔ افاضل باشند يديد آيند وحتى حكماء ودانشمندان و شعراء وخطبائي دراينگونه مدينه ها تربيت شوند؛ درهرنوعي از امور وعلوم و فنون. وممكن است كه ازبطن اينگونه مدينهها افرادي براي تشكيل مدينه فاضله بیرون آیند؛ و این نوع انسانها بهترین دسته هائی هستند که در اینگونه مدینه ها تربیت مى شوند؛ وازين جهت است كه اينگونه مدينه ها از لحاظ خيروخوبي وهم از لحاظ شروبدی بهرهورترین مدینه ها می باشد و هر اندازه بزرگتر، و مدت آن طولانی تر و مردمآن زیادتر ونعمتهای آنفراوانتر وبرای زندگیمردم کاملتر بود همخیرات وهم شرور آنهم فزونتر شود. وباید دانست هنگامی کهریاسات مدینهٔ جـاهله گفته می شود مقصود انواع ریاسات است به تعداد انواع مدینه های جاهله (۲).

<sup>(</sup>۱) اینگونه مدینهها به حقیقت مدینههای گوناگون و مختلف اند کــ ۵ در هم و داخل یکدیگرند؛ انواع مردم آن در یکدیگر آمیخته اند؛ بیگانه از اهلی بازشناخته نمی شود؛ منظور ازبیگانه یعنی آنانکه واقعاً اهل این مدینه نمی توانند باشند ازلحاظ خلق وخوی.

 <sup>(</sup>۲) هما نطور که مدینه های جاهله انواعی و اشکالی دارد ریاست های آنهم انواع و اشکالی گوناگون دارد.

زیرا هریك از ریاستهای جاهلیه یا قصد وهدفش صرفاً دستیابی به حوائج ضروری زندگی است<sup>(۱)</sup>؛ ویا علاوه بر آن توانگری مالی است؛ ویا علاوه بر آن بهرهوری از لذتهای مادی است؛ ویا نیل به کرامت و حسن شهرت و ستایش است. حال اساس آن بسر حریت و آزادی باشد؛ ویاقهر و غلبه؛ و از همین جهت است که ریاستهای اینگونه مدینه ها در ازای ثروت خرید و فروش می شود به ویژه ریاستهای مدینه های جماعیه.

زیرا بیان شد که درمدینهٔ جماعیه هیچ فردی از آن دگر در احراز ریاست اولویت ندارد؛ وبنابراین موقعی که ریاست آن به یكفردی از افراد اعطا شود یا برای ایناست که مطیع مردم است و به اصطلاح مردم این کار می کنند که بتوانند هرنوع خواست واراده ای را براو تحمیل نمایند (۲) و یا اینکه دربرابر این کار ازو ثروت و مکنتی دریافت می کنند و یا مابازای دیگر؛ و بهترین رئیس بهنزد اینان آن کسی است که بهترین اندیشه ها و چاره جوئی ها را در راه رسیدن مردم به هدفها و امیال نفسانی خود، که درعین حال گونا گون و متنوع است، به کار برد و نیز بتواند سود آنان را از دست برد دشمنان نگهدارد؛ و درعین حال خودش از اموال آنها به جز رفع حواثح ضروری زند گیخوداز آنان بر گیرد (۳). و قهراً در اینگو نه مدینه ها آن کسی که به معنی ضروری زند گی خوداز آنان بر گیرد (۳). و قهراً در اینگو نه مدینه ها آن کسی که به معنی و اقع جزء افاضل باشد یعنی آن گونه کسی که اگر به ریاست بر سد کارها و اعمال آنها را ارزیابی کرده و به سوی سعادت حقیقی رهبری می نماید هیچ گاه به ریاست نمی رسد و مردم زیر بار ریاست او نخواهند رفت (۴).

<sup>(</sup>١) تقريباً تكرار شدهاست نهايت بهصورتي ديگر.

<sup>(</sup>۲)یعنی کاملامنقادومطیع خواست مردم استومی خواهند ازو سواری بگیرند و برای همین او را انتخاب می کنند.

<sup>(</sup>٣) خسرالدنيا والآخره.

<sup>(</sup>۴) همچنانکه زیربار ریاست علی بن ابی طالب نرفتند وهمین طور که زیربار ریاست هیچ انسان فاضلی از نسل بنی هاشم نرفتند.

وهرگاه پیش آید که این چنین کسی مقام و منصب ریاست یابد در انسدك مدتی یا خلع می شود یا کشته و یا وضع حکومتش پریشان حال شده جنگ و ستیز برسر آن فزون می شود (۱۱). و همین طور است و ضع سایر مدینه های جاهلیه که هر فردازمردم آن طالب ریاست آن کسی می باشند که خواستها و امیال آنها رابر آورد؛ و راه رسیدن به آن را برای آنها آسان گرداند؛ و هم نگهبان آنها باشد؛ و به طور مطلق از ریاست افاضل ابا و امتناع دارند و نمی پذیرند؛ فقط چیزی که هست این است که پدید آمدن مدینه های فاضله و ریاستهای فاضله از بطن مدینه های ضروریه و جماعیه آسان تسر و ممکن تر است (۱). رسیدن به حوائح ضروری زندگی و یا تسوانگری و بهره گیری از لذات و لهو و لعب و نائل شدن به کرامات گاه از راه قهر و غلبه است و گاه از راه هائی دیگر (۱۳). بنابر این هم مدینه های چهار گانه با توجه به این امور تقسیم بندی می شوند به چهار قسم و هم ریاستهای آنها که قصد آنان رسیدن به یکی یا همهٔ بندی می شوند به چهار قسم و هم ریاستهای آنها که قصد آنان رسیدن به یکی یا همهٔ ایست و باره ای از ریاستها برای رسیدن به مقصود خود راه قهر و غلبه را انتخاب می کنند؛ و پاره ای دیگر راه های دیگری را غیر از قهر و غلبه را انتخاب می کنند؛ و پاره ای دیگر راه های دیگری را غیر از قهر و غلبه را انتخاب می کنند؛ و پاره ای دیگر راه های دیگری را غیر از قهر و غلبه را انتخاب می کنند؛ و پاره ای دیگر راه های دیگری را غیر از قهر و غلبه را

آنهائی کهازراه قهر وغلبه به مطلوب خودمی رسند و آنچه به دست می آورند به وسیلهٔ مدافعت و قهر و غلبه حفاظت می نمایند به ناچار نیاز مند به نیر و مندی جسمانی می باشند و از لحاظ اخلاقی باید خوی ستمگری و سنگدلی و خشو نت داشته باشند؛ و برای مرگ و زندگی ارزشی قائل نشوند و به سادگی دست به آدمکشی بزنند و بسرای زنده بودن خود هم ارزشی قائل نباشند و اصولا این طور می اندیشند که هرگاه به مطلوب خود نرسند نباید زنده بمانند و باید تا پای مرگ بسرای رسیدن بسه مطلوب خود اقدام نمایند. و نیز نیاز منداند به اینکه هنر و صنعت به کار بسردن سلاحهای جنگی را به خوبی بدانند؛ و همین طور به ترین تدبیر جنگی را در جهت سلاحهای جنگی را به خوبی بدانند؛

<sup>(</sup>١) در تاريخ اسلام و دنيا اين وضع بسيار اتفاق افتاده است.

<sup>(</sup>۲) یعنی ازاین دو نوع از مدینهها ممکن است مدینههای فاضله و ریاستهای فاضله بهوجودآید ونه از سایرانواع دیگرمدینههای جاهله.

<sup>(</sup>۳) تکرار شده است بهعبارتهای دیگر.

قهر وغلبهٔ برغیر بشناسندوبه کار برندکه البته این امری است که همهٔ مــردم مــدینهٔ متغلبه را شامل می شود<sup>(۱)</sup>.

واماآن مدینه هائی که هدف مردمش بهره گیری از لذات و خوشیهای دنیاست همواره درمعرض آز و شره می باشند و نسبت به خسور دنیها و نسوشیدنیها و زن شیفتگی پیدا می کنند و بدین جهات است که پاره ای از آنان نرم خوی و بی حال (۲) می شوند و نیروی غضبیهٔ آنان از بین می رود تا آنجا که هیچگونه اثری از ین نیرو در آنها باقی نمی ماند (۲)؛ و بر عکس بر پاره ای از آنان غضب و آلات و ابزار نفسانی و بدنی غضب و همین طور شهوت و آلات و ابزار نفسانی و بدنی آن مستولی میشود و خلاصه همهٔ و سائل و اموری که موجب نیرومندی غضب است و به و سیلهٔ آنها می تو انند کاره او اعمال ناشی از خشم و غضب و شهوت را تحقق بخشند در آنها نیرومندمی گسردد و همواره اندیشه و فکر خود رادر جهت انجام کارهائی که ناشی از شهوت و غضب است مصروف می دارند؛ هدف نهائی پاره ای از مردم اینگونه مدینه ها انجام کارهای شهوانی است و درین صورت قوی و افعال غضبی را ابزار و آلاتی قرارمی دهند برای رسیدن به افعال ناشی از شهوت (۴) و بر خور دار کردن مظاهر شهوات نفسانی خود و بدین ترتیب عالی و اعلاترین نیروی خود را خدمتگزار شهوات که پست ترین نیروها است قرارمی دهند (۱ درخسد توهٔ ناطقه و عقل خود را درخسد من نیروها است قرارمی دهند (۱ درخسد توهٔ ناطقه و عقل خود را درخسد من نیروها است قرارمی دهند (۱ درخسد توهٔ ناطقه و عقل خود را درخسد توهٔ ناطقه و عقل خود را درخسد من نیروها است قرارمی دهند (۱ درخسد توهٔ ناطقه و عقل خود را درخسد من

<sup>(</sup>۱) همهٔ مردم مدینه های تغلبیه نیازمندند که درین راه ها تربیت شوندوسنگدل و درشت خوی و خشن وستمگر بودن و ناچیز شمر دن مرك از اموری است که همهٔ آنها را فرا می گیرد و باید در آن راه ها تربیت شوند.

<sup>(</sup>۲) در متن کلمهای آمده است که معنی آن خواب،مستی وعیش ونوش است که در عرف خمار آلودگفته می شود.

<sup>(</sup>٣) وبهاصطلاح فاقد غيرت و حميت وحس مدافعت مي شود.

<sup>(</sup>۴) همهٔ آنچه از راه غضب بهدست می آورد در راه شهوت صرف می کند واصولا غضب را وسیلهٔ نیل به شهوت قرار می دهد بهرنحو که باشد.

<sup>(</sup>۵) هم قوت غضبه وهمقوهٔ ناطقه وعقل خود را درآن جهت و درخدمت آن،مصروف مي.دارد.

شهوت و غضب قرار می دهند وسپس قوای غضبیه را خادم قوای شهوانی می کنند و همهٔ تفکرات واندیشه های خودرا متوجه استنباط اموری می کنند که افعال غضبیه و شهوانیهٔ آنها کمال یابد. و آن گاه افعال قوای غضبی و آلات و ابزار آنها را در جهت نیل به لذات مصروف می دارند؛ یعنی دربهره گیری از خوردن و نوشیدن و زن و سایر اموری که لذت آور می دانند و بر آنها چیره شده برای خود نگهداری می کنند.

اینوضع دربین اشراف بیاباننشین وبیابان گردان ترك و عسرب دیده شده ومی شود. زیرا اصولا مردم بیاباننشین عموماً غلبه را دوستدارند؛ درخوردنیهاو نوشیدنیها و زن بسیار مولع و آزمندند. ومسألهٔ زن به نیزد آنان بسیار مهم وعظیم است وبسیاری از آنان اعمال فسقوفجور را نیکو ومستحسن می شمارند و این امر را پست و سقوط اخلاقی نمی شناسند؛ زیرا زمام نفوس آنان به دست شهوات سپرده شده است وبسیاری از آنان را مشاهده می کنی که به نزد زنان خود را به انواع زینتها می آرایند و کارهائی که نمودار مجامله است انجام می دهند؛ و بالاخره هر کاری کهمی کنند درجهت جلب زنان می کنند ومی خواهند شأنوشو کت خود را به نزد آنان بالابرند (۱) وهر چه را زنان زشت و عیب می شمارند آنها نیز عیب می شمارند و آنچه را آنان خوب و نیک می شمارند آنها نیز خوب و نیک می شمارند آنها نیز خوب و نیک می شمارند آنها نیز خوب و نیک در بسیاری از آنان مشاهده می شود که اصولا زنان بر مردان تسلط کامل دارند و بر برامور مزل و شخص آنها استیلا دارند و بدین جهات است که بسیاری از آنان برای از آنان برامور مزل و شدین جهات است که بسیاری از آنان برامور مزل و شدین جهات است که بسیاری از آنان برامور مزل و شدین جهات است که بسیاری از آنان برامور مزل و شدین جهات است که بسیاری از آنان برامور مزل و شدین جهات است که بسیاری از آنان برامور مزل و شدین جهات است که بسیاری از آنان برامور مزل و شور می نود و بدین جهات است که بسیاری از آنان برای

<sup>(</sup>۱) عبارت متن هم افادهٔ این معنی را می کند که خود را به نزد زنان می آرایند وهم افادهٔ این معنی را می کند که کارهائی که به نزد زنان می کنند برای این است که خود را به نزد زنان زیبا و دارای شأن و شو کت نشان دهند وهم اینکه تملق و چاپلوسی می کنند و ملاحظه می فرمائید که فارا بی درین عبارت هنر نمائی کرده است چون همهٔ این امور زنسان را جالب است و با یك عبارت افاده کرده است.

<sup>(</sup>۲) این وضع در عصر حاضر زیاد دیده شده است که درمجالس و محافل و حتـــی درعصر ما در روزنامه ها ومجلات وحتی پارلمان سعی می شود موافق با نظر زنان نوشته و یا گفته شود.

زنان خود ناز ونعمت و آسایش و راحتی فراهم کرده و آنان را به دشواری و سختی نمی افکنند (۱)؛ و بلکه همواره رفاره و راحت آنان را در نظر دارند و خود همهٔ دشواریها و رنجها را تحمل کرده و کارهائی که نیاز به رنج و مشقت دارد خود انجام می دهند.

### مدينههاي فاسقه

واما مدینههای فاسقه آن گونهمدینه هائی است که مردم آن اعتقاد بسه مبادی موجودات دارند (۲) وعلم به آنهاهم دارند وسعادت را هم می شناسند واعتقاد به آن هم دارند وافعال و کارهائی که موجب رسیدن به سعادت است هم خوب می شناسند وهم قبول دارنسد؛ و با تمام این اوصاف به هیچیك از آنها عمل نمی کنند و پای بند نمی باشند و خو است و ارادت خو در ا در جهت یکی از هدفهای مدینه های جاهله و یا هم و غلبه آنها منحرف می نمایندیعنی یا رسیدن به منزلت و مقام یا کرامت و احترام یا قهر و غلبه یا جزاینها؛ و کارها و افعال خود را کلا بدان سوی متوجه می نمایند.

اینگونهمدینه هانیز به مانند مدینه های جاهله، و به اندازهٔ آنها، انواع و اقسامی دارد (۳) زیرا کارها و افعال مردم مدینه های فاسقه و همین طور خلق و خوی آنان عینا همان افعال و کارها و خلق و خوی مردم مدینه های جاهله است؛ و تنها امتیاز و مباینت مردم مدینه های فاسقه یا جاهله در آراه و معتقدات آنها است (۴) و گرنهمردم

<sup>(</sup>۱) نه دشواری کار و زحمت ونه دشواری در زندگی و وسائل پوشاك و خوراك.

<sup>(</sup>۲) اعتقاد به خدای یگانه وعالم غیب ومقدسات دارند.

<sup>(</sup>۳) چون اهواء وامیال مردم مدینه های فاسقه هم به اندازهٔ اهواء وامیال مردم مدینه های جاهله است در جاهله است در تنوع به مانند آنهاست؛ همهٔ روشهائی که درمدینه های جاهله است در مدینه های فاسقه است؛ نهایت مردم مدینه های جاهله ندانسته بدان سوی رفته اند و مردم مدینه های فاسقه با علم به بدبودن آن هدفها بدان سوی می روند.

<sup>(</sup>۴) که مردم مدینه های فاسقه سعادت وحق را می دانند وعمل نمی کنندومردم مدینه های جاهله حق را وسعادت را نمی دانند یعنی سعادت حقیقی را نمی شناسند.

اینگونه مدینه ها نیز مطلقاً به سعادت واقعی ناثل نخواهند شد.

#### مدينههاي ضاله

اما مدینههای ضاله، مدینههائی است که برای مسردم آن همهٔ اصول و مبادی وجود واصول سعادتها را قلب کرده باشند و اصول و مبادی دیگری را برای آنان گفته و به آنها بیاموخته باشند. آن نوع اصول و مقدماتی که یك نوع سعادت نهائی دیگری را بدانهار هنمون شود به جز آنچه در حقیقت سعادت نهائی است و افعال و اعتقاداتی بدانها تلقین و برای آنان ترسیم شده باشد که به وسیلهٔ هیچکدام نتوان بسه سعادت حقیقی رسید (۱).

# نوابت مدینههای فاضله(۲)

نو ابت درمدینه های فاضله خود بر چند گسروهند، گروهی از آنان افسرادی هستند که به افعال و اعمالی که موجب سعادت حقیقی است تمسك مسی کنند ولکن قصدو غرض آنان از آن کارها و اعمال رسیدن بدان سعادت نمی باشد و بلکه از انجام

<sup>(</sup>۱) و بالاخره مردمی که اصولاً ازراه بدر شده باشند واصول اعتقادات آنها غلط باشد وراه وروشی که بدانها نموده شده است رهبر بهسمادت واقعی و حقیقت نباشد.ظاهراً منظور وی از گمراهان کفار وبی دینان وملاحده و زندیقان است.

<sup>(</sup>۲) منظور ازنوابت انسانهائی هستندکه مسکن ومأوای آنها درمـدینهٔ فــاضلهاست لکن خود رو و خود رو و خودسرند واصولا نوابت به گیاهانی می گویند که زیان آور به مزروع باشد یا به درخت؛ یعنی علفهای هرزه.

آن اعمال چیز دیگری را طالبند یعنی اموری را که می توان از راه تظاهر به فضیلت بدانها رسید (۱). مانند رسیدن به کرامت، ریاست، ثروت یا غیر آن. اینگونه افراد را شکار گرنامند (۲).

گروهی دیگر کسانی هستند که اصولاً به هدفهای مدنیه های جاهله گروش دارند وامیال و اغراض آنها راطالبد؛ نهایت سنت قوانین مردم مدینه مانع از آنها می باشد به ناچار تکیه بر کلمات و الفاظ قانونگذاری می کنند و کلمات قانونگذار رادر سنت ها و توصیه هایش مورد تأویل قرار می دهند و موافق با خواست و امیال خود تأویل می نمایند و حتی از راه تأویل خواست و امیال خود را زیبا می نمایند (۲). اینگونه افراد را محرفه نامند (۴).

گروهــی دیگرقصد تحریف نــدارند ولکن به واسطهٔ قصور فهم خــود و نارسائی آنانبههدفوقصد قانو نگذار ونقصانو کوتاهی علم آنان به سخنان شارع، سنتها ومسائل مربوط به قوانین و سنتهای مدینه را بدین جهات و از گونه می فهمند یعنی برخلاف هدف و قصد شارع؛ و بنابر این کارها و اعمال آنان خارج از خواست ریاست مدینهٔ فاضله خواهد بود (۵)؛ و گمراه اند، در حال که خود نمی داند که گمراه اند؛

<sup>(</sup>۱) بنابــر اینقصد او ازانجام کارهای خوب رسیدن به سعادت واقعی نیست بلکه میخواهدخود را بافضیلت نماید تا به اموری دیگر نائل گردد.

<sup>(</sup>۲)که بهوسیله اعمال وافعال و تظاهر به کارهای خوب مردم را وهمینطور ثروت ومکنتشکار میکند.

<sup>(</sup>۳) اصولا پارهای از تأویلات که در آیات و اخبار شده و می شود برای فراراز گردن نهادن قو انین است. درباب تأویل و حمل الفاظ برمعانی استعاری و حتی معانی دور از ذهن سخنان بسیار است. قر آن مجید مطلقاً جایز نمی داند و عدهٔ بسیاری از علما معتقدند کسانی که متوسل به تأویل شدند صرفاً برای و اژ گون کردن دین بوده است و اغلب باب تأویل در اسلام به وسیلهٔ یهودیان مفتوح گردید؛ و هدف آنان هم قلب کردن و از بین بردن دین اسلام بوده است.

<sup>(</sup>۴) شاید مأخوذ از قرآنمجید باشد که می فرماید یحرفون الکلم عن مواضعه؛ البته در قرآن اشاره به روحانیان ملت یهود است.

<sup>(</sup>۵) وبیان شدکه ریاست مدینهٔ فاضله در حد نبی و امام است.

اینگونه افراد را مارقه نامند(۱).

گروهـی دیگر کسانی هستند که آنچه ذکرشد در قـوهٔ متخیلهٔ خود حاضر مـی کنند و تقریباً معرفت خیالی نسبی بدانها دارند (۲)؛ لکن بـدانچه ازین اصول میدانند نمی گروند و درحقیقت قانع نمی شوند و به وسیلهٔ بیانات خـود اقدام بـه بطلان آنهاهم می کنندهم برای خود وهم برای غیر خود (۲)؛ والبته این کارها را نـه بـرای عناد بـا مدینهٔ فاضله می کنند و بلکه طالب حقند و مـیخواهند راهنمائـی شونـد (۴).

البته کسانی که درین وضع وحالند (۵) باید درمقام تربیت و راهنمائی آنان بر آمدو به طبقهٔ بالاتر از متخیلات موجود شان هدایت کرد (۶)؛ اموری که قابل ابطال

(بقیه یاورقی در صفحهٔ بعد)

<sup>(</sup>۱) مارقه یعنی کسانی که بدعت گذار در دین اند و از دین خارج می شوند به وسیله بدعت گذاری خود. در کلمهٔ خوارج هم آمده است که بعضی گفته اند چون بــرحضرت علی خروج کردند خوارج گویند و یا چون بدعت گذاردند بنا براین از دین خارج شدند.

<sup>(</sup>۲) اموری که ذکر شد دربارهٔ اصول عالم آفرینش و عالم غیب وعالم شهادت بود وسپس نظام خلقت و کمال انسانیت و بالاخره رسیدن به سعادت واقعی.

<sup>(</sup>۳) البته برای خود در قوهٔ خیالخود خیال باطل می کنند و بسرای غیر خود بسا دلائل و براهین خیالسی. اصولا بهجای علم فسارابی دراینجا کلمهٔ خیال را به کاربرده است چون تا دانش بهاشیاءبهمرتبهٔ یقین نرسد علم نگویند.

<sup>(</sup>۴) بنا براین مردمانی هستند که مرده ند و چون ورددند مرتب بدین در و آن در میروند تا چیزی دریا بند ودرین راه در تمام اصول وفروع دین و شریعت مدینه ایجادشبهه و اشکال می کنند باشد که ازین راه، ره به حقیقت برند.

<sup>(</sup>۵)کهدر حد عوامالناساند وحقایق را بهوسیلهٔ تخیلات خود ومعلومات خیالیخود می سنجندو به جز جستجوی ازحقیقت نظری ندارند نهایت عقل آنان بیش ازین درنمی یا بد.

<sup>(</sup>۶) بهطور اجمال برای روشن شدن اینقسمت ازبیانات متن که بسیارهم دشوار و نارسا استبایدتوضیحداد که طبقه ای ازمردم وجود دارند که به دنبال حقایقند و چون قوهٔ عاقله آنها قوی نیست و تربیتهم نشده اند همهٔ امور را حتی روحانیات و مجردات را به صورت امری مادی ومحسوس یانیمه محسوس درمی آورند و درقوهٔ خیال خود مجسم می کنند؛ خود می برند و خود می دوزند و به آن تخیلات خود کسه حقیقت می پندارند نقوض و شکوك وارد

باآن گونه گفتارها نباشد؛ حال اگر قانع شدند که مطلوب حاصل است و رها می شوند و اگر نشدند و مجدداً به موارد شك و ایراد و عنادی که ممکن است بیا بند و اقف شدند و ایراد کردند بازهم به و سیلهٔ امور متخیلی بالاتر باید باآنها بحث شود و همین طور تا آن گاه که به و سیلهٔ اموری از این نوع، نهایت در مراتب بالاتر قانع شوند و هر گاه چنین پیش آید که مطلقاً به و سیلهٔ این گونه اموری که فراخور آنها است و از متخیلات و تمثیلات است قانع نشوند باید به و سیلهٔ طرح حقایق و طرح مسائل دیگر عقلی با آنها و ارد بحث شد و حقایق بدانها تفهیم شود که قهراً در اینجا استقر ار رأی و عقیدت یا بند (۱).

البته گروهی دیگر هستند که همهٔ متخیلات خود را مرتب باطل می کنند (۲) وهرچه ازین امور و بالاتر و بالاتر در برابر آنان قرار می دهند بساز درصد و ابطال آن برمی آیند؛ وحتی در مرتبه ای که مسائل عقلی و خود حقایق مطرح می شود (۳) برای خاطر خود نمائی و افتخار به اینکه غالب شده اند و یا برای خاطر اینکه چیز دیگری را که مطلوب آنهاست نیکو و درست نمایند از اموری کسه منظور و مطلوب جاهلیت است؛ و بنابر این، این قبیل افراد با تمام نیروی ممکنهٔ خود سعی در باطل نشان دادن آنها می کنند و اصو لا و ستندارند به چیزی کسه مؤید و مثبت حق و سعادت است گوش فرا دهند و بشنو ند و نیز دوست ندارند به گفتاری که حق و سعادت

# (بقیه پاورقی از صفحهٔ قبل)

می کنند؛ البته با اینگونه افراد باید به زبان خودشان وارد بحث شد وباید با امور تخیلی آنها را به حقیقت رهبری کرد چون عقل آنها تربیت نشده است؛ حال فارابی می گوید یك نوع محاکیات ومتخیلات دیگری که بالاتر باشد جلو آنها قرار بدهیم تا به آن دلائلی که قبلا برای بطلان خیالیات تراشیده اند نتوانند آنها را باطل کنند وهمین طور تا آن گاه که ناچار باید متوسل به استدلات عقلی شد. البته باید تعلیمات و تربیت های لازم را به هم آنها داد.

<sup>(</sup>۱) چراکه جویای حقیقت اند و نهمعاند؛ و ازطرفی چون درهیچیك از مراحل تمثیلی قانع نمی شوند معلوم می شود استعداد آنها زیاد است وباید از راه عقلیات و استدلالات عقلی با آنان وارد بحث شد.

<sup>(</sup>۲) متخیلاتی که از حقایق دارند و آنها را حقایق می دانند.

<sup>(</sup>٣) كه بدون توجه وانديشه و فكر صرفاً عناداً منكر ميشوند.

را بهدرستی وخوبی مینماید ودرنفوس آدمیان منقوش ومرتسم مینماید گوش فرادهند وبلکه سعیمی کنند اینگونه گفتارها را ازنوع گفتارهای تدلیسی تلقی کنند. زیرا گمان می کنند که موجب سقوط سعادت آنها مریشود (۱۱). بسیاری از این گونه افراد سعیمی کنند که بهظاهرخود را معذور بدارند یعنی افرادی که در حقیقت به سوی هدههای دیگر و اغراض جاهلیت توجه کرده اندو بدان گرویده اند (۲).

گروهی دیگر سعادت و مبادی و اصول آنرا به نوعی در تخیل خود مجسم می نمایند و لکن در شأن نیروی دهنی آنان نیست که بتو انند حقیقت آنرا تصور نمایند، اصلاً ویا نیروی فهم آنان تاحدی که بتو اند به طور کامل و کافی دریابد نمی باشد؛ بنابر این صور خیالی که از سعادت دارند مورد نقض و جرح و ابطال قرار می دهند و مورد عناد و شك و تردید؛ (۳) و هر اندازه در مقام رهنمائی و بحث امور محاکی و متخیلاتی که نزدیك به حقایق است مطرح شود باز هم باطل می دانند (۴)؛ و از طرفی

<sup>(</sup>۱) یعنی فکر می کنند که اینگونه آراء وعقاید موجب می شود که آنها از رسیدن به سعادت خودشان که سعادتهای جاهله است باز مانند. چنانکه بسیاری از مردم هستند که حاضر نمی باشند به پند واندرزهای مذهبی و اخلاقی گوش بدهند و به آنها پای بند شوند زیرا فکر می کنند که اگر بخواهند به اصول اخلاق ومذهب عمل نمایند از زندگی ومتاع و بهره های آن بازمی مانند و نمی تو انند صاحب مال ومنال شوند.

<sup>(</sup>۲) یعنی به بها نه های مختلف خود را معذور می دارند و عذر تراشی می کنند. مثلا بعضی می گویند که همرنگ جماعت شده اند که به ملت خدمت کنند، بعضی می گویند چون حفظ نفس واجب است ناچاریم برای زندگی خود وفرزندانمان بدین سوی برویم، بعضی می گویند المأمور معذور و یا اصولا می گویند این گونه مطالب را ساخته اند تا دیگران را از زندگی عقب اندازند وخود به همهٔ منافع و ثروت و مکنت نائل شوند.

<sup>(</sup>۳) به غلط تصور می کنند و آنرا بساطل می کنند. خود می برند و خود می دوزنسد زیرا آنچه آنها تصور می کنند کسه مربوط به مدینهٔ فاضله است درست نیست؛ بنا براین نقص آنها مربوط به متخیلات خود آنهاست.

<sup>(</sup>۴) بیان شدکه اصولااینگونه افراد اهل استدلالات عقلی و منطقی نمی باشند و باید حقایق را از راه تمثیلات و تخیلات بدانها افاده و تلقین کرد؛ درضمن امثال و حکایات و شعریات و تخیلات؛ حال می گوید هراندازه ازین امور برای آنها بازگو شود تا آن اموری که نزدیك به حقایق بود بازهم متوجه به متشابهات آن شده نقض و جرح می کنند.

امکان ندارد که رأساً مسائل منطقی وحقیقی برای آنان مطرح گردد؛ ونیروی ذهنی آنها استعداد درك استدلالات حقیقی را ندارد؛ وچه بسیار اتفاق می افتد کسه اکثر اینان بسیاری از متخیلات خود را که در بارهٔ حقایق دارند (۱) باطل می دانند؛ نه برای اینکه موردشك و عناد و تردیدند و نمی تو انند نمودار حق و و اقعیت باشند (۲)؛ و بلکه ازین جهت که فهم آنان و افی نیست و تخیل آنان ناقص است؛ پس انکار آنان از باب این نیست که آن امور مورد شك و تردید است.

بسیاری از اینان چون برای آنان امکان این نیست که بتوانند به اندازهٔ کافی از اصول و مبادی حقیقت، تصورات و تخیلات داشته باشند و یسا اینکه در مواردی که امکان عناد و شك و تردید است به موارد آنان واقف شوند و نیروی درك آنان به اندازه ای نیست که حقایق را درك کنند؛ لاجرم دیگران را دروغگو می دانند و گمان برند که آنان دروغ می گویند تا بتوانند مردم را فریب داده مکرم و محترم باشند؛ ویا درمیل به هدف خود توفیق یابند و برمردم دیگر چیره شوند؛ ویا گمان می برند که آنان فریب خورده اند و هدف آنان باطل نشان دادن حقایق است (۳). و ازین راه مقام و موقعیت آنان را که حقایق را اندر یافته اند پست نشان می دهند و بلا ارزش؛ و همین گونه اندیشه ها، بسیاری از آنان را بر آن می دارد که گمان برند همهٔ مردم در مدعای خود که حقایق را اندر یافته اند دروغگو هستند و فریب خورده اند؛ و همین گونه اندیشه ها بسیاری از آنان را حیران و سر گردان می کند و پاره ای از آنان را بر آن می دارد که گمان کنند که هیچ یك از مدر کات و معارف و پاره ای از آنان را بر آن می دارد که گمان برد چیزی را اندریافته است و به امری انسانی حقیقت ندارد. و هر کس که گمان برد چیزی را اندریافته است و به امری معرفت حاصل کرده است دروغگو است درحال که خود در آنچه می گویند نه معرفت حاصل کرده است دروغگو است درحال که خود در آنچه می گویند نه

<sup>(</sup>١) چونگفته شدكه تصورات آنها ازحقایق،متخیلات است نه عقلیات .

 <sup>(</sup>۲) چه بساکه مأخوذ از عقاید و تخیلات درست مردم باشد درباب اصولا عقاید مدینه های فاضله.

 <sup>(</sup>٣) حقایقی که آنان معتقدند. و در حقیقت آنان نیز گمان می ر ند که قصد اینان باطل نشان
 دادن حقایق است.

یقین دارند و نه واثقاند به آنچه می گویند و گمان می کنند.

اینگونه افراد بهنظر عقلاء و فلاسفه نادان و گمراهند و ازینرو بر ریاست مدینهٔ (۱) فاضله لازم است که همهٔ افراد خودرو و خودسر را جستجو کرده بیابد و حالات آنان را بررسی نماید؛ و هردسته ای از آنان را به راهی که مناسب با حال آنهاست معالجه و اصلاح نماید؛ حال به وسیلهٔ اخراج از جامعه و مدینه و یا عقاب و کیفر و یا گماردن به کاری و شغلی هر چند که کار مفیدی انجام ندهند و برای آن کار مناسب نباشند و یا به زندان و حبس افکند (۲).

# حدود معرفت و دريافت حقايق

پارهای از اینان گمانبرند که حق عبارت از امری است که برای هر فردی از افراد حاصل شده بدان معرفت حاصل می کند(7) و در هر زمان همان اندیشه ای که حاصل می شود حق است و حقیقت هرامری همان است کسه هر فردی از آن در

<sup>(</sup>۱) یعنی نسبت به آنان که می گویند حقایق را دریافته اند استهزاه رواداشته و گویند اینان حقیقت پوش، فریب خورده و پست اند. درقسمت آخر عبارت اشاره به عنادیه و شکاکان وسو فسطائیان اسلامی است؛ پس از بیان اندیشهٔ این گروه ها گوید اینان دراندیشهٔ خود اعتقاد ندارند و اگر مدعی شوند که اعتقاد ویقین دارند که علم حاصل نمی شود، پس علمی را مدعی شده اند و آن علم به عدم علم است یا قطع به عدم حصول قطع.

<sup>(</sup>۲) راههای اصلاح و تربیت را بر می شمارد. منطورفارابی این است که این افــراد هرزه بسیارزیان آورند وموجب فساد و تباهــی اخلاق عمومی مردم می شونــد و بنا براین راه اصلاح دیگر بهجز آنچه نشان داده است برای اینان وجود ندارد.

<sup>(</sup>۳) یعنی حق ومعرفت نسبی است هم نسبت به افـراد وهم نسبت به اوقات وطول زمانی که افراد در آن زندگی می نمایند. یك فرد ممکن است یك وقت در موردی اندیشهٔ خاصداشته باشد ودرموقع دیگر درهمان مورد انسدیشهٔ دیگر؛ هرفرد برای خود اندیشهٔ و بالاخره حق نسبی است نه مطلق.

مي يابد(١).

پارهای دیگر از آنان نفس خود را بهزحمت انداخته و سعی می کند که این توهم را درخود بپروراند که هرچه را تاکنون گمان کرده است که دریافته وبدان معرفت حاصل کرده است نادرست می باشد و اگرچه درجهان وجود حقیقتی وجود دارد لکن تاکنون شناخته نشده است(۲).

برای پارهای دیگراز آنان صورتی و شبحی خیالی، خیلی دور از حقایت در نیروی خیال آنان درمی آید درست مانند خوابهای شوریده و یا شبحی که از دور دیسده می شود؛ بر این اساس که ممکن است حقایقی در عالم باشد و در نفس آنان نموده می شود که ممکن است مدعیان درك حقایق راست بگویند و ادر اك کرده باشندویااینکه ممکن است بعضی از آن مدعیان حقیقتی را درك کرده باشد. و آن گاه خود احساس می کند که این امر را از دست داده است (۳) و نتو انسته است به درك آن توفیق یابد یا ازین جهت که محتاج به زمان طولانی، رنج و مشقت است و وی وقتش کافی نبوده است؛ و یا قدرت تحمل زحمت درین راه را نداشته است (۴)؛ و آن طور اعتیاد یافته است که تر کش بر او دشو از است؛ و یا این طور می انسدیشد و آن طور اعتیاد یافته است که تر کش بر او دشو از است؛ و یا این طور می انسدیشد که اگر همهٔ اسباب درك حقایق هم برای او فراهم شود برای او در کش ناممکن است (۵). در دنبال این گونه اندیشه اتأسف و حسرتی برای او حاصل می شود نسبت به گمانی که دارد که شاید دیگر آن به حقیقت رسیده باشند (۴) به دنبال اینگونه به گمانی که دارد که شاید دیگر آن به حقیقت رسیده باشند (۴) به دنبال اینگونه به گمانی که دارد که شاید دیگر آن به حقیقت رسیده باشند (۴) به دنبال اینگونه به گمانی که دارد که شاید دیگر آن به حقیقت رسیده باشند (۱۵) به دنبال اینگونه به همانی که دارد که شاید دیگر آن به حقیقت رسیده باشند و به دنبال اینگونه به دنبال اینگونه به دنبال اینگونه به دنبال اینگونه به دیگر آن به دیگر آن به دیگر آن به دنبال اینگونه به دیگر آن به د

<sup>(</sup>١) خلاصه اينكه حقيقت تا بع دريافتها واعتقادات افراد است.

<sup>(</sup>۲) یعنی درخیال ووهم خود اینمعنی را می پــروراند و متدرجاً توهم وی نسبت به اینگونه اندیشهها نیرومند میشود واحیاناً به این موهومات اعتقاد هم پیدا می کند.

<sup>(</sup>۳) و متأسف می شود برای از دست دادن آن.

<sup>(</sup>۴) با اینگونه افکار در صدر عذر برمی آید.

<sup>(</sup>۵) به اینکه مثلا پیرشده است یا کودن است یا علل دیگر،خلاصه عذر و بها نه می آورد.

<sup>(</sup>۶) چون اساساً احساس او دراین مورد براساس گمان است که احیاناً ممکن است دیگران درك کرده باشند.

اندیشه از روی حسد به اینکه ممکن است دیگران دریافته باشند و اوباز مانده باشد سعی می کند با گفتارهای تعریض آمیز بگوید: آنان که مدعی درا خقایقند فریب خورده و جاهلندو خود راهم هنوز نشناخته اند، درو غگو هستند و ازین قبیل سخنان؛ یا اینکه این ادعاهای دروغ برای این است که به کرامت و احترام و تسوانگری و ثروت اندوزی و خو استهای دیگر نائل شوند، البته بسیاری ازین گونه افرادنادانی خود را احساس کرده و رنج بسیار می برند و همواره در ناراحتی و غم و اندوهند و راهی به جائی ندارند. راهی که موجب شود از نادانی بدر آیند و عالم به حقایق شوند تالذات ادراك آن را دریابند. و بدین و سیله یأسی بدانها دست داده به سوی هدفها و اغراض جاهلیت روی می آورند و خود را بدانها سر گرم می نمایند؛ باشد که توجه به هزل و لهو و لعب آنها را راحت بخش بود و تمام خوشی زندگی خسود را در آنها جستجو می کنند تا آن گاه که مرگشان فرا رسد و از رنج و در دی که گرفتار آنند راحت شوند.

پارهای از اینان یعنی آنان که درصدد یافتن راهی می باشند که از ناراحتیهای حاصل از نادانی وسر گردانی راحت شوند<sup>(۱)</sup> نفسخود را وادارمی کنند که توهم کند که هدفهای نهائی زندگی همان است که آنان بسر گزیدهاند<sup>(۲)</sup> وسعادت واقعی همانست که آنان انتخاب کردهاند و دیگران فریب خوردهاند و در اعتقادات خود دراشتباهند.

اینان کوشش می کنند که هدفهای جاهلیت را نیکونشان دهند<sup>(۳)</sup> و آنچه به عنوان سعادت پذیرفتهاند خوب نشان دهند و چنین نمایند که بعد از بحثهای زیاد و جستجوهای فراوان دراعتقادات و اقوال دیگران و آنان که مدعی دریافت حقایقند

<sup>(</sup>۱) ودرپیشخود، خود را سرزنشنکنند.

<sup>(</sup>۲) این دا خود فریب دهی می نامند. امری که خود هم قبول ندارند بهطور مــرتب تحمیل به خود می کنند ودرحقیقت با وجدان خود مبارزه می کنند.

<sup>(</sup>٣) لااقل بهخودشان خوب بنما یا نند.

این اعتقادات را بر گزیدهاند<sup>(۱)</sup> و گویند اعتقادات دیگران را <sup>(۲)</sup> ازینجهت رها کردیم که پساز بررسی دریافتیم کهبیحاصل استو بنابر این آنچه را مابر گزیده ایم ازروی بصیرت است و شعور به اینکه هدفهای زندگی و سعادت این است نه آنچه دیگر ان مدعی ادر اك آنند. این بو د و ضع اصناف نو ابت جامعه های فاضله که در خلال آن مدینه هاو جود دارند که نه از آراء آنها می تو اندمد بنهٔ جدا گانه حاصل شود و نه از لحاظ تعداد، جمعیتی بزرگو قابل تو جه اند و بلکه در خلال مردم مهرینه ها، پر اکنده و گم اند.

يا يان



<sup>(</sup>۱) چنان نشان می دهند که ماهمه ادعاهای دیگران و روشهای آنان را مطالعه کرده ایم وسبك و سنگین و ارزیا بی کرده ایم تا این عقاید را برگزیده ایم. (۲) اعتقادات مردم فاضله را.