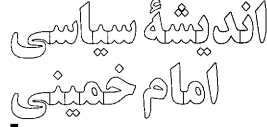
#### پیشگفتار ⊳

«شیخ بزرگوار ما [...] حقّا حقّ حیات روحانی به اینجانب داشت که با دست و زبان از عهدهٔ شکرش برنمی آیم. « ا

١. كمتر كسى است كه نام آيتالله ميرزا محمدعلی شاه آبادی (۱۲۵۳ ـ ۱۳۲۸ هش) (قدسسره) را بشنود و چمهرهٔ امام روحالله خمینی (قدسسره) به ذهن او تداعی نکند و در خاطرهٔ او نقش نبندد. این حقیقت در حيات طيّبة حضرت امام، كاملاً متلألؤ است که ایشان، به شدت تحت تأثیر ابعاد و جو دی مرحوم شاه آبادی بو ده است و باید برای آن مرحوم حظّی وافر را، در تکوین شخصیت بزرگ مردي چون امام خميني که تحولات جامعهٔ کنونی ایران و بسیاری از تحولات جهان اسلام بلکه بین الملل متأثر از اندیشههای اوست، پذیر فت. احترامی که امام نسبت به شخصیت استاد فرزانهٔ خود قایل است، به گونهای است که در برابر هیچ یک از اساتید خود و کسانی که در تربیت و رشد ایشان نقشی بسزا داشتهاند، چنین احترام و اظهار تواضع و فروتني سابقه ندارد. جملهٔ «روحي له الفداء» از جملاتي است که از حضرت امام تنها برای مرحوم شاه آبادی(ره) دیده و شنیده شده است. ۲ ۲. غالباً آنچه از شخصیت شاهآبادی برای ذهن جامعهٔ ما تداعی کننده است



# اندیشهٔ سیاسی آیتاللهشاه آبادی ونقش آن در



مصطفى جعفرپيشهفرد

 $\Box$ 

و بیشتر معروف میان خاص و عام میباشد و از همین بُعد هم به تأثیرگذاری او در شکوفایی شخصیت امام خمینی نگریسته می شود، ابعاد عرفانی و معنوی آن عزیز است. پرورده شدن جنبههای عرفانی و ملکوتی حضرت امام بر اثر افکار و اندیشهها و جنبههای روحانی شاه آبادی (ره) بسی روشن و بی نیاز از سخن است. از خود حضرت امام هم در ایس زمینه مطلب فراوان است. از آن روز که در مدرسهٔ فیضیه او را ملاقات میکند و با پرسیدن یک مسألهٔ عرفانی، او را اهل کار می یابد و نزد او سالها به تلمّذ و آموختن متون سنگین عرفانی همچون؛ شرح فصوص قیصری و مصباح الانس ابن حمزهٔ فناری و مفتاح الغیب صدرالدین قونوی و شرح منازل السائرین کاشانی می پردازد، پیوند و علقهٔ معنوی میان این مرید و آن شاه آبادی را چنان یافته بود که اگر هفتاد سال هم تدریس کند، هر روز حرفی نو در چنته دارد و از این رو حضور در محضرش را غنیمت می شمرد. حتی پس از مهاجرت آقای دارد و از این رو حضور در محضرش را غنیمت می شمرد. حتی پس از مهاجرت آقای شاه آبادی به تهران نیز، این ار تباط و تعلّی خاطر گنسته نشد و به مجرد اینکه ایام تعطیلی پیش می آمد مثل عاشورا یا ماه رمضان، خود را به فیض حضور او می رسانید. چون با روح پیش می آمد مثل عاشورا یا ماه رمضان، خود را به فیض حضور او می رسانید. چون با روح مرحوم لطیف تر از دوح مرحوم نادیدی ندیدم.» "

۳. اما این نکته را نباید فراموش کرد که تبخر آیت الله شاه آبادی و برجستگی و کمالات او، تنها در عرفان یا فلسفه خلاصه نمی شد. به اعتقاد پارهای از خوشه چینان خرمن و جود او، مهارت ایشان در فقه و اصول بیش از فلسفه بوده و جنبهٔ عرفانی ایشان، موجب مستور ماندن بعد فقهی و اصولی او گشته است. او با آنکه در ایران به اجتهاد نایل شده بود، به عراق رفت و هفت سال در نجف اقامت گزید و در درس مرحوم آخوند خراسانی شرکت کرد. علاقه و ارادت ایشان به صاحب کفایه، در حد عشق بود تا جایی که برای او جملهٔ «روحی فداه» را در شرحی که بر کفایه نگاشته است، به کار می برد و معتقد بود: «آخوند عقل مجسم است». پس از آخوند هم، به سامرا رفت و تأدّباً در درس میرزا محمدتقی شیرازی شرکت جست. او یکی از آن شش نفری بود که از میرزای شیرازی اجازهٔ اجتهاد دریافت نمود. \*

علاوه بر این همه، آقای شاه آبادی ریاضیات را به خوبی می دانست و در علوم غریبه چون جفر، رمل و اسطرلاب مهارت کامل داشت و به زبان فرانسه نیز مسلط بو د، چنانکه در خطابه و شعر نیز برجستگی بالایی داشت.<sup>۵</sup>



۴. آنچه محل بحث و گفتگو در این مجال است و تا حدود زیادی مستور مانده و به خوبی به آن پرداخته نشده است، تحلیل شخصیت سیاسی و ابعاد گوناگون رفتار و اندیشهٔ سیاسی این عارف حکیم و این فقیه اصولی بزرگ، و تأثیری است، که این بُعد از ابعاد وجودی او، بر فرزند روحانی اش حضرت امام خمینی داشته است. و این تحلیل از آنجا ضرورت می یابد که علاوه بر مجهول ماندن قدر مرحوم شاه آبادی در جامعهٔ ما و وظیفه ای که در معرفی شخصیت او و نقش وی در انقلاب اسلامی و تکوین شخصیت معمار بزرگ آن، احساس می شود، بررسی صحت و سقم نظر کسانی است که تأثیر شاه آبادی را تنها در کمالات روحی، معنوی بنیانگذار جمهوری اسلامی جستجو می کنند و بر این باورند که آن بزرگ فرزانه، معنوی بنیانگذار جمهوری اسلامی جستجو می کنند و بر این باورند که آن بزرگ فرزانه،

برای تحلیل این موضوع، بحث را در دو محور پی میگیریم تا نشان دهیم جناب آیتالله میرزا محمدعلی شاه آبادی علاوه بر داشتن جنبه های ممتاز علمی و عرفانی و دارا بودن رفتار سیاسی مهم و مؤثر در عصر خود، دارای اندیشهٔ سیاسی بوده و این رفتار و اندیشهٔ سیاسی او، در تبلور و ظهور اندیشهٔ سیاسی رهبر کبیر انقلاب اسلامی، نقشی مهم و تأثیرگذار داشته است.

دو محور مورد نظر عبارتند از:

١. نگاهي به زمينهٔ شكل گيري بُعد سياسي شخصيت آيت الله شاه آبادي

٢. خطوط كلى انديشة سياسي آيتالله شاه آبادي

در محور دوم، بحث در ده سرفصل کلی ارائه شده است؛ به این ترتیب: ۱. جهاد شجاعانه، ۲. پیوند میان دین و سیاست، ۳. وحدت نیروهای اسلامی، ۴. ایجاد جمعیت و انتجام کار تشکیلاتی، ۵. قیام لله و دفاع از اسلام، ۶. ایثار و شهادت طلبی، ۷. استکبارستیزی، ۸ تهاجم فرهنگی، ۹. استقلال اقتصادی و توجه به علل عقب ماندگی و ۱۰. جامعهٔ مدنی و جامعهٔ دینی.

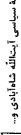
### زمينة شكل گيرى بُعد سياسى شخصيت آيتالله شاهآبادى

۱. پدر آقای شاه آبادی، مرحوم آیت الله میرزا محمد جواد اصفهانی (م۱۳۱۲هق)، از علمای بزرگ اصفهان است که در عصر ناصر الدین شاه قاجار می زیسته و در آن دیار به اقامهٔ حدود شرعی الهی مبادرت می ورزیده است. شاه قاجار که چنین امری را برنمی تابیده و آن را مخل به ارکان سلطنت خود احساس می کرده، هنگامی که منعهای مکرر خود را بی فایده

می بیند، فرمان تبعید ایشان را به تهران صادر میکند. ولی در تهران نیز این مرد بزرگ در برابر مفاسد و ناهنجاریهای اجتماعی ـسیاسی ساکت نمینشیند و به شاه صریحاً پیغام میدهد که «گمان میکردم تو ناصرِ دینی، ولی حالا دانستم که تو کاسِر (شکنندهٔ) دینی.» ۷

در باب قضایای مبارزاتی و سیاسی مرحوم میرزا محمدجواد اصفهانی نقل است؛ در نز دیک محل سکونت ایشان در تهران، مرکزی متعلق به فردی ارمنی به نام کِنت و جود داشت که محل لهو و لعب و شرابسازی بود و گفته می شد که شراب دربار شاه قاجار نیز از آنجا فراهم میگشت. مرحوم میرزا محمدجواد، پس از آگاهی از این موضوع، صاحب محل را از ادامهٔ خلاف شرع نهی میکند و چون مؤثر واقع نمیشود، یک روز به اتفاق فرزندان خمود مرحوم آقای شاهآبادی و میرزا علی محمد شریف و جمعی از متدینین، راهی آن محل شده و خمهای شراب را در چاه خالی میکنند و خارج میشوند. خبر این واقعه به دربار گزارش می شود و ناصرالدین شاه از ماجرا باخبر شده و دستور پیگیری می دهد. وقتی میرزا محمد جواد از پیگیری شاه آگاه میگردد علی رغم آنکه در تهران تبعیدی بوده است، به قصد مراجعت عازم اصفهان مي شود. ظل السلطان حاكم وقت اصفهان، فرزند معروف ناصرالدين شاه که از مراجعت میرزا محمد جواد خبردار می شود، شاه را از تعقیب قضیه منصرف مى ساز دو بازگشت وي را به اصفهان صلاح نمي داند، لذا دربار تصميم مي گير د به هر كيفيت ممكن، مير زا محمد جواد را از بازگشت به اصفهان منصرف كند و ايشان هم بازگشت خود را مشروط به برچیده شدن بساط آن محل فساد و تبدیل آن به مسجد میکند. لذا آن محل خریداری میشود و تبدیل به مسجد شده و خود ایشان در آن محل اقامهٔ جماعت میکند.^ ۲. آن زمینه سیاسی ـ مبارزاتی خانوادگی و حریت و آزادمنشی دینی و اهتمام بـ اقامهٔ

احكام و حدود الهي در متن جامعه كه در شخصيت پدر مرحوم شاه آبادي جلوه گر بود، از نخستین عوامل شکل دهی چهرهٔ سیاسی و یافتن بینش عمیق سیاسی نسبت به حوادث آن روزگار پرهیاهو بوده است. پس از آنکه آقای شاهآبادی در تهران، در مرکز تحولات ایران پیش از مشر وطیت، با مسایل سیاسی روز ایران از نزدیک آشنا می شود، راهی نجف شده و در آن دیار با شخصیت والای عصر مشروطیت و از رهبران اصلی نهضت مشروطه، مرحوم آخو ند خراسانی آشنا می گردد و سالها نزد او به تحصیل اشتغال می ورزد. با توجه به عشق وافر شاه آبادی به آخوند خراسانی و حوادث مهم مشروطه، شخصیت سیاسی ایشان به کمالات دیگری نز دیک می شود. تحلیل آقای شاه آبادی از مرگ مشکوک آخوند خراسانی

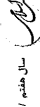


بدین ترتیب به موازات تکمیل مدارج علمی و تحصیل کمالات معنوی در نجف، شخصیت سیاسی آیتالله شاه آبادی نیز وارد مرحلهای نوین از بلوغ و رشد می شود و با ورود ایشان به سامرا و شرکت در درس مرجع بزرگ آن زمان، آیتالله میرزا محمدتقی شیرازی، ملقب به میرزای شیرازی دوم، و آشنایی با چهرهٔ مبارزاتی و سیاسی آن مرجع و رابطهٔ نزدیکی که میان آن دو برقرار می گردد، شاهد مرحلهای دیگر از رشد سیاسی شخصیت او می باشیم. مرحوم میرزا محمدتقی شیرازی از رهبران نهضت مردم عراق علیه سلطهٔ انگلیسی ها بود و در این خصوص فتاوایی علیه نیروهای اشغالگر انگلستان نیز صادر نمود. ۱۱ رابطهٔ نزدیک آقای شاه آبادی با مرحوم میرزا در حدی بود که وقتی مرحوم میرزا از تصمیم آقای شاه آبادی با مرحوم میرزا در حدی بود مطلع می گردد، شخصاً وارد منزل ایشان می شود و عصای خود رابر زمین زده و می گوید: «میرزا محمد علی، من سفر به ایران و ترک حوزه را برای تو جایز نمی دانم و حرام است بر تو.» البته پس از مطلع شدن از مشکلات خانوادگی نمی شاه آبادی، مانع نمی شود و به او می گوید: عیب ندارد، برو. ۱۱

# 🔾 خطوط کلی اندیشهٔ سیاسی آیتالله شاهآبادی

## 🗆 ۱. جهاد شجاعانه

با توجه به آن زمینهٔ سیاسی خانوادگی و زانو زدن در پای کرسی تدریس دو مرجع دینی برجسته و دو رهبر سیاسی بزرگ، رهبر بزرگ نهضت مشروطهٔ ایران، آخوند خراسانی، و رهبر بزرگ قیام مردم عراق علیه اشغالگران انگلستان در مراودهٔ صمیمانه با آن دو و از نزدیک شاهد تحولات جاری آن عصر بودن، از شاه آبادی شخصیتی فهیم ساخته شد که میان عرفان و فقاهت از یک سو و سیاست و دیانت از سویی دیگر پیوند زد و پس از



مراجعت از عراق و اقامت گزیدن در تهران، با گره زدن میان ایس سه بُعد، هرمی کامل از اندیشهٔ صحیح اسلامی را که در آن رشد کرده و در خود پدید آورده بود، به جامعهٔ آن عصر ایران ارائه نمود. همین سه بُعد اصلی که در شخصیت بزرگ معمار کبیر انقلاب اسلامی، امام خمینی نیز شاهدیم.

ورود آقای شاه آبادی به تهران که با حوادث او اخر دورهٔ قاجاریه و روی کار آمدن رضاخان همراه است و مواضع ایشان در برابر تحولات سیاسی آن عصر، برای ارزیابی اندیشه و رفتار سیاسی ایشان بسیار مهم و قابل توجه است. در این عصر رفتار سیاسی اصلی ایشان بر دو محور مبارزه با استبداد داخلی و استکبار خارجی شکل میگیرد. در مورد بعد مبارزاتی شاه آبادی، به ضمیمه دو بعد عرفان و فقاهت ایشان، از حضرت امام خمینی نقل است:

«آقای شاهآبادی علاوه بر آنکه یک فقیه و یک عارفکامل بودند، یک مبارز به تمام معنا هم بودند.» ۱۲

آیتالله شاه آبادی، پس از بازگشت از عراق، دو دوره در تمهران سکنی گزیدهاند. دورهٔ اول، از سال ۱۳۳۰ ـ ۱۳۴۷هـق پیش از رفتن بـه قـم، و دورهٔ دوم، از ۱۳۵۴ ـ ۱۳۶۹هـق، پس از مراجعت از قم. ۱۳

سالیان نخست دورهٔ اول با سالهای پایائی سلطنت قاجاریه و روی کار آمدن سردار سپه همراه است. رضاخان که در این دوره به تدریج قدرت می یافت و وزیر جنگ احمدشاه قاجار شده بود، به دینداری و روضهخوانی و با پای بر هنه جلوی دسته جات عزاداری حرکت کردن و کاه بر سر ریختن، تظاهر می کرد تا زمینهٔ به قدرت رسیدن خود را فراهم آورد. ۱۴ حتی بزرگانی مثل شهید سید حسن مدرس را به این جمعبندی رسانیده بود که منافعش را اساسی و مضارش را فرعی تشخیص دهند. ولی آقای شیاه آبادی کاملاً به ریاکاری سردار سپه واقف بود و با درک عمیق سیاسی، کراراً می فرمود:

«این مردک الان که به قدرت نرسیده است. این چنین به دستبوسی عـلما و مراجع میرود و تظاهر به دینداری میکند و از مـحبت اهـل بـیت(ع) دم میزند. لکن به محض آنکه به قدرت رسید به همهٔ علماء پشت میکند و اول کسی را هم که لگد میزند خود شما (خطاب به شهید مدرس) هستید.»

پس از سال ۱۳۰۴هش هم که رضاخان به سلطنت رسید و به تدریج سایهٔ

شوم استبداد خود را بر پهنهٔ ایران زمین گسترش داد و به مخالفت با قوانین اسلامی و مظاهر دینداری از جمله مبارزه با عزاداری سالار شهیدان و کشف حجاب پرداخت، مرحوم شاه آبادی ابتدا تلاش خود را در متحد کردن علماء به کار گرفت و به افشاگری رضاخان و بیداری مردم پرداخت و در ادامهٔ مبارزات، در سال۱۳۰۵ه.ش، یک سال پس از استقرار رژیم بیداری مردم پرداخت و در ادامهٔ مبارزات، در سالگ ۱۳۰۵ه.ش، یک سال پس از استقرار رژیم سخنرانیهای خود در ایام تحصن به روشنگری مردم پرداخت. اگرچه این تحصن با استقبال شایانی از سوی علماء مواجه نشد، ولی تأثیر خود را در همان ماههای اولیهٔ حکومت استبدادی و دست نشانده و ضد اسلامی رضاخان داشت. در مدت تحصن، دولت رضاخان تلاش خود را برای جلب رضایت ایشان و شکستن تحصن به کار گرفت و حتی خود رضاخان راضی شد به ملاقات ایشان برود و مذاکره کند. یک بار هم کالسکهٔ شاهی را برای با رضاخان راحرام می شمرد.

آقای شاه آبادی با درک عمیق تأثیر تهاجم فرهنگی و خطری که رواج فساد و ابتذال در جامعه دارد، دست به این تحصن زد چون نسبت به کشف حجاب رضاخانی معتقد بود:

«رضاخان خبیث با اعمال بی حجابی، قصد دار دریشهٔ اسلام را بزند و اگر صدها روحانی بزرگ را سر می برید، یک چنین لطمه ای به اسلام نمی زد.»

در نهایت به اصرار شهید آیتالله مدرس و جمعی از علما و مؤمنین تحصن را شکست و به تهران بازگشت و سپس راهی قم گردید. ۱۶ ایام توقف ایشان در قم، همان ایام طلایی، آشنایی امام راحل با او و کسب فیض از آن وجود پربرکت است.

آقای شاه آبادی، حدود هفت سال در قم متوقف می شود و سپس به تهران باز می گردد و به مبارزات و منبر های افشا گرانه خود ادامه می دهد و باحرّیت و آزادگی کامل در آن ایام که منبر رفتن را به طور کامل ممنوع اعلام کرده بود و جلسات عزاداری به صورت پنهانی پیش از اذان صبح و پشت در های بسته برگزار می شد، آقای شاه آبادی در مسجد جامع تهران منبر می رفت و عزاداری دایر می کرد و حتی رییس کلانتری جرأت مخالفت نداشت. وقتی مأموران رژیم پهلوی پای منبر ایشان می آمدند، خطاب به آنان می فرمود:

«اگر میخواهید مرا بگیرید و ببرید و کسی نفهمد، قبل از اذان صبح، من از منزل تک و تنها حرکت میکنم و به مسجد می آیم، و احدی هم با من نیست غیر از حق، ۱۷



در نهایت رژیم دستنشاندهٔ پهلوی منبر ایشان را برداشت تا ایشان سخنرانی نکند، ولی ایشان ایستاده، صحبت می کرد و با شهامت و شجاعت عارفانهٔ خود، خطاب به رضاخان که از او به چاروادار یاد می کرد، فرمود:

«من میخواهم خریّت این چاروادار را ثابت کنم و آن این است که او تصور میکند ایــن مــنبر است که حرف میزند. او باید بفهمد که من حرف میزنم نه منبر.» ۱۸

آنچه گذشت، جلوههایی از جهاد شجاعانهٔ آن فقیه عارف بود. این حقایق تاریخی نشان می دهد:

جناب شاه آبادی، عمیقاً به جهاد و مبارزه می اندیشید و این آزادگی و حرّیت قهر مانانه، در تار و پود اندیشهٔ سیاسی ایشان حضور دارد و همان طور که از زندگی سیاسی حضرت امام خمینی (ره) می شناسیم، چنین جهاد شجاعانه ای را نیز در اندیشهٔ سیاسی معمار انقلاب اسلامی شاهدیم، با این تفاوت که در حضرت امام، با توجه به موقعیت و مرجعیتی که ایشان داشتند و شرایط و مقتضیات زمان و مکان، این جهاد شجاعانه با شکوفایی و تلألؤ خاصی همراه است. در واقع آنچه در رفتار سیاسی آقای شاه آبادی به اجمال می بینیم، در رفتار حضرت امام به بسط و گسترش تفصیلی می رسد. ولی رکن اساسی آن همان اندیشهٔ جهاد و نهراسیدن از خطر است. این جلوه ای است که در معنای مثبت عرفان تشیّع شاهدیم و در میان تصوف فِرَق دیگر کمتر بروزی از آن را مشاهده می کنیم، لذا و قتی هم عده ای از عمّال پهلوی برای دستگیری ایشان به مسجد حمله می کنند، با نهیب او، همهٔ آنها با به فرار می گذارند و بیرون مسجد کمین می کلانتری.» و آقای شاه آبادی در پاسخ در حالی که ابروانش به هم گره تو باید همراه ما بیایی کلانتری.» و آقای شاه آبادی در پاسخ در حالی که ابروانش به هم گره خورده بود گفت: «برو به به زرگترت بگو بیاد.» و به راه خود ادامه داد. ۱۹

#### 🗆 ۲. پیوند میان دین و سیاست

از دیگر ارکان اندیشهٔ سیاسی مرحوم شاه آبادی، آمیختگی دین و سیاست است. او که سیاست را «عبارت از تدبیر در جریان مصالح نوعیه و منع از تحقق مفاسد آنها» تعریف می کند، میان آن با تزویر و تدلیس و شیطنت جدایی می افکند و چنین سیاستی را تحریف در مفهوم سیاست می شمرد. از نظر ایشان، قوانین و احکام الهی را که در جهت مصالح و مفاسد و اقعی اجتماعی تشریع شده اند، در واقع می توان سیاسات الهیه نامید. چون تدبیر در جریان



حدود و دیات از سیاسات اسلامند برای جلوگیری از منهیّات و پیشرفت اوامر، لذا از تدابیر الهیهاند و لذا وقتی قصاص در جامعه اجرا شد، با جریان این حکم سیاسی الهی، حفظ نفوس می شود و مردم از حیث حبّ ذات و حبّ بقاء مرتکب این فعل قبیح نخواهند شد.

در اندیشهٔ آقای شاه آبادی، حتی طهارت و صوم و صلوة و زکوة و حج نیز بر سیاست مشتمل است، و «لذا می توان علی التحقیق گفت که دین اسلام، دین سیاسی است. «۲۱

اگرچه معالاسف، آثار زیادی از مرحوم شاه آبادی بر جای نمانده است، ولی همان مقدار آثار ایشان نیز غنیمت و ذی قیمت است. از جمله آثار ایشان شذرات المعارف است ۲۲ که در آن نکات مهمی از اندیشهٔ سیاسی ایشان منعکس است. در سطور بالا، به بخشهایی از این کتاب اشاره شد. در بخشی دیگر از همان کتاب در تأکید بر سیاسی بودن دین اسلام می فرماید:

«قرآن مجید با اسلام انفرادی مناسبت ندارد، زیراکه قرآن نمی فرماید به تنهایی نماز کن، بلکه علاوه، تولید نمازگذار و اقامهٔ صلوة را در عهدهٔ مسلمین گذارده. قسرآن نمی فرماید: تنها تحرز از زنا نما، بلکه علاوه حفظ عقد و منع از وقوع زنا را در عالم از وظایف ما، مقرر فرموده.» ۲۲

از دید آیتالله شاه آبادی، قناعت به اسلام انفرادی از اسباب مهلکه است و بسط معارف و حقایق دیانت در حدود ممالک اسلامی، به منزلهٔ ریسمان نبوت و ولایت است و موجب ارتباط با مقام مقدس حضرت حجة بن الحسن (ع) می گردد. ۲۲

به طوری که از خطوط کلی بالا کاملاً مشهود است، آنچه مرحوم شاه آبادی پیرامون سیاست به مفهوم صحیح آن با سیاست به معنای خدعه و فریب، بیان می کند و میان آن را با دین پیوند و هماهنگی می بیند و دین اسلام را دینی جمعی و سیاسی می شمر د، همان خطوط کلی است که اساس اندیشهٔ سیاسی حضرت امام خمینی را تشکیل می دهد و از اینجاست که می توان نتیجه گرفت و آنچه در اندیشهٔ آقای شاه آبادی به صورت کُمون و ناآشکار وجود داشت، به صورت کامل، در قالب شرح و تفصیل و ارائه نظریههای ملکوتی توسط حضرت امام (ره) شعله ور گردید و در دهههای بعد، آن اندیشه ها بود که چراغ انقلاب اسلامی را برافروخت و جهان را تکان داد.

سال هفتم / شمارة دوم 🖒 🎝

#### 🗆 ۳. وحدت نیروهای اسلامی

از خطوط کلی دیگر اندیشهٔ سیاسی آیتالله شاه آبادی که در حیات و اندیشهٔ سیاسی معمار کبیر انقلاب اسلامی نیز متبلور است، توجه به مسأنهٔ وحدت میان آحاد ملت و گروههای مختلف به طور کلی، و وحدت میان عالمان دینی به طور اخص است.

مرحوم شاه آبادی از وحدت با نام «خیط اخوت» یاد می کند و معتقد است؛ از جمله علل و عوامل بیماریهای فکری جامعهٔ اسلامی و گسترش و نفوذ اخلاق رذیله و افعال قبیحه، افتراق مسلمانان است که بر اثر اختلاط با اجانب و بیگانگان رخ نموده است و رابطهٔ میان انحلال و نابودی و انهدام جامعه با مسأله اختلاف و تفرق رابطه ای کاملاً مستقیم است. هر چقدر اختلاف بیشتر باشد، انحلال نیز شدیدتر خواهد بود. ایشان برای اتحاد میان مردم، استحکام اتحاد میان علماء اعلام را یگانه طریقی می دانست که موجب حفظ اسلام و مسلمین می شود و بر این اندیشه بود که در سایهٔ این اتحاد است که پیروان علماء اعلام، در تحت دستور واحد بدون هیچ گونه دغدغه و پریشانی خیال، می توانند قیام لله نموده و اعمال صالحه و اخلاق حسنه و عقاید حق را در میان مردم شایع و افعال قبیحه و صفات رذیله و عقاید باطله را از آنان دور سازند.

# ۴. ایجاد جمعیت و انجام کار تشکیلاتی در ایجاد جمعیت و انجام کار تشکیلاتی در ایمان ا

از جلوههای قابل تأمل اندیشهٔ سیاسی جناب شاه آبادی (ره) توجه به کار گروهی و پدید آوردن تشکیلات منسجم در میان مسلمانان است. اگرچه تحزّب به معنای مذموم و ضد ارزشی آن که برای جناح بندی و رقابت ناسالم سیاسی و ربودن قدرت از چنگ رقیب، از ساحت اندیشهٔ عارف مهذّبی همچون شاه آبادی کاملاً به دور است، ولی او به عنوان عالمی ربانی و فقیهی عارف به زمان خویش می داند: نیل به مقاصد عالیهٔ اسلامی تنها در گرو پیدایش جمعیت منسجم است.

مبانی تحزّب دینی از دیدگاه شاه آبادی بر نوعی بودن مرام اسلامی استوار است. چون مقصد عالیهٔ اسلامی، مقصد نوعیه است. از اعظم سیاستها برای نیل به این مقصد، تحصیل عِدّه و عُدّه است و در این مقام که مقصد نوع است، تحصیل عِدّه مقدّم بر تحصیل عُدّه است. ۲۶ بنابراین باید نیرو جمع کرد و کادرسازی نمود. برای کادرسازی، نظر شاه آبادی به این جمله است: «لا عِدّة الا بالاخوّة»، کادرسازی و جمع نیرو بدون برادری و اخوت ناممکن



«عدد اگرچه فوق حدّ نهایت بوده باشد ولی مادامی که مرتبط نشود به «خیط اخوت» در حکم غیریّت و مباینت است و البته جهات مباینه مؤثر در یک جهت و محصل یک معتقد نخواهد بود، چنانچه دانههای تسبیح مادامی که به واسطهٔ خیطی منتظم نشود، حـرکت هـیچ کـدام باعث حرکت دیگری نگردد.»<sup>۲۷</sup>

از اینجا معلوم می شود که «اخرّت» از احکام سیاسیه الهیه برای اجرای مقاصد اسلامی است، و از همین رو در صدر اسلام، پیامبر اکرم (ص) دست به عقد اخرّت میان مسلمانان زد. در ادامه مرحوم شاه آبادی «اخوت» را به عرش تشبیه می کند که بر چهار زاویه استوار است. انس و کمال و عزّت و عون. این چهار پایه، امّهات نوامیس عالم بشریت به حسب معاد و معاش می باشد که در شذرات المعارف به تبیین هر یک پرداخته می شود. ۲۸

اینجاست که با تحلیل مبانی فکری مرحوم شاه آبادی به جوهرهٔ تفاوت تحزّب اسلامی با تحزّب سکولار می رسیم. تحزّب اسلامی با مبنای اخوّت و تحصیل عِدّه و عُدّه و کادرسازی، برای نیل به مقاصد عالیه الهیه و گسترش افعال حسنه و اخلاق فاضله و عقاید حق می باشد و با توجه به آن مبانی و این اهداف، بروز جناح بندی و گروه گرایی و رقابت برای حذف رقیب و ربو دن قدرت، کاملاً با آن در تباین است. لذا جناب شاه آبادی، توسعهٔ اجتماعات مذهبی را برای ارتباط و دوستی متدینان با یکدیگر، به عنوان خیط اخوت اصلی اصیل برای بسط معارف و حقایق دیانت ضروری می بیند و برای چنین گروه ها و تشکیلاتی، اهداف و برنامه هایی را پیشنهاد می کند. از جمله:

۱. از آنجاکه این تشکیلات، تنها سیاسی نیست و اهداف عالی را دنبال میکند، لذا از جمله اهدافِ فراهم کردن مؤسسات را، تعلیم معارف و اخلاق و احکام دیانت مقدسه اسلام به افراد و اعضای گروه و کودکان آنها می بیند. از نگاه این عارف هوشمند، اولین هدف، تعلیم و تربیت است که در این میان توجه به نقش کودکان اهمیت دارد. به علاوه در آموزش و تعلیم نیز توجه به سه چیز است: معارف، اخلاق و احکام.

 ۲. هر عضو موظف باشد هر هفته یک شب برای مذاکره و تحصیل مهمات مذهبی، در مرکز جمعیت حضور به هم رساند.

۳. هر عضو ملتزم باشد که یک نفر را هدایت کند و با این اهداف و اعمال آشنا کند.
۴. جمعیت هیأت رییسهای داشته باشد تا اختلافات به ایشان ارجاع شود.



به راستی هر کس اندکی در اهداف و برنامههای یاد شده تأمل کند، آیا می تواند اندکی در هوش و درک سیاسی آقای شاه آبادی و انسجام اندیشهٔ سیاسی ایشان تر دید کند؟ مطالب یاد شده که به طور فشر ده گزارش شد، محصول اندیشهٔ روشن آن فقیه و عارف فرزانه در حول دههٔ ۱۳۲۰ش است. و گویای آن است که رهبر کبیر انقلاب اسلامی حضرت امام خمینی اگر از آن دید و بینش سیاسی عمیق و مثال زدنی برخور دار بود، گرچه مقدار زیادی از آن بر اثر قریحهٔ ذاتی او بود، ولی نمی توان نقش استادی همچون شاه آبادی را در پرورش اندیشهٔ سیاسی او نادیده گرفت و اگر در دهههای بعد شاهد پیدایش گروههای اسلامی در میان جامعهٔ ایرانی هستیم نطفهٔ اصل پیدایش چنین تشکیلاتی را در افکار سیاسی مرحوم شاه آبادی شاهدیم و البته ایشان در زمان خودش، به تأسیس صندوق قرض الحسنه و تأسیس هیأتهای سیار و تعلیم معارف اسلامی و تربیت کودکان به شکل منسجم و تشکیلاتی اقدام نمود. "

# 🗆 ۵. قيام لله و دفاع از اسلام کر تر کا مور / علوم

از نگاه عارفانهٔ سیاسی شاه آبادی، تمامی منجاهدتها و مبارزات و تلاش برای ایجاد تشکیلات و جمعیتها، تنها به هدف قیام لله است. ۳۱

روزی نیز که دست به تحصّن علیه رژیم رضاشاه میزند، مبانی این تحصّن رابرای فرزند مرحوم آخوند خراسانی چنین توضیح میدهد:

«اینک که میبینیم این امانت الهی (دین اسلام) در معرض دستبرد و نابودی ایـن حکـومت جبّار است، با همهٔ وجود بایستی در نگـهداری آن تـلاش نـماییم و از تـجاوز بـه حـدود آن ممانعت نماییم.» <sup>۳۲</sup>

و در آخرین منبری هم که در حرم حضرت عبدالعظیم در جریان تحصن رفت، چنین گفت:

«(رضاخان) هدفش اعدام قرآن و اسلام است و اگر با من روحانی مبارزه میکند، نه به خاطر خود من است بلکه به این دلیل است که من مبلّغ قرآنم، لذا به دنیا اعلام میکنم که اگر حوکت نکنید، این خبیث اسلام را از بین میبرد.» ۳۳



ائديشة سياسى أيتاللّه شاهآبادى و... 🔼 📌

در فرازهای برگزیدهٔ بالا، دقیقاً میبینیم، همان اهداف و مبانی سیاسی را که حضرت امام خمینی، برای مبارزات خویش ترسیم مینمود، در گفتار استاد او جناب شاه آبادی نیز متبلور است و جملات و تکیه کلامهای آن دو عزیز، بسیار همافق و قریب المأخذ است، گویا هر دو از یک نقطه که همان اسلام ناب است، سرچشمه می گیرد.

#### 🗆 ۶ ایثار و شهادت طلبی

از دیگر ارکان مهم اندیشهٔ سیاسی آیتالله شاه آبادی، موضوع ایثار و شهادت است. همان موضوع مهمی که از ارکان اساسی اندیشهٔ سیاسی امام خمینی و ریشه ها و مبانی انقلاب اسلامی و تأسیس جمهوری اسلامی نیز شمرده می شود. آن استاد عرفان پاسخ فرزند آخوند خراسانی (ره) را که از علت تحصّن ایشان پر سیده بود، چنین ارائه نمود:

«ما وارث دینی هستیم که از زمان رسول اکرم(ص) تاکنون گذشته از شهادت ائمهٔ اطهار(ع) و اصحاب و یارانش، هزاران شهید از علمای بزرگان، در به ثمر رساندن آن نقش داشتهاند و اکنون ما هستیم که ثمرهٔ آن همه فداکاری و جان نثاری را در اختیار داریم. لذا وظیفه است تا جمان در بدن داریم در حفظ آن بکوشیم و این هدیهٔ گرانبهای الهی را که با خون بسیاری از شهدا آبیاری شده محافظت کنیم ... چون معتقدیم که خون ما رنگین تر از خون گذشتگان نیست.»

نظیر چنین فسرازهایی را به کرّات در اندیشههای معمار بزرگ جمهوری اسلامی نیز چه در دوران مبارزات و چه پس از آن شاهد بوده ایم، به طوری که با تکرار آن، مفهوم شهادت طلبی و استشهاد، نه تنها در قاموس دنیای سیاست امروز وارد گردید، بلکه امروز از مفاهیم کلیدی عرصهٔ سیاست در عصر حاضر شمرده می شود که نمونه هایی از آن را امروزه در شهادت طلبی و عملیات استشهادی نیروهای اسلامی فلسطین مشاهده میکنیم و به جرأت می توانیم بگوییم: موضوع شهادت و جان فشانی در راه حق، که به فراموشی سپرده شده بود اکنون جزء فرهنگ اجتماعی جامعهٔ مسلمین در آمده است.

#### 🗆 ۷. استکبارستیزی

از دیگر جلوههای اندیشهٔ سیاسی استاد عرفان رهبر فقید انقلاب اسلامی، موضوع استکبار ستیزی است. این عارف بزرگ به موازات مخالفت با استبداد داخلی، عَلَم مبارزه با استکبار جهانی را بر می افرازد. مستکبر ترین دولت دهههای نخستین قرن چهاردهم هجری شمسی، دولت انگلستان است و از اینرو انگشت اتهام جناب شاه آبادی متوجه مظهر استکبار آن روزگاران می شود و از مبانی مبارزهٔ خود با رژیم پهلوی را وابستگی آن به دولت مستکبر انگلیس اعلام می کند. او در قضیهٔ تحصن حرم حضرت عبدالعظیم، بر فراز منبر اعلام می کند:

«خدایا تو شاهد و گواه باش که این مرتبه کهاین جمله را بگویم در این ده شب (دههٔ عاشورا) سی مرتبه تکرار کردهام و اتمام حجت نمودهام و برای علمای نجف، علمای قسم، اصفهان و مشهد و تمام نقاطی که میدانستم و توانستم هم نامه نوشتهام و امشب هسم برای آخرین مرتبه در این مجلس میگویم و آن ایس است که رضاخان، دستنشاندهٔ انگلیس است و هدفش اعدام قرآن و اسلام است. ۲۵

موضوع استبکارستیزی، از فصل ممیزهای انقلاب اسلامی و از اساسی ترین مفاهیم اندیشهٔ سیاسی بنیانگذار نظام جمهوری اسلامی است و قابل انفکاک از امام و نظام او نمی باشد و رگههای اصلی چنین اندیشهٔ مهمی را پیش از این در اندیشهٔ پیر و مراد حضرت امام شاهدیم.

#### 🗆 ۸ تهاجم فرهنگی

از هوشمندی های عارف فرزانه و محبوب معمار جمهوری اسلامی، توجه ویژه به مقولهٔ تهاجم فرهنگی است. موضوع تهاجم فرهنگی نه با این نام، ولی با همین محتوایی که در قاموس سیاسی انقلاب اسلامی متداول است، در اندیشهٔ جناب شاه آبادی، از سه بُعد مورد عنایت قرار گرفته است؛ تشخیص، شناخت اسباب و عوامل و راههای مقابلهٔ با آن. در مورد بُعد اول او معتقد است:

«مدت زمانی است که مملکت اسلام مبتلا به امراض مزمنه و مهلکه شده، انتشار عقاید باطله و اخلاق رذیله و افعال قبیحه به حدّی که نمی توان جامعه را نسبت به انسانیت داد، فضلاً عن الاسلامیه.» ۳۶



ایشان خطر این تهاجم را همچون بیماری و اَفتی میداند که روز به روز بر فشار اَن افزوده می شود تا آنجا که رفته رفته، مزاج جامعه را به کلی فاسدو تباه سازد. اما برای مقابله با این تهاجم وسیع فرهنگی که در سه سطح عقاید، اخلاق و رفتار گسترش یافته، ذهن ایشان معطوف به علل اساسي كارساز شدن تهاجم و تحقق و پيدايش چنين أفتي در پيكرهٔ جامعه می شود و معتقد است، اول باید عوامل را شناخت تا با مقابلهٔ با آنها، بیماری به کنترل در آید. در بُعد آسیبشناسی تهاجم فرهنگی و عواملی که موجب موفقیت تهاجم فرهنگی مي شود، به چهار عامل اشاره ميكند:

#### الف. غرور مسلمانان به حقانیت خود

غرور بی جا این اثر سوء را دارد که میدان تبلیغاتی را به دشمن میسپارد و عرصه را برای انجام کار رسانهای دشمن باز می گذارد:

«غرور مسلمین به حقانیت خود که منشأ تحویل دادن میدان دعوت است به معاندین و موجب قناعت نمودن به اسلام انفرادی و ترک تبلیغات و امر به معروف و نهی از منکر شده.» <sup>۳۷</sup>

در این فراز، به چندین مطلب اساسی همچون: میدان مبارزهٔ تبلیغاتی را خالی کردن، ترك امر به معروف و نهي از منكر كه از فرايض مهم الهي است، و از همه مهمتر اسلام را به صورت فردی دیدن و مسلمان سکولار بودن، اشاره شده است. تـوجه بـه ایـن نکات اساسی است که نشان می دهد نقاط آسیب پذیر جامعه، در مقولهٔ تهاجم فرهنگی کجاست. طبيعي است جامعه اگر امر به معروف و نهي از منكر را ترك كند و كار تبليغاتي و رسانهای صحیح و لازم انتجام نندهد و میدان را بنه دشتمن واگذار کند. و استلام را در زوایای زندگی فر دی ببیند، بهترین زمینهٔ مساعد برای تهاجم دشمن به عرصهٔ فرهنگ جامعه فراهم خواهد شد.

## ○ ب. یأس از دستیابی به سعادت دینی و دنیوی

جامعهای که مأیو س از تحصیل و تکمیل سعادت باشد، به همان اندازه خطر ناک است که جامعهٔ مغرور. و در آسیبشناسی جناب شاهآبادی چه دقیق و جامعهشناسانه به هر دو بُـعد غرور و یأس اجتماعی اشاره شده است. جامعهٔ مأیوس، جامعهای ایستا، متوقف، بی تکاپو و بی نشاط است و روشن است که چنین مردمی چگونه تهاجم فرهنگی دشمن در میان آنها كارساز خواهد بود.



#### ج. افتراق مسلمانان

#### د. نداشتن بیتالمال

جریان اسلام در جامعه نیازمند توانایی مالی است و بدون برخورداری از توانایی ها و عِدّه و عُدّه و تمکّن اقتصادی کافی، زمینه برای هر آفت فرهنگی و کارساز شدن تهاجم فرهنگی دشمن فراهم خواهد شد.

از نظر این عارف روشن ضمیر، این عوامل چهارگانه وقتی دست به دست هم داد، تمامی قوا و توانایی های عاملهٔ مسلمانان تعطیل می شود و میدان فرهنگ اسلامی مردم، کاملاً در اختیار امواج بی مهابای دشمن قرار خواهد گرفت.

اما از نظر جناب شاه آبادی، «علق العلل، جهل به مرام اسلام است، زیرا که اگر مرام اسلام معلوم ما بود و همان بعینه، مرام ما مسلمین شده بود، البته در اطراف آن کوشش نموده مقصود را انجام می دادیم.» ۳۸

حال که زمینه های تحقق تهاجم فرهنگ، آسیب شناسی شده، راه صالح و مقابل روشن است. برای مقابله، باید:

۱. دست از غرور و یأس برداشت و به انجام تبلیغات صحیح و بسط معارف و حقایق
دیانت همت گماشت.

۲. اختلاف و تفرقه و تشتّت راکنار گذاشت و به «خیط اخوت» از راه تشکیل جمعیتهای مذهبی منسجم و مستحکم روی آورد.

۳. به تشکیل بیت المال و جمع آوری خمس و زکات و سایر حقوق مالی و اجب و غیر و اجب همت گماشت و به کارهای اقتصادی مفید و سازنده همچون تجارت مشروعه و صناعت و زراعت و ترویج محصولات داخلی روی نشان داد. ۲۹

از نقطه های جالب اندیشهٔ شاه آبادی که از هوشمندی و درایت این پیر حکایت می کند، به کارگیری تمامی ابزار رسانه ای نوین و مدرن، در عرصهٔ تبلیغات اسلامی است. او با فتوای حکیمانهٔ خود در بارهٔ رادیو و بلندگو و سایر ابزارهای رسانه ای مدرن که به تازگی در آن زمان روانهٔ بازار شده بود، و رژیم پهلوی از آن در مسیر گسترش فرهنگ مبتذل غرب سود می برد، جلوه ای از اجتهاد صحیح و فقاهت مبتنی بر زمان شناسی صواب را عرضه نمود. در پاسخ استفتاء از به کارگیری رادیو فرمود:



«رادیو همچون زبان گویایی است که هم می تواند به دانش و فرهنگ خدمت کند، هم می تواند

و هنگامی که از او پرسیدند؛ آیا اجازهٔ خرید بلندگو و نصب آن در مسجد را می دهید؟ در پاسخ فرمود:

«این چه سؤالی است؟ حتماً آن را تهیه کنیدکه تا من زندهام، حجت بر مردم تمام شودکه این وسیله گناه نداردو نگهداری آن و نیز استفاده از آن در موارد صحیح، نه تنها زیانی ندارد، بلکه لازم است.» <sup>۴</sup>

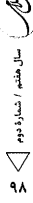
#### □ ٩. استقلال اقتصادی و توجه به علل عقبماندگی

بخشی از اندیشهٔ سیاسی و نگاههای تیزبین عارف و فقیه اهل بست جناب شاه آبادی، توجه دقیق به مقولهٔ استقلال اقتصادی و تأثیر آن در عرصهٔ سیاست و فرهنگ است. او در زدودن اندیشهٔ خواب آلودهٔ بمعضی غافلان و نادانان (غَفَله و جَهَله) که از استفاده از صنایع دشمن خرسندند و می گویند: خداوند عالم، آنها را خر و حمّال ما قرار داده، می فرماید:

«حمّال کسی است که پنبه را یک من شش قران به دشمن میدهد و یک من ششصد تومان بل متجاوز از او می خرد، حال مشاهده کن و ببین خر کیست؟ و آیا این نعمت است که آن را تشکر کنی؟ یا آنکه از جهت عدم اعلا الله قوه عاقله و عامله، خود را مورد انتقاد خداوند کرده ایم.» \*\*

او معتقد است باید به درگاه الهی استغفار کنیم از این همه بی عملی و هدر دادن امکانات و در نتیجه عقب ماندگی صنعتی و اقتصادی. باید بی حسی خود را به حس، و بی غیرتی را به غیریت تبدیل کنیم و با عمل کردن به آیهٔ شریفهٔ «جاهد الکفار و المنافقین و اغلظ علیهم» و آیهٔ «و اقتلوهم حیث و جدتموهم» کفار را در امتعهٔ خود کشته و با ترک غالطه و مراوده با آنها، بر آنها خشم نماییم و در مقام آن بر آییم که امتعهٔ مسلمین را مغتنم شماریم و حوائج را به خود آنها و در خود آنها اداره نماییم.

چندین دهه بعد از ابراز چنین اندیشه هایی که ذهن عارف روشن ضمیری همچون شاه آبادی را بسه خود معطوف کرده بود، تبلور آن را در شعارهای استقلال خواهی مسردم ایسران در انقلاب اسلامی و درسهایی که از رهبر فرزانهٔ خود در ایس زمینه آموختند، شاهدیم.



#### 🗖 ۱۰. جامعهٔ مدنی و جامعهٔ دینی

از توجهات جامعه شناسانه و دقیق اندیشهٔ سیاسی آیتالله شاه آبادی، بررسی نقطهٔ عزیمت جامعهٔ دینی و جامعهٔ مدنی است. اگرچه واژهٔ جامعهٔ مدنی و جامعهٔ دینی از واژگان رایج امروزین است و در عصر حیات آن مرحوم، چنین واژگانی متداول نبوده، ولی لبّ و محتوای کلام ایشان گویای همان حقیقتی است که تعبیر و ترجمان آن به صورت جامعهٔ مدنی صحیح می نماید.

بحث آقای شاه آبادی در این مقوله، از اثبات مدنی بالطبع بودن انسان آغاز می شود. در نگاه ایشان، انسان را چارهای جز زندگی جمعی، برای رفع نیازهای علمی و عملی خود نیست، «چراکه رفع احتیاجات علماً و عملاً در عهدهٔ یک نفر بیش نخواهد بود.» بنابرایس «حس احتیاج موجب فتح باب معاونات و اجتماعات است.» ۴۲

پس از اثبات مدنی بودن انسان، به بحث تمدنسازی بشری میرسد و زیربنای اساسی تمدن انسانی را همان داد و ستد و تبادل نیازها میشمرد:

«حس تمدن انسانی مقتضی قیام به حاجتی است در مقابل اقدام دیگری به حاجت آن، مثل آنکه نجّاری در مقابل بنّایی و غیرها واقع شود.ه <sup>۴۳</sup>

پس جامعهٔ مدنی و تمدن انسانی بر اساس رفع نیاز خود از دیگران و به صورت معاوضه و مبادلهٔ نیازها استوار است. چنین جامعه ای که بر پایهٔ رفع نیاز خود استوار است و همهٔ نگاهش معطوف به خود و رفع مشکل و نیاز از خود است، از حیطهٔ تعالیم انبیاء و مفاهیم وحیانی آسمانی کاملاً به دور و با آن بیگانه است. آنچه پیامبران الهی به دنبال آن بوده اند و رمز ارسال رسل و انزال کتب بوده، به در کردن بشر از این حس خودخواهی و استوار کردن جامعه ای دینی است. نقطهٔ عزیمت جامعهٔ دینی از جامعهٔ مدنی از همین جا شروع می شود. به گفتهٔ شاه آبادی (ره):

«اما حس تدین که به واسطهٔ زحمات انبیاء(ع) در بشر ایجاد شده، مقتضی قیام به حاجت برادر است و لو حاجتی در مقابل آن نبوده باشد و لذا ناموس عون بر قائمه همت عالیه انسانیت مستقر گردیده و حس و ترغیب به آن در شریعت مطهره فوق حدّ احصاء است.» ۴۴

این است که در جامعهٔ مدنی که زیربنای تأسیس آن را رفع نیاز خود تشکیل می دهد، مفاهیمی همچون تعاون، ایثار، انفاق، گذشت، خدمت، صداقت، اخلاص، عشق و محبت و غیره، مفاهیمی بیگانه با قاموس آن است چرا که اساس تفکر آن را داد



و ستدو معاوضه و مبادله، نمه تنها در عرصهٔ اقتصاد، کمه در تمامی عرصه های زندگی تشکیل می دهد، و ملاک کلی آن باز کردن گرهٔ دیگری، مشروط به باز شدن گرهٔ خود است ولیس الّا.

ولی اساس در جامعهٔ دینی بر محوری دیگر استوار است. در آنجا پایه و زیربنای تمدن، ایمان به خدا و قیامت است و بر این پایه همهٔ انسانها در دو جملهٔ «امّا اخ لک فی الدین» «او نظیر لک فی الخلق» جمای خواهند گرفت. ۲۵ در این جامعه محور کاملاً چرخش می یابد. از خود به غیر دگرگون می شود و ملاک رفع نیاز دیگری قرار می گیرد. از ایسن روست که تمامی واژه همای ارزشی و انسانی همچون: تعاون، ایئار، محبت، عشق، انفاق، گذشت و غیره به قاموس آن راه پیدا می کند و امکان تعبیر و تفسیر آن میسور می شود.

#### 🔾 سخن آخر

آنچه گذشت، گزارشی از خطوط کلی اندیشهٔ سیاسی فقیه فرزانه و عارف زمانشناس پیر و مراد و محبوب معمار کبیر انقلاب اسلامی حضرت امام خمینی، حضرت آیتالله میرزا محمدعلی شاه آبادی (قدس سره) بود. گرچه در این فرصت، مجال استشهاد و استناد به اندیشه های حضرت امام و مقایسهٔ میان دیدگاه آن دو بزرگ به صورت جزئی و تفصیلی فراهم نبود، علاوه بر آنکه بحمدالله، هنوز جامعهٔ علمی و فرهنگی ما از اندیشه های آن پیر بزرگ، لبریز و سرمست است ولی هدف اصلی آشنایی با خطوط کلی اندیشهٔ سیاسی استاد عارف و مراد او بود.

در یک مقایسهٔ کلی و اجمالی می توان نتیجه گرفت، در این دو عزیز گرانمایه و فرزانه، سه بُعد عرفان، فقاهت و سیاست چنان در هم گره خورده و در هم تنبیده شده است که نمی توان هیچ بُعدی از این سه بُعد را، منفصل از دو بُعد دیگر مورد ارزیابی و سنجش قرار داد، اگرچه این هرم سه بُعدی در آن استاد بزرگ، به صورت مجمل مشاهده می شود که به وسیلهٔ فرزند یگانه اش، در چهره ای تفصیلی، متبلور و شکوفاگشته است و اینجاست که به یاد می آوریم این سخن امام راحل را:

«ایشان (مرحوم شاه آبادی)، صرف نظر از جنبهٔ فقاهت، فلسفه، عرفان که کم نظیر بو دند، در سیاست نیز کم نظیر بو دند.» ۴۶



- ١. صحيفة امام، ج١٨، ص ۴٠٧، مؤسسة تنظيم و نشر آثار، ١٣٧٨ه .ش.
- ۲. نک به: عارف کامل، ص ۱۰ و ص ۵۰ معاونت پژوهش بنیاد فرهنگ شاهآبادی، انتشارات نشـاط، ۱۳۸۰ ه ش.
  - ۳. نک به: همان، ص۵-۷و ۲۶ و ۵۴و ۶۵ و گلشن ابرار، ج۲، ص۶۰۳-۶۰۴، نشر معروف، ۱۳۷۹ه. ش.
    - ۴. نک به همان، ص ۱۳ و ۱۱ و ۲۲ و ۲۳ و ۲۵ و ۶۱
      - ۵. نک به همان، ص ۲۵ ـ ۲۶ و ۱۱.
- ۶ نک به: قاضی زاده، کاظم، اندیشه های فقهی ـ سیاسی امام خمینی، ص ۲۱، مرکز تحقیقات استراتریک، ۱۳۷۷ه .شر .
- ۷. مرحوم شیخ آغا بزرگ تهرانی در طبقات اعلام الشیعه به جریان تبعید پدر مرحوم آقای شاه آبادی اشاره کر دهاند: ج۴، ص ۱۳۷۰، نک به: عارف کامل، ص۴۴ و ۸۳ ۸۸.
  - ۸ عارف کامل، ص۴۳-۴۴.
  - ۹. نک به: همان، ص ۶۹\_۶۱.
  - ۱۰. نک به: علی دوانی، نهضت روحانیون ایران، ج ۱، ص۲۱۵\_۲۱۶، بنیاد فرهنگی امام رضا.
    - ۱۱. عارف کامل، ص ۵۶ ـ ۵۷
    - ۱۲. گلسن ابرار، ج۲، ص۶۰۳
      - ۱۳. همان، ص۶۰۳\_۶۰۴.
  - ۱۴. حسين مكّى، تاريخ بيست سالة ايران، ج٢، ص ٢٠، انتشارات علمي، چاپ ششم،١٣٨٠ه. ش.
    - ۱۵. نک به، عارف کامل، ص۲۶ ۲۷ و ۸۱ ۸۲ ۸۸
      - ۱۶. نک به همان، ص ۲۱، ۳۱، ۳۹، ۵۱.
      - ۱۷. نک به همان، ص ۸۷\_۸۸ و ۶۸٪
        - ۱۸. نک به همان، ص ۶۵\_۶۶
      - ۱۹. نک به:گلشن ابرار، ج۲، ص۶۰۵.
    - ٢٠. نك به: شذرات المعارف، الشذرة الثانيه، ص ١٠ ـ ١١، نهضت زنان مسلمان،١٣٠ه. ش.
      - ۲۱. همان، ص ۲۱.
- ٢٢. الشَّذْر: قِطَعٌ من الذَّهَب يلقط من المعدن من غير اذابة الحجارة و الشذر ايضاً: صغار اللؤلؤ. بنابراين به قطعههای کوچک طلا یا مروارید در زبان عرب شَذْر و به یک قطعه از آن «شـذرة» مـیگویند و جـمع آن «شَذَرات» است. نك به ابن منظور، لسان العرب، ج٧، دار احياء التراث العربي، لبنان،١۴١۶ه. ق.
  - ٢٣. شذرات المعارف، ص ٢٠.
    - ۲۴. همان، ص۶۷.
    - ۲۵. همان، ص۵و ۷.
    - ۲۶. همان، ص ۱۱\_۱۲.
      - ۲۷. همان.
    - ۲۸. همان، ص۱۲ ـ ۲۰.
      - ۲۹. همان، ص٧٠٩.
  - ۳۰. نک به: عارف کامل، ص ۴۱ ـ۵۰.
  - ٣١. نک به: شذرات المعارف، ص٧.



۳۲. نک به: عارف کامل، ص ۳۹\_۴۰.

٣٣. همان، ص ٥١ ـ ٥٢.

۳۴. همان، ص ۴۰.

۳۵. همان، ص ۵۱.

۳۶. شذرات المعارف، ص۳.

۳۷. همان، ص ۴.

۳۸. همان، ص۴\_۶.

٣٩. همان، صر عـ ٩. ٩.

۲۰. عارف كامل، ص ۴۱.

۴۱. شذرات المعارف، ص ۱۶ ـ ۱۷.

۴۲. همان، ص ۱۹ ـ ۲۰

۴۳. همان، ص ۱۹.

۴۴. همان، ص ۲۰.

٤٥. نهج البلاغه، نامه به مالك اشتر، نامه ٥٢، ص ٤٢٧، مؤسسه دار الهجرة، قم، به كوشش دكتر صبحي صالح.

۴۶. عارف کامل، ص۵۴.





