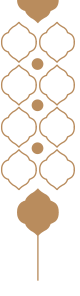
المحاضرة ١\_

## التقوى مشروع لإدارة المجتمع

عليرضابناهيان -



Panahian.net

الموضوع: التقوى مشروع لإدارة المجتمع المكان: حسينية آيت الله حقشناس الزمان: 29/ذو الحجة/1478 - 21/أيلول/2017



في أحد التصانيف تصنّف التقوى إلى "تقوى ما قبل الإيان" و"تقوى عامة"؛ ما بعد الإيان". لا يكون البعضُ مسلمًا لكنه ذو "تقوى عامة"؛ أي إنه يتقيد بالتزامات ومراقبات في حياته. المراد من "التقوى ما قبل دخول الإسلام" هو: "تُرى هل تصطنع ضربًا من المراقبات والانضباط في حياتك، أم تعيش حياتك بحالة من اللامبالاة والفوضى؟ علينا أن نُولي في المدارس اهتمامًا بـ"تقوى الأطفال العامة؛ أي التقوى ما قبل الإيان" أكثر من اهتمامنا بإيانهم وعقائدهم. أكثر المدارس إفسادًا هي تلك التي تُدرِّس الأولاد الإيان ولا تعلّمهم التقوى ما قبل الإيان"، فهي تُخرِّج أشخاصًا إما أن يعملوا فيما بعد على تحريف الدين، أو ينقلبوا عليه، ويكون انقلابهم مؤثرًا!

لقد أق الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز على ذكر مفهوم "التقوى" حوالي ٢٥٠ مرة. وأكثر شيء أُمر به في القرآن الكريم هو التقوى. وتُصنَّف التقوى في أحد التصانيف إلى "التقوى ما قبل الإيمان" و"التقوى ما بعد الإيمان". عندما يعمد الشخص الذي لمّا يُسْلِم ولمّا يؤمن، أي لمّا يدخل حضيرة الدين بعد، إلى فتح الصفحة الثانية من القرآن الكريم يقرأ قوله تعالى: «ذلِكَ الكِتَابُ لا رَيبَ فيهِ هُدًى لِلمُتَّقين» (البقرة/ الآية٢). فلماذا يطرح القرآن الكريم منذ البداية مسألة التقوى؟ يُفهَم من هذا أن المراد من هذه التقوى هو "التقوى ما قبل التديّن"! المراد من التقوى ما قبل دخول الإسلام والتدين هو: "أتصطنع المراقبة في حياتك، أم تراك عمومًا تعيش حياتك بحالة من اللامبالاة؟ أتتحرّى الدقة وتَحسِب لكل خطوة، أم تحيا في حالة من اللانظام والفوضى والإهمال؟"



فإن كنت منقادًا لهواك عاجزًا تمامًا عن ضبط نفسك فلن يأخذ الدين بيدك حتى إذا تديّنتَ به! قد لا يكون البعضُ مسلمًا لكنه ذو تقوى؛ أي إنه يتقيد ببعض الالتزامات في حياته. شخص كهذا هو إنسان مُتَّق بالمعنى العام للكلمة. صحيح أنه يجهل الله ولم يسمع بأوامره، لكنه يَقِظُ الضمير، ويعرف ما هي الأخلاق. ففي وسع الإنسان أن يدرك الكثير من الأمور هكذا حتى من دون دين! يقول قائد الثورة الإمام الخامنئي (دام ظله) في هذا الباب: "يقول تعالى في كتابه العزيز: «هُدِّي لِلمُتَّقين»، ولا يقول: "هُدِّي للمؤمنين". ومعنى هذا الكلام أنه لو كان همة شخص لا دين له، لكنه ذو تقوى - ومن الممكن أن يكون الشخص ذا تقوى، بالمعنى الذي ذكرتُ، من دون أن يكون متديّنًا -فلا شك أن القرآن الكريم سيهديه وسيصبح هذا الشخص مؤمنًا، أما إذا لم يكن المؤمن ذا تقوى، فمن المحتمل أن لا يستقيم على إيانه وسيكون إيانه رهنَ الصدفة؛ فإن صادف أن عاش وسط بيئة طيبة استمر على إيانه، وإن حُرم من هذه البيئة ضاع إِيَانُه" (١٩٩٨/٢/٢٧، لدى لقائه جمعًا من الشباب). فماذا سيكون مصير المرء إن آمنَ ولم تكن له هذه التقوى الابتدائية؟ الشخص العديم التقوى لا ينتهي إلى مصير طيب أبدًا، ولا تَحسُن عاقبتُه! لأن الله سبحانه وتعالى يَعُدّ العاقبة الحسَنة في كتابه من نصيب المتقين: «وَالعاقبَةُ لِلمُتَّقينِ» (القصص/ الآية٨٣). "التقوى العامة" هي التقوى ما قبل دخول الإسلام، وهي من نصيب "ذوي الحياة المنظّمة، وأهل الدقة، والكدح، والمراقبة". وإنه ليتوجب علينا في مدارسنا أن نولي أهتمامًا "بتقوى أولادنا العامة" أكثر من اهتمامنا بإيمانهم وعقائدهم. أغلب المدارس لا تنشئ أطفالًا متّقين، بل تسعى لإنشائهم على الالتزام بالقانون، وعلى الأخلاق أيضًا، من دون أدنى اهتمام بالتقوى العامة لديهم! ثم ترون كيف يتلاشى هذا الالتزام بالأخلاق والقانون بكل سهولة وبأبسط الذرائع! والسبب هو أن الضامن لهذا الالتزام هو التقوى التي لم يتم التأكيد عليها.



ولو شرعنا بتعليم أبنائنا التقوى العامة، أي التقوى التي تسبق الدين، فلن نكون بحاجة إلى هذا الحجم الهائل من الإعلام الديني! بعبارة أخرى: إنْ نحن عملنا على تعليم التقوى السابقة للتدين فسيسهل علينا الأمر، إذ سنتنفس الصُعَداء في الجامعة حين نرى أن الطلبة غيرَ المتدينين أيضًا هم أهل تقوى؛ أي إنهم منضبطون. أكثر المدارس إفسادًا هي تلك التي تُدَرِّس الأولاد الإيان ولا تعلّمهم التقوى ما قبل الإيان! فهي تُخَرِّج أشخاصًا إما أن يعملوا فيما بعد على تحريف الدين، أو ينقلبوا عليه، ويكون انقلابهم مؤثرًا؛ لأنهم درسوا في مدارس دينية! فحين يحرف أمثال هؤلاء الدينَ يتقبل الناس منهم بسهولة أكبر. لماذا؟ لأن معلوماتهم الدينية راقية، فمشكلتهم الأساسية هي أنهم عديُو التقوى.