4/12/87

« سوره مبارکه مزمل »

تدبری از جنس ترتیل!!!

این متن یک قسمتی از کلاس پیاده شده ی استاد اخوت است که به گونه ای با این روش، ایشان ترتیل قرآن را به طور عملی به مخاطبان می اموزند....

\* نکته ای جالب از این سوره اینست که سوره خیلی نرم شروع شده است.

\* بر اساس نگاهی دیگر سوره به این صورت تقسیم بندی می شود:

- از آیه یک تا نوزده در رابطه با پیامبر(ص) است که بر سه دسته تقسیم می شود:

الف) یک سری اوامر که خطاب به پیامبر(ص) آمده است.

ب) علتهای این اوامر توضیح داده شده است.

ج) یک سری آیات دیگر است که راجع به خدا و مبدأ و معاد است.

- آیه ی بیست، یعنی امر آخر، امری که به پیامبر(ص) نیست، امر به ما است. یعنی این آیه امر به مومنین است در مورد قرائت به قرآن.

\* می توان گفت آیه ی بیست را که می گوید: «**أَقِيمُوا الصَّلاةَ وَ آتُوا الزَّكاةَ وَ أَقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضاً حَسَنا**» غرض سوره است؛ یعنی قرض حسن بدهید.

\* می توانیم آیات 19-1 را حکم خاص برای افراد خاص و آیه ی 20 را حکم عام برای افراد عام بگیریم.

\* بر اساس نگاهی دیگر سوره به این صورت تقسیم بندی می شود:

(9-1) عوامل و موانع درونی عبادت پیامبر(ص)

(19-10) عوامل و موانع بیرونی عبادت پیامبر(ص)

(20) تعمیم عوامل و موانع درونی و بیرونی عبادات

\* شاید بشود گفت غرض سوره اینست که: خرق عادت کنیم و ترک عادات عادی.

\* بر اساس نگاهی دیگر سوره به این صورت تقسیم بندی می شود:

(14-1) خطاب به پیامبر(ص) است.

(19-15) خطاب به گروهی است که پیامبر(ص) به سمت آنها فرستاده شده است.

(20) خطاب به پیامبر(ص) و کسانی که با پیامبر(ص) هستند.

\* بر اساس نگاهی دیگر سوره به این صورت تقسیم بندی می شود:

(9-1) مزمّل: الف) اهمیت شب را گوشزد می کند. ب) خدا را به عنوان وکیل و پشتیبان خود قرار بده.

(19-10) راجع به مکذبین است که می گوید: الف) آنها را رها کن زیرا ما به آنها مهلت دادیم. ب) فرعون را به عنوان نمونه ی بارز و سردمدار مکذّب، که بسیار گردنکش بوده معرفی می کند و سپس عاقبت فرعون را.

(20) غرض سوره را می گوید: 1- فضل الهی است. 2- عمل به قرآن 3- اهمیت قرض دادن را می گوید.(خیراً ، اعظم ، اجراً)

\* به نظر من غرض سوره این است که، پیامبر(ص) بنا بوده کار مهمی انجام دهند از قبیل تشکیل حکومت.

\* غرض سوره: این سوره ای است که می تواند به آدمها تصمیم گیری بدهد تا خرق عادت کنند .

\* غرض سوره: پیام عرفانی ، هر کس به اندازه واقعیتی که می خواهد دریافت کند باید ریاضت بکشد .

\* غرض سوره: راههای مسئولیت پذیری (افزایش ظرفیت برای بدست آوردن مسئولیت های اجتماعی)

\* غرض سوره: قول ثقیل بودن و قرآن

 اگر دقت کنیم می بینیم با توجه به نکته ای که گفته شد مسئله **تصمیم گیری و مصمّم سازی** در سوره خیلی مهم است. می بینیم همین یک کلمه فضای داستان سوره را یک دفعه تغییر می دهد. مثلاً می توانیم بگوییم سوره ای که می تواند به آدمها تصمیم بدهد، تصمیمهای مهم و مختلف که می تواند خرق عادت کند، را بدهد.

**پیشنهادهای آقای اخوت :**

1. می توانیم سوره را بر اساس مخاطب ها یا انسانهای موجود در سوره دسته بندی کنیم :

پیامبر - مکذبین و اولی النعمه - الذین معک – و او(پیامبر)

1. می توانیم سوره را بر اساس صفت ها ( مشتقات ) موجود در سوره دسته بندی کنیم :

مزمّل – مکذّب - اولی النِعمَه - خدا : صفتهایی که در مورد خدا در این سوره آمده : وکیل ، غفور ، رحیم ، و ...

توجه: مانند این است که همه ی صفت هایی که در این سوره آمده اند، مزمّل است.

 نکته ی بسیار قابل توجه= انَّ: ابتدای عبارت باشد = قانون ، انَّ: وسط عبارت باشد = تعلیل(علت)

1. می توانیم سوره را بر اساس اجمال و تفصیل و نتیجه موجود در سوره دسته بندی کنیم.

 اجمال: مزّمل، تفصیل: آیاتی که کلمه ی مزمّل را تفصیل می کنند، نتیجه: آیه ی 20 یعنی دستاوردهای مزمّل را در آیه ی آخر می بینیم.

می توانیم سوره را بر اساس واژه های موجود در سوره دسته بندی کنیم.

مزمّل= مسئولیت دار، مسئولیت خطیر و الهی

خصوصیات آیین نامه اجرایی مدیر، مسئول هدایت جامعه ولو کوچک (خانواده) را این سوره تعیین کرده است، که باید شب داشته باشند.

ما الآن در سوره خصوصیات این مزمّل را کشف می کنیم، یعنی اگر خواستیم زمانی مسئولیت کاری را بر عهده گیریم که مسئولیت مان الهی است، باید سوره مزمل را بخوانیم و بفهمیم که برای ادای این مسئولیت چه کار باید کنیم. یعنی مثلاً شما بخواهید رئیس جمهور و یا رئیس یک اداره شویم و یا حتی پایین تر، رئیس یک خانواده شدید و یا عهده دار جمعی شدید که بشود اسم آن را مسئولیت اجتماعی گذاشت، مسئولیت تربیت، هدایت و ... باید به سوره ی مزمّل نگاه کنیم. آئین نامه ی اجرایی مسئول مقام هدایت جامعه ولو کوچک را این سوره مشخص کرده است. برای همین می گوید: « **فَاقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْءَانِ**» یعنی ما را تبدیل کرده به یک مزمّل کوچک. به خاطر همین می گوید: «**إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا"»** سپس می گوید: «**فَاقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْءَانِ**» آنگاه وقتی شما به آیه ی آخر رسیدید، بیائید سوره را از اول بخوانید، چون در اینجا شده اید: مزمّل

ترتیل یعنی چه؟

ترتیل به معنای نظم است و رتل به معنای چیدمان ظریف و زیبا و منظم برای اینکه شما بتوانید معانی متعددی از آن استخراج کنید. یعنی مثلاً ما الآن داریم قرآن را با ترتیل می خوانیم یعنی داریم حالتهای مختلف چینش را کار می کنیم. به خاطر همین ممکن است این سوره n تا دسته بندی پیدا کند. مثلاً الآن بیایید سوره را با محوریت قرآن یا لیل و یا ... ، آیاتش را بچینید و سپس با هم ارتباط دهید. مانند منشورهای سه بعدی. ببینید چقدر نکات مهمی در می آید.