ميكفت اروراك

ラクスにいば

فرمدون صيد



## پیشگفتاری بر ویرایش

# شاهنامهٔ فردوسی

فريدون جنيدي

<u>چې</u>

تهران - ۱۳۸۷

پیشگفتاری بر ویرایش شاهنامه فردوسی/ فریدون جنیدی. ۱۳۱۸ - . تهران: بنیاد نیشابور، نشربلخ، ۱۳۸۷-

۴۷۸ ص. مصور.

ISBN: 978 - 964 - 6337 - 43 - 5

ISBN (set): 978 - 964 - 6337 - 44 - 2

(شابک دوره)

فهرستنويسي براساس اطلاعات فييا. ص.ع. به انگلیسی: F. Joneydi. Preface on the Edited Version of Shâhnâmê نمایه. ص ۴۷۶-۴۷۱.

چاپ نخست.

١. فردوسي، ابوالقاسم، ٣٢٩-٣١٤؟ ق.-- تصحيح انتقادي.

٢. فردوسي، ابوالقاسم، ٣٢٩-٣٤١ ق. شاهنامه -- نقد و تفسير.

۹پ۵۸ج / PIR ۴۴۹۵

1447

1100478

A 6 1 / Y1

كتابخانه ملى ايران



پیشگفتاری بر ویرایش شاهنامهٔ فردوسی فريدون جنيدي

نگارهپردازی و آرایش شاهنامه: ایمان خدافرد

دبيرهٔ شكستهٔ بنام خداوند جان و خرد: استاد يدالله كابلي خوانساري

دبیرهٔ روی دفتر: فرزین غفوری

هنداختار: فریبا معزی

آرایش نمونهٔ چایی: علیرضا حیدری

چاپ نخست: ۱۳۸۷

شمار: ۳۲۰۰

ليتوگرافي، چاپ و صحافي: سازمان چاپ و انتشارات

ناشر: نشر بلخ وابسته به بنياد نيشابور - نشاني: تهران - بولوار كشاورز - روبروي پارك لاله

خیابان جلالیه - ساختمان کیخسرو اردشیر زارع - شمارهٔ ۸

دورواژ (تلفن): ۸۸۹۶۲۷۸۴ و ۸۸۹۵۳۴۰۷ - دورواژ و دورنگار: ۸۸۹۶۲۲۴۳

یا یگاه اینترنتی: www.Bonyad-Neyshaboor.com

ISBN: 978-964-6337-43-5

شایک: ۵-۴۳-۶۳۳۷ ۹۷۸-۹۶۴

ISBN: 978-964-6337-44-2

شابک دوره: ۲- ۴۴-۶۳۳۷ ۹۷۸ مابک

بهای شش دفتر در یک دوره (برای فروش در ایران): ۷۵۰۰۰ تومان واریز به حساب جاری شماره ۱۰۵۲۳۲۸۸۵۰۰۵ بانک ملی ایران شعبه پارک لاله (۲۰۲)

بهای شش دفتر در یک دوره (برای فروش در اروپا): ۲۰۰ یورو (به همراه هزینه پستی) واریز به حساب پسانداز ارزی شماره ۲۲۲۰۰۲ بانک ملی ایران شعبه پارک لاله (۲۰۲)

بهای شش دفتر در یک دوره (برای فروش در امریکا): ۲۸۵ دلار (به همراه هزینه پستی) واریز به حساب پسانداز ارزی شماره ۲۲۰۰۰۱ بانک ملی ایران شعبه پارک لاله (۲۰۲)

#### فهرست

.

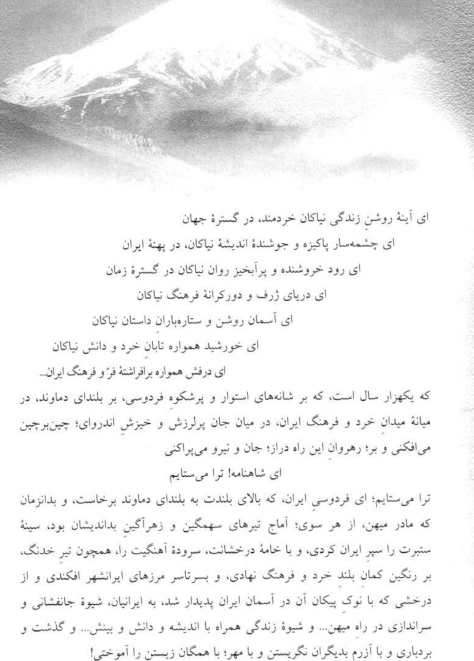
.

| 11 | گفتار، اندر فراهم آوردن شـــاهـــــنامه        |
|----|------------------------------------------------|
| ۲۱ | محمود شاهنشاه!اً؟                              |
|    | زمان افزودن بشاهنامه                           |
| ~~ | ويراَيش شاهنامه                                |
| 41 | ويرايش من                                      |
| 40 | آفرينياد                                       |
| ۵۶ | نشانهها                                        |
| ۵٩ | چگونگی سنجش گفتار                              |
| ۶۳ | ويرايش؛ بر بنياد دستور و آيين زبان پارسي       |
| ٧١ | نشانهٔ پیوند                                   |
| ٧٣ | واژههای ایرانی که در گذر زمان دگـرگون شــدهاند |
| ٧٣ | بُرنا                                          |
| ٧٨ | ستُرگ                                          |
| ۸٠ | تو گفتی!                                       |
| ۸۴ | اندرون!                                        |
|    | پیشاندرون، زیراندرون                           |
| ۸۶ | پایاندرون                                      |
|    | اندردويدن:                                     |
| ۸۶ | بَر                                            |
| ۸۸ | غمىغمى                                         |
| ٨٩ | شادورذ                                         |
| ٩. | كِفت                                           |
|    | چو، چون                                        |
| 94 | ﺳﭙﯘﺭﺩﻥ، ﺳﭙﯘﺭﺩﻥ، ﺳﺘﯘﺭﺩﻥ، ﺷﯩﻤَﺮﺩﻥ، ﺧﯘﺭﺩﻥ         |
| 90 | دوبارهگـویی در افزودهها                        |
| 91 | باژگونهگویی                                    |
| ١. | افزوده بر؛ افزوده                              |
|    | ويرايش افزايندگان                              |
| 11 | گزارش افزایندگان ۲                             |
| 11 | پساوا                                          |

| 119                      | آواهای ویژه در زبان فارسی          |
|--------------------------|------------------------------------|
| 17                       | شير                                |
| 17                       | سير                                |
| 171                      | ريش                                |
| 177                      | نامهای ویژهٔ افزایندگان            |
| 177                      | استخر، صطخر                        |
| 174                      | جهرم                               |
| 179                      | نامهای بیبنیاد                     |
| \                        | پسوندهای ویژه                      |
| \ YV                     | بار وار                            |
| \rr                      | واژههای ویژه                       |
| ITT                      | زبان برگشادن                       |
| \r\f\                    | بازار                              |
| 179                      | نويد، خرام                         |
| \rac{\current}{\current} | كيار، بي كيار                      |
| 147                      | لُكانك                             |
| 10.                      | كيان – كياني                       |
| 107                      | زين كياني                          |
| 107                      | كمند كياني                         |
| 107                      | راه کیان                           |
| 107                      | آفرين كياني                        |
| 107                      | بُرزَ كَيَان                       |
| 104                      | كمر كياني                          |
| 104                      | كمان كياني                         |
| 104                      | جشن کیانی                          |
| 16V                      | میزان خود در سنجش گفتار            |
| 18V                      | سرودههای زیبا در گفتار افـزایندگان |
| 177                      | همخوانی با زبان پهـــلوی           |
| 1/9                      | همخوانی با زبـان اوســتایی         |
| 147                      | زبان تازی                          |
| 144                      | شاهنامه و فرهنگ ایران              |
| 19V                      | ديهيم                              |
| 7.7                      | چهار گوهر                          |
| 7.7                      | خاکخاک                             |
| ۲۰۳                      | آب                                 |
| Y•¥                      | آتش                                |
| Y•¥                      | _                                  |
| ۲۰۵                      |                                    |
|                          | ساهنامه و کیش و آیین و دین         |
| 711                      |                                    |
| 717                      | كيش مهر                            |

| 716 | كيش زرتشتي                                     |
|-----|------------------------------------------------|
| 771 | دانش و دین ایرانی                              |
| YYY | دربارهٔ اوستا                                  |
| 741 | گذر زمان و رویدادهای جهان                      |
| YFA | زمانً                                          |
| YOV | اسکندر در شاهنامه                              |
|     | اسكندرنامه                                     |
| YVT | زمین پیمایی و چارسوی                           |
| YYT | زمين پيمايي                                    |
| YAF | چهارسوی                                        |
| YAY | نبـرد                                          |
| YA9 | اَرز و اَرزگاه                                 |
|     | رُوزی دَادن                                    |
|     | سپەكشى                                         |
| ٣٠٠ | نمونهای دیگر                                   |
|     | بُنه                                           |
|     | آرایش سپاه                                     |
|     | نخ کشیدن                                       |
| T·۶ | سَفَ: صف                                       |
|     | جایگاه سرداران و پادشاه در میدان نبرد          |
|     | پيام رساني                                     |
|     | آيين نبرد                                      |
|     | آغاز رزم؛ با تیر و کمان:                       |
|     | يورش نيزەوران                                  |
|     | هنگام شمشیر:                                   |
|     | گرزگرز                                         |
|     | خنجر                                           |
|     | كشتى                                           |
|     | کمانِ چرخ                                      |
|     | فتراک                                          |
|     | كَشَك؛ كشك انجير، بارهكوب                      |
|     | باره کوب                                       |
|     | سپر                                            |
|     |                                                |
|     | كتّاره                                         |
|     | خنجر                                           |
|     | نيزه                                           |
|     | ژوپین                                          |
|     | زره، خفتان و کلاهخود                           |
|     | گفتاری چند، افزوده و نادرخور با جنگ و جنگافزار |
| 740 | ميدان دو هماورد                                |

| فزار                                         | 1 1 \$ |
|----------------------------------------------|--------|
| ١- نيزه                                      | TTV    |
| ٢- ژوپين                                     | TTV    |
| ٣- خشت                                       | ****   |
| ۴– کو پال                                    | TOT    |
| ٥– چنگ                                       | TOT    |
| ۶–تيروكمان                                   | TOF    |
| خدنگ                                         | TO9    |
| تیردان، ترکش، کَنتیر – توز                   | ٣۶٠    |
| بهزه کردن کمان                               | TFT    |
| و ســـواريَ                                  | TSV    |
| ماري و اخترماري (نجوم)ماري و اخترماري (نجوم) | ٣٧٩    |
| زولَه گاه                                    |        |
| ستارهاب                                      | ٣٨٩    |
| های هـــمگانی                                | ٣٩٥    |
| نایسودانایسودا                               | ٣٩٥    |
|                                              | T9V    |
| در هفتخوان اسفنديار                          | T9V    |
| در ساختن تخت تاقديس                          | ٣٩٨    |
| در پاسخ خسرو به شیرویه                       | ٣٩٨    |
| در نامهٔ یزدگرد به مرزبانان توس              | ٣٩٩    |
| خوشخوش                                       | ٣٩٩    |
| بى نو شى:                                    | ۴۰۰    |
| - بـ بـ بـ<br>خجيرگري و شكارخجيرگري و شكار   | ۴۰۵    |
| زی و زندگی روستایی دام زندگی شهری            |        |
| های بشاهنامه پیشاز شاهنامه ابومنصوری         |        |
| ان                                           |        |
| .گان آگاه                                    | 444    |
| و رَمَزهای پنهان در سرودههای فارسی           |        |
| ، خرد دربارهٔ گزافه                          |        |



ترا مىستايم...

ای روان همواره نگران ایران!

ای پهلوان همواره بیدار میدان خرد و فرهنگ ایران!

فردوسي!

### گفتار، اندر فراهم آوردن شـــاهــــنامه

انوشهروان، **ابومنصور، محمد؛ پورِ عبدالرزاق، پورِ بابک خراسانی**، فرمان به گردآوری شاهنامه داد. پیران دانای ایران از چند شهر، در توس گرد آمدند:

از هرات؛ پير خراسان «ماخ»

از توس؛ موبد شادان پور بُرزین

از نیشابور؛ موبد ماهوی خورشید، پور بهرام

از سیستان؛ موبد یزدانداد، پور شاپور

و ابومنصور معَمّری وزیر فرهیختهٔ وی، کارِ آن انجمن دانایان را سامان داد، و شاهنامهای را که آنان از روی نسکهای گونهگون از پهلوی، ترجمه کردند، در یک دفتر آرایش داد، و آن شاهنامه [که بجزاز پیشگفتارش بزمان ما نرسیده است] با نام شاهنامهٔ ابومنصوری، در ایران پراکنده شد.

این کار بزرگ در سال ۳۴۶ هجری در توس بپایان رسید. <sup>۱</sup>

به فرخی و خجستگی، و بشادی روانِ آن بزرگان، بخشی از پیشگفتار همان نامه را که نوشتهٔ ابومنصور معمری است بخوانیم:

«... امیر ابومنصور عبدالرزاق مردی بود با فر و خویشکام بود و با هنر و بزرگمنش بود، اندر کامروایی، و با دستگاهی تمام از پادشاهی و سازِ مهتران، و اندیشهٔ بلند داشت، و نژادی بزرگ داشت بگوهر، و از تخمِ اسپهبدان ایران بود... پس دستور خویش ابومنصور معمری را بفرمود تا خداوندان کتب را از دهقانان و

۱– بنگرید به بیست مقالهٔ قزوینی، باهتمام عباس اقبال، ۱۳۱۳، چاپخانهٔ مجلس، رویههای ۱۱ تا ۱۷ و نیز رویهٔ ۳۵.

فرزانگان و جهاندیدگان از شهرها بیاوردند، و چاکر او ابومنصور معمری بفرمان او نامه کرد و کس فرستاد بشهرهای خراسان و هشیاران از آنجا بیاورد، چون ماخ پیر خراسان از هری و چون یزدانداد پسر شاپور از سیستان، و چون ماهوی خورشید پسر بهرام از نشابور، و چون شادان پسر برزین از توس، گرد کرد و بنشاند بفراز آوردن این نامههای شاهان و کارنامههاشان و زندگانی هر یک، از داد و بیداد و آشوب و جنگ و آیین، از کیومرس، نخستین کس که اندر جهان بود که آیین مردمی آورد، و مردمان را از جانوران جدا کرد، تا یزدگرد شهریار که آخرِ کیان بود اندر ماه محرم و سال بر سیسدوچهل وشش از هجرت "

این گفتار را فردوسی بدینسان ترجمه کرده است:

دلیر و بررگ و خردمند و راد گذشته سخنها؛ همه، بازجست بیاورد و این نامه را گرد کرد وز آن نامداران و فرخ گوان که ایدون بما، خوار، بگذاشتند بر ایشان همه روز گندآوری

یکی پهلوان بود، دهقاننزاد پژوهندهٔ روزگار نخست زهر کشوری موبدی سالخورد بپرسیدشان از نراد کیان که گیتی بآغاز، چون داشتند؟ چگونه؟ سرآمد به بداختری

پرسشی که پس از این گفتار می آید چنین است که:

چرا فردوسی نام آن بزرگمردان را در شاهنامه نیاورده است؟

و پاسخ آنست که نام انوشهروان ابومنصور محمدبن عبدالرزاق توسی در آهنگِ سرودهٔ شاهنامه نمی گنجد، و چون چنین است، از او با نام پهلوان دهقان نژاد و دلیر و بزرگ و خردمند و راد، یاد کرد. پسان، چون؛ نام او که، درفش خجستهٔ شاهنامه است در آهنگ گفتار شاهنامه نگنجید، بـه آزرم وی و

یکسی پیسر بُسد مرزبان هسری جهاندیسده و نسام او بسود مساخ چنین گفت پیس خراسان که شاه

جهاندیسده و دیسده از هسر دری سخندان و با برگ و با بُسوز و شساخ

۱– در نمونهها پسر خراسانی، پسرخوانی، سرخانی، خراسانی آوردهاند، اما درست پیر خراسان است، زیرا که فردوسی نیز در داستان بر تخــت نشستن هرمز، از او با نام پیر خراسان یاد میکند:

۲- در نمونهها؛ از کی نخستین، که از کی نخستین، که آنکه نخستین، نخستین کیومرس.

٣- بيست مقالة قزويني، همان، رويههاي ٢٣ تا ٢٥.

ابومنصور معمری از یاد کردن نام دیگران نیز چشم پوشید، اما در میان داستانها، نام دو کس از آنان را نیز گنجانید، چنانکه از نام ماخ پیر خراسان، یاد کردم.

در داستان آوردن کلیله و دمنه نیز، سخن از «شادان بُرزین» میرود:

نگه کن که شادان برزین چه گفت بدانگه که بگشاد راز، از نهفت

نام یزدانداد نیز در آهنگ گفتار شاهنامه نمی گنجد، زیـرا کـه از سـه آوای بلنـد، برآمـده اسـت: یزـدانـداد که چنین نوشته می شود ( ـــــ) باز آنکه آهنگ شاهنامه چنین است ( ــــ . ـــ . ـــ . ــــ . . ـ) یا (تَ ناتن، تَ ناتن، تَ ناتن، تَنا)

ماهوی خورشید نیز چنین است ( \_\_\_\_).

辛

نمونهای که در شاهنامه، بدین گفتار نیرو میبخشد نامِ بزرگمهر است که آن نیـز چنـین شـنیده میشود:

( ـ ـ ـ ـ ) و فردوسی بناچار همواره گونهٔ تازی شدهٔ آن را در سخن آورده است: بـوذَرجُمهر کـه چنین شنیده می شود. ( ـ ـ ـ . ـ ) یا (ناتن ت نا) که در سه جا؛ از هر لت شاهنامه می گنجد!

به روان و فروهر پاک همهٔ آن بزرگمردان، درود و ستایش و آفرین باد که با مهر به ایران و بزرگداشت نیاکان، کارنامهٔ آن بزرگان را ازخم و پیچ زمان، و گردابها و توفانهای بیشمار جهان گذرانده، بدست فرزندان ایران رساندند!

#### دنبالة گفتار

ابومنصور؛ پهلوان و کنارنگ خراسان را در سال ۳۵۱ در یکی از نبردها زهر خوراندند، و وی، زیر درختی، نزار و ناتوان، ایستاده و بیهوش گشت و در بیهوشمی سرش را از تمن جمدا کردند و جمان بجانآفرین سپرد!

举

فردوسی می فرماید که ایرانیان بدین داستان (شاهنامه) دل سپرده بودند، و خوانندگان، آنـرا بـرای مردمان میخواندند.

آنگاه دقیقی، آغاز به سرودن آن کرد و کار را بپایان نرسانده، از جهان برفت.

اکنون برای آنکه جدولی از این سالها بدست آوریم، بایستی از سال پایان یافتنِ شاهنامه بیاغازیم: سرآمد کنون قصهٔ یزدگرد بمساه سیندارمذ، روز «ارد»

ز هجرت شده پنج هشتاد بار که پیوستم این نامهٔ نامدار

از این گفتار پیدا است که شاهنامه در روز بیستو پنجم اسفند باستانی (نـوزدهم اسفند خیـامی) سال ۴۰۰ هجری بپایان رسیده است.

با یک شمارِ آشنا؛ چـون سـال مـاهشـمار، همـواره یـازده روز از سـال خورشـیدی کمتـر اسـت ۴۴۰۰ × ۱۱ × ۴۰۰ روز، کمبودِ آنست، که چون آنرا بر ۳۶۵ روز خورشیدی بخش کنیم، ۱۲ سـال و ۲۰ روز را در بر میگیرد.

اکنون اگر ۱۲ سال را از ۴۰۰ کم کنیم، سال پایان یافتن شاهنامه در گاهشمار خورشیدی ۳۸۸ است.

چون سی سال زمان سرایش شاهنامه از آن کم شود، آغاز کار فردوسی در ۳۵۸ خورشیدی بـوده است.

و چون فردوسی بهنگام آغاز سرایش چهل ساله بوده است، زایش فرخندهٔ وی در ۳۱۸ خورشیدی درشمار است.

举

داستان؛ چنانچون فردوسی می فرماید آنستکه؛ چون دقیقی از جهان برفت:

دل روشن من چو برگشت از اوی که این نامه را دست پیش آورم بپرسیدم از هرکسی بیشمار مگر خود، درنگم نباشد بسی بسر اینگونه، یکچند بگذاشتم بشهرم یکی مهربان دوست بود مرا گفت: «خوب آمد این رای تو گشاده زبان و جوانیت هست شو، این نامهٔ خسروان بازگوی

سوی نامهٔ خسروان کرد روی ز دفتر بگفتار خویش آورم بترسیدم از گردش روزگار بباید سپردن بدیگر کسی بباید سخن را نهفته همی داشتم که گویی که با من بیک پوست بود بنیکی خرامد مگر پای تو بنیکی خرامد مگر پای تو سخن گفتن پهلوانیت هست بدین، جوی نزد مهان؛ آبروی»

\*

۱- جدول واژهایست فارسی است برگرفته از **برند و برند (ند ژند** چئورَ اوستایی (= چهار) که بگونـه چئورنگـه = چهارخانـه درآمـده اسـت، و تازیان از آن جداول را نیز ساختهاند.

بدین نامه چون دست بسردم فسراز جسوان بسود و از گسوهر پهلسوان مرا گفت کز من چه باید؟ همی بچسزی که باشد مسرا دسترس همی داشتم چون یکی تازه سیب

یکسی مهتری بسود گردنفراز خردمند و بیدار و روشنروان که جانت سخن برگراید همی بسرآرم، نیارم نیازت بکسس که از باد، ناید بمن بر، نهیب

نام آن جوانِ انوشهروان فرزند ابومنصور، امیرمنصور بود که بر همان آیینِ پیشین، در آهنگ گفتار شاهنامه نمی گنجد، و سخنان روشن و آشکار فردوسی نشان میدهد که وی پشتیبان فردوسی در سرودن شاهنامه بود، و گذران زندگی فردوسی بهنگام وی با آرامش و آسایش همراه بوده است.

恭

امیرمنصور که در دفترهای پسین از وی با نام امیرک منصور یاد کردهاند<sup>۱</sup>، در آشوبهای هنگام پایانین سامانیان بسال ۳۷۷ هجری در نیشابور گرفتار شد:

«بسیار دیلم بگرفتند، و منصور بن محمدبن عبدالرزاق، اندرمیان بود، نیز گرفته شد، همه را بخراسان فرستادند، و منصور را بر گاوی نشاندند، و بروز، اندر بخارا آوردند»

با این سخن از هنگام مرگ ابومنصور، کنارنگ خراسان در سال ۳۵۱ هجری، تـا گرفتـار شـدن امیرمنصور ۲۶ سال میگذرد، و اگر آغاز سرایش شاهنامه فردوسی را که نزدیـک، ۳۷۱ هجـری اسـت بیاد بیاوریم از آنهنگام که امیرمنصور پشتیبانی فردوسی را پذیرفت، تا زمان به بند گـرفتنش، شـش یـا هفت سال، یار و یاور وی بوده است.

این گفتار دردآور را، از تاریخ گردیزی بخوانیم:

«چون امیر سبکتکین، خبر ابوعلی [سیمجور] را بیافت، او را از امیر رضی نوح درخواست کرد، پس نوح مر ابوعلی و غلامش ایلمنکور و امیرک توسی را و ابوالحسین پسر ابوعلی را نزد امیر سبکتکین فرستاد اندر شعبان سنه ست و ثمانین و ثلثمائه» (= ۳۸۶) پس امیر سبکتکین این چهار تن را به قلعهٔ گردیز فرستاد، که آنجا حصین بود بازداشت، و اندر سنهٔ تسع و

۱– پسوند «ک» برای امیرمنصور آزادمرد، که فردوسی خود، از او با پاژنام «مهترِ گردنفراز» یاد میکند، نادرست است، و چنین داوری از سسوی نویسندگان پسین، با نگرش بگفتار فردوسی نبوده است و سخن را ببازی گرفتهاند.

۲- تاریخ گردیزی، بکوشش عبدالحی حبیبی، دنیای کتاب، ۱۳۶۳، رویهٔ ۳۶۷.

۳- نمونهها را همه از تاریخ گردیزی می آورم بدانروی که خود خراسانی بود و در دستگاه غزنویان بکار گمارده بـود، و بسـا از رویـدادها را خویش به زمان خود دیده یا شنیده بود و وی خود گفته است که: اما این اخبار بیشتر از آن آوردیم که برأیالعین خویش بدیدیم (۳۷۹).

ثمانین و ثلثمائه (= ۳۸۹) ایشان هر چهار تن را بکشتند» ٔ

دنبالهٔ این داستان دردانگیز:

«اندر شعبان این سال ابوالحسن (علیبنحسن) بن بویه بمرد، و امیر سبکتکین ببلخ؛ نالان شد، قصد غزنین کرد، اندر راه بمرد، و این واقعه در شعبان سنهٔ سبع و ثمانین و ثلثمائه (۳۸۷) بود»

چون سبکتکین بمرد:

«اندرین وقت امیر محمود به نیشابور بود، و خبر مرگ پدر شنید، و نیز شنید که: برادرش اسماعیل بن ناصرالدین، تَرکات پدر برگرفت، و ولایت غزنین بگرفت.

پس امیر محمود، روی بغزنین نهاد، و بدرِ غزنین با برادر بیاویخت و حرب کرد، و برادر راقهر کرد و اسیر گرفت، و لشگرش را هزیمت کرد، و شهر غزنین را بگرفت.»"

از این گفتارها چنین برمی آید:

سبکتکین در ماه شعبان ۳۸۷ هجری بمرد!

در ذی القعدهٔ ۳۸۹ هجری، امیرمنصور را بکشتند.

از مردن سبکتکین تا کشته شدن امیرمنصور پانزده ماه بیش نگذشته بود: از شعبان ۳۸۷ تا ذی القعدهٔ ۱۳۸۹ و اگر، زمانِ خیزش محمود، از نیشابور، و رسیدن بغیزنین و پیروز شدن او را، در ایس زمان درشمار آوریم، نشان از آن میدهد که محمود، پس از رسیدن به غیزنین بیدرنگ فرمان بکشتن امیرمنصورِ ما را داد! زیرا که گردیزی در تاریخ خویش، چنین آورده است: «...امیرمحمود بسر تخت سلطنت برنشست و خلعت (خلیفه) بپوشید، و تاج بر سر نهاد، و خاص و عام را بار داد. اندر سنهٔ تسع و ثمانین و ثلثمائه».

دنبالهٔ گفتار فردوسی دربارهٔ امیرمنصور چنین است:

چو از باد، سرو سهی، در چمن

چنان نامور، گم شد از انجمن

۱– همان، رویههای ۵–۳۷٤:

درد بزرگ ما آنست که سبکتکین، ابوعلی را از سامانیان خواست، آنان را که خود ایرانی بودند، چرا مـیبایسـتی امیرمنصـور را نیــز هـمــراه او بزندان سبکتکین فرستند؟ برای آنکه آن آزادمرد، در زندان انیرانیان بیش شکنجه بیند و همواره با مرگ پنجهدرپنجه افکند؟

۲– همان، رویهٔ ۳۷۶.

٣- همان، روية ٣٧٤.

نه زو زنده بینم، نـه مـرده؛ نشـان . بدسـت نهنگـان و مردمکشـان! ا

این نهنگان و مردمکُشان کیستند؟ بجز دژخیمان دستگاه محمودی، و سروسردارِ آنان کیست؟ بجزاز محمود سبکتکین، خونخواره مرد بی آزرم بدنژادِ دشمن خرد و فرهنگ ایران!

\*

فردوسي بدنبال اين سخن مي فرمايد:

ستم باد؛ بر جان او، ماه و سال کجا؛ بر تمن شاه، شد بدسگال!

ستم باد، درد باد، نفرین باد، بر آن بی آزرمِ فرومایهٔ زرخریدزاده، که پهلوانِ پهلوانزادهٔ آزرمگین ما را دست و پای در زنجیر و بیگناه در زندان بکشت، و آنچنانکه از گفتار فردوسی پیدا است، گورِ او نیز ناپیدا بوده است، و روشن نشد که کجا، بزیر خاکش کردند!

荣

چنین کار در سال ۳۸۹ هجری گذشت... و امیرمنصور را به چه گناه گرفتند؟: «میانِ «تاش» سردار درم خرید سامانیان، و امیر ابوالحسن دشمنی افتاد، و چون تاش در نیشابور بود، امیر ابوالحسن با یاریِ ابوالفوارس و سپاه قهستان نیشابور را بگرفت » و امیرمنصور را نیز بی آنکه او را در میانه، گناهی باشد، بگرفتند، و آشوب و نادانی و پریشانی دستگاه سامانی در پایان هنگامشان چنان بود که آن سردار ایرانی را ده سال در زندان خود نگاه بداشتند، پسان او را بزندان سبکتکین، درم خرید دشمن ایران و ایرانی فرستادند، تا دو سال بر او شکنجهٔ بیشتر رود، و چون سبکتکین بمرد، و محمود پس از

۱- یکی از کسان، که بنیادی بنام «فردوسی» پدید آورد و سالها، از ایرانیان یاوری میخواست و هیچگاه نیـز کـاری دربـارهٔ فردوسـی بانجـام نرسانید، در دفتری بنام «سروِ سایهفکن» که از سوی انجمن خوشنویسان ایران بچاپ رسیده است، دربارهٔ این سخن فردوسـی چنـین گفتـه و نوشته است:

چنانکه گذشت، وی امیرمنصور (امیرک منصور) را دوست فردوسی بشمار آورده است، و پس از یادکرد از آن دوست فردوسی که او را بسرودن شاهنامه برانگیخت می گوید: «نیز دوست دیگری که امیرک منصور خوانده شده است، و باز نمیدانیم کیست به او پیشنهاد هرگونه همراهی می دهده. رویهٔ ۵۰.

نویسنده درنیافته است که «یکی پهلوان بود گردنفراز» را نشاید دوست فردوسی درشمار آوردن، زیرا که اگر آن پهلوان گردنفراز دوست فردوسی میبود، از وی نیز با نام دوست یاد میکرد، و نیز درنیافته است که آن جوان از تخمهٔ پهلوان (ابومنصور) پسر وی بوده است، و اگر همان تاریخ گردیزی را -که در نوشتهٔ خویش، چند جای از آن یاد کرده است-بدرستی میخواند، این داستان را درمیافت!

چنین کس را که پروای شاهنامه شناسی و داوری دربارهٔ فردوسی و شاهنامه است، در گفتار پسین می افزاید: «متأسفانه این دوست(۱) پس از چندی از میان می رود، معلوم نیست چگونه... آیا در دریا غرق شده بود؟ نمیدانیم...»

نویسنده درنیافت که «نهنگان و مردمکُشان» درخیمان دربار محموداند، نه نهنگان دریاا

نبرد با برادرش [که بهنگام مرگ پدر در غزنین بود، و دستگاه فرمانروایی او را گرفته بـود] و پیـروزی بر او، بیدرنگ امیرمنصور را بکشت!

ناگفته پیدا است که چون محمود بفرمانروایی رسید، با خویش اندیشید که مبادا خراسانیان بیاد آورند که سرداری نژاده از دودمان اسپهبدان خراسان، در زندان من است، و سر بشورش برآرند، و کار را بر مس تباه سازند، پس؛ بجان آن جانسپار راه فرهنگ ایران دست یازید، و وی را از میان برداشت!

\*

این نیز پیدا است که فردوسی، در همان زمان و بهنگام همان رویدادها «گفتار اندر پیدایی شاهنامه» را بشاهنامه افزوده است، زیرا که می گوید:

نه زو زنده بینم، نه مرده نشان بدست نهنگان و مردم کُشان

چنین سخن نشان از آن دارد، که امیرمنصور را تازه کشته بودهاند، و برخی را گمان بود که هنوز زنده است، بدانروی که پیکر آن پهلوان را در جایی بینشان، بخاک سپرده بودهاند، و از وی نه مرده، نه زنده نشانی در جهان پدیدار نبوده است!

米

فردوسی با گفتار پایانین، بر محمود نفرین میفرستد.

واژه ﴿ (له در اوستا برابر است با مهر ورزیدن، دوست داشتن، ستودن، نماز گزاردن. ا

از این واژه با پیشوند برافرازندهٔ س بگونه س (پ ستایش کردن، خواهش نیکو، نیایش برمی آید که در زبان پهلوی بگونه س کی آفرین در آمد، و در زبان فارسی «آفرین» خوانده می شود.

نیز با پیشوند «نی» که روی بـزمین و پـایین دارد (همچـون نـیشَسـتن = نشستن؛ نیهاتَن = نهادن، نیهوفتن = نهفتن)، بگونهٔ «نفرین» درمی آید، که مهر و خواهش و ستایش را بزمین افکندن است.

«باد» که همراه با ستم است، کنشی است که در دستورزبان امروز «صیغهٔ دعا»یش میخوانند، برابر با [خدای خواهد که باشد]. همچون کناد، رواد و بر این بنیاد، فردوسی با آوردنِ ستم باد، از خداوند برای محمود ستم خواسته است، و همانا او را نفرین کرده است.

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، احسان بهرامی ـ فریدون جنیدی، بنیاد نیشابور، ۱۳۲۹، دفتر دویم، رویهٔ ۹۹۱.

اکنون جای آنست که از خردمندان و استادان شاهنامهدان پرسیده شود، فردوسی که محمود را در آغاز شاهنامه نفرین کرده است، چگونه شاید که همو بیدرنگ، ویرا بستاید؟

اندکی درنگ باید!

سال پایان یافتن شاهنامه بر بنیاد گفتار فردوسی، چهارسد هجری است:

بمـــاه ســـپندارمز، روز ارد

ز هجرت شده پنج هشتاد بار

سے آمد کنون نامے یزدگرد

كمه پيوسستم ايسن ناممه ناممدار

از سویی چون رستم فرخزاد پیش از آغاز جنگ برای برادر خویش نامه مینویسد، در میانهٔ سخن چنین میگوید:

کزین دوده (ایرانیان) کس، تخت را نسپرد نسژاد و بزرگسی نیایسد بکسار نسژادی پدیسد آیسد انسدر میسان سسخن ها بکسردار بسازی بسود ز نفسرین نداننسد بساز، آفسرین

بر این، سالها چهارسد بگذرد شود بندهٔ بیهنسر؛ شهریار از ایسران و ترکان و از تازیان نه ایر و نه ترک و نه تازی بود رباید همی، این از آن، آن از ایس

- بیگمان پیدا است که بندهٔ بی هنری که شهریار شده است همان محمود است، بدانروی که در سال پایان یافتن شاهنامه، محمود بر تخت خراسان نشسته بود.
- ❖ آمیزش ترکان با ایرانیان نیز پدیدهای بوده است، ویژهٔ همان روزگار، زیرا
   که در آغاز یورش تازیان، ترکان پدیدار نبودند، و فرمانروایی آنان با
   سبکتکین آغاز شد.
- ❖ سخن پایانین نیز آئینهٔ تمامنمای روزگار پایانی سامانیان و آغاز فرمانروایی محمود است، و خوانندگان آگاه را به بررسی رویدادهای شگفت و کشتارهای بیمانند آن هنگام رهنمون میشوم.
- \* فردوسی در میان نامهای که رستم فرخزاد ببرادر مینویسد، رویدادهای روزگار محمودی را میگنجاند، تا چهرهٔ آن بندهٔ بی هنر را بنمایاند.

举

گواه دیگری که نشان از آن میدهد که فردوسی هیچگاه ستایش محمودِ ناستوده را نکرده است، تاریخ بیهقی است که در زمان محمود و مسعود نوشته شده است.

در آن نامهٔ شایستهٔ نگرش، فهرستی از همهٔ سرایندگان مزدور دربار محمودی آمده است و از هر یک

نیز سرودهای در ستایش وی بیوسته شده است، و در آنمیان، از فردوسی نامی در میان نیست. چرا؟

از برای آنکه در همان روزگار، همگان زنده بودهاند و آگاه... و میدانستهاند که فردوسی نه تنها ستایش وی را نکرده است، که در آغاز و پایان شاهنامه ویرا با گفتار بلند و آراستهٔ خویش خوار کرده و نکوهیده است، و نام و آوازهٔ محمود و پایگاه او در دیدگاه فردوسی چندان پست و بی ارزش بوده است که دیدگاه خویش را تنها با یک رج در آغاز شاهنامه و یک رج در پایان شاهنامه چنین نمایانده است:

ستم بر جان محمود باد، بندهٔ بی هنری که شهریار شد و پهلوان ما را بکشت!

蛛

نگارنده چنین می اندیشد، که برای خردمندان، همین اندازه گفتار دربارهٔ «مدح محمود!» بس می نماید، اما از آنجا که یکهزار سال است که دروغ بافان و افزایندگان مزدور، بفرمان دستگاه غزنوی چندان دروغ و چندان سخن ناشایست در این باره بشاهنامه افزوده اند، دروغ بر روی دروغ چندان بر روی هم پیچیده است که آیینهٔ راستی را درنوردیده، گفتاری افزون بر آنچه که گذشت بایسته می بینم!

\*

سخت ترین شگفتی آنجا روی مینماید که پس از این گفتار فردوسی:

كجا، بر تن شاه شد بدسگال

ستم باد بـر جـان او مـاه و سـال بیدرنگ افزودهاند:

ز کـژی سـخن سـوی داد آورم اگـر گفته آیـد بشـاهان سـپار روانم بـدین، شـاد و پـدرام شـد دلم گشـت از پنـد او، رام و شـاد بنـام شهنشـاه گردنفـراز چنـو شـهریاری نیامـد پدیـد

یکسی پند آن شاه، یاد آورم مرا گفت کاین نامهٔ شهریار دل مسن بگفتار او رام شد چو جان رهی پند او کرد یاد بدین نامهٔ چون دست بردم فراز جهان آفرید

یک: روی دیگر گفتار لت دویم در رج نخست آنستکه، تاکنون هرچه گفتهام کژ و ناراست بوده است:

بنام خداوند جان و خرد ز نام و نشان و گمان برتر است خرد برتر از هرچه ایزدت داد نخست آفرینش خرد را شناس

ا بنگرید به تاریخ بیهقی، بکوشش علی اکبر فیاض.

آنگاه ستایش ابومنصور محمد عبدالرزاق، که بفرمان او شاهنامه را گرد آوردند! آنگاه ستایش امیرمنصور که هفت سال یاور و پشتیبان فردوسی بوده است!

آیا میتوان این سخن را باور کردن؟

دو: نامهٔ شهریار را (را) باید: نامه شهریار را.

سه: گفتار فردوسی در این باره چنین است:

هممی خمواهم از داور یکخمدای

که این نامهٔ شهریاران پیش

وزانپس تن بیهنر، خاک را اسـت

که چندان بگیتی بمانم بپای درآرم بدین خوب گفتار خویش روان و توان مینوی پاک را است

و در این گفتار آرزوی بلند فردوسی، نمایان می شود، و نشان میدهد که تنها؛ چشم بپایان یافتن شاهنامه دارد، نه به مال و زری که محمود با ستم از ایرانیان و پسان از هندیان می گرفت.

سه: «او رام» را با «پدرام» پساوا نیست.

چهار: رام شدن دل نادرخور است، بایستی گفته شود: سخن او را پذیرفتم.

پنج: «بدین» در لت دویم نیز نابجا است، زیرا که پیشتر از «گفتار او» یاد شده بود.

شش: «من» رج پیشین به «رهی» در این رج بازگردید.

هفت: دوباره از رام و شاد یاد می شود.

هشت: بی هیچ گمان، فردوسی نوزده سال پیش از فرمانروایی مجمود سرودن نامهٔ شاهان پیشین را آغاز کرده بود.

نه: محمود هیچگاه شهنشاه نامیده نشد، که با نام شاه نیز از وی یاد نشده است. این سخن را پس از بررسی رج پسین برمیرسیم.

ده: رج ششم برگرفته از گفتار فردوسی است دربارهٔ رستم:

سواري چو رستم نيامد پديـد

جهان أفرين تا جهان أفريـد

#### محمود شاهنشاه!!؟

سامانیان که برکشندهٔ بردگان درمخرید؛ الپتکین و سبکتکین و محمود بودند، پاژنام امیر داشتند:

هر یک به اَمارتِ خراسان مـأمور

نُه تن بودند ز آل ســامان مشــهور

دو نوح و دو عبدالملک و دو منصــور

اسماعیلی و احمدی و نصری

ایشان به محمود پاژنامِ «ناصرالدین» دادند، و چون محمود پاس نان و نمک ایشان را بجای آورد، و فرمانروایی را از آن خاندان بگرفت، مردمان؛ او را نیز «امیر محمود» خواندند، و گردیزی که ریزهخوار خوان او و فرزندانش بود، همواره از وی و فرزندانش با همین پاژنام یاد کرده است:

«چون امير محمود رحمةالله از فتح مرو فارغ شد، و امير خراسان گشت و هنوز ببلخ بود كه رسولِ القادر بالله از بغداد بنزديك او آمد، با عهدِ خراسان، لواء و خلعت فاخر و تاج. و قادر؛ او را لقب نهاد «يمينالدوله و امينالمله ابوالقاسم محمود، ولى اميرالمؤمنين:

پس چون آن عهد و لوا برسید، امیر محمود بر تخت سلطنت نشست و خلعت بپوشید و تاج بر سر نهاد و خاص و عام را بار داد، اندر ذیقعدهٔ سنه تسع و ثمانین و ثلثمائه» ( ۳۸۹]

چون محمود بمرد، همواره از او و جانشینانش نیز با نام امیر یاد کرده است:

«و چون امیر شهید این خبر بشنید مر تلک بن جهلن را که سپهسالار هندوان بود بفرستاد.» ۲

«بکتغدی بازگشت و پیش امیر شهید آمد، و امیر تنگدل شد.» <sup>۳</sup>

«چون رام خبر یافت، کس فرستاد، و از **امیر شهید** عذر خواست.<sup>۱۱</sup>

«و امیرمسعود رحمةالله بفرمود تا میلی کردند [میل، منارهای بساختند] و آن سرها اندر آن میل نهادند» (نخستین کله منار جهان!]

«و سرِ او [امیرمسعود را] برداشت [برید] و بنزدیک امیرمحمد [برادرش] رحمةالله نف ستاد.» "

«خبر واقعهٔ ماریگله و وفات **امیر شهید** رحمةالله بامیر مودود رسید» $^{
m V}$ 

\*

بیهقی نیز که در دستگاه و دیوان غزنویان گمارده بود، پاژنامی جز ایس بسرای بسرای آنسان نیساورده

۱- تاریخ گردیزی، همان، رویهٔ ۲۸۱.

۲- همان، رویهٔ ۲۳۱.

٣- همان، رويه ٤٣٠.

٤- همان، روية ٢٣٣.

٥- همان، روية ٢٣٥.

٦- همان، روية ٢٣١.

۷- همان، رویهٔ ۴۴۰.

است:

«**امیر** چون رقعه بخواند، بنوشت ٔ و به غلامی خاصه داد که دویت (دوات)دار بود، و گفت نگاه دار.» ٔ ٔ

«ما هر دو تن برفتیم، تا با **امیر** گفته شود.»<sup>۳</sup>

«امیر بکوشک محمودی به افغان شالی باز آمد که تمام دادِ شعبان بداده بود، و نشاط بسیار کرده بود.»  $^{1}$ 

«بدان وقت امیر محمود از گرگان قصد ری کرد... و امیران محمود و مسعود، پدر و  $سر، دیگر روز قصد ری کردند.» <math>^{\circ}$ 

گاه نیز بدنبال گزافه های سرایندگان دربار، پاژنام سلطان را دربارهٔ آنان آورده است:

«وی را **امیر محمود** آزاد نکرده بود، هرچه وی راست، از آن ِ سلطان است.» آ

«... و سخت کودک بود امیر مردانشاه، چه سیزده ساله بود. بعدازآن بسلطان مسعود خطاب کرده و گفته سلام علیک» ۷

پس از مرگ محمود، همواره از وی با پاژنام امیرماضی، یا میرماضی یاد میکردند، تا آنجا که مسعود نیز از پدرش چنین یاد میکند:

«پدر ما امیرماضی ملک خراسان بمرو یافت که سامانیان را بزد.»^

央

نه تنها کارگزاران دستگاه غزنوی که دیگران نیز همواره از ایشان با پاژنام «امیر» یاد کردهاند:

«اشکره داران علاء الدوله را دیدم و مصاحبت کردم خاصه ابراهیم و اشکره داران امیر محمود و امیر مسعود و سلطان ماضی طغرلبیک را دریافتم». ۹

خواجه نظام الملک در «سیر الملوک» داستانی بلند از محمود یاد می کند، که از خلیفه پاژنامی افرون

۱- نوشتن، نوردیدن، لوله کردن.

۲- تاریخ بیهقی، بکوشش دکتر علیاکبر فیاض، دانشگاه فردوسی، چاپ دوم، شهریور ۲۵۳۶ شاهنشاهی [۱۳۵۶ خیامی].

٣- همان، روية ١٨٦.

٤- مینوشان، پیش از ماه رمضان در ماه شعبان، باندازهٔ ماه روزهٔ آینده مینوشیدند. همان، رویهٔ ۳۵۵. نام چنین مینوشیها در زبان فارسی
 «بَرغَندان» آمده است، که در زبان ارمنی «باری گِنتان» میخوانند.

٥- همان، روية ١٥٨.

٦- همان، روية ٦٧٨.

۷– همان، رویهٔ ۹۶۹.

۸- همان، رویهٔ ۸٦٤

۹- نسوینامه، پژوهش و نگارش ابوالقاسم قربانی، مؤسسه مطالعات و و تحقیقات فرهنگی، تهران، ۱۳۷۰، رویهٔ ۷.

بر «امین المله» می خواست، و خلیفه نامی بر نام او نمی افزود:

«گویند زیادت از ده بار رسول می فرستاد با خدمتها، هیچ سود نداشت، و خاقان سمرقند را سه لقب داده بود ظهیرالدوله، معین خلیفهاله، ملک شرق والصین، و محمود را از آن غیرت می آمد...» ا

پس محمود با هزینه کردن مال فراوان و ترفندها و نیرنگهای بی مانند، فرمان خاقان را بسر دست زنی -نویسنده و خواننده و زباندان و شیرین سخن-<sup>۲</sup> از گنجینهٔ خاقان بدزدید، و برای خلیفه فرستاد که فرمان خلیفه در دست کودکان خاقان بدینسوی و آنسوی کشیده می شود، و چونست که برای می فرمانی نمی افزایی ؟

«خلیفه که آن قصّه و فتوی برخواند در حال حاجبالحجّاب را بنزدیک وزیر فرستاد که هماکنون رسول محمود را پیش خوان و دلگرمی ده و خلعت و لوا و لقب که فرمودیم ساخته گردان و بخشنودی او را گسیل کن.

با این همه هواخواهی و خدمتهای پسندیده و کوشش محمود و جَلدیِ دانشمند، امینالمله زیادت کردند، و تا محمود زنده بود لقب او یمینالدوله و امینالمله بود.»

با چنین آگاهی ها که همه از زمان محمود بما رسیده است و جای هیچگونه داوری و گمان نمی نهد، که -مبادا گویندگان را آگاهی بایسته از روزگار محمود نبوده و در گفتار براه راست نرفته اند!- جای آن دارد که به برخی سخنان افزوده بشاهنامه بنگریم:

> چه گویی که خورشید تابان که بـود ابوالقاســم آن شــاهِ فیروزبخــت

کزو در جهان روشنایی فرود نهاد از بَر تاج خورشید، تخت

> درودشت بر سان دیبا شدی نشسته بر او شهریاری چو ماه

یکی تخت پیروزه، پیدا شدی یکی تاج بر سر بجای کلاه

> جهاندار محمود، شاه بزرگ ز کشمیر تا پیش دریای چین!

به آبشخور آرد همی میش و گرگ بسر او، شهریاران کننسد آفسرین

۱- سیرالملوک، همان، رویههای ۲۰۱ تا ۲۱۰.

۲- همان، رویهٔ ۲۰۳.

۳- همان، رویهٔ ۲۱۰.

#### ابوالقاسم أن شهريار جهان

شهنشاه ایران و زابلستان(؟) پدربرپدر بر(؟!!) پسربرپسر

جهاندار محمود با فر و جود هوا روشن از مایهور بخت اوست برزم اندرون ژنده پیل بلاست

ستاییم زانیس شهنشداه را جهاندار محمود با فر و جود

خردمنـد و زيبـا و چيـره سـخن

كزو تازه تاج شاهنشهان

زِ قنوچ تا مرز کابلستان همه تاجور باد و پیروزگر

کزو بخشش و جود شد در وجود زمین پایه نامور تخت اوی بهزم اندرون آسمان وفا است

که تختش درخشان کنید ماه را کزو بخشش و جود، شد در وجود [دوبارهگویی]

جوانه بسال و بدانش کهن!

«چنین گویند که سلطان محمود غازی را، روی نیکو نبود. کشیدهروی بود و خشک و دراز گردن و بلند بینی و کوسه بود، و بسبب آنکه پیوسته گِل خوردی، زردروی

اکنون جای دارد که برای نشان دادن زیبایی چهرهٔ محمود، به این گفتار خواجه نظامالملک بنگریم:

بود و چون پدرش سبکتکین درگذشت و او بپادشاهی بنشست، بامدادی پگاه در حجرهٔ خاص بر مصلای نماز نشسته بود و نماز بکرده و آیینه و شانه در پیش او

نهاده و دو غلام خاص ایستاده.

وزیرش شمس الکفاة احمد حسن از در حجره اندر آمد و خدمت کرد... چون محمود در آینه نگاه کرد، چهرهٔ خود را بدید، تبستم کرد و احمدحسن را گفت: «دانی که این زمان در دل من چه می گذرد؟ گفت خداوند بهتر داند. گفت می ترسم که مردمان مرا دوست ندارند، از آن چه، روی من نه نیکوست و مردمان، بعادت، یادشاه نیکوروی را دوست دارند.

احمدحسن گفت: «ای خداوند! یک کار بکن تا مردم ترا از زن و فرزند و جان خویش دوست تر دارند، و بفرمان تو در آب و آتش روند. گفت چه کنم؟ گفت زر

را دشمن گیر، تا مردمان ترا دوست گیرند» ا

این گفتار، نشان میدهد که محمود مالدوست و زرپرست بوده است که حسن میمندی به خوارداشت زر و مال، پندش میدهد!

اما پیش از گشودن این گفتار، به سخنی از گردیزی بنگریم، تا اینان زشترویی خویش را چگونه میخواستند پنهان کردن:

«و هم اندر این وقت یعنی سنه سبع و عشرین و اربعمائه؛ کوشک نو تمام شد بغزنین، با تخت زرین که از بهر این کوشک ساخته بودند مرصع بجواهر، پس امیر شهید رحمت اله بفرمود، تا آن تخت زرین را بنهادند اندر کوشک، و تاج زرین، بوزن هفتاد من آ از زر و جواهر بیاویختند بزنجیرهای زرین!»

سعدی در آغاز بخش یکم گلستانش که ویژهٔ، روش و منش پادشاهان است، نخستین داستان را به محمود ویژه کرده است:

«یکی از ملوک خراسان محمود سبکتکین را بخواب دید چنانکه همه اندامش فروریخته بود مگر چشمان او که همچنان در چشمخانه همی گردید، و نظر همی کرد.

سایر حکما از تأویل آن فروماندند، مگر درویشی که بجای آورد و گفت: هنوز نگران است که مُلکش با دگران است».

سعدی دویست سال پس از محمود میزیست، اما هنوز مردمان، تنگچشمی ویبرا از یاد نبرده بودند، و برای آگاهی از داستانهای نزدیک تر بزمان محمود را دربارهٔ مالدوستی و دست تنگی و باجخواهیهای محمود بویژه از وزیران و بزرگانی که خود آنان را از کار برکنار می کرد و بزندان می افکند، بنگرید به «محمود غزنوی سرآغاز واپسگرایی در ایران». <sup>1</sup>

\*

باز پیدا است که محمود را دست و دل برای سرایندگان و ستایندگان دروغپرداز و گزافهگوی، باز بوده است، چنانکه عنصری را از دستمزدهای او، در خانه؛ دیگدان [اُجاق] سیمین و ابزارهای خوانِ زرین بوده است، و برای یک سرودهٔ ناراست، یک پیلبار درهم از غزنین به ری فرستاده است، تا در

۱- سیرالملوک، خواجه نظام الملک، هیوبرت دارک، انتشارات علمی فرهنگی، ١٣٦٤.

۲- ۲۱۰ کیلو بسنگ امروز!

۳- تاریخ گردیزی، همان، رویهٔ ۴۳۱.

٤- دكتر غلامرضا سليم، نشر بلخ وابسته به بنياد نيشابور، تهران، ١٣٨٣.

جهان آشکار کند که رازیان که زیر فرمان بانو فخرالدوله میزیند محمود، دشمن او را میستایند! نمونهٔ دیگر، چکامهای است که یک هندی میهن فروش، بزبان هندی در ستایش او دشمنی که همهٔ نشانههای فرهنگ آنانرا بزیر کشید و بتاراج بُرد، و هزاران هزار هندی بیگناه را سر برید سروده است:

الپس، نَندا شعری گفت امیر محمود را بلغتِ هندوی، و بنزدیک او فرستاد. و امیر محمود رحمةاله فرمود، تا آن شعر را بر همه شعراء هندوان و پارسیان و تازیان عرضه کردند، همه بپسندیدند و گفتند: سخن از این بلیغتر و بلندتر نتوان گفت. و امیر محمود بدان افتخار کرد و فرمود تا منشوری نوشتند، نندا را به امارت پانزده قلعه، و بنزدیک او فرستادند. گفت: «این صلهٔ آن شعر است که از بهر ما گفتی»! و با آن بسیار چیز فرستاد؛ از ظرایف و جواهر و خلعتها، و نندا، همچنان بسیار مال و جواهر فرستاد، و امیر محمود رحمةاله با فتح و ظفر از آنجا بازگشت و بغزنین آمد»

۱- دشمنی محمود با بانو فخرالدوله نزد همگان روشن است که چون آهنگ رزم با او و گرفتن ری را کرد بانو فخرالدوله بدو پیام داد که مین نبرد با تو را پسیچیدهام اما بدان که اگر بر من پیروز شوی، جهانیان میگویند که محمود با زنی جنگید و پیروز شد و اگر من بر تو پیروز شوم، همگان بر تو ریشخند خواهند کردن و چون محمود چنین شنید، از ترس بازگشت... اما چون آن بانوی بزرگوار بمرد، محمود دیگر بار آهنگ ری کرد، و فرزندان فخرالدوله از ری بیرون آمده به پیشواز سپاه محمود رفتند همگان را دست و پای بزنجیر بستند و گشتند و گنجنپشت ها را آتش زدند، و دانایان را بر دار کشیدند. دفترهای آنان را زیر پای آنان آتش زدند، تا آن دفترها و نویسندگان با هم بسوختند.

برای آگهی یافتن سیاهکاریهای محمود در ری بنگرید به نامهٔ «محمود غزنوی، سرآغاز واپسگرایی در ایران»، نوشته دکتر غلامرضا سلیم، نشر بلخ، ۱۳۸۳.

۲- تاریخ گردیزی، همان، رویهٔ ۴۰۳.

#### زمان افزودن بشاهنامه

اکنون از خوانندهٔ آگاه داوری میخواهم، که بهنگام محمود که ایرانیان، همه، از زشترویی وی و از دست و دل ِ تنگ او، و از اینکه یازده بار از خلیفه پاژنامی افزون بر آنچه که داشت درخواست کرده بود، آگاه بودند، می توان، ویرا؛ راد، و زیباروی، و شاهنشاه نامیدن؟

بیگمان چنین نشاید بودن، و در زمان نشاید چیزی را دیگر نمودن! چنانچه بیهقی نتوانست از نــام فردوسی در کنار ستایشگران دروغزن دربار محمودی یاد کند!

در میان این ستایشها گزافهتر از چنین سخن نیست:

پدر بسر پدر بسر بسر بسر بسر پسسر بساد و پیروزگسرا

و چگونه شاید اندیشیدن که چنین گفتار دروغ، در زمان محمود سروده شده باشد که بـدانزمان همگان میدانستند که پدر محمود را که برای فروش آورده بودند، در نیشابور به درمـی چنـد خریـده بودهاند!

نمونهٔ روشن دیگری که نشان میدهد که بایستی نادرستیها و کژّهگوییها را بـدانهنگام گفـتن و سرودن که از داستان راست، اندکی گذشته باشد، تا به باور مردمان نزدیک شود، همانا کارنامهٔ اردشـیر بابکان را است.

این کارنامه را در بخشهای پایانی این پیشگفتار بررسیدهام، گزیدهٔ سخن آنست که چون اردشیر با نیرنگ و سیاهکاری اردوان را بکشت، و شیوهٔ فرمانروایی را دیگر کرد ایرانیان از وی سخت رنجیده بودند و سر بفرمان وی نمی نهادند، و هرگاه، آشوبی از یکی از گوشههای ایرانشهر برمی خاست، و از اردشیر سر بر می تافتند، چنانکه در همان کارنامه نیز ناگزیر از چنین آشوبها یاد شده است:

س کے جو سرہسوسک اکے واقعاہ واقعاہ اکرام ، ورق وسروسک س

۱- پیش از من نخستین بار دوست و استاد گرامی دکتر غلامرضا سلیم، در نشستهای سالانهٔ بررسی تاریخ ایران که در وزارت فرهنگ و هنر برگزار میشد گفته است که اردشیر با شیوهای که امروز کودتایش مینامند، اردوان را بکشت و خود بر تخت نشست.

# جهامه واهاو ایمام ماه واهاو احرامه واهاو الحرامه اسال المال المال المال معدمه الماله والمال المال المال المال

پس از آن، اردشیر به بخشبخش رفت و بس کارزار و کشتار با سرخدایان ایران (پادشاهان بخشها) کرد، و همواره هنگامیکه یک مرز را خوب (می)کرد مرزی دیگر به بازسری (سرکشی) و نافرمانبری می ایستاد!

چنین سرکشی و نافرمانی همواره در ایران رخ مینمود، بدانروی که ایرانیان یادِ هنگام پرشکوه و مردمسالارانهٔ اشکانیان را فراموش نمیکردند.

پس؛ ساسانیان چارهای اندیشیدند، و آن؛ چنان بود که بگویند شاپور، فرزند اردشیر، از دختر اردوان زاده شده است. و بدینسان نژاد او را از یکسوی به اشکانیان کشاندند، آنگاه با افسانهای کودکانه، پیوند شاپور رانیز با دختری از آن مهرک نوشزاد (انوشهروان) بستند، پس؛ فرزند او «اورمزد» نیز از سوی مادر به اشکانیان پیوست و بدینسان اورمزد شاپور ۷۵٪ اشکانی بشمار آمد، تا با این افسانههای دروغ به ایرانیان بنمایند که ما نیز اشکانی هستیم و از ما کینه در دل مدارید...

با همهٔ این سخنان، ایرانیان؛ اشکانیان را فراموش نکردند، و در نخستین وزشِ شَمالِ آزادی بدانهنگام که پهلوان بزرگ ایران «بهرام پورگشسب» با خسروپرویز روبرو شده بود، بدو گفت:

بزرگی مر اشکانیان را سزا است اگر بشنود مردِ داننده، راست!

پیدا است که این افسانهٔ ناراست، در زمان هرمز یکم، (فرزند شاپور و نوادهٔ اردشیر) یا پس از او ساخته و پرداخته شده است، و این گفتار کارنامه آنرا بازمینماید:

«پس از آنکه هرمز به پادشاهی رسید همگی ایرانشهر، باز به «یکخدایی» (پادشاه یگانه) توانست رسیدن و هرمزد همگی ایرانشهر، و پادشاهان بخش بخش را به فرمانبرداری آورد»

柒

برای دریافت آنکه افزوده ها را چه زمان بشاهنامه اندر کرده اند، می باید به نامه های نزدیک بزمان پایان یافتن شاهنامه نگریستن:

خواجه نظامالملک وزیر سلجوقیان داستانی از محمود و پیرزنی را که بدو ستم روا داشته شده بود،

۱- کارنامهٔ اردشیر بابکان، دکتر بهرام فرهوشی، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۵۴، رویههای ۲-۱۱۱.

۲- شَمال در زبان فارسی برابر نسیم است و هنوز در خراسان، افغانستان و تاجیکستان بر زبان میرود.

٣- كارنامهٔ اردشير بابكان، همان، رويهٔ ١٣٧.

می گوید، آنجا که در سیاستنامه از «دزدان کوچ و بلوچ» نام بـرده شــده اســت: «و ایــن کــوچ و بلــوچ پیوستهٔ ولایت کرمان است». ا

در ویرایش روشن شد که نام کوچ ساختگی است، و نبرد کسری با بلوچ و کوچ از افزوده های شاهنامه است. اما در «سیرالملوک» خواجه نظام الملک که پیرامون ۴۸۴ نوشته شده است سخن از دودمان «کوچ» بهمراه بلوچ رفته است.

پس شاهنامهای که در دست نظام الملک بوده است، همراه با افزوده ها بوده است.

深

عنصر المعالى، كيكاوس پور اسكندر پور قابوس پور وشمگير پور زيار، قابوسنامه را ميان سالهاى ۴۵۷ تا ۴۶۲ هجرى نوشته است، و در آن؛ از داستان افزودهٔ رفتن گشتاسپ بـه روم و آهنگـرى در آن سرزمين ياد ميكند:

«چنانکه گشتاسپ چون از مستقر خویش بیفتاد، و آن قصه درازست، اما مقصود اینستکه وی بروم افتاد، در قسطنطنیه رفت، با وی هیچ چیز نبود از دنیاوی و عیب میداشت نان خواستن، مگر اتفاق چنان افتاده بود که بکودکی در سرای پدر خویش آهنگران دیده بود که کاردها و تیغها و رکاب، و دهانهها کردندی، مجاور، و مگر در طالع وی این صناعت اوفتاده بود، هر روز گردِ ایشان همی گشتی، و همی دیدی، و این صناعت بیاموخته بود، و این روز که بروم درماند، هیچ حیله ندانست، بدوکان آجنگران رفت و گفت؛ من این صناعت دانم، ویرا بمزدور گرفتند و چندانکه آنجا بود از آن صناعت همی زیست و بکس نیازش نبود…»

چنانکه در ویرایش روشن خواهد شد، آن داستانها همه افزوده بشاهنامه است، اما شاهنامهای که در دست عنصرالمعالی بوده است این بخش افزوده را در خود داشته است.

از آنسوی پیدا است که در زمان محمود و مسعود دست به افرایش به شاهنامه نبرده بودند، و بهترین داور و گواه در این سخن همانا گفتار تاریخ بیهقی است که در آن نه سخن از فردوسی میرود، نه از ستایش محمود از سوی فردوسی. اما چون مسعود در سال ۴۳۲ کشته شد. فرمانروایی به «مودود» رسید با چندان جنگهای خونین و کشتارهای سخت که در تاریخهای بیهقی و گردیزی آمده است و اندیشهٔ ایرانیان را پریشان کرده است، نرمنرم می توانستند، نام محمود را بشاهنامه افروده،

۱- سیرالملوک، همان، رویهٔ ۸۲

۲- قابوسنامه، غلامحسین یوسفی، شرکت انتشارات علمی فرهنگی، ۱۳۶۴، چاپ سوم، رویه ۲۰.

۳- همان، رویههای ۱۳۶–۱۳۵.

ستایشهای سست و گزافهای را که اکنون در میان شاهنامه است بدان بیفزایند.

اما از بررسی افزوده ها روشن می شود که پنج سراینده را برای افزایش بشاهنامه، بدینکار گمارده بوده اند، زیرا که شیوهٔ سخن آنان یکسان نیست.

> بخش نخست، تا پادشاهی کیخسرو بخش دویم، پادشاهی کیخسرو تا لهراسپ بخش سیوم، لهراسپ و گشتاسپ بخش چهارم، اسکندر بخش پنجم، ساسانیان

این گروه هرجاکه خواستهاند، داستان را بریده، بخشهایی بدان افزودهاند، بدانروی تا بسرودههای شاهنامه افزوده آنرا به شستهزار رج برسانند، تا نشان دهند که محمود تنگچشم را چه اندازه رادی و دستودلبازی بوده است که میخواسته است شستهزار دینار به فردوسی بدهد!!

چون چنین شد سرایندگان مزدور، [که بیگمان برای سرودن هر رج یکدرهم پاداش گرفتهاند] آغاز کردند به سرودههای سست و بیبنیاد... تا گنجایش شاهنامه بیشتر شود چنانکه در بخش افزودهها آوردهام، گاه سرایندگان، سخن فردوسی را دیگر بار، بگونهای سست آوردهاند و گاه گفتاری باژگونهٔ آنچه که فردوسی گفته است بشاهنامه افزودهاند، تنها بدانروی که بر گنجایش شاهنامه و میزان دستمزد خویش بیفزایند...

شگفتا که دست بردن بشاهنامه پس از گفتار نخستین آغاز میشود:

خداوند نام و خداوند جای خداوند روزیده و رهنمای!

نادرستی این گفتار؛ بیدرنگ در رج پنجم شاهنامه خود مینمایاند:

ز نام و نشان و گمان برتـر اسـت نگارنــدهٔ برشــده گــوهر اســت

و در این؛ هیچ گمان نیست که اندیشهٔ گویندهٔ رج نخستین، از گویندهٔ ایسن گفتار فرسنگها بدور است، زیرا که فردوسی بر بنیاد اندیشهٔ نیاکان خویش، که پس از اسلام نیز بگونهای دیگر روان بوده است، برای خداوند جایگاه و نام و نشان نمی شناخته و او را برتر از پندار و گمان مردمان می شمرد، چنانکه سعدی نیز پس از دوسده و نیم همین را می گوید:

ای برتر از قیاس و گمان و خیال و وهم

· وز هرچه گفتهانـد و شـنیدیم و خوانـدهایــم

مجلس تمام گشت و باخر رسید عمر

ما همچنان در اول وصف تو ماندهایم

عطار نشابور، رهرو بزرگ جهان اندیشه و عرفان ایرانی میگوید:

ای بی نشان محض، نشان از که جویمت؟

گم گشت در تو هر دو جهان، از که جویمت؟

••••

چون در رهت یقین و گمانی همی رود

ای برتر از یقین و گمان، از که جویمت؟

سعدي:

بیدل از بی نشان چه گوید باز؟ بــر نیایــد ز کشــتگان آواز گر کسی وصف او ز من پرسد عاشـقان کشـتگان معشـوقانـد

سعدى:

عطار:

فردوسي:

میبرد، معشوق ما را نام نیست

هرکسی را نام معشوقی که هست عطار:

مےدان بیقسین کے بےخبر بود

هرکس که از این رهـت خبـر داد عطار:

وز تو جهان پر است و جهان از تــو بيخبــر

ای در میان جــانـم و **جان از تو بیخ**بر

ماند محجوب جاوداني باز

هرکـه زو داد یـک **نشــانی** بــاز

فکنده چو سرو سهی بسر چمسن سوی کردگار جهان کسرد روی تسویی برتسر از گسردش آسسمان نگمه کمرد بیسژن بسدان پیلستن شگفت آمدش سخت و برگشمت از اوی که ای برتسر از جایگه و زمان

حمداله مستوفى در تاريخ گزيده مي گويد:

«حق سبحانه و تعالى، در مبدأ فطرت، از كمال قدرت خالقیت و مراد ظهور وحدت الهیت، از یک لفظ، دو عالم آفرید. یکی عالم امر که از جا و جسم مبرا است، دوم عالم خلق که آنرا جسم و جا است، یعنی هر دو عالم از صورت آفرینش عقل کل پیدا گشت».

پس اگر نخستین آفرینش خداوندی که فرمان او است از جسم و جان دور باشـد بیگمـان خـود

خداوند را جسم و جا، یا نام و جای نتواند بودن.

گفتار در این زمینه باندازهٔ چند دفتر است و همین اندازه را بسنده می دانم.

روزی دهندگی خداوند نیز، در اندیشهٔ ایرانی، هزاران فرسنگ دورتر از داده های مینوی او است، و از آنجا که پیروان همهٔ کیش ها، پس از خوردن، سپاس روزی رسانی خداوند را بجای می آورنسد، بایسد به سپاس ایرانیان از خداوند، پیش از خوردن. بنگریم:

«اکنون در اینجا میستاییم اهورامزدا را که جان و راستی را آفرید. آبها را آفرید، گیاهان و روشنایی نیک را آفرید، زمین و سرتاسر پیدایش نیک را راستی نیک بهترین است، خوشبختی است، خوشبختی برای آنکس که راستی را برای (پیوستن) به برترین راستی (خداوند) بخواهد.»

پس اگر ایرانیان بهنگام خوردن، و برخورداری از روزیدهندگی خداوند، سپاس دهشهای بنیادین او را میکنند، نه سپاس روزی دادن او را، میباید بیگمان بودن بآنکه در آغازِ دفترِ خود که جا بـرای ستایش ویژگیهای برتر او است، به روزیدهی او نمی پردازند.

\*\*

چون گفتار درست فردوسی را در رج پنجم شاهنامه دیدیم، روشن می شود که افزاینـدگان پـس از آن گفتار، گفتاری دیگر را افزودهاند، که بگونهٔ نادرست سروده شده است:

کـه او برتـر از نـام و از جايگـاه

نیابد بدو نیز اندیشه راه

افزون بر دوبارهگویی رج پنجم چند نادرستی در آن دیده میشود:

یک: نیز در لت نخست نادرخور است.

دو: راه یافتنِ اندیشه به او نیز نادرست است،... و سخن درست آنستکه گفته شود: در اندیشه نمی گنجد.

سه: چون افزاینده به نادرستی گفتار خویش پی برد، در گفتار پسین چنین سرود: خرد را و جان را همی سنجد او در اندیشهٔ سخته کی گنجـد او

#### نمونهای دیگر:

در گفتار میان خسروپرویز و بهرام پورگشسب چنین آمده است:

بخواهد شدن، تو کهای در جهان؟

اگـر پادشـاهی ز تخـم کیـان

افزاینده در همان داستان چنین آورده است:

گر این پادشاهی ز تخم کیان

بخواهد شدن، من نبندم ميان

آشکارا نشان میدهد که افزاینده را رای بر آن بوده است که بگنجایش شاهنامه بیفزاید.

#### نمونهای دیگر:

در مهمانی بهرام در خانه برزگر:

که هرکاره و آتش آر، از نهفت نباید که بیند ورا آفتاب

بیامد زن از خانه، با شــوی گفــت ز هرگونه تخم انــدرافکن بــه آب

با چنین سخن پیدا است که آنان را آهنگ پختن «شوربا» است، اما در گفتار پسین به «شـیربا» [آش شیر!] دگرگون می شود:

زن و مرد از آن کار پردخته شد چه نیکو بدی، گر بدی زیربا! بهر كاره چـون شـيربا پختـه شــد

نهاد از برش كاسة شيربا

یک: شاید بودن که خواننده گمان بَرَد که سخن از سوی افزایندگان نیست، و شوربا، بر دست نویسندگان بگونهٔ شیربا درآمده است.

دو: اما بیدرنگ در رج پسین شیربا با زیربا [زیرهبا؟] پساوا می یابد، و چاره نمی ماند که بپذیریم، افزاینده شوربا را به شیربا گردانده است.

سه: زن و مرد را «پردخته شدند» باید.

چهار: سخن رج پایانین، خوارداشتِ خواننده است از سوی افزایندهای که تنها رای او افزودن یک رج دیگر بگفتار است، تا یکدرم دیگر از کارفرما بستاند، وگرنه آن سخن را نه بهرام گفته بود، نه زن و شوی!

پس چنین گفتار از آن کیست بجز افزاینده؟

در آینده و بهنگام، باز؛ چنین افزودهها را برمیرسیم، و بدینجا گفتار را بپایان میرسانم.

₩

از همه شگفتانگیزتر دست بردن افزایندگان است به پیوند میان جان و روان پدر و فرزنـد، آنجـا که فردوسی در سوگ از دست دادن فرزندش میگوید:

چرا؟ راه جُستى، ز همراه پير!

ز بدها تو بسوی مسرا دسستگیر

و آنان افزودهاند:

غمی گشت و یکباره بنمود پشت

همی بود همواره با مـن درشـت!

چنین افزوده ها، روشن نشان می دهد که افزایندگان مزدور بوده اند، و برای سرودن هـر رج پـاداش گرفته اند، وگرنه اینچنین آشکارا، سخنان نادرخور را پی درپی نشایستی آوردن!

## ويرايش شاهنامه

حمداله مستوفی قزوینی نخستین کس است در ایران، که دریافت، افزایندگان، به سخنان فردوسی دست برده، آنرا دیگرگون کردهاند.

وی در پیشگفتار «ظفرنامه» دربارهٔ شاهنامه چنین میگوید:

چه بحری؟ پر از پاک در خوشاب شده از رواندی او آب، آب ولیکن تبه گشته از روزگار چو تخلیط رفته در او بیشمار نسمه و نویسندگان سربسر شده پاک، آن نامه؛ زیروزبر زدست بدان، نیک؛ شوریده حال گذشته بر آن نامه، بسیار سال نبوده کسی را به تنقیح آن هوایی شده نامه، شوریده؛ زان

وی در این سخنان یادآور می شود که بایستی شاهنامه ویرایش (تنقیح) شود، و خود با نگرش به بیش از پنجاه نمونهٔ شاهنامه که در دست داشته است، تا آنجا که توان داشته، چنین کرده است، اما شاهنامهٔ او نیز، نیک پیرایش یافته نیست، بدانروی که او را نیز، آگاهی های بایسته برای ویرایش شاهنامه نبوده است. ا

چنین است سرگذشت، و سرنوشت کشوری که فرمانروایان آن بیگانه بـوده، هـیچ پیوندشـان بـا فرهنگ کشوری که بر آن فرمان میرانند، نباشد.

هرآینه از زمان محمود تا انقلاب اسلامی، در دستگاه رهبری کشور، نگرشی بفرهنگ نیز میبود، نه بشاهنامه دستبرد میزدند، و نه نیاز به پالایش و ویرایش آن بسود، اما چسون زمان بسر ما چسین نگشت... هم بشاهنامه دست بردند، و هم کسی یا دستگاهی در اندیشهٔ ویرایش آن نیفتاد.

\*

پس از حمداله مستوفى، لطفعليخان آذر در تذكرهٔ آتشكده دربارهٔ شاهنامه مى گويد:

۱- از این آگاهیها در گفتار چگونگی سنجش گفتار یاد خواهد شد.

«حالا نمیتوان گفت، در این کتاب، شعری از فردوسی بدون تغییر باقی مانده است».

\*

## و ماکان در پیشگفتار شاهنامهٔ خود میگوید:

«بتصاریف زمان و انقلاب دوران و اختلال حال ایران، چنان از دست کاتبان جهالت کیش، و نستاخان کجاندیش، مسخ و فسخ گردید...»

و استاد روانشاد داعیالاسلام (ایرانپرست) در پیشگفتار فرهنگ بزرگ «نظام» میگوید:

«نسخ و دواوین شعراء پر از اغلاط است و حتی کتب مشهورهٔ شعر، مثل شاهنامه فردوسی و خمسهٔ نظامی، تاکنون پر از اغلاط کتابت و تصحیف است».

دکتر مهدی غروی در «سیمرغ سفید» میگوید: «کمتر دیده ایم کتابی را که در ایران و دیگر کشورهای مشرق زمین نوشته شود، و از اِعمال نفوذ و مداخلهٔ صاحب قدرتان عصر بدور مانده باشد. شاهنامه از جمله کتابهای کم نظیری است که این خصوصیات را دارد و علی رغم شایعات مبنی بر سروده شدن آن برای خوشایند سلطان محمود، اثری است مستقل و ملی که فردوسی آنرا ساخت (؟) فقط برای تحقق یک هدف ملی و مملکتی» ا

\*

پیدا است که پس از پیدایی چاپ، نخستین شاهنامه چاپی در هندوستان بر دست لومسدن ۱۸۱۱ و پس از آن شاهنامهٔ ماکان ۱۸۲۹. آنگاه در ۱۸۴۹ بر دست محمدباقر صاحب تاجر شیرازی، در ۱۸۵۰ در تهران مصطفی قلی کجوری، ۱۸۵۳ بمبئی خط «آقا بابا»، شاهنامه اولیاء سمیع بندر بمبئی، و در ۱۲۳۶ (۱۸۵۷)، از روی شاهنامهٔ ماکان و شش نمونهٔ دیگر، تبریز، عسگر اردوبادی آ... و پس از آنها شاهنامه امیربهادر و امیرکبیر، و شاهنامههای ژول مُل و وولرس در اروپا، و شاهنامهٔ مسکو، و شاهنامهٔ دبیرسیاقی و شاهنامهٔ قریب بهبودی در ایران، شاهنامه جیحونی و در پایان کار بزرگِ خالقی مطلق در آلمان و چاب آمریکا.

چنین می نماید که پس از ویرایش و نگرش حمداله مستوفی، در میان شاهنامه های یاد شده نخستین شاهنامه که با نگرش به هفت نمونهٔ شاهنامه انجام گرفته، همان شاهنامه تبریز است، و پس از آن شاهنامه مسکو، و امروز شاهنامه خالقی مطلق است.

در شاهنامهٔ چاپ مسکو، شاهنامهٔ لندن را بچاپ رساندند، و در زیرنویس دگرگونیهای نمونههای

۱– مجله هنر و مردم سالهای ۷–۱۳۵٦ در گفتار سیمرغ سفید، نگرشی در چگونگی استمرار فرهنگی ایرانزمین با بررسی شاهنامه فردوسی و نقش و نگارههای آن در هزار سال گذشته.

۲- برای آگاهی بیشتر بنگرید به کتابشناسی شاهنامه ایرج افشار.

ويرايش شاهنامه

دیگر را یادآور شدند، اما خالقی مطلق در هر رج، آن نمونه را که در پچینها گونهگون، بیشتر هماننـد داشته در شاهنامهٔ خویش آورده است، و دیگر نمونهها را بزیرنویس برده!

این شیوه، بنیاد را بر بیشترین کاربرد نمونه ها گذاشته است، که: «چون بیشتر است، درست تر است» کار خالقی مطلق بسیار گسترده است، و با زمانی که آن استاد بر سرِ برابر نهادن شاهنامه های فراوان نهاده است (سیوشش سال) ارزنده ترین کاریست که تاکنون در زمینهٔ شناختن شاهنامه بانجام رسیده است، و پیدا است که فراهم آوردن نمونه ها و نگرش به یکایک آنها، و برآوردن یک نمونه از میان آنها، شایستهٔ بس ستایش و بزرگداشت و آفرین است، کاری بزرگ که در ویرایش شاهنامه بیاری من آمد، و اگرچه آن رادمرد، کار را برای همهٔ ایران و ایرانیان بانجام رساند، اما من از میان ایرانیان، بیش از همه از کوشش و نگرش وی برخوردار شده ام، پس بیش از همگان سپاسدار وی هستم.

در بخشهایی از شاهنامهٔ یادشده، که هنوز بدست ما نرسیده است<sup>۱</sup>، از نمونهٔ مسکو نیز بهره بردم، اما به یکایک شاهنامههای دیگر نیز نگریستهام، چنانکه گونهٔ درست «نامهٔ زال بسام» را از از گفتاری از چهار مقالهٔ عروضی سمرقندی برگرفتم که در هیچیک از شاهنامههای در دست، گفتاری بدرستی آن نیامده است.

Ж,

در میانهٔ کارِ ویرایش چون برای سخنرانی دربارهٔ شاهنامه به سپاهان فراخوانده شدم، بهنگام بازگشت، یکی از یاران؛ دکتر یدالله بابایی مرا بدیدار گنجینهٔ شگفتانگیز خویش که همهگونه یادگار پیشینیان در آن فراهم آمده بود، فراخواند، و چون دیدار آن گنجینه بپایان رسید، و آهنگ بازگشت کردم، ایشان شاهنامهای را با دو دست به من داد، و افزود که برای ویرایش شاهنامه، از این نمونه نیز بهره ببرید. من شاهنامه را گرفته بوسیدم، و گفتم که: بهره می برم، و بشما بازمی گردانم.

چـون آن شـاهنامه را بتهـران آوردم، دری شـگفت بـروی مـن گشـوده شـد، کـه مـرا بـر بسـا از سردرگمیهای ویرایش پیروز کرد.

من آن شاهنامه را «شاهنامهٔ سپاهان» نام نهادم، و با آنکه نیمی از آغاز شاهنامه از آن فروافتاده بود، نیمهٔ دویم آن (که از داستان نبرد بیژن و هومان آغاز می شود) چنانکه گفتم در ویرایش بکارم آمد، که همه جا در زیرنویسها، از آن با نام شاهنامهٔ سپاهان یاد کردهام.

\*

و شگفتی بدانهنگام، خود مینماید که برخی تاریکیهای ویرایش، بیــاری شــاهنامه چــاپ امیرکبیــر

(امیربهادری) که پژوهندگان، آنرا درشمار نمی آورند، روشن شد، که هر یک را در جای بازنمودهام.

شاهنامهٔ بنداری نیز گنجینهٔ بزرگی است که برخی شاهنامه شناسان! آنرا چنانکه باید نشناخته اند، و داوری نادرست دربارهٔ آن کرده اند، و در کار ویرایش هرجای که از آن بهره گرفته ام، در زیرنویس آورده ام.

امًا از آن میان دو نکته را یادآور میشوم:

یک: در رویهٔ ۳۶۵ دفترِ نخست بنداری پیش از داستانِ مرگرِ رستم، افزایندگان؛ ستایشی نادرخور از محمود را گنجاندهاند که در شاهنامهٔ بنداری نیامده است و ویراستار آن، به گمان آن که بنداری آن بخش را از شاهنامه زدوده است: «حذف المترجم هنا ابیاتاً فی مدح السطان محمود»: آن بخش را از نمونههای دیگر شاهنامه برگرفته و در زیرنویس آورده است.

پیدا است که در نسخهای که دردست بنداری بوده است این ستایش نابجا نیامده بوده است.

دو: در داستان آوردن کلیله و دمنه (رویهٔ ۱۵۲، دفتر دویُم شاهنامهٔ بنداری) گفتاری در ایس زمینه آمده است که داوریای است دربارهٔ ترجمان آن دفتر (برزویهٔ پزشک) که خواننده را بـدان رهنمـون می شوم.

فرزندان فردوسی را بایستی با سپاس و آفرین از آن بزرگمرد «بنداری سپاهانی» یاد کردن [که در آن هنگامهٔ جنگ و خونریزی و تبهکاریهای مغولان، آنرا بتازی برگرداند، تبا اگر شاهنامه پارسی از میان رود گونهٔ تازی آن برجای ماند] و نیز به ویراستار فرهیختهٔ آن عبدالوهاب عَزام درود و ستایش فرستادن، که با زیرنویسهای شایسته، آن نمونه را بدست ما داد!

نمونههای در دست خالقی مطلق را درست با همان شمارهها و گزیدهها آوردهام چنانکه نمونههای چاپ مسکو را.

از آنچه که افزون بر شاهنامه های یاد شده بهره گرفته ام در زیرنویس ها یاد شده است، و از آنمیان شاهنامه حمداله مستوفی است که همراه با ظفرنامه آورده است.

## ويرايش من

در سال ۱۳۵۵ خیامی، با خویش می اندیشیدم که: برای بیدار کردن جوانان ایران از آن خوابِ سهمگین که بدانزمان گرفتارش بودیم - چه بایستی کردن؟

چون از همه سوی؛ بدان پرسش نگریستم، بر من روشن شد که جوان ایرانی، با خواندن شاهنامه، راه خویش را پیدا خواهد کرد. اما پرسش پسین چنین بود که چگونه شاید، یک شاهنامهٔ گران را بدست نوجوان و جوان دادن، و از وی خواندن آنرا خواستن؟

پس، چندی با این اندیشه گذراندم، تا آنکه بدین جای رسیدم که: بـرای جـوان ایرانی، خوانـدن سرگذشت رستم پهلوان بسنده می نماید، زیرا که داستانهای رستم همهٔ آنچه را که چشم بـدان داریـم، از؛ ایراندوستی، جانسپاری در راه ایران، مردانگی، گذشت، دیدگاه بلند، راستی، بهـروزی و پیـروزی... کوشش در راه اندیشهٔ نیک و پایداری میهن... نهفته است!

آنگاه پرسشی دیگر پیش آمد: داستانهای رستم نیمی از شاهنامه را دربرمیگیسرد، و نمیتوان از نوجوان و جوان امروز حسال ۱۳۵۵ – خواستن، که آنرا در دست گیرد و بخواند.

باز چندی در این اندیشه و جستوجوی گذراندم، تا آنکه فروغی بر اندیشهٔ من بتافت: می توان با جداسازی داستانها، از یکدیگر، آنرا در چند دفترِ خُرد فراهم کردن، تا نوجوان از دیدن و در دست گرفتن آن نهراسد!

چون چنین اندیشیدم، بیدرنگ به جداسازی داستانها پرداختم، و کار را همانروز آغاز کردم ، و چون در گزارش داستانها به پیش میرفتم، جایبجای به نکته ای سخت ناخوشایند بسر میخوردم، و آن، چنان بود که میدیدم در برخی بخشها، سخن من و گزارشی که بر سرودهٔ فردوسی مینویسم، از گفتار فردوسی زیباتر مینماید، و از چنین دریافت، اندریافتی سخت، آزاردهنده؛ جان و روان مرا

۱- این داستانها در یازده دفتر فراهم آمد که پس از بیست و یکسال در سال ۱۳۷۱ بچاپ رسید، و در سال از ۱۳۸۳ بچاپ دویم رسید که در هر دو بار، بس زود بپایان رسید، و امید بدان می،بندم که چاپ سیوم آن از روی نمونهٔ ویرایش شده بچاپ رسد.

۲- اندریافت در گفتار پورسینا بجای احساس و ادراک آمده است.

فرامی گرفت، و نزد خویش شرمزده می شدم که چرا بایستی چنین باشد؟

تا آنکه نرمنرم، چنین اندیشیدم که شاید بودن که چنین سخنان، از سوی پچینبرداران ابشاهنامه افزوده شده باشد! سخنی که گاهگاه شاهنامه شناسان آن هنگام می گفتند، و بار همهٔ گناهان را بر دوش آنان می نهادند! پس آغاز کردم بخواندن یکبارهٔ شاهنامه، و آنچه را که می اندیشیدم بر کنار آن می نوشتم، و در پایان این بخش نمونهای چندی از چنان یادداشتها، آمده است.

\*

بدانهنگام؛ پسر روانشاد من -که جان در راه ایرانیان باخت- ده ساله بود، و چون هربار که از بازی و ورزش کودکانه بازمیگشت، سرِ مرا بر روی شاهنامه خم می دید. یکبار بمن گفت؛ بابا! چندین خواندن از برای چیست؟ و من پاسخ دادم که: بابا جان! اگر کسی خواهد که دانشمند شود بایستی بسیار بخواند! چون چنین شنید؛ چهره پرآژنگ پرسش کرد و گفت: پس مرا نیز بایستی همین اندازه خواندن؟ بدو گفتم بابا جان، اکنون تو را بایستی ورزش و بازی کردن و نیرومند شدن و شاد بودن! پس، بهنگام؛ تو نیز همین اندازه خواهی خواند! چون چنین گفتم، رنج، از اندیشه و شکنج از رخسارش دور گشت، و گفت پس بفرمای تا یک یادگاری در این برگه که میخوانی بنویسم و با سرودهای کودکانه که خود سروده بود و همواره با بانگ بلند میخواند، بنویسم و با سرودهای کودکانه که خود سروده بود و همواره با بانگ بلند میخواند، یادگاری نوشت و نام و مُهر، و ماهروز را بدان افزود، و آن فرزند، نخستین فرزند ایران بود که در هفده سالگی شاهنامه را از سر تا بُن خوانده بود، چنانکه نمونهای از ایران بود که در هفده سالگی شاهنامه را از سر تا بُن خوانده بود، چنانکه نمونهای از در داستان اسکندر خواهد آمد.



١- پچين: نسخه، رونويس.

۲- بفرمای، در زبان فارسی بجای «اجازه بده» کاربرد داشته است و در شاهنامه همواره چنین آمده است.

چون فرزند من بالا گرفت، و با داشتنِ کارِ پزشکی و درمان دردمندان، همواره بخواندن شاهنامه و متنهای پهلوی سرگرم بود، در مهرروز و مهرماه و جشن مهرگان ۱۳۷۹ مهرک افشین من که بروزِ دیبمهر ۱۳۴۵ چشم بجهان گشوده بود در درمانگاه مهر، که خود، در یک بخش فرودین نیشابور برای یاری به بیماران تهیدست بنیاد نهاده بود، بهنگام نگرش مهربانانه به یک بیمارِ دردمند، برق ویرا گرفت و در یک دَم، جان بگروتمان بُرد!

پرستاران درمانگاه مرا گفتند که وی پیش از فروافتادن بزمین با نگاهی ژرف و بس شگفت، چنان بما نگریست که هرگز چنان نگاه را نه از وی، و نه از دیگر کس، ندیده بودیم... و من دانستم که آن نگاه پیام به من است، برای بپایان رساندن کار ویرایش شاهنامه، و «داستان ایران بر بنیاد گفتارهای ایرانی»...

چون سالها گذشت، و بسال ۱۳۸۵ رسیدیم ایمان خدافرد فرزندی دیگر، که نوشته های مرا با رایانه واژه نگاری میکند، دفتر نخست را بپایان رساند، از وی پرسیدم کار را چه روز بپایان رساندی، پاسخ داد روز آدینه بیست وسیوم تیرماه... و چون بیادداشت مهرک افشین خویش بازنگریستم بیست وسیوم تیرماه ۱۳۵۵ را نشان میداد! و شگفتی برتر از این نیست که نه تنها سی سال زمان فرخندهٔ فردوسی بر جان من نیز گذشت که ماه و روز آن نیز برابر بود!

\*\*

این اندازه را بدفتر افزودم، تا بگویم که پس از رفتن وی نیز دَمبدَم یاوری او از جهان مینوی بمن می رسید و من افسردهٔ جان و دل پریش را با سخنانی که در خوابها میگفت، یا در خواب دوستان خود، مهرداد و بهنام، بگونهٔ پیام بمن میرساند، در ویرایش نیز یاور بود، چنانکه یکبار در خواب «شهلا» بمن پیام داد که رویهٔ ۲۳۶ را یکبار دیگر بنگرم، و چون بدان نگریستم دو رج افزوده می نمود که من در ویرایش پیشین بدان پی نبرده بودم، و این گفتار؛ پیامی بزرگ بود که هشدار می داد، «بر ویرایشی که تا آنزمان انجام شده بود بسنده نکنم»، و من هم چنین کردم، و بارها بخشهای ویرایش شده را بازنگریستم.

چنین یاوریها از مینوجهان، چنان بود که فرزند روانشاد فردوسی نیز -که پیش از پدر

۱- ماهروز یادداشت چنانکه در نگاره دیده میشود ۳۵/٤/۲۳ شاهنشاهی! است که ۱۳۵۵ خیامی باشد.

از جهان برفت- در کار پدر می کرد، و شگفتی؛ آن زمان می افزاید که فرزند فردوسی بیست و هشت سال پس از پدر زاده شده بود:

مرا شستوپنج و ورا سی وهفت نپرسید از این پیـر و تنهـا برفت افشینک نیز در بیستوهشت سالگی من بدین جهان گام نهاد، و گام فرخندهٔ وی برای من همچون گام فرخندهٔ فرزند فردوسی، در کار پدر چنان کارساز بود که بپایان نیک انجامید!

یدر را همی، جای خواهـد گزیـد

کنون او سوی روشنایی رسید

\*

بر خواننده روشن است که من پیش از آغاز بکار شاهنامه بکار سرایش می پرداختم، اما چون آنرا برای خویشکاری بزرگی که در ویرایش شاهنامه و نوشتن داستان ایران داشتم؛ بکنار نهادم، در رفتن فرزندم، از چندان سرود و سخن و چکامه، تنها یک فهلوی بر روان و زبان من گذشت:

نه بگرفتی زگلزار جهان؛ کام نه ماندی در برم با ناز و آرام با ناز و آرام با ناز و آرام با ناز و آرام ببود آیین تو، ای جان شیرین! که در ره پیش بابا، وانهی گام! روزگار گذشت، و چون باری دیگر به سرودهٔ فردوسی در اندوه فرزند رسیدم، دانستم که گفتار من نیز هماوای سرودهٔ فردوسی است:

چرا؟ راه جُستی ز همراه پیرا

ز بدها تو بودی مرا دستگیر

举

چون چند سال بر کار ویرایش من گذشت، و انجمنهای شاهنامه خوانی در بنیاد نیشابور و دانشگاهها برگزار می کردیم و در میانهٔ گفتار گاهگاه سخنان افزوده را می شکافتم، یک شب، در انجمنی که در تالار غدیر خوابگاه دانشجویان دانشگاه تهران داشتیم ، مردی که چهر او نشان میداد دانشجو نیست و شاید استاد باشد. از ردهٔ پشت تالار برخاست، و از من پرسید: استاد! چرا شما ویرایش شاهنامه را برای خود می کنید، نه برای چاپ، چنانکه بدست همگان رسد؟ بدانزمان، سخن از ویرایش قریب بهبودی در ایران، و ویرایش جلال خالقی مطلق در آلمان در میان بود و من بدو پاسخ

بر کار پژوهش و آموزش به دانشجویان نامبرده زیرا پس از وی دیگر کسی بدان کار دست نیازید و زمان ننهاد!

۱- بدانروی که دانشجویان در خوابگاو همگانی نیاز به رفتوآمد و رهسپری در راههای دراز را ندارند و بآسـانی مـیـتواننـد در انجمـنهـایی اینچنین هموند باشند چند سال در خوابگاو دانشجویان دانشگاه تهران انجمنهای شاهنامهخوانی و آموزش پهلوی برگزار کردیم. انجمنِ پایانین آن بود که به کوشش دانشجوی فرهیختهٔ آذربایجانی **داریوش افروز** و [امروز دکتر داریوش افروز] برپای شد و نکتهٔ پایانین بود

ويرايش من

دادم که در دو سوی، کارِ ویرایش، پیگیری می شود، و مزا نشایستی که بکار آنان اندر شوم! باز، آن مرد برخاست و گفت که شاهنامه از آن همگان است، و با چنین نگرش که شسما دارید می باید که فرهنگیان ایران را از کار خویش آگاه سازید! بجایی زیان نمی رسد که از سویی دیگر نیز ویرایشی دیگر بدست ایرانیان رسد!

باز؛ من پاسخ دادم که کارِ من نگرش به پنهان، و رازورمزهای شاهنامه است چنانکه در «زنـدگی و مهاجرت آریاییان» بازنمودهام... کار نگرش به آشکار و گفتار را بدیگران وامینهم.

سدیگربار برخاست و گفت آیا بهتر نیست؟ که برای شکافتن رازورمزها و نوشتن داستان ایسران یک شاهنامهٔ ویرایش شده بایرانیان پیشکش کنید!

پاسخ دادم که شاهنامه را برای رسیدن به یک نمونهٔ درست برای نوشتن «داستان ایسران» ویسرایش میکنم، دیگر جایها، از آن دیگران باشد بهتر مینماید!

جوانمرد، باز از جای برخاست و با انگشت بر روی نگاه، مرا هشداری سخت داد!

«استاد! اگر نکنید، به فرهنگ ایران خیانت کردهاید!»

و تیر بر جان و دل من فرونشست...

آن شب، پس از بازگشتن از خوابگاه دانشجویان، با خویش اندیشیدم که بسرای ویسرایش فراگیسر شاهنامه چه کسان را بایستی گردهم آوردن؟ تا کار بدرستی بسامان رسد!

و یکایک سنجهها (معیارها) از اندیشهام گذشت [که در بخش پسین بگونهٔ گسترده تسر، از آن یاد کرده ام]... پس؛ در یکدم بدانجا رسیدم که خداوند، و فرهنگ نیاکان، همهٔ دانشهای بایسته را به یک کس داده است، چنانکه نیاز به فراهم آوردن فرزانگان از چهارسوی نباشد، و پاسخ تو به ایس داده پروردگار، و دهش نیاکان چه باید باشد؟ بجز از آغاز به ویرایش شاهنامه برای همگان!

چون بدینجای رسیدم از جای برخاستم و خدای را نیایش کردم، و پیمان بستم که ویرایش میکنم، و چون نگریستم گاهشمار، ۲/۵ پس از نیمه شب را نشان میداد، و من ۵/۵ تسو بر سرِ آن اندیشه و داوری نهاده بودم!

شادمان از چنان اندیشه ها، کار را از فردای آنروز آغاز کردم، و نام آن جوانمرد را، که مرا بدین خویشکاری بزرگ برانگیخت نمیدانم! خداوند یارش باد و روان نیاکان خردمند، از وی خشنود!

## آفرينياد

در انجام یافتن این کار بزرگ چند کس یاور من بودهاند:

ایمان خدافرد، فرزند فروتن، اما سخت کوش و تیزنگر بنیاد که با کوشش و نگرش چند ساله،

杂

نوشتههای مرا با رایانه واژهپردازی کرد، و در بازیافتن برخی سخنان و سرودهها و واژهها یاور من بـود، و کار واژهپردازی وی چنانست که از همهٔ شاهنامههای چاپ شدهٔ امروز زیباتر و آراستهتر مینماید.

· فریبا معزّی هنرمند دلبسته بفرهنگ ایران، که با نگارهپردازیهای زیبا و درخور نگوش خویش، دفتر مرا آرایش کرد.

فرزين غفورى استاد خوشنويس كه دبيرهٔ زيبايش دفتر را آراسته است.

یدالله کابلی استاد خوشنویسی شکسته نستعلیق که نوشتهٔ ویژهٔ ایشان «بنام خداوند جان و خرد» دیباچهٔ شاهنامهٔ ما، و سرآغاز همهٔ دفترهای بنیاد نیشابور است.

استاد حسین شهیدی مازندرانی (بیژن) دوست و یاور گرامی که مرا در یافتن برخی نمونه ها یاری کرد.

سلمان محمدی هموند انجمنهای شاهنامهخوانی بنیاد نیشابور که در آغاز کار، با ویسرایش مسن همرای نبود اما چون زمان گذشت، و دیدگاههای مرا پذیرفت، بسا از لغزشهای پیش آمده در کار را، بر بنیاد همان سنجهها که خود داده بودم، دریافت و در درازنای سالها شاهنامهخوانی یاور من بود.

آزادهٔ احسانی که دبیرهٔ پهلوی بس زیبای او زیور دفتر شد.

علیرضا حیدری جوان تیزنگر، که بجز از ویرایش نمونه های چاپی، با بینش ژرف خویش، بر بسا از افزوده های شاهنامه؛ که از دید من پنهان مانده بود انگشت نهاد و یاوری کرد و با آنکه نزدیک بیایان کار بیاری من آمد، از آغاز تا یایان شاهنامه یاریگر من شد.

عفت امانی که نمونههای چاپی را ویرایش کرد، و در چند نکته در ویرایش فنی نیز یاور من بود.

محمدرضا مرندیان (بُرزین) که وی نیز با دلبستگی شگفت دفتر نخست شاهنامه را بازبینی کرد، و برخی از افزودههای پنهان را بر من آشکار کرد.

دکتر منوچهر مشتاق خراسانی که از پژوهش گستردهٔ وی نگارههایی را در این دفتر آوردهایم. پروین توکلی مقدم که با نگرش و دلبستگی فراوان، چندماه بکار فیشبرداری از یادداشتهای مسن بر شاهنامه پرداخت که آن خود، گنجی است برای پژوهندگان آینده.

خواهر بزرگوارم آرمان، و فرزند برومند بنیاد فرشید ابراهیمی که در همهٔ کارها، یاور بنیاد و یــاریگر من هستند. فرشید ابراهیمی بویژه در سامان دادن به بخش پسین، کوششهای همهسویه کرد.

涤

کار ما بپایان رسید، اما دست تنگ بنیاد نیشابور، که همهٔ کارها را سرفرازانه، برایگان در راه فرهنگ ایران بانجام می رساند، برای چاب شاهنامه درمانده بود!

در این رهگذر سه تن از یاران بنیاد نیشابور مهندس سید حسن سادات، مهندس نیما عمرانی و فرشید ابراهیمی کوششهای دامنه دار آغاز کردند، تا گروهی از ایرانپرستان را به یاوری مالی برای چاپ شاهنامه برانگیزند، که با درود و آفرین از آنان یاد می شود، و آفرین ویژه، بر همهٔ آنان؛ از سوی روان جاودان فردوسی است که نشان دادند با نگرش و دهش فرزندان فردوسی، شاهنامه بچاپ میرسد:

آذینی، (مهندس) محمدرضا

آریانفر (دکتر) صفر عبدالله (تاجیکستان)

ابازری، شهرام

اتفاق، (مهندس) مسيح

افروز، (دکتر) داریوش

اردشيريان، (مهندس) فيروز

اعتضادی، مُرتا

**اعتضادی،** میترا

ایزدی، بهرام

**پایور**، (مهندس) کامبیز

پدرام، لطيف (افغانستان)

**پدرام**، على اكبر

پرهام (دکتر)

توسلی، علی

ثمرهٔ گلستانی، مرتضی

حجازىزاده، حسين

خلف بيكي، أنژلا

خيام، رضا

**ربیعی**، ناصر

رضائی افشار، ایرج

**زینالیان**، بهاره

سادات، (مهندس سید حسن)

ساسانفر، آبتين

سراج (آدینه) از سوی فرزندان آن روانشاد

شركت پليمر آرياساسول

شركت پتروشيمي مارون

صدرعاملي، (مهندس) جمالالدين

صوراسرافیل، (مهندس شیرین)

صوفىزاده، شادى (تاجيكستان)

طوسىوند، (دكتر) محمدحسين

عالمي، ...

عسگری، (مهندس) بهمن

عمراني، (مهندس) مصطفى

غريبشاهي (دكتر شاهبهرام)

فريدناييني، (مهندس) عبدالرضا

فنایی، محمدمهدی

قائمي، (دكتر) ابوالفضل

**گرایلی**، مژگان

مشكين، (دكتر) بهنام

مظفری سردشتی، رشید

مقدادی، مهرداد

مؤمنی اَزَندریانی، شهلا

نصير احمدي، (دكتر) احمد

**ﻧﻮﺫﺭﻯ،** ﻣﻨﻮﭼﻬﺮ

نورمحمدي، أتوسا

هازلی آلانی، (دکتر) رضا، بنامگانه نیای بزرگوارش دکتر مصطفی ضرغامفر

یاران شهر سپاهان که در تنگدستیهای بنیاد نیشابور مرا یار بودند:

استاد محمد مهریار، دکتر پرویز دبیری، احمد احمدی، مظفر احمدی، عباس دُخانی، مهندس محمد رضایی، محمدعلی کاروانیور

و فرزند برومندم، مهندس سرفراز ایران، ناصر تقی بیگلو که در سخت ترین روزهای درماندگی

ويرايش من

بنیاد نیشابور بیاریم برخاست و مرا از بدهی و بهرههای روزافزون و شگفتیافزای بانک -که میگویند؛ بهره نمیگیرد!- رهانید.

روانشاد مهندس کیخسرو اردشیر زارع که خانهٔ خویش را کانون فروزشِ فرهنگ ایسران کرد و بنیاد نیشابور در این آشیانه، در؛ به روی جوانانِ فرزانهٔ ایران، گشاده دارد و انجمنهای شاهنامه خوانی و آموزش زبانهای باستانی و پژوهش در هنر و فرهنگ ایران در آن روان است.

دختِ خردمندش شیرین کیخسرو زارع که بر دهش پدر افزود و یک اُشکوبِ دیگر از ایس ساختمان را به گنجنپشت و پژوهشگاه و گنجینهٔ بنیاد، ویژه کرد تا جوانانِ بیداردل بتوانند با آسایشِ بیشتر در آن به پژوهش بپردازند.

دکتر یدالله بابایی که شاهنامهٔ سپاهان را برای ویرایش به من سپرد.

浴

با سپاس از نگرش ویژهٔ نخستوزیر گرامی اقلیم کردستان **نچیروان بارزانی** بدین شاهنامه.

幸

یارانی که سالهای دراز برگزاری انجمینهای شاهنامه خوانی، یاریشان بمین رسید، شادروان علی اکبر خرمشاهی، شادروان اسفندیار ماوندادی، هما خورسندیان، سالومهٔ بهشتی، حمید مقدم، مستان و مرجان، شهرزاد، ونداسپ، زربانو، بهنوش، پروانه، مهرانگیز، امیر، مهرناز، دُخدو.

مهندس حسن سادات که با کوشش و نگرش پیگیر خویش در بسیاری از دشواریها، یاور ما بود. معاونت فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، و مدیریت کل چاپ و نشر آن وزارت که با ویژه کردن کاغذ ببهای دولتی، بچاپ شاهنامه یاری رساندند.

\*

با درود بر روانِ فراهمآورندگان شاهنامهٔ چاپ مسکو و سپاس ویژه به دکتر جلال خالقی مطلق که با کوششی سخت و درخور آفرین، نمونهای یگانه از شاهنامه فراهم آورد، و رنج دوبارهنگری به همهٔ آن پچینها را از دوش آیندگان برداشت، چنانکه راهِ نگرش به آن انبوه پیشین را بر من نیز هموار کرد.

泰

با سپاس از آقایان مهندس شهابالدین عبدیزدان، آقای منوچهر اکبری (سرپرست سفارشات)، آقای محمد صناعیزاده (سرپرست لیتوگرافی)، آقای حسن آقایی (سرپرست چاپ)، آقای امیر محمودی (سرپرست صحافی) و کارکنان خویشکار و دلسوز چاپخانه وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی که شاهنامه را به جامهای زیبا آرایش دادند.

المعادة المعادل الما المرادة المروقين لنة - اور مه كور الد زرواني زيز، ارسنت

> ز فسام نكسوهيده يكسسو شنود پر اندیشه دل را سوی چاره تافت که تا باز جوید ز هر کشوری م ب برگشتن امید سیار کرد بدان تاکند در جهان خواستار بعجر دانشيخ راه جسته بسي نسهفته بسر آركاز بسند نهسان سیاسی به شاه جهان بر نهند سیواری هشیوار و بسیاردان

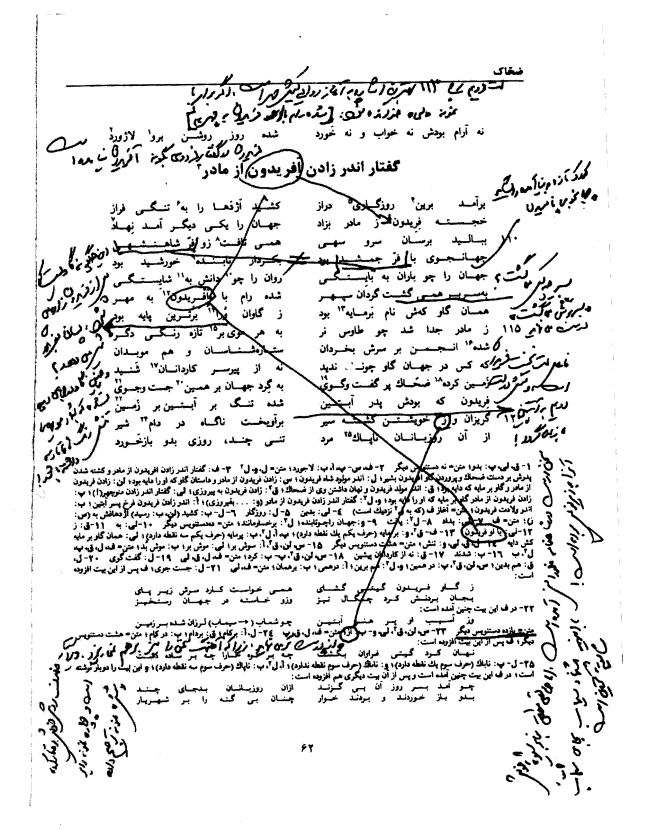
۹۷۸ به نادانی آن کس که خستو شود ر داننده چون شاگرپاسخ نیافت فرستاد بسر هسر سبولي منهتري ۹۸۱ یکی بدره با هر یکی بار کرد ( به هر بدرهای بد درم ده هزار گےزاریدہ خواب کانا کسے ۹۸۴ که بگزارد این خواب شاه جهان · یکسی بدره آگنده او را دهند وبه هر سو بشد مویدی کاردان

ز درگاه کسری بیکامد بهمرو یکی موبدی دید یا زندو است به تندی و خشم و به بانگ بلته) (ا) پسژوهندهٔ زنسد و اُستسا سرش) نهناده بسران دفستر از مسهر چهر يساملا سيرسيل زولاخسواب شاه ز حسر دانشي لزند كريار من است، بدو دادگوش وگهرافيروخت چهر گزاریدن خوابگرگار من است که «تو دفتر خویش کردی درست» مگر داند او گرد دانکرگرد، 

is a coloring

۹۸۷ یکیلی از ردان/نامش آزاد سرو السامد مسمه گرد مود مو تو سخت (هممی کودکسان را بیاموخت زند ۱۹۹۰ یکسی کسودکی مسهتر اندر برش معنى خواندنديش بوزرجمهر عنان را بسپیچید مسوید ز راه ٩٩٣ نويسنده گفت ،اين نه كار من است از موہد چے بشنید بوزرجمهر به استاد گفت وایم شکار من است ۹۹۸ یکی بانگ بسر زد بس او صرد اُست ا فرستاده گفت «ای خردمند مرد [ غمی شمه ز بوزرجمهر اوستاد ، بگوی آنجه داری، بدو گفت «یاد» ٩٩٩ ونگويم من اين، گفت ، جز پيش شاه مداخكه كه بنشاندم پيشيكاه، ا المسلمادش فرستساده اسپ و درم المدكر هرچه بايستش از بيش و كم

:: -120 1. S. S. col : 01. 19 00 9 100



### چند نمونه از ویرایشهای نخستین بر روی شاهنامهٔ امیرکبیر



ولیکن توشاهی وقرمان تراست کست بعد آورید کست کست بستند سخت چناش بستند سخت چناش بستند بهای استوار بیاوید کفتا یکی پیل در بیروادش از پیش فرج بهدد جان درتی برداد بر کوخوار خان درتی برداد بر کوخوار کشوان براو کرد بن چند مرد

مرا دل درست و آهشه هن غل و بند و زمیرهای گران به پیش جهاندار کیوان خدای مرسود. آلکه بند روش مراوه آگاهای پیریش میل از پیش امهیدان زمان دا زمان زار بگریش زمان دا زمان زار بگریش ا

کند موسدان را بدان برگوا

حوار جهان دیشه منتای شام آبا رود ها از گران کا کیران

مه بنيه ولو اينادلا وو

عرا ام من ویلد و زندان تر است من اورا به بندید و زندان تر است جنان جون بود مرحه شور بخت چنان جون بود مرحه شور بخت که حرکر حدید به بگریست زار که حرکر حدید به بگریست زار موادی دو شد سر و گردش فوادی دو شد سر و گردش فراز آوریدانه پیل چو ایل فر دیده پراز آب و خسته چگر متون آوریداند از آمن جهار کر بهاوان زاده با داغ و درد

## وفتن مخشطسب بوابلستان ولشعر آزاستن ارجاسب باز ديعر

که آنجا کند زند و استا روا شه نیروز آکک وستیش نام براه آوریدند وامشکران بزابلتن بردند مهمان خسوبش برأند بربن ميمثال ووشال که او پهلوان جهان را بست بگفتند یکس از فرمان آوی ابرده کرمان استندسار مر او زا برانش خش دانستد بر افتت خشره به استثنایار بزابل للسفيف مهسان زال مکر حفصه مرد آفش بوسک مكر بلبالان كاع المنافق بداید کنتا که کمتاسب شاه كنونست هنكام كين خواستان كعامست مردى يزوهنوه واذ یکی جادوی بود نامش ستوه دع بیش گفتا بایران خرام بدید امدر شاء کفتاس وا بشد حدیثان بیش خاقان کفت جزء آنو برستان بديدم كس جو ارجاسب آگاه شد. شاه فند برفند كبردان لفكل ميه سهام المجنش شدة بطويكام بخله ہو کود آئنسل علی سدی او سروانا از را فیه مون و وش

گخسروسوی سیستان کردیوی ماره عند اللوان ساء الأسمان و مديناه و وزان شادمان كنت فرخند،شاه نفستند و آتش برافسروختند چو از کار گفتاس آک هدند که غربن کند بر بت آفری بیستس پدید وا ایر بیکان كيان زادكان زاروعوار آمدند که ماه از گمان آمد اندر کمین به مرمال متور دستان کفید تانست ال ابرايان و ساه اذ آن نامداران مسینست و بس ابر جنگه لهراستان داد دل سواری به اصدر حسیه کشورش به بند كسران الدوست استوار از ایرامیان بگس آکه عود وجهبا بدجتن هرجد خواهى بنكوى بیلن کرون شد سوی کاخ شا. زهادى رخش تازيشد چون بهار لهن كرده از مرد كفون همه خان بون بدائت اس بات حام برا کنید براز آرزید كاريد نوازان كهرران وا كر الموردان و خرجودان بة آزاز خبرو بادند كثوق

برآمد سی روزگاران بیزوی چوآنینا رسید آن کراسانه ناد آیا بینر دستان که بودش پلنو هادی پذیره تدبیکی واد ارو داد ، استا بیاستاند. بهر حاکمها شهریاران پداد به زاملتان حد به بيدسري كو اسفنديار آمدند بن آگام آت، بالاز جین خود ازبلغ زی زابلستان کهید ببلخ ابدرون جزكه لهراسيشاه جزابشان ببلغائدون يست كمى مهان را همه خواند شاه چکل يرابل بصينه با لدكرش يسرش "أن كوالعابه التقتديار والند بره ايع و بيره خود مُنْوكُلُكُ قَالِسِنُهُ وَ رَاعِجُمُونُ یگروهشد: ازاز، پیساوه را. فحق ديعة ابك الاكو أسفنسيديار كه كفناسب وقست ولايكر صه والخاجة خوات وكنتازوت و راؤ درالفيد لفكترين ال 

مى خورد گشتاسب با يور ژال ن پیلرازی که آمن کی به بو مکشت پیمان آری از آنجا برفتنند گیستار دار برندانس تنها به یک ناشتند سوی کنیدان در فیرستاد خواد بدین روز گاران بر آمد دو سال همته پیش آفد بر آورده است هلا زود برخیز و جندین مهای طوی میستان وفت خود با سیام ببایند پنیجیند و آران که میجاید. این زرن راه دواز كــزارنده واه والهنتد يؤوه نکه کس پدائش ہیں۔و بہام برستندکان دید و لیراسه را یے بیش اؤ مر زمین را برفت يكنتر والها العرن عن سر ال الفؤه عربيشه آزله ي مکوه و بیابناتو و جای را صعابر فزالان سيربيداري گزیده سوارای بره گزه

### انیقام شدن نمنتاد دقیقی و باز آمدن فردوسی بطنتاد خود بستایش سلطان معنود و تکوهش سنتن دفیقی

دفیقس ارسالیده اینها سعن بخسیس استخسب اروز یاد سعر زفر دوس اکتون سعن یاد گیر تکه کردم این نظر وست آمده دو گردم به این بادر کوهر فرون چو بند دوان بینس و رایع ان دهان گرز بهاند و مورده این شانه کرز بهاند و مورده این گذشته برو سالهای وستورا ورد گذشته برو سالهای وستورا گذشته برو سالهای وستورا

یکی سوی گفتار خود باز گرد ادآن پس که بسود بسیار رای براند برو سر سی عامد برا بداخی گرر اینده خد شدت من بداخی سخن گفتن قبا بگار متکوی و مکن رایج باطبح خت متکوی و مکن رایج باطبح خت شعن های آن پر مثنی راستان پراندیشه گفت این دل غادمان پراندیشه گفت این دل غادمان کمه پورند را دان فاد استارین که شاهی فعاید بر گاه بر گیرن آی سخنگوی بیمار مرو بوهگل دوان از سرای سنج اگل او که بردی بسر قامه بن چو این فامه افتلا دو دست سن معالی را فوشر که کا شهر باز هو بلیم تعاری چو آب دوان مور بلیم تعاری چو آب دوان بردی به پودند او کس گشان بردی به پودند او کس گشان بردی به پودند او کس گشان بردی به پودند او کس گشان

## · 660000 پادشاهی شاپور اردشیر

همهداد**هٔ** ده باش و پسروردکار ملكة الكهيشو كدشمن زجنك آرو باژ بستان وکینه میجوی چو بخشنده باشی کرامیشوی جو من حق فرزند بگذاردم وبن بكذرد ساليان يشج صد ز رای و زدانش بیکسو شوند جان تنگ دارند برزبر دست کناده شود هرچه ما بستمایم همخواهم از کردکار جهان زیردان و ازما برآنکس درود آمد چهارسال ومرس دوماء لمن خواندم خبرة اردشير کر شارسان اورمزد اردشیر کر شارسان برگهٔ اودشیر که خوالی سناباد شاه اردشیر بس رنجها بردم اندر جهان گفت این و تاریائشدیختاوی سرانجام با خاك باشيم حفت خنك آنكه جامي بكيرد بدست

خنك مرد بخشندة برد بار بير هيز دوست گرددش چنگ نگهدار او را همی آبروی پدانانی و داد نامی شوی کسی را بگیتی نیازاردم کی شما را بهایسان رسد همه يند دانندكان نفنوند بريشان شودخواريزدان يرست مالاید این دین کهماشستهایم مناسنده آشکار و نهان نماستش از تخت شد نا بدید

که تارشخرد باشدو داد پود که تا من فهادم بشادی کلاه هوا مشكيوى وبجون -كه گردد زيادش جوالمرديبر كه گردد زيادش جالمرديبر چو از من سخن بشتوی باد کبر چه در آشکار و چه اندر نهان دريغ آن سرو افسروتختاوي دورخ را پجادر بباید نهفت خورد (کهشاهان نزدان پرست

بودرا اروسیوست سهری و کار کروتازه شد کشور خوزبان دودر بوم بغداد و آب فرات کثون دخمه را بر نهادیم رخت روان مسرا شاه کردان پداد چنین است آلین و رسم جهان نیایش آفریننده و ستایش سلطان محمود

تو لشگر بیارای وبربند کوس چو دشمن بترسد شود چاپلوس وکر آشتی جوید و راستی بیارای دل رابدانش که اوز نه بینی بداش اندرون کاستی بداش بود چون بدانی بورز بفرزنامان همچنین یادگار نفس داستانها م ببد تشمرید تو عهد پدر با- روالت بدار شماهم برین عهد من بگذرید هرآنگس که باشد ز پیوندتو به پیچد سن از عهد فسرزندتو بگردند بکر ز عهدووفا به بیداد یازند و جور و جفا بيوشند پيراهين بيد تني ببالند تبه گردد این پند واندرز من ہوبرانی آود رخ این مرزمن همه نیکنامی بود کارتان نکوشد گهحنظلکند شهد من که باشدر هر بد نکیدارتان نيارد شكست المدرين عهدمن هوا خوشگوار ویراز آب کش کزو بوسوی یارس کردم کذر چورام اردشیرات شهری دگر مران مردم وآب وسودو زيان پراز چشمهو چارپسای و نبات نو بسیار تابوت و ببردار معت که پیروز بادی توبر تخت وشاد نخواهد کشادن بما بر نهان ته مردم نه آنچيز ماند به نيز جهان جهان را ببد اسهريم و منابعه که خرم شور م

ما کیش آهسرمشی

بکوشی و ورزی ز هرگونهچیز با تا همه دست لیکی بریم چو جام البدى دمادم شود

بگیشی مرا شارسانست

هم انجامازويستو فـرجامازوي سراس بهستی بزدان کواست بیارانش بر هسریکی بر فرود جهان آفرین را نیایش کنیم کرو بخش وجود شد دروجود خداوند آسانی(مناج و کشی جوانه سال او بدانش کهن چو بزم آیدش کوهن افشان کند بتازد بدو کنبد هـورو ماه بزرگس و آئین و رای ورا ز بدها ورا بخت جوشن شدست زمين ياية نامور تخت اوست همه موج خیزد ز دریای او بدرد دل شیر و چرم پانگ زبان بن کشا از می وسود گدی

همآرام ازورست وهمكار ازدى مکان و زمان و زمین آفسرید که و بیش کیش بر آورده است شناسندهٔ آشکار و نهان ز خاشاك ناچيز نا عوش راست نهان وزو بر روان محمد درود محموات بر گذشت از شمار كنون برسخنها فنزايش كنيم جهاندار محمود بافرو جـود خداوند کویال و شمشیر وسنج که تختش درفشان کند ماه را زمانه زفرمان او کشت شادی که از تابع دارد ز بزدانسیاس بنازید در سایهٔ بر اوی خردمتنذ وازببا وجيره سخن برزم آسمان را خروشان کند و اوي سهد اذ بر خاك لرزان شود ا پدر بر پدر شهریاوست و شاه س اسامه کردم ننای ورا همه بهتمری باد فرجام اوی ز کیتی ورا یاد فرجام نیك زدیدار او تاج روشن شدست همآلکس کهشد برزمین یادشا بیزم اندرون آسمان وفاست هوا روشن ازمایه وربخت اوست چودر سزمرخشان شوه رای او ازآواز کوشی همی روزجنگ کنون یادشاهی شاپور کوی دد و دام در زینهار ویند جهان می سر و افسر او مباد

برآن آفرین کافرین آفسرید سهر و زمین و زمان کرده است راورا مخوان کردگار جهان همه باك بودند و برهيزكار سّائیم زان پس شهنشاه وا دلیرات و با بخشنی وفر وداد حیاندار با فرو کیش شناس همی مشتری نازد از فس اوی چو خشم آورد کوه ریزانشود ساناد تا جاودان سام اوی ازو ديدم اندر جهان نمام نيك يبدو مردم يسارسا برزم الدرون زنده ييل بلاست بنجين شاهبان شكار وبند سرش سبر بادا دلش پرزساد

### پادشاهی شاپوراردشیر سی سال بود برتخت نشستن شاپور و اندرز کردن بسرداران

كلاه دل افسروز يس سر نهاد

بزرگان پسردانش ورای زن

مگردید یکس و پیمان من

دوبخشش نهاده شد اندر میان خرد بی کمان پاسبان وی است

ر دانش رواش برامش بود

خنك مرد داناى يزدان شناس

دل آز ور خانهٔ دود کشت

كويزان شو ازمرد ناياك راي

که اختر نماید همی بر سپهر درم تما بلشگر دهم اندکن

که دشمن شود دوست از بهرچيز

بجوايسم بيدار كار جهان

زبانهما بخوبى بيماراستند

همه تاره شد رسم شاء اروشير

شدند انجمن پیش او بخردان منم باك فسرزند شاء اردشير وزبن هرچه گویم پژوهش کنید همه رسم و آئين شاه اردشير بشايور شه آفرين خواندنـــد بدو شاد گشتند برنیا و پیر

رزم شاپور بارومیان و آشتی کردن قیصر با شاپور

که بیکار شد تخت شاهنشهی 🗕 بسرد اردشیر آن خردمند شاه ز فیدافه برگشته شد تا بروم چو آگاهسی آمد بشاپور شاه

چو شاپور بنشست بس تخت داد چنین گفت بانامسور انجمن همه گوش دارید فرمسان من گفت باناصور انجمن جو ديدم كتون واه سود وزيان اكر شاہ بـا داد وفرخيي است هده جستش داد و دانش بدود بدائش و بزدان شناسد سهاس توالگر شود هر كهخشتود كشت بـأسـايش و تيكتامي كسراي مرا بـا شما زآن فرونست مهر ر دهقان الخواهم جز ازسی بکی زجيز كان بي نيازيم كير میر سو فرستیم کار آگھان مهان و کهان باك برخاستند

وزآن پسيراكنده كشت آكهنا خروشی بر آمد ز هن مرز وبوم

بزرگان فرزانه و موبدان سرایندهٔ دانش و یاد گیر اكر خام باشد تكوهش نکیبان کئی کھان و مہان سرش برگذارد ز ابر سیاه بکوشد بمردی و کرد آورد بجای خرد زر شود بسی بها یکوش و منه میوهٔ آز پیش که بیره ز داش ندارد بسی بجای آورم باشما ناکنزین دلیسری و مردی و بنیاد هست مهرب بنا مردم داد خواه که برما کند موبد پاکدین زبرجد بتاجش بسرافشاندند

0

0

0

يشاپور بسهرد نخت و كبلاء بیارات کوس و درفش و سیاه

بكى بادشا باسان جهان خرد پاسبان باشد و نیکخواه دگر آنکه با آزمون خسرد بشاهی خودمند باشد سزا کرا آرزو پیش تیسار بیش بچیز کسان دست بازد کسی مرا خوبی و کنے آباد هت بر ما شما را کشادست راه نخواهيم هركز بجز آفرين

علامير

110

كتاب الشاهنامه

وقدح بنصابها نارا ، وشوى العبر . ثم أتى على لحمه أجمع . وخلع لجام فرسه وأرسله يرعى في أجمة كانت بين يديه ، ثم نام تحت قصب هناك ، قلم مضت طائفة مر. الليـــل خرج سَبْع فرآى رستم متمدّدا كأنه ركن جبل ، و رأى رخشــه كأنه ثعبان . فأقبل نحو للفرس ليفترسه فوثب الفرس وضرب بيديه على أم رأسه ففلق هامنــه، ومزق جلده ، وتركه طريحا كخباء مقوض . فلمـــا انتبه رستم رأى ذلك فعلم أنه من صنيع رخشه. فأقبل عليه ومسح بيده غزته، وقال: لو انتبهت لكفيتك يرير هــذه المقاتلة . ثم لما طلعت الشمس قام وغمز ظهره وأسرجه وذُكْرُ الله تعــالي وركبــه . وكان يسر فعرض دونه طريق قاتم الأرجاء فسلكه . فلما قام قائم الظهرة ، واشتد الحرّ عطش هو وفرسه فغلبه الأمرحتي ترجل وجعل يمشي كأنه سكران . ثم رفع رأسه الى السماء،وبسط يده بالدعاء، وزاد به الأمر حتى وقع على رمضاء ذلك الفضاء يلهث من العطش ، فبينا هو على ذلك إذ سنحت مُ رَمِنَ رَامِرٍ مَامَدُ له غزالة فقام وأخذ السيف وتبع أثرها . فما سار إلا قليلا حتى وقع على عين خرارة . فكرع فيها وشرب وعادت نفسه اليه . فحرّ في ذلك المكان ساجدًا لله تعالى ثم أقبل على الغزالة يدعو لها و يقول: لا زلت يا غزالة الريف نفيتين الى الظل الوريف، وتكرعين في الزلال المعين، ولتقلبين بين الورد والياسمين . وأيما قوس راعك إنباضه فلا زالت متقطعــة أوتاره . فانك سددت رمغي ، وشفيت غلتي . قال: ثم نحى السرج عن رخشه و رحض حواركه وأكافه . ثم توجه يطلب الصيد فاصطاد حمار وحش، وأوقد نارا وألقاه عليها حتى نضج، فتناول لحمة ، ثم رجع الى العين وشرب من مائها . وجنه الليل فتمدَّد ونام، والفرس يسرح في مرعاه . فلما توسط الليل جاء ثعبان هائل كان يأوي الى ذلك الموضع . فلما رآه الفرس عاد نحو رســتم وأخذ يضرب بحوافره الأرض حتى انتبه . فقام ونظر يمينا وشمالاً فلم يرشيئاً . فزجر الفرس وطرده وعاد الى نومه . فلم ينشب أن عاد الفرس يضرب الأرض حتى إنها تَسْفَق تحت سنابكه . فانتبه وقام وجعل ينظر أمامه ووراءه فلا يرى شيئا. فطرد الفرس بجفوة وعنف ونام . فما استغرق في النوم حتى أتاه راكضا جريا . فقام فرأى ثعبانا يتنفس فيحرق جميع ما حوله من الحشيش . وأخَّذ السيف وأقبل نحوه فتعلق أحدهما بالآخر وطال بينهما القتال . وكاد الثعبان يغاب رستم . فلما رأى رخشه ذلك حمل على الثعبان فعضه عضة انتزع بهـــا كتفه (١) ، وشق جلده . فانقلب الثمبال ، واستعلى عليه رستم فالقمه السيف . فخر صريعاً وجعل دمه يجرى جريان السيل. فلما رأى ذلك دعا الله عز وجل وشكره. وجاء الى العين فاغتسل منها،

<sup>(</sup>١) لا يستغرب الفارئ ذكر « الكتف » هنا · فالتمبان هنا ثنين خراق ، ولذلك ذكرت في الشاء محاورة بيته و بيز رسنم قبل المعركة .

<sup>(</sup>١) ك ، كو ، طا : فذكر . (٢) ك : فأخذ .

#### نخستين روية شاهنامة سبياهان

سحن يش بران بعد مادكرد مجلون بادآورش وستأند كه إجال باكست فح د ما دجفت اسبحان حبكه بترجاك سرت دلجنان كمسلا ندزتن كدكردشت كردد مدرنيات باند *جکرخسیت دا ذبود* بنیو خذيماك كزمنيم ما ودنه زتود بن برنعاده كأن سنرد سىسرىھا مون براؤ اختند نەخاكىتىسىيردەنى ئىرز ښکشند درجری سرکان مكويدازن كردش دوزكار مبندنك بوكروز وند کی بکشیدندجون شکینک دكره وي بن برداختند نكرتا كرادوز بركهشت وتجنت بران اتش بن غ برز دند مى أنش افروخت از فريديم وو محت ازدست كزركران وزاندان يكاربكد اشتذر ر با يد زاسي*لغاندخوا دستي* وز إسبان عنيند كي لاحدا دوجكا بكرداد شيرومات دوخوني ازانسان بدبيم واميد

شرآن دامی تن شینید بيوشير هومان سليح بزد مدشب يح بكثل استم یک ترجان دا زنشکریخوا ند تواتى دمان باس آيم جردود وكمشاده بركشتية إمديكفنت بلان تابجد زيين نبود سم المزرمان بنون آمدوما بردی زمن دوش سرباد دار بدرست اكنون كداين تبه كى كمستان يادت آمدنه ل كه ١٩ موان كفت فرمريان ښويم د کرسوي او دشت بروكفت هومان كداروكو ویاسوی زبید برارآی کا ر كەفربادەسمان ئىلىتىن دور مجاخواجي آهر نقرد كن برانكيختنداسب ويرخاسك حان كيند وركت واز كارتكاه ذكو كتابدرون تاخستند نديدندجاي يبرآدى نه براسمان گرکسیا نرا کدر بديوك ايزرنديدندكس مفاد ندبیان که ۱ ترجات عيرد بدلكينه! (تربتان بداك كردوني بالتحريار زمان كد آمديرا بخا بجون كفتنده زاسان وودآمدند حبك كودك بيزن باهوميان يرازخشم ووصرورا داكاب كانفاء بايت برساختند زن شان «آورد شد لخطات مثب ازبن وروز وخداكمانان بى تسود، كشتندودم بززند الدي بآب وبأسابيش أمد نباز جربق وخشنده ادتن بتيم برآمدخ والشيدك ورسخس شامد بزخم اندرون بابدار كبرداراتش برنداد واك نشدسيره كشان زآء نجتن عود ازبس تيغ برداستند كدوزازمآ مند دركا رزآر كمر مندكيره كرار وربيش بكشتند بركيد كيربادشا كست انداورد كأوان

سیده جواذکن مردِ دسید كدمن بأيك كيوزا خواستم كدرويش برن بكويش كردود سهدارهومان سامدجركو بهومان جن كفت كاى باد كدازخاك خيزد زخون تو كل أ. زدام كدياي من ازادكشت بمن كمنابدكني كارزار بروكفت بترن كدناك سين دوجنكي براوراخت دسرعاه برفتند خيد الكرارزي كمه ازلشكواك بادو فرماد رس مزمانركديا بددهاى بجاك كالمكردارجون بودوبيكا رجوك براسبان جنك وادان حبك جوبرباد بابان مستندرين ت شب وروز کردان و پیان عنا دون شان می از تیشام بن *سرور کونستند و شعب* بیز ازامن بدالنكامن آبد إر-بدوست رس ال بخون ريختن وزان بسيوان برنعاد ندكار زرنيروى كردان دوال ركيب بس از اسب مردو فرد در منز ددان ماندکی بازبرنعامستند

كرفسته بدمستاس تأناتها

ذشكيرتا ما يدكستر يحشيد

زبيكاريك ددند

بكشن كرفتن برار بمستند

#### نشانهها

نشانهٔ شاهنامههایی که برای چاپ مسکو از آنها برخوردار شدهاند:

| ا– شاهنامهٔ موزهٔ بریتانیا                        | ĨЛ         |
|---------------------------------------------------|------------|
| ۱- شاهنامهٔ کتابخانه دولتی اجتماعی لنینگراد       | Iد         |
| ۱- شاهنامهٔ انستیتو خاورشناسی ۱                   | IV س       |
| ۱- شاهنامهٔ انستیتو خاورشناسی ۲                   | <b>K</b> ص |
| الله الله الله الله الله الله الله الله           | T بروخيم   |
| <ul><li>الكتب قاهره</li><li>الكتب قاهره</li></ul> | ر          |
| ۱- شاهنامهٔ توپقاپیسرای                           | ج          |
| ا- شاهنامهٔ کتابخانه ملی دهلی                     | ق          |
| °– شاهنامه کاما                                   | ک          |

نشانه هایی که در کار جلال خالقی مطلق، برای شناختن شاهنامه ها بکار رفته است:

۱- ف شاهنامهٔ فلورانس

۲- ل شاهنامهٔ لندن

۳- س شاهنامهٔ توپقاپی سرای!

۴- ق شاهنامهٔ قاهره

۵- ک شاهنامهٔ کراچی

۶- ل<sup>۲</sup> شاهنامهٔ لندن ۲

۷- س شاهنامهٔ توپقاپی سرای ۲

۸- لن شاهنامهٔ لنینگراد

9- ق<sup>۲</sup> شاهنامهٔ قاهره ۲

١٠- لى شاهنامهٔ ليدن

۱۱ - ل شاهنامهٔ لندن ۳

**۱۲- پ** شاهنامهٔ پاریس

۱۳ و شاهنامهٔ واتیکان

ويرايشِ من

۱۴- لن شاهنامهٔ لنینگراد ۲

10- آ شاهنامهٔ آکسفورد

18- ب شاهنامهٔ برلین

شاهنامههایی که افزون بر نمونههای خالقی مطلق و مسکو، از آنها سود بردهام:

شاهنامهٔ سپاهان، شاهنامه امیرکبیر (امیربهادر)، شاهنامه حمداله مستوفی، شاهنامه بنداری سپاهانی، شاهنامه قریب بهبودی، چهار مقالهٔ نظامی عروضی سمرقندی، در یک داستان.

## چکونکی سنجش گفتار

برای سنجش گفتار شاهنامه؛ چند میزان بایسته در کار است، که در آغاز می بایستی از آنها یاد کردن:

- ۱- زبان فارسی؛ و داد و آیین آن در سرایش گفتارها
- ۲- زبان پهلوی؛ بدانروی که یک: شاهنامهٔ ابومنصوری از آن زبان بفارسی ترجمه شده است. دو: بسا از واژهها و زبانزدهای شاهنامه و نیز زبان همگانی هنگام فردوسی، برخاسته از زبان یهلوی و همانند آنست.
- ۳- زبان اوستایی؛ بدانروی که ریشهٔ زبانهای ایرانی است، و زبان پهلوی و پس از آن، زبان فارسی؛ از آن ریشهٔ کهن بدور نیستند، و برخی از رازهای نهفتهٔ شاهنامه بیاری آن زبان آشکار می شود.
- ۴- دانستن زبان تازی؛ تا بیاری آن بتوان از یک نمونهٔ ویژهٔ شاهنامه که بکوشش بنداری
   سپاهانی، بتازی ترجمه شده است، سود بردن!
- ۵- آگاهی همه سویه، از رازورمزهای چامه و سرود پارسی؛ تا بیاری آن بتوان بر همه نادرستیها، که پچینبرداران به گفتار فردوسی اندر کردهاند، پی بردن، و آنها را ویراستن، یا آراستن.
- ۹- فرهنگ ایران باستان؛ بدانروی که شاهنامهٔ ایران، برخاسته از فرهنگ و زندگی نیاکان ما است، و نشاید که در آن گفتاری آید، که رودرروی فرهنگ ایران باستان ایستد، و بسخنی دیگر، هران گفتار؛ که نه برگرفته فرهنگ ایران بوده باشد، از آن شاهنامه، و سرودهٔ فردوسی نیست، و بایستی آنرا از گفتارهای افزوده بشاهنامه در شمار آوردن!
- ۷- کیشهای ایرانی باستان؛ بدانروی که نویسندگانِ نخستینِ شاهنامه را -همانند همهٔ نامورانِ
   کهن نشایستی سخنی گفتن، یا کاری کردن که نه بر راه دین و آیین ایران باستان بوده باشد،

۱- پچين: رونوشت

- و هر آینه چنین سخنان؛ نشان از آن دارند که گویندگان را، آگاهی نیک از کیش پیشینیان نبوده است، و با داوری زمان خویش، آنها را بشاهنامه افزودهاند!
  - كيشهاى ايران باستان، كه بهنگام خود دربارهٔ آنها سخن خواهد رفت؛
- ۸- یک: پوریوت کیش، یا کیش نخستین که بزبان اوستایی نهد دادد کی موسی روس کیش پروئیش خوانده می شود. دو: کیش مهر. سه: کیش زرتشت.
- ۹- ستاره شناسی؛ بدانروی که در سرتاسر شاهنامه و بیشتر، در افزوده ها، در گـزارش اختـران، و روش و ایستایی آنان، و نشانه گذاری آنان بر زندگانی مردمان سخن رفته است.
- •۱- سرگذشت جهان و جهانیان؛ بدانروی که شاهنامه کهنترین و گسترده ترین نامهٔ باستانی است که امروز با نام «تاریخ» از آن یاد می شود، و گفتارهای آن را نشایستی دگرگونه یا واژگونهٔ رویدادهای همگانی داستان (= تاریخ) جهان بودن.
- ۱۱- باستانشناسی؛ بدانروی که این کهنترین نامهٔ جهان، هنگامهای گوناگون زندگی همراه با سنگ (سنگ کهن، میانه، نو) سفال، فلز: مس، مفرغ (آلیاژ)، فلزهای گوناگون آهن، پولاد، زر و سیم را بر خود گذرانده است، و نشاید سخنی در آن آید، که نه بر پایهٔ پدیدههای باستانی شناخته شده باشد. مگر در زمینهای که هنوز، دستِ باستانشناسان بدان نرسیده است، و در شاهنامهٔ ما، آن؛ پدیدار است!
- 17- زمین پیمایی و شناخت سرزمین ها؛ که امروز با نام «جغرافیا» شناخته می شود، چنانکه نباید داستانی را که نه بر پایهٔ شناخت و پیمایش درستِ زمین باشد؛ از شاهنامه دانستن.
- ۱۳ مردمشناسی، بدانروی که پدیده های گوناگون پیونیدِ مردمان، و آیین ها و باورهای آنان، بایستی بر پایهٔ مردمشناسی ایرانی استوار باشد، و اگر در داستانی، سخن؛ نه بر این روال آید، می باید آنرا از شاهنامه پیراستن.
- ۱۴- پزشکی، بدانروی که نخستین پزشکان جهان در ایران پدیدار شدهاند، و کهنترین نمونههای کاردپزشکی ویژهٔ ایران است، و در شاهنامه نیز بارها از کار پزشکان داستان آمده است.
- 10- شناخت اسب؛ بدانروی که اسب را نیاکان ما بیاری گرفتند، و کهنترین سرزمین پرورش اسب؛ ایران است، و زندگی جهان پهلوان ما همگام با اسب بود، و با رخش از جهان برفیت، و زیباترین، برترین، نیرومندترین اسبان جهان، هنوز در ایران فرهنگی میزیند، و برترین یاریگر نیاکان ما، در پادرزم و نگاهبانی ایران اسب بوده است.
- ۱۶ شناخت گوسفند، و دام؛ بدانروی که چنین جانوران نیز نخستین بــار در ایــران بکــار گرفتــه

شدهاند، و هنوز نیز همراه زندگی ایرانیاناند.

۱۷ - شناخت جنگافزارها، و کاربرد هر یک از آنها در میدان نبرد، یا دشت نخچیر؛ از آنجا که جنگافزار -همراه با جنگاوران- در بسی از داستانهای شاهنامه بکار رفته است.

۱۸ - آیین نبرد؛ که دربارهٔ آن چونوچرا نمیباید!

۱۹ - آرایش میدان؛ که بیشتر گفتارهای افزوده بشاهنامه را می توان بیاری آن شناختن و بکنار نهادن!

۲۰ سپه کشی؛ که برترین کار، و خویشکاری همراه با جنگ بوده است، و افزایندگان از آن آگاهی نداشته اند.

۲۱ - زمان نبرد، و زمان سپه کشی، که نگرش بدان، سخنِ افزایندگان را از گفتــارِ درســـت شــاهنامه جدا مکند.

۲۲- پوشش و آرایش چه در رزم، چه در بزم؛ که در شاهنامه از آن فراوان یاد می شود.

## ۲۳- آگاهی های همگانی، چونان:

خنیاگری و نوای خوش
آیین مینوشی
گوهرشناسی
بازرگانی
کشاورزی
جانورشناسی
شکار
شکار
گلهداری
کاروان
کاروان
زندگی روستایی

شمار و آمار...

۲۴ ... میزان و سنجش خرد؛ در بررسی گفتارها، و بازشناسیِ سخنان افزوده به شاهنامه، که خرد آنها را نمی پذیرد...

۲۵ شناختن گفتارهای افزوده بشاهنامهٔ فردوسی، و نیز سخنان افروده بشاهنامه در هنگام
 شاهان پیشین (پیشاز فردوسی)؛ که با پیوند گفتار فردوسی، بهنگام ما رسیده است.

۲۶- شناختن رازها و رمزهای سخن فارسی در سرودهها

۲۷ شناختن گزافههای افزوده بشاهنامه

## ویرایش؛ بربنیاد دستور و آیین زبان **با**رسی

آفرین بر روان فردوسی آن همایوننژاد فرخنده او نه استاد بود و ما شاگرد او خداوند بود و ما بنده انوری

«استاد ابوالقاسم فردوسی... کتاب را تمام کرد و الحق هیچ باقی نگذاشت و سخن را به آسمان علیین و در عذوبت به ماه معین رسانید و کدام طبع را قدرت آن باشد که سخن را بدین درجه رساند که او رساند... من در عجم سخنی بدین فصاحت نمی بینم.»

عروضى سمرقندى، چهار مقاله

چون اندکاندک واژههای تازی بزبان فارسی اندر شد، نویسندگان را هوس نوشتن واژههای فارسی بگونهٔ تازی پدیدار گشت، و چون چهارده سده بر چنین شیوهٔ نگارش گذشت، تازی نویسی گروهی از واژهها؛ چنان بآیین شد که چون یکی از نویسندگان -که نام وی را بیاد ندارم- برای نخستین بار نام طوس را بگونهٔ «توس» نوشت، همگان بانگ برداشتند که از پیش خود نشاید دست به دگرگون واژهها زدن... و بدانهنگام که من؛ در پیشگفتار واژهنامه مازندرانی؛ «تبرستان» را نه بگونهٔ طبرستان نوشتم، یکی از استادان بلندپایهٔ زبانشناسی دانشگاه تهران همین داوری را دربارهٔ آن کرد!

بایستی دانستن، که آن کسان که چنین واژه ها را بگونهٔ تازی نوشته اند، همگان پچین بردار بوده اند، و از روی ناآگاهی چنین کرده اند، و آگاهان و دانشمندان امروز را نشاید در پیروی از آنان پای

فشاردن و بانگ برداشتن!

چنین است که انبوهی از این واژهها در نوشتهٔ پچینبرداران بشاهنامه نیز اندر شده است و شایسته مینماید که برای یکبار، این واژهها را بگونهٔ فارسی آن بنویسیم، و خود را از پیروی چنان نویسندگان ناآگاه رها سازیم!

泰

نمونهٔ چنین نگاشته ها که بشاهنامه نیز اندر شده است، واژهٔ سند [صد] است که در زبان کردی بگونهٔ سبکتر شدهٔ «س» درآمده است، «سد»، در شمار؛ که در زبان اوستایی بگونهٔ دد ده سنت، خوانده می شد، و در پهلوی بگونهٔ ووج سنت در آمد، و در زبان فارسی بگونهٔ سبکتر شدهٔ «سد» خوانده می شود! زیبا آنست که این واژه بهنگام یاد کردن از «جشن سده»، و نیز بهنگام شمردن سده ها چونان سدهٔ چهارم، سدهٔ نهم... بگونهٔ فارسی خود نوشته می شود.

شست نیز واژهایست فارسی، و نبایستی آنرا بگونهٔ شصت نوشتن.

«غَو» واژهٔ فارسی برابر با غریو است که هنوز واژهٔ «غَوغا»، گونهٔ فارسی آنرا در خود نگاه داشته است، و در این سالها بفرمان کسی که خود را استاد برتر و فرمانروای فرهنگ ایران، و شاهنامه میدانست ، بگونهٔ «عَو» در آمد، و در شاهنامههای امروز همگان آنرا بهمین گونهٔ تازی مینویسند،

۱- مجتبی مینوی یک داوری شگفت دیگر دربارهٔ واژهٔ هدّمادَم، کرد، و فرمان داد که آنرا بایستی بگونهٔ دُمادُم خواندن، زیرا که اسپان که از دروازهٔ شهر بیرون می آیند، دُمِ آنان بدهان بدیگری پیوسته است؟!!... اگر چنین بوده باشد هر یک از اسبان ردهٔ دویسم، دهانشان به دُم اسپ پیشین نزدیک می شود، و هر آینه دو اسب که دُم آنان بیکدیگر نزدیک باشد، در جنبش بدو سوی می روند، نه بیکسوی!... اما چنین نیست، و ما هنوز این واژه را بگونهٔ «دَمبدَم» نیز در زبان؛ روان داریم؛ دَمادَم، دمبدم (-- لحظه به لحظه) با همهٔ این سخنان، پیروان میسوی کار را بدانجا رسانیدهاند که با پساوای «خرَم» نیز دُمادُم بکار بردهاند، و نیندیشیدهاند که اگر چنان هم بوده باشد، یک سوار، چگونه می تواند «دُمادُم خود برود؟» یا آنکه از شبها چگونه دُمادُم یکدیگر توان یاد کردن؟ مگر شب را نیز دُم است! در آرایش جنگ بزرگ کیخسرو:

دُمادُم بشد برتَّة تيغزن ابا كوهيار، اندر آن انجمن

(قریب بهبودی ۲۸۵–۲)

نیز این گفتار که با آوانویسی ( ـُـــ) نیز آرایش یافته است:

ز خوردن به جام دُمادُم شدند

همانگه چنو از بناده خنوَم شندند

(قریب بهبودی ۴۱-۴)

همی خواب دید، این شگفتی نگـر

دُمادُم به ده شب پی یکدگر

(قریب یهبودی ۲۹۳-۳)

شگفت آنست که کارِ فرمانبری از آن گویندهٔ بلندبانگ بدانجا کشید که استاد روانشاد **«رحیم عفیفی»** نیز در ویرایش فرهنگ جهانگیری، دست در واژه برده، و آنرا بگونهٔ دیمادیم آورده است:

نکاح کنیزک بیرضای مالک روا نبود، زود دست پیمان کن و دُمادُمِ من بیا [رویهٔ ۱۲۹۶] آن روانشاد نیندیشید که باری اسب را دُم هست، اما چگونه همرده، دُمادُم مردی دیگر میرود! ناآگاه از آنکه «عَو» در زبان فارسی بانگ سگ است!

«لئل» که از کان و کوهستان بَدَخشان برمی آید، و در همهٔ تازیکستان، چنین کان نیست، که آنـرا لَعل بخوانیم.

«نَئل» اسب نیز با همین داوری... از آنجا که نه کان آهن در آن سرزمین یافت میشود، و نه آهنگری در آن سامان روایی داشته است!

ایرانیان اسپ را رام کرده بجهانیان پیشکش کردند. «نئل» را نیز در ایران بساختند.

کهنترین یادکرد از نئل آهنین در داستان یادگار زریران آمده است.

# اله المرو اله معران على ممكن مروك ما ماهم

اوش بارک بی بَرنْد، هان سیاک ای آسنین سومب

و اسب او را ببرند، آن سیاه آهنین سم را

و این رویداد که همزمان با زندگی گشتاسپ و زرتشت بوده است، با پیدایی آهن [بر دست ایرانیان] نیز همزمان است و برای آگاهی بیشتر بنگرید به «داستان ایران، بر بنیاد گفتارهای ایرانی، دفتر دویم.»

«جیهون» رود نامور، در «ورارودان»، که شایسته است آنرا بهمین گونهٔ فارسی بنویسیم، اما یک راهنمای نیک دیگر هست که ما را ره بهمین واژه می گشاید. کنار ایس رود، شهری بوده است بنام «جیهان»، که «جیهانی» وزیر بزرگ و دانشمند سامانیان -که درگاه او همواره بر روی دانشمندان گشوده بود، و همواره نیز از بام تا شام، دانشوران فراوان در خانهٔ وی با یکدیگر گفتار و هماندیشی داشتند، و خود نیز از دانشمندان بنام هنگام خویش بشمار میرفت- از آن شهر برخاسته بود، و در همهٔ نامهها همواره نام وی بهمین گونهٔ «جیهانی» آمده است، نه «جیحانی»!

همچنین است رود سیهون که هزار فرسنگ دورتر از تازیکستان است.

«زَنفران» که بهترین و برترین گونهٔ آن از خراسان بویژه قَهستان، که امروز خراسان جنوبیاش میخوانند – برآمده است، و تازیکستان را هیچگاه زنفران نبوده است، اما آنان هنگامیک چنین گُلِ خوشرنگ و بوی را دیدند «زعفران»ش خواندند.

این واژه هنوز در آذربایجان بگونهٔ «زَفران» خوانده میشود.

نمونههای دیگر از واژههای ایرانی که با «ئ» خوانده میشوند. «ترازو» است که در

چنین می اندیشم که همین چند نمونه بس باشد، تا دریابیم که پیروی کورکورانهٔ نویسندگان از یک گویندهٔ بلندبانگو خودپرست چگونه شیوهٔ نوشتن را دگرگون می سازد. کاری که پچینبرداران ناآگاه، با چنین واژهها کردهاند، و اکنون دانشگاههای ما و فرهنگستان ما، سر بر فرمانو آنسان نهاده اند.

خراسان آنرا «تُرَءزو» می خوانند. دیگر واژهٔ «جاده» است که در بیشتر جایهای ایران بگونهٔ جَنْده خوانده می شود، دیگر واژهٔ «نالین» [گونهای کفش سبک] است که در زبان پهلوی نیز بهمین آوا رسک خوانده می شد، چون بگونهٔ تازی «نعلین» در آمد، ما نیز آنرا بهمین گونه می نویسیم.

دیگر واژهٔ «نالی» [= تشک] است که در خراسان نَثلی خوانده می شود، و تشکچه را نئلیچه میخوانند...

واژهٔ «هٔجره» که آنرا بگونهٔ تازی «خُجره» مینویسند، و نادرست است، زیرا که اگر بخواهیم بشیوهٔ واژه های تازی، از آن؛ ریشه برآوریم، باری، «حجر» میشود، و حَجَر و تَحجُر و متحجر... را با هُجره [= اتاق] پیوندی نیست.

و اگرچه این واژه، بدینگونه؛ در نوشتههای پهلوی برجای مانده دیـده نشـده اسـت امـا در اوسـتا؛ بگونهٔ هوکِرتَ ع٥(٤٤)(عمه ؛ خوب ساخته شده آمده است.

پسوند «کرت» که بدنبال نام جایها، چون دارابکرت، آمده است، در دامنهٔ زمان، نرم تر می شود، و بگونه دارابکرد، دارابگرد، دارابگرد، دارابجرد، در می آید، و نامهایی چون بروجرد [= ویروکرت]، دستجرد [= دستکرت، روستایی که نه بگونهٔ روستاهای کنار رودها و چشمهها، با دست کاریگران بسازند]... در می آید، و بر همین بنیاد هو کرت آنیک ساخته شده]، نرم نرم بگونهٔ هو کرت، هو گرد، «هو جَر» [= هجره] دگرگون می شود.

پسوند «کِرِت» خود؛ از ریشه و **د (** کَر ٔ اوستایی برآمده است، برابر با «ساختن» و نیز ریشهٔ و به از آن برآمد! ریشهٔ و به از آن برآمد!

و بر این بنیاد، هوکِرتَ = هُجره را خانهٔ خوب توان نامیدن.

هِجُله: بیگمان حِجلهای که بگونهٔ تازی نوشته می شود نیز دگرگون شدهٔ هجره است زیرا که آن نیز ریشه تازی «حجل» ندارد.

«تاق» و «تاقدیس» که هر دو واژه ایرانی است، و نباید بگونهٔ «طاق» نوشته شود! کیارِ زخم (= ضربی) و برآوردن «تاق» نخستین بار در ایران انجام گرفته است و تازیان بادیه نشین را با تاق سروکار نبوده است.

۱- «... او وَس دهی دستکرت آپاتان کرت» و بسیار روستای دستکرد، آبادان کرد (بساخت) (کارنامهٔ اردشیر بابکان، بهرام فـرهوشــی، دانشــگاه تهران، ۱۳٤۳، رویهٔ ۱۵۱)

تبل واژهای ایرانی است و همریشهٔ تبیره (تبل کوچک) است و نشایدش بگونهٔ «طبل» نوشتن. ایس گفتار رودکی، که در خوارداشتِ کسی سروده شده، گونهای چند از این ابزارِ کوبهای را در خود دارد:

اک زدی مامات دف و تبیره چالاک زدی

آن خر پدرت بدشت، خاشــاک زدی

وین بـر در خانـههـا تبـوراک زدی

آن بر سر گورهـا تبـارک خوانـدی

خرتوم نیز با پیل از هندوستان آمده است و نشاید آنرا بگونهٔ حرطوم نوشتن.

«دول» آوندی که با آن از چاه آب برمیآورند. واژهای ایرانی است، و در پهلوی نیز پر خوانده می شود، و خراسانیان هنوز آنرا دول می خوانند، و نام برج یازدهم از برجهای دوازده گانه نیز «دول» است. چون این واژه به زبان تازی اندرشد، آنرا «دَلُو» خواندند، و در نمونههای شاهنامه نیز بهمین گونه آورده اند:

یکی دختری دید، تابان چـو مـاه فروهشته از چرخ، دلوی(!) بچـاه که اگر آنرا «دولی» بخوانیم، آهنگ سخن برهم نمیریزد. ا

«تَبَق» که فارسی است، با پسوند «آک» در پهلوی تَپَک مهرو خوانده می شود و نشاید که آنرا بگونه «طبق» نوشت.

«توغ» که آرایهای بر جامهٔ شاهان و سرداران ایران بوده است، و تازیان بی جامه را طوغ نبود! «کرتاس» که بگونههای «کراسه» و ساده شدهٔ کاغذ در آمد، و پس از چین [که پدیدآورندهٔ کاغذ از پنبه بود] ایرانیان در شهری نزدیک بچین (خانبالغ) کارخانهٔ آنرا ساختند، و در جهان روان کردند! آین واژه در گفتار فردوسی همواره بگونهٔ درست آمده است، و در افزوده ها از آن با نام قرطاس و قرطاسه یاد شده است.

«رواک» پهلوی لرسو از ریشهٔ «رَو» [= رفتن] است که بگونههٔ تازی «رواق» روان شید، و آن؛ جایی از خانه است که از آن به درون می روند (رواق مسجد، رواق خانه) چون این واژه، در پهلوی نو بگونه رواگ لرست در آمد، دوباره؛ تازیان با دگرگون کردن «گ» به «ج» «رواج» را از آن برآوردند، که آن نیز چون نیک بنگریم «روایی» فارسی است و بر این بنیاد رواق و رواج که در تازی دو برآیند دارد، در زبان فارسی یکی است و بایستی بهمین گونه نوشته شود.

۱- دگرگون شدن «دول» به «دلو» در تازی از راههای تازی شدن (= تعریب، معرّب گشتن) واژههای بیگانه است که آنرا «قلب» نامیدهاند. برای آگاهی بیشتر بنگرید به: کتاب الالفاظ الفارسیة المعرَّبة، السیّد ادّی شیر، مطبعة الکاثولیکیة للاباء الیسوعیین فی بیروت، سنة ۱۹۰۸، و قلسب در زبان عربی، دکتر صادق کیا، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳٤۰.

۲- در افغانستان هنوز دکانهای کراسهفروشی [= نوشتافزار] هست، و همین نام بکار میرود.

«توفان» از ریشهٔ توف و توفیدن که بگونهٔ نادرست طوفان می آید.

«اود» چوب خوشبوی، که از هندوستان بما میرسد، و نبایستی آنرا بگونهٔ «عود» نوشتن.

«تاووس» نیز از هندوستان به ایران آورده شده است و زبان هندی را «ط» نیست.

«تلخند» نیز نامی هندی است و نشاید آنرا بگونهٔ «طلخند» نوشتن.

«أَنْبَر» که جگر یک گونه نهنگ دریایی است، و در افریقا بدست می آید، و تنها خویشکاری تازیان در زمان باستان آن بوده است که «اَنبَر» سالیانهٔ باژ حبشه را از بیابان گذرانده، به ایران رسانند.

«اَبیر» نیز فرآوردهٔ هندوستان است و بنادرست بگونهٔ «عبیر» نوشته می شود.

«اَروس» واژهای است فارسی از ریشهٔ  $\mathbf{u}(\mathbf{x})(1)$  اوستایی؛ سپید (فلز سپیدرنگ) و  $\mathbf{u}(\mathbf{x})(1)$  پاک کردن، زدودن از ناپاکی، و  $\mathbf{u}(\mathbf{x})(1)$  براه راست رفتن، بآیین راستی زیستن ... و بر ایس بنیاد؛ واژهٔ اروس فارسی «سپید، پاک، راست» است که ویژگی یک دختر بآیین پاک ایرانی است، ایس واژه را بنادرست بگونهٔ عروس مینویسند که در زبان تازی ریشه ندارد، و تعریس و معارسه و معروس!! از آن برنمی آید.

«اَرِز» که در کار جنگ و آمار و شمار لشگر بگونهٔ عَرَض یا عَرْض و عرضگاه آمده است و در بخش «زبان اوستایی» دربارهٔ آن سخن خواهد آمد

«تراز» واژهای فارسی است که ترازو، و «تراز» کاریگران ساختمان نیز از آنست و نبایستی بگونهٔ طراز نوشته شود.

چنین است نام شهر «تراز» در فراسوی ورارودان که چندهزار فرسنگ از تازیکستان بدور است. «ستارهیاب» فارسی که بگونهٔ کهن «استریاب» بوده است، با دگرگون شدن «ی» به «ل» چنانکه در «بُنیاد» و «بُنلاد» دیده می شود:

لاد را بر بنای محکم نه که نگهدار لاد، بُنلاد است

رودكى

بگونهٔ «استرلاب» در آمد، پسان تازیان آنرا بگونهٔ اصطرلاب نوشتند و سبک شده های آن چون صلّاب و صرلاب در افزوده های شاهنامه دیده می شود، که نادرست است.

«غوته» خوردن [آبتنی کردن] که هنوز در تاجیکستان با کنش «غوتیدن» و در گیلان «غرته» کاربرد دارد، در نوشتههای فارسی بگونهٔ «غوطه» در آمده است، که نه ریشه در زبان تازی دارد، و نه در یکی از «باب»های زبان تازی جای میگیرد!

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، احسان بهرامی، فریدون جنیدی، نشر بلخ، ۱۳۲۹، دفتر نخست، رویههای ۱۱۵-۱۱۶.

«ارده» [= گردونه] از واژهٔ اوستائی (سل سر رَثَ = گردونه، با پیشوند پیشبرندهٔ س( اَر، واژهٔ سر (ارس س اَرده سر (ارس س اَرده سر اَرت = اَرتَثَ برآمده است که «گردونهٔ پیشرونده» باشد، این واژه در زبان فارسی اَرده خوانده شد، و هنوز در نیشابور بگونه «اَرد» روایی دارد. واژه، تازی نیست، و خاستگاه گردونهٔ جنگی و اراد نیز ایران بوده است... اگرچه چندی از باستانشناسان پیشین، خاستگاه آنرا در سومر و میانرودان می دانستند، اما گذر زمان، آموزگار آنان شد، و گردونههای برتر را در ایران یافتند.

در گفتارهای افزوده، هر جا که عراده آوردهاند، بهمراه آن از «منجنیق» نیز یاد شده است که تازی شده مکانیک بوده باشد، و آن نیز نادرست است! دستگاهی که ایرانیان برای درهم کوبیدن دیوارها و دژها ساخته بودند، «باره کوب» و «کوشک انجیر» خوانده می شد، که در بخش جنگافزار، دربارهٔ آن سخن خواهد آمد، و در گفتار فردوسی نیز چنین آمده است:

## «ز پس گرزهای گران، بارهکوب»

«شیدرُخ» در پهلوی شیترُخ = کسی که چهرهای درخشان دارد، نامی ایرانی است، اما نویسندگان آنرا بگونهٔ «شیطرُخ» آوردهاند.

«سکوبا» نام یکی از پایههای کیش عیسی است که بگونهٔ اُسقُف نیز خوانده می شود، و در همهٔ افزوده ها بگونهٔ نادرستِ «سُقُف» آمده است.

در افزوده ها همواره برای ساختن پساوا (= قافیه) «منجنیق» از «جاثلیق» نیز یاد می شود، و جاثلیق، تازی شدهٔ کاتولیک است، و شگفت آنکه در افزوده ها در رویدادهای پیش از عیسی نیز؛ از جاثلیق یاد می شود، باز آنکه «کاتولیک ها» گروهی از پیروان عیسی استند، که پس از سده ها؛ رودرروی آنان؛ پروتستان ها پدیدار شدند!

کاتولیکها (= جاثلیق)، در گروِش به عیسی و پیروی از او؛ سخت کوشا استند، اما در افزودهها از آنان بنام کسانیکه در جنبش و کوشش دستگاهها (= مکانیک) آگاهی دارند، یاد میشود!

«کشیش» و «مِتران» نیز که دو پاژنام از پایههای کیش عیسی است، در افرودهها، همواره بگونه «قِستیس» و «مطران» آمده است.

«نفت» را که نامی ایرانی است در اوستا (دره می کونهٔ آن ایران بدر آمده و کهنترین گونهٔ آن در کهن ترین دفتر آریایی جهان؛ اوستا است، بر دست نویسندگان بگونهٔ نفط نوشته شده است.

«تَبَرِخون» را که گونهای از رنگ بزبان فارسی است. بگونهٔ طبرخون آوردهاند.

کُرته: واژهٔ فارسی است که در زبان پهلوی «کُرتَک» خوانده می شد، و تازیان آنـرا بگونـهٔ «قُرَطـق» درآوردند آنگاه چون از پهلوی بفارسی دیگر گشت و «کُرتَه» خوانده شد، باز؛ آنرا «قُرَطه» خواندند.

این واژه (کُرتک) پهلوی، همانست که در زبانهای اروپایی با فروافتادن «ر» بگونهٔ Coat، کُت در آمد، و هنوز در تاجیکستان با آوای «کُرتَ» بر زبان می رود، و بکار گرفتن «قُرطه» نادرست است. این واژه تنها در شاهنامهٔ واتیکان بگونهٔ درست «کرته» آمده است، و پیدا است که در همهٔ نمونهها بهمین گونه بوده است، و کمکم، نویسندگان؛ بخواست خود آنرا بگونهٔ تازی شدهٔ «قرطه» درآوردهاند.

«تُبُرِك» یا تُورِگ نامی تركی است و نمی باید بگونه طبرگ، یا طورگ نوشته شود.

«نیاتوس» نیز نامی رومی است و نشاید آنرا بگونه نیاطوس نوشتن.

«بَرِبَت» که نام «رود»ی ایرانیست و در دست خنیاگران ایران بوده است، و هیچ پیوند با تازیکستان دارد! ۱

«تنبور» را نیز که رودی ایرانی است بگونهٔ طنبور آوردهاند.

«تپیدن»، از ریشهٔ تپ و تپش، ایرانی است، و نبایستی بگونه طپیدن نوشته شود.

تپش و تپنده و تپان، نیز از ریشهٔ تَپ اوستایی برگرفته شده است و نبایستی آنرا با «ط» نوشتن.

«تاق» و تاق ایوان که با رازگری (= معماری) ایران بهمه جای جهان پیشکش شد و نمی باید آنـرا بگونه طاق نوشتن.

«شترنج» واژهای آریایی است و از برد و از برد و اوستایی و سانسکریت برابر «چهار» ساخته شده است که بازی در چهارخانه است، این بازی که بر دست هندیان ساخته شد، در ایران آرایش بایسته گرفت و با نام ایرانی شترنگ یا شترنج و همهٔ نامهای شاه و وزیر و فرزین و پیاده... بسرتاسر جهان رفت... و نبایستی آنرا بگونهٔ شطرنج نوشتن.

«تلخند» که نام یکی از دو برادر هندی است که بازی شترنج از سرنوشت آنان ساخته و پرداخته شد، و در نمونه ها بگونهٔ طلخند آورده اند.

«تینوش» که نامی ساخته در داستان افزودهٔ اسکندر است و بگونهٔ طینوش آوردهاند.

«آج» دندان پیل است و پیل از هندوستان و ایران برآمده است و نتوان بخشی از تـن او را بتـازی آوردن (عاج!)

**تالقان:** شهری در خراسان است و نبایستی آِنرا بگونهٔ طالقان آوردن. ٔ

۱- تازیان پیش از اسلام تنها، یک رود؛ بنام «یکتای عرب» داشتهاند که یک تار داشته و آنرا به دو میخ که بــدو ســوی تختــهای مــیکوبیدنــد مـیبستند، که هیچگونه پردهای نداشته، و تنها یک آوا از آن برمیآمده است پس از اسلام با رفتن خنیاگران ایرانی، بــه رودهــا و نــوای خــوش ایران دست یافتند (بنگرید به زمینهٔ شناخته موسیقی ایرانی، پارت، ۱۳۷۲، نوشتهٔ من)

۲- افزون بر تالقانی که نزدیک «مرورود» است، و شاهنامه از آن نام برد، یک درّه بس زیبـا، بــا روسـتاهای زیبــا و فرهنـگ ایرانــی کــه گزنـــدِ یورشهای انیرانیان را ندیده است در کوهستان البرز. اپاختر کرج میشناسیم که از آن نامی در شاهنامه نیامده است.

تَبَرزَد: شیرینی است که بتازی آنرا «نبات» خوانند، و نمی باید بگونهٔ طبرزدش نوشتن.

هشدار روزگار آنست؛ که تازیان به هرگونه که خواهند واژه های ایرانی را بگونهٔ تازی نویسند، کس بر کار آنان انگشت نمی نهد. اما اگر یک ایرانی بخواهد که واژه ای ایرانی را که پیروان تازیان گونهٔ تازی بدان داده اند، بفارسی نویسد، همگان بانگ برمی دارند و چنین کار را نادرخور می شمارند! اما مرا پروای تازی زدگان نیست، و براه نیاکان خردمند خود می روم، تا فرزندان ایران را از این خواب گران بیدار کنم.

#### نشانة ييوند

نشانهٔ پیوند در زبان اوستایی (مه اوت خوانده میشود که آوای نزدیک به آن در et لاتین و نیـز et فرانسه برجای مانده است (که در فرانسه نرمنرم t آن از زبان فرو افتاد و امروز تنها در پیونـدِ بـه واک پسین خوانده می شود.

این واژه در گذرِ خود از اوت به او بگونهٔ ud بر زبان میرفت که گونهٔ نزدیکِ بدان با گرفتنِ یک میانوندِ «u» به «a» در زبانِ انگلیسی and خوانده می شود.

اود پهلوی در گذر زمان بگونهٔ او (u) بر زبان روان شد، که چون بزبان فارسی ره یافت با آوای أ (o) خوانده می شود؛ همچون من و تو، شب و روز، سیاه و سپید. استاد روانشاد ماهیار نبوابی نیز در یادگار زریران همواره بهمین گونه أ آورده است. در گفتار امروزیان نیز همین آوا را دارد اما چون این واژه در آغاز یک رج پیوست میان آن رج و رج پیشین باشد، اگر بگونهٔ «و» نوشته شود با آوای «و» (تازی) بر زبان می رود که در گفتار فردوسی چنین نبوده است و بایستی با همان آوای «اُ» بر زبان رود.

در ویرایشِ شاهنامه همواره چنین پیوندها را با «أ» نشان دادهام تا آوای شاهنامه بـا آهنگ درست زبان فارسی بر زبان خواننده روان شود.

در برخی از ویرایشها این نکته را دریافتهاند و آن را بگونهٔ «وً» آوردهاند که آن نیز بگونهٔ (۷۵) خوانده می شود که آن نیز آوایی نادرست است و آوای «اُ» زیبنده تر از همه می نماید.

فرمان، فرمانِ زبان فارسى است نه فرمان من! خوانندهٔ خردمند بر آن خُرده نگيرد.

چنین پیوندها را در آغاز بهمین گونه آوردهام تا چشم خواننده بدان آمُخته و آشنا شـود و نـرمنـرم در پایان بگونهٔ «و» نیز آمده است.

# واژههای ایرانی که در کذرِ زمان دگــرگون شــدهاند

بُرنا

گفتار را با سخن افزوده بشاهنامه بیاغازیم:

بدانش دل پیر، برنا برود

توانا بود، هرکه دانا بود

چون سالها، این سخن بر سردر همهٔ فرهنگستانها و نامهها؛ بگونهٔ گفتاری برجسته از فردوسی آورده شدهاست، افزوده دانستنِ آن، بس سهمگین مینماید، اما پیش از من مجتبی مینوی نیـز گفته است که این گفتار از فردوسی نیست.

اما به چه روی؟

«دانا» با «بُرنا» پساوا (قافیه) ندارد. بلکه با واژههایی چون کانا، مانا، خوانا... پساوا می یابد. همچنین «بُرنا» با واژههایی چون سُرنا و دُرنا، اَوای درست می پذیرد. «برنا» برابر با کودک ۵، تا ۱۰ سالهٔ امروزین است و نگرشی بریشهٔ این واژه، رهنمون است:

اکنون با پیشوند دگرگون کنندهٔ «اَ» بگونهٔ «اَپرِنایو» درمه اَکه درمه آید که برابر است با: نایرزمان؛ کمسال.

این واژه در زبان پهلوی بگونه «اَپورنای» مرم (لسد خوانده می شود، و با فروافتادن «اَ» آغازین، در زبان فارسی بگونهٔ «بُرنا» در آمده است، چنانکه افکندن، بگونهٔ فکندن و اَپسپورتن بگونهٔ سپُردن در

۱- این واژه را خالقی مطلق دپسامد، پیشنهاد کرده است، و من «پساوا» میخوانم زیرا که آوای پسین را نشان میدهد.

آمد. و بهترین نمونه برای اندریافت آن، همانا داستانِ یادگار زریران است که در آن «بَستور» کودک هفت سالهٔ «زریر» از گشتاسپشاه میخواهد که برای وی اسپ زین کنند، تا او برود، و از چگونگی کار زریر، آگاهی بیاورد، و گشتاسپ میگوید که:

تو مرو، چون تو اپورنایی (برنایی).

نمونهٔ دیگر در داستان ابوسعید ابوالخیر است که:

روزی شیخ ما، در نشابور برنشسته بود (سوار بر اسب بود) و جمع متصوفه در خدمت او بودند و ببازار فرو می شدند. جمعی برنایان می آمدند؛ برهنه، هر یکی ازارپایی چرمین در پای کرده بودند، و یکی را بر گردن گرفته، می آوردند. چون پیش شیخ رسیدند، شیخ پرسید که این کیست؟ گفتند: امیر مُقامِران (پادشاه قماربازان) است. شیخ او را گفت که: «این امیری، به چه یافتی؟ گفت: ای شیخ به راست باختن و پاک باختن! شیخ نئرهای بزد و گفت: راست باز باش و پاک باز باش و امیر باش».

پیدا است که در شهری چون نیشابور که پایگاه همهٔ دینیاران زمان خود بود، نمی توان گمان بردن که گروهی جوان، یا پسر بیش از ده ساله در بازارِ آن، نیمه برهنه پدیدار شوند، مگر آنکه آنان پیرامون پنج ساله، تا نه ساله بوده باشند.

نمونهٔ دیگر در کارنامهٔ اردشیر بابکان آمده است که «هرمز» هفت ساله با «اپورناییکان» (= برنایان) چوگان می زد!

شاید بودن که کسی گواهیِ دیگر از شاهنامه برای واژهٔ «برنا» بجای جوان؛ آورَد. اما تا پایان شاهنامه هرجا چنین آمده است از سخنان افزوده است و شکیبا باشیم، تا همهٔ آنها را بررسیم.

در نامهٔ پهلوی «ارداویرافنامه» در فرگرد ۴۳، دیدار از دوزخ، چنین آمده است:

«دیدم روان مردی که چند برنا، اندر پای او افتادهاند، و بانگ همی کرد، و دیوان مانند سگ در او افتاده همی دریدند!

پرسیدم، این تن چه گناه کرد؟ که روان او اینگونه گران پادافراه میبرد؟ سروش پاک و ایزد آذر گفتند که «این روان آن مردِ دْرَوند [= پیرو دروغ] است که

بگیتی اپورنای خویش را نپذیرفت»<sup>ا</sup>

پیدا است که اگر «برنا» جوان بوده باشد، نپذیرفتن جوان را روی نیست، زیـرا کـه فرزنـد چـون بجوانی رسد، خود از نزد پدرومادر میرود!

١- ارداويرافنامه؛ ترجمهٔ رحيم عفيفي، دانشگاه مشهد، ١٣٤٢، رويه ٥٠.

در «اندرز آتورپات مانسپندان» که بدبیرهٔ پهلوی برجای مانده است:

«چهار چیز بر تن مردمان بد است:

... مرد پیرِ کودکخیم که زن اپورنای بزنی گیرد، و مرد جوانی که زن پیر بزنی گیرد» ٔ

نیز در همان اندرز چنین آمده است:

«اگرت پسری هست به «اپورنایی» به دبیرستان ده، چون چشمِ روشن، دبیری است» آ و پیدا است که در ایران باستان نیز کودکان را در هفت سالگی بدبیرستان [فرهنگستان] می فرستادند.

نمونهٔ دیگر از شاهنامه، آنجا که بهرام پورگشسب، پهلوان بزرگ ایران، برای نبرد با ساوهشاه مردان بیش از چهل ساله را برمیگزیند، و هرمز در این باره، از وی میپرسد؛ و پاسخ پهلوان چنین است:

دگر آنکه گفتی چهل ساله مرد ز بُرنا، فزونتر نجوید نبرد

گفتار فردوسی نشان میدهد که هرمز، زور و جنگاوری چهل سالگان را همتراز برنایان، در شــمار آورده است و میافزاید که چهلسالگان را نیرو باندازهٔ برنایان (کودکان) است.

نمونهٔ دیگر از شاهنامه بدانهنگام است که پیلسم (برادر کهتر پیران ویسه) آهنگ نبرد با رستم را میکند، و پیران که نمیخواهد برادرش بر دست رستم تباه گردد، به افراسیاب میگوید:

بدو گفت کاین مردِ برنای تیـز همی بـا تـن خـویش دارد سـتیز

و با این سخن، برادر کهتر خویش را؛ کم خرد و در اندازهٔ برنایان مینمایاند.

### در کارنامهٔ اردشیر بابکان چنین آمده است:

«شاپور، اورمزد را؛ از پدر پنهان داشت، تا آن زمان که به دادِ هفت سالگی رسید روزی با اپورنایزادگان و شاهزادگان اردشیر، اورمزد به اسپریس [میدان اسبدوانی] رفت و چوگان کرد.

اردشیر با موبدان موبد و ارتشتاران سردار و بسیار آزادگان و بزرگان آنجا نشست و بدیشان مینگریست.

اورمزد از آنان اپورناییکان، به سواری چیر، و نبَرده بوده.<sup>ا</sup>

۱- متنهای پهلوی گردآوری دستور جاماسب جی، منوچهر جی جاماسب اسانا، با مقدمهای از بهــرام گــور انکلســـاریا و دیباچــهای از ماهیـــار نوابی، بنیاد فرهنگ ایران، شماره ۱۱۲، رویهٔ ۷۱.

۲- کارنامهٔ اردشیر بابکان، همان، رویهٔ ٦٣.

بیامد، کز آموختن شد ستوه

کمانی بیکدست، و دیگر دو تیر

فردوسی نیز این داستان را چنین گفته است:

نهان، اورمزد از میان گروه

دوان شد بمیدان شاه اردشیر

ابا کودکی چند.....

در نامهای که آنرا (رسالهٔ خسرو نوشروان و ریدک) خواندهاند، در میان سخن ریدک به خسرو چنین آمده است:

«پدر به برنایی من درگذشت و مادرم -که من پسرش بودم- و بجز مَنَش دیگر پسر نبود... بهنگام به فرهنگستانم داد» ۲

این گواه از همه درخشان تر است، زیرا که گوینده که هنوز «ریدک» خوانده می شود، بیش از پانزده ساله نبوده است، و وی از هنگام اپورنایی خویش، در زمان گذشته، یاد می کند!

همهٔ گفتارها نشان میدهد که برنا، جوان نیست و بخشبندی سال کودکان چنین بوده است:

۱- کودک تا پنج ساله

۲- برنا از پنج تا ده ساله

٣- ريدک از ده تا يانزده ساله

۴- جوان از یانزده ساله ببالا

و بر پایهٔ همین بخش بندی است که سعدی نیز گفته است:

دریغ؛ عهد جـوانی و روز برنـایی نشاط کودکی و عهد خویشتنرایـی

سرِ فروتنی انداخت، پیریم در پیش پس از نشاط جوانی و دستبالایی

و سعدی در این بخش بندی؛ کودک، و برنا، و ریدک (عهد خویشتن رایی) و جوان و پیر؛ همه را یکجا آورده تا توانایی در گفتار خویش را بنماید.

و اگرچه نمونههای یادشده جای هیچ گمان نمی نهد که برنا، کودک پنج تا ده ساله است، اما در «اوستا» نیز دوازده بار از «اَپرنایو» یاد شده است، همواره با همین کاربرد:

وندیداد، فرگرد ۳ بند ۲ فرگرد ۱۵، بندهای ۱۵و ۱۶، فرگرد ۳ بند ۱۱، فرگرد ۹ بند ۲۸، فرگرد ۱۳ بند ۲۲، فرگرد ۱۵ بند ۴۸، فرگرد ۱۵، بند ۴۵، فرگرد ۱۶ بند ۷،

۱- كارنامهٔ اردشير بابكان پيوست ترجمه بهرام فرەوشى، رويهٔ ۲۰۵، پارهٔ يک.

۲- متن های یهلوی، همان، رویهٔ ۲۷.

یسنا۲۶ بند ۹، یسنا۶۸ بند ۱۲، یسنا۲۳ بند ۳. ٔ

بویژه در یسنا ۶۸ بند ۱۲، که از برنایان، در کنار مادران، یاد میکند:

«... بدوستان و بپیروان (شاگرداِن) و پیشوایان (استادان) و به آموزندگان و مردان و زنان و برنایان ٔ، پسر و دختر برزیگر» ٔ

در شاهنامه؛ بجز از دو نمونه که یاد کرده شد، چند بار نیز برنای، به کودک ترجمه شده است. چنانکه؛ گفتار آتورپات مانسپندان... «اگرت پسری هست به اپورنایی بفرهنگستان فرست...» و همین گفتار در شاهنامه چنین آمده است:

ســـپارید کـــودک بفرهنگیــان کسـی کـش بـود، مایـه و ارز آن

یا داستان گوی زدن پسر شاپور همراه با اپورناییکان که در نامهٔ پهلوی گذشت چنین ترجمه شده ست:

ابا کودکی چند و، چوگان و گوی بمیدان شاه آمد آن نامجوی

اما افزایندگان بیش از دویست بار «برنا» را بجای «جوان» بکار گرفتهاند، که خود؛ نشانهٔ ناآگاهی آنانست از ریشههای زبان فارسی.

به سرودهٔ پیشین برگردیم:

یک: اگر «دانایی» بتواند؛ دل یک کودک (یا جوان) را همچون دل پیران، روشن بدارد، کاری است نیکو، اما؛ نه باژگونه آن!

دو: گفتار لت نخست باژگونهٔ گفتاریست که در پندهای بزرگمهر آمده است:

یکی مرد بینی تو با دستگاه کلاهشش رسیده برابر سیاه

که او دست چپ را نداند ز راست ز بخشش فزونی نداند، نـه کاست

یکے گردش آسمان بلند ستارہ بگوید که چونست و چند

فلک رهنمونش بسختی بود همه بهر او، شوربختی بود

در **یادگار بزرگمهر**، باز از این گونه سخنان دیده میشود:

چه کس آزرده تر؟ شایسته، هنگامیکه ناشایست بر او چیره باشد.

دانا، هنگامیکه در آگاه بر او فرمانروا باشد. نیکمرد، هنگامیکه بدمرد بر او

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، احسان بهرامی، فریدون جنیدی، بنیاد نیشابور، ۱۳۹۹، دفتر نخست، رویهٔ ۹۲.

۲- روانشاد پورداود، همه جا «برنا» را بگمان آنکه برابر با واژهٔ «جوان» است، «نابرنا» ترجمه کرده، و مهرداد بهار نیـز در ترجمـهـهـای پهلـوی خویش چنین کرده است.

٣- يسنا، پورداود، دفتر دويم، چاپ دويم، رويهٔ ١٠٢

يادشاه باشد'.

این سخن در شاهنامه چنین آمده است:

بپرسید شاه از دلی مستمند نشسته به گرم اندرون، دردمند

بدو گفت با دانشی پارسا که گردد بر او، ابلهی پادشا!

بر این بنیاد، و نیز بر بنیادِ ستمی که از سوی بیدادگران در جهان روانست، دانایان را جنانکه باید توانایی نیست مگر آنکه زمانه دیگر شود!

### ستُرك

لغت فُرس اسدى توسى زير واژهٔ سترگ چنين آورده است:

سترگ لجوج باشد و بی آزرم و شرم، فردوسی راست:

ستوده بود نزد خرد و بزرگ اگر «زادمرد»ی نباشد سترگ

آزادمرد (= آزاده، ایرانی) است و از آنجا که ایرانی با داشتن پاژنام «اِیر»، فروتن و بیآزار است، بـر بنیاد گفتار فردوسی آزادگان را سترگی (= لجوجی و بیآزرمی و بیشرمی) نباید! اما نرمنرم، شـاید بـا گفتار افزایندگان بشاهنامه، بر زبان ایرانیان نیز بگونهای ستوده، نزدیک به بزرگ روان شد:

یکی خانه دیدم چو کاخی بـزرگ بـدو انـدرون ژنـدهپیلـی سـترگ

يادشاهي اسكندر

یکی خانه دیدم چو کاخی بزرگ بدو اندرون ژندهییلی سترگ

رفتن کسری بسوی الانان براه دریا

كيخسرو

بدو شاد شد شهریار بررگ چنین گفت کای نامدار سترگ

بیژن و منیژه

یکی لشگری باید اکنون بزرگ فرستاد با پهلوانی سترگ

بیژن و منیژه

چو آن نامه را خواند «فور» سترگ برآشفت، ز آن نامدار بزرگ

داستان اسكندر

بدر د دل و گوش غُرم سترگ(!؟) اگــر بشــنود نــام چنگــال گــرگ

بیژن و منیژه

این واژه در زبان پهلوی بگونه وهم النه ستورگ (= سخت، خشن، زمخت) آمده است. این واژه در زبان پهلوی بگونه وهم النه ستر است که با پیشوند «آ» بگونه سده به الله آ.ستر در آمده است که از آن واژه سده به الده به استری برمی آید برابر با: گناه آلوده کردن، رسوایی و ننگ گستردن، بی آبرویی گستردن و در فرگرد ۵ وندیداد آمده است.

و نیز از این ریشه واژهٔ **ددم، دار س**نتَرَ (۲) برآمده است که دارمستتر آنرا گیاهکار و یوستی؛ خنجر و پورداود گناه و بزه ترجمه کردهاند.<sup>۳</sup>

و نیز واژهٔ هدم سر ﴿ مِه سُتَرِتَ (٢) که برابر است با؛ ترسانیده، لرزیده، ترسیده، آشفته، گیجشده ٔ.

፟፟፟፟፟

پس، با چنین ریشه ها و چنین واژه ها، چگونه شاید، که «ستُرگ» در زبان فردوسی بجای بـزرگ و درخور آفرین و... آید؟

سترگ در این گفتار فردوسی، بدانهنگام که سیاوخش بیگناه را در تورانزمین سر میبُرنـد، و ایــران بر میآشوبد، خود را نشان میدهد. آنگاه که رستم روی به کاووس کرده چنین میگوید:

در آمد بایران، زیانی بزرگ

از اندیشــهٔ خُــردِ شـــاهِ ســـترگ

از آنجا که کاووس با سترگی و بیآزرمی و پافشاری بیجا در شکستن پیمانِ سیاوخش، کاری کـرد که آن شاهزادهٔ آزاده در تورانزمین کشته شود!

باز، در شاهی خسرو یکم، آنجا که بابک، شاه را نیز؛ برای سنجش کارش بمیدان فرامیخواند:

بيامــــد بـــر نــــامور پيشــــگاه

چو برخاست بابک ز دیــوان شــاه

گر امروز، من بنده؛ گشتم سترگ؛

بدو گفت؛ کـای شـهریار بـزرگ

درشتی نگیرد ز من، شاه؛ یاد

هممه در دلم راستي بمود و داد

تو هرگز زراه درستی مگرد!

بدو گفت شاه؛ «ای هشیوار مرد

و چنانکه دیده می شود، از سترگی برابر با درشتی یاد کرده است.

نیز... همان گفتار نخستین که در «لغت فرس اسدی» آمده است:

اگر زادمردی، نباشد سترگ

ستوده بــوَد، نــزدِ خــرد و بــزرگ

۱- فرهنگ کوچک زبان پهلوی، دیوید نیل مکنزی، ترجمهٔ مهشید میرفخرایی، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، ۱۳۸۳، رویهٔ ۱۳۹۳. ۲- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیوم، رویهٔ ۱۶۵۳.

۳- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیوم، رویه ۱٤٤٤.

٤- همان، همان رويه.

### تو گفتي!

در افزوده های شاهنامه، بیش از هر چیز «تو گفتی» بکار رفته است، که نادرست است زیرا که در میان داستانی که از پیشینیان به شاهنامه رسیده و ترجمانان آنرا از پهلوی، بفارسی گردانده اند، و فردوسی بدان؛ پیوند داده است، «تو» کیست؟ که یکباره، روی داستان بدو برمیگردد!

باری، اگر «تو» خواننده باشد، چرا در گفتار فردوسی، هیچگاه پدیدار نمی شود و تنها در افزوده ها رخ می نماید؟

نمونهای چند، از این «تو گفتی» ها را برمیرسیم:

در گفتار فرستادهٔ سلم و تور بدانهنگام که داستان رسیدن به بارگاه فریدون را به آنان بازمیگوید:

ز هـر سـو خروشـیدن کرنـای زمین بآسـمان، برخروشـد همـی یکـی تخـت پیـروزه دیـدم بلنـد دل آزرمجوی و زبـان چربگـوی آتو گفتی مگر زنده شد جـم شـید بکــردار تهمــورس دیوبنــد تو گفتی زبان و دل پادشـا اسـت

تبیرهزنان، پیش پیلان بپای تو گفتی که میدان بجوشد همی خرامان شدم پیش آن ارجمند چو کافور موی و چو گلبرگ روی جهان را از او دل به بیم و امید منوچهر، چون زادسرو بلند نشسته بر شاه، بر دست راست

粽

نمونهٔ دیگر بهنگام رفتن زال و رودابه از کابل به زابل:

چه آوای نای و چـه آوای چنـگ خروشــیدن بــوق و آوای زنــگ **تو گفتی** مگر روز انجامش است یکی رستخیز است، گر رامش است

۱- شگفتا که در اینزمان، کسی که او را استاد میخوانند و خود، خویش را سردَمدار فرهنگ و زبان فارسی می شناسد، در سرودهای در ستایش فردوسی چندبار پاژنام «سترگ» را دربارهٔ او بکار برده بود، و چون یادآورش شدم که «سترگ» را درخور گرگ و نهنگ و مردان دژکام بکار میبرند، بمن پاسخ داد... «آخر سترگ بار معنایی بس بزرگ تر و گسترده تر از بزرگ را دارد و شایستهٔ فردوسی است!» باز من در این سخن پای فشردم که از بکار بردن چنین واژهٔ ننگ آلود دربارهٔ بزرگان ایران دوری جوید!... چند سال پس از آن شنیدم که نامبرده، همان سروده را در تاجیکستان نیز خوانده است، و آن واژه را نیز از گفتار خویش نزدوده است!!

درد و ننگ و نفرین بر آنکس باد؛ که با بیدانشی، از درفش برافراشتهٔ فرهنگ ایران، فردوسی جاودان چنین یاد میکند!

۲– این رج از داستان مهمانی بهرام گور در خانهٔ ماهیار گوهرفروش برگرفته شده است، آنجا که دخترِ او «آ**رزو»** در ستایش پدر میخواند:

چو کافور گـردِ گـل سـرخ، روی مـنم چــون پرسـتار و نــام آرزوی

زبان گرمگوی و دل آزرمجوی تویی چون فریدون آزاده خوی همه شهر، ز آوای هندی درای ز نالیدن بربت و چنگ و نای تو گفتی دد و دام، رامشگر است زمانه بر آرایشی دیگر است

, N.

نمونهٔ دیگر در نبرد کاووس با شاه هاماوران:

جهان گشت تاری، سراسر ز گرد نو گفتی هوا ژاله بارد همی

ببارید شنگرف، بر لاجورد بسنگ اندرون، لاله کارد همی

پیدا است که بجز از تو گفتی، افزاینده، این گفتار زیبای فردوسی را در رج نخست بگونهای دیگـر آورده است که نمیتوان آنرا باور کردن:

از هوای گردآلودهٔ تاریک، ژالهٔ روشن چگونه شاید باریدن؟ و از آن گردِ برخاسته، بــر روی زمــینِ خاکی (از آنجا که گرد از خاک برمیخیزد) چگونه لاله بر سنگ کاشته میشود؟

باز در همان داستان:

خروش آمد و چاکچاک تبر وگر آسمان، بر زمین برزنند! چو بــر کوهــهٔ زیــن نهادنــد ســر **تو گفتی** همی ســنگ آهــن کننــد

بجز از تو گفتی، «کُنند» را در رج نخست با «زَنند» در رج دویم پساوا نیست و سنگ آهن کردن را گزارش نیست؟ چنانکه «سنگِ آهن کندن» نیز گزارش ندارد.

來

نمونهٔ دیگر در داستان ساختن سیاوخشکرد:

از آن پادشاهی خروشی بخاست ز بــس رامــش و نالــهٔ کرنـــای

تو گفتی زمین گشت با چرخ راست تو گفتی بجنبد همی دل ز جای

از خروش، زمین بآسمان بر نمی شود، و آن؛ هنگامِ شادی بوده است، چنانکه در رج دویم از رامش سخن می رود!

茶

نمونهٔ دیگر در نبرد پیلسم با پهلوانان ایرانی است:

به قلسب اندرون رستم زابلی تو گفتی نه شب بود پیدا، نه روز

زرهدار، با خنجر کابلی نهان گشت خورشید گیتی فروز

پیدا است که رستم، زره در بر نمی کرد، و پوشش وی «ببر بیان» بود، و هیچگاه شنیده نشده است که جنگافزار یک جنگاور، تنها «خنجر» بوده باشد! اما چگونه از خنجر کابلی، و زره رستم، شب از روز پیدا نبود؟

尜

نمونهٔ دیگر در نبرد بزرگ کیخسرو و افراسیاب:

دو لشگر، ستاده؛ سه روز و سه شسب

تو گفتی که روی زمین آهن است

از اینروی و زانروی بر پشت زیس

تو گفتی جهان، کوه آهن شدهست

از ایشان یکی را نجنبید لب ز نیزه هوا، نیز؛ در جوشن است پیاده به پیش اندرون همچنین همان پوشش چرخ جوشن شده است

تو گفتی که اندر زمین جای نیست

همی ماه، بر چرخ؛ گم کرد راه

وگر گشت خورشید، اندر نهان

ز خورشیل، خون بر هوا برچکید

شب تيره و تيغهاى بنفش

جهان یکسره، میغ دارد همی

آشکار است که رجهای دویم و چهارم همراه با تو گفتی، هر دو یک چیز را بازمی نمایند، که هـر دو نیز نادرخور است، زیرا که انبوهِ نیزهها، زمین را تواند، به جوشن همانند کردن و هوا را نشاید!

容

نمونهٔ دیگر در رزم کیخسرو با شاه مکران:

بیــاورد پـــیلان جنگــی دویســت

از آواز اســـپان و جـــوش ســـپاه

تو گفتى برآمد زمين بآسمان

با دویست پیل، خورشید ناپیدا نمی شود، و از آواز اسپان و جوش سپاه، زمین بر آسمان نمی رود.

子

در داستان افزودهٔ نبردِ شاپور با قیصر:

تو گفتسی همسی آسسمان بترکید

درفشــــیدن کاویــــانی درفـــش

تو گفتی هوا تیغ بارد همی

یک: «بترکید» نادرست است: «بترکید».

دو: خون، از خورشید بر هوا چکید؟ یا از تیغ سپاهیان؟... چون از تیغ جنگجویان

باشد، «چکیدن» نادرست است، و «برافشاندن» درست مینماید.

سه: اگر از هوا تیغ میبارد، از میغ (= ابر) چگونه شاید نام بردن؟

华

در داستان «گُو» و «تلخند» و پیدایی شترنگ در هندوستان:

نهنگ اندرو، خون خروشد هميي

تو گفتی که دریا بجوشید همی

ز دریا برآمید یکی تیره مینغ چنان شد که کس نیز کس را ندید بخاك اندرون لاله كارد هميي

ز زخم تبرزین و کوپمال و تیمغ چو بر چرخ، خورشید دامن کشـید تو گفتی هوا، تیغ بارد همی

یک: خون خروشیدن نهنگ چگونه باشد؟

دو: زخم (= ضربه) تبرزین و کوپال و تیغ در میدان جنگ، و بر روی زمین است، پس چگونه از دریا ابر تیره برخاست؟

سه: دامن کشیدن خورشید بر چرخ را هیچ گزارش نیست و اگر چنین بیندیشیم که افزاینده را رای بر آن بوده است که نیمروزان را گوید، فردوسی در چنین هنگام از تیغ گنبد یاد میکند: چو خورشید بر تیغ گنبد رسید...

چهار: تیغ در دست سپاهیان بود، نه در هوا، تا از بارش آن، در خاک؛ لاله کاشته شود!

و نمونهای دیگر در داستان افزودهٔ دیدار بهرام چوبینه، با زنی است که در باغی پنهان بوده است:

تو گفتی ببارید از چشم خون

تو گفتی به پروین برآورد، سر!

چـو بهـرام زان كـاخ آمـد بـرون

منش را، دگر کسرد و پاسسخ دگسر

که ناگفته پیدا است، میان رج نخست، با رج دویم هیچگونه پیوند نیست.

با همهٔ این سخنان، هر جا که گفتوگوی میان دو کس است «تو گویی» درست مینماید زیرا که یکی بدیگری که روی سخن با او است؛ چنین می گوید:

### در گفتار تهمینه به رستم

بر اوبر، جهان آفرين را بخواند چه جویی؟ شب تیره کام تو چیست؟ تو گویی که از غم بدو نیمهام!

از او رستم شیردل، خیره ماند بپرسید ازو، گفت، نام تو چیست؟ چنین داد پاسخ که تهمینهام

نمونهٔ دیگر بهنگام برگزیدن کیخسرو، بشاهی است، در گفتار گیو، بگودرز، پس از سخن گفتن با توس:

که فرا و خرد نیست با توس؛ جفت

بیامد بگودرز کشواد گفت

دو چشمش، تو گویی، نبیند همی فریبرز را برگزیند همیی و چنانچه گذشت، در چنین هنگامها، گوینده به شنونده «تو گویی» میگوید، نه «تو گفتی» که در همهٔ افزودهها چنین آمده است!

### اندرون!

اندر (= اندرون)، فارسی در اوستا سیر مه س(ع آنتَرِ و در زبان پهلوی مه فرو بگونهٔ فارسیِ اندر و اندرون بکار رفته است. این واژه در زبان ایتالیایی entrare اِنْتُرَرِ و intero اینتِرُ و در فرانسه entre آنتُر (با آوای غ بجای ر در گفتار) و در انگلیسی نیز inter اینتِر و interior اینتریور نیز خوانده می شود، و در همهٔ این زبانها بجز از میان و اندرون، برابری ندارد اما افزایندگان، در گفتارهای خویش واژه را نه در جای خود بکار برده اند.

### پیش اندرون، زیر اندرون

پیدا است که پیش را اندرون نیست، و «پیش» و «اندرون» هر یک بجای خود بند (=قید) است همچنین، «زیر» را اندرون نباشد! اما گفتارهای افزوده پر است از این واژهٔ آمیختهٔ نادرخور.

به زیر اندرون، ژندهپیلی ژیان

ابــا جوشــن و تــرگ و ببربیـــان

گفتار پیران و هومان دربارهٔ رستم

که گویی روان شد کُهِ بیستون

یکی رخش دارد به زیر اندرون

در همان گفتار

یک: پیدا است که افزایندگان سخن نادرخور دیگری نیز بدین لت اندر کردهاند، «روان شد» نادرست است: روان است. چون روان شود...

دو: تورانیان از آنجا که بسیار از کوه بیستون بدور بودند، نمیتوانستند آنرا در گفتار خویش بیاورند.

\*

همی رفت **پیش اندرون** مرد گـرد جهانی بر او انجمن شد نــه خــرد

در شورش کاوه

پیدا است که افزون بر «پیش اندرون» نادرستی دیگری در ایس سخن روان است، و کاوه، مردی آهنگر بود نه «گُرد».

\*

پسِ پشتِ لشگر کیـومرس شاه نبیره، به پیش انـدرون با سـپاه

نبرد هوشنگ با دیو

بزير اندون، بارهاي گامزن يكي ژندهپيل است گويي بتن

پیامبری رستم بسوی شاه مازندران

وگر باره، زیراندرش آهن است شگفتی روان است و رویین تن است

رستم و سهراب

یکی رخش دارد، **بزیـر انـدرون** که کشتی نخواهد بـدریای خـون

همان

پیدا است که لت دویم با پیوند «که» به رخش بازمیگردد، و چنان مینماید که رخش را کشتی در کار نیست باز آنکه افزاینده را رای بر آن بوده است که بگوید: رستم را با رخش نیاز بکشتی نیست.

米

پچینبرداران، یکبار در گفتار فردوسی نیز، این نادرستی را اندر کردهاند، آنجا کمه کنده (خندق) پای بارهٔ کنگدژ را آتش میزنند و باره فرو میافتد:

**بزیر اندرون** آتش و نفت و چوب زبّر، گرزهای گران، کـوبکـوب

که این گفتار فردوسی در لت نخست چنین بوده است:

به کنده درون آتش و نفت و چوب زبر، گرزهای گران، باره کوب

\*

یکی شاهزاده به بیش اندرون جهاندیده با وی، بسی رهنمون

داستان خواب افراسياب

همی رفت پیش اندرون، شاه گرد سیهدار پیران، ورا پیش برد

بردن پیران، کیخسرو را بنزد افراسیاب

پیدا است که ورا پیش برد، را با «همی رفت» لت نخست همخوانی نیست: ورا پیش می (همی) برد.

猍

ببســـتند گُــردان ایـــران، میـــان به پــیش انــدرون اختـر کاویــان لشکر کشیدن ایرانیان بکین سیاوخش

پیدا است که بجز از پیش اندرون... یک: اختر کاویان نادرست است: «درفش کاویان».

دو: هیچگاه در جنگ درفش یک کشور را پیش سپاه نمیبرند، که بایستی درفش، در پناه سپاهیان، پس لشگر باشد.

### پایاندرون

افزایندگان، پای را از این پیشتر نهاده، برای «پا» نیز اندرون ساختهاند:

به پای اندرون، کفش گوهرنگار

ز زر، افسری، بر سر میگسار

داستان افزودهٔ آمدن شنگل بدیدار دخترش بایران

این سخن را هیچ گزارش نیست، زیرا پای بایستی به کفش اندرون رود، نـه باژگونهٔ آن...

#### اندردویدن:

در داستان افزودهٔ چیدن غوره از رز، بهنگام هرمز ساسانی:

بفرمود؛ تا کهتر، اندر دوید!

بره بر، یکی رز؛ پر از غوره، دیـد

4

افزایندگان به اسب اندر آمدن، بزین اندر آمدن و همانند چنین واژههای آمیخته را بکار بــرده کــه هر یک در جای خویش باز نموده شده است.

پایان سخن آنکه، «میان اندرون» نیز پدید آوردهاند، که هر دو بخش آن «میان» است:

برآمیخته با خاک، بسیار؛ خون

میسان تسل کشستگان انسدرون

داستان بهرام و تژاو

去

بر

افزایندگان که پیش اندرون را بسیار بکار گرفته اند، گاهگاه «بر پیش» [= بالا پسیش] آورده اند، که آنرا نیز هیچ گزارش نیست.

در داستان افزوده نامه کیخسرو بکاووس:

نیایش کن از بهر من روز و شب

چو **بر پیش** یزدان گشایی دو لب

\*

در داستان نامهٔ انوشیروان، به قیصر جوان روم:

که با تو صلیب و مسیح است جفت

چو مُهر از بـر نامـه بنهـاد، گفـت

«مُهر» را نشاید؛ (از بر نامه) نهادن، که بر نامه نهادن درست است.

نمونهٔ دیگر، در هفتخوان رستم، آنجا که رستم میخوابد:

چمان و چران، رخش؛ تا نیمه شب

بخفت و **برآسود** و نگشاد لب

پیدا است که پیشوند «بر» رو بسوی بالا دارد، و چون کسی را خواب فراگیرد (بر) نمی تواند خفتن و در چنین هنگام فروخفتن شاید، اما در همهٔ نمونه ها چنین آورده اند، و بایستی آنرا «بیاسود» خواندن.

桊

نمونهٔ دیگر، در افزودههای نامهٔ خاقان به انوشیروان:

که خامش نشاید شدن خیره خیر بجر بر پراکندن گنج نیست

دو کارست **پیش اندرون**، نــاگزیر

که آنرا بپایان، جز از رنج نیست

پیدا است که در این دو رج بجز از «پیش اندرون» پیوند درست نیز میان آنها نیست. در رج نخست از دو کار سخن رفت، و در رج دویم «آنرا» (= آن، که یک کار است)!

اما بر پراکندن نیز نادرست است زیرا که «پراکندن» خود یک پیشوند کهن اوستایی دارد ره س(س پرژ که پیش، فرا، بسوی پیش، دور ا... است، و هنوز در زبان فارسی نیز این پیشوند، خویش را نشان میدهد، و پراکندن، بسوی پیش آکندن و ریختن است، و بر این بنیاد پیشوند «بر» (= بالا) با آن همخوان نیست.

\*

نمونهٔ دیگر، در واژهٔ آمیختهٔ «برنوشتن» در افزوده های داستان گریز خسروپرویز به روم: بر این گونه بر، نامه ای برنوشت زهرگونه ای اندرو خوب و زشت

کنش نوشتن، در فارسی باستان با پیشوند «نی» بگونهٔ «نی پَشیش» است و همین واژه در زبان پهلوی بگونهٔ (معربه الانی پیشتن» درآمده است، و

نشاید که پیش از پیشوند «نی» که روی بپایین دارد [همچون نی شَستن؛ نشستن، نیهوفتن؛ نهفتن، نیهاتن = نهادن] پیشوند «بر» را که رو ببالا دارد، بدان افزودن.

چون سخن از نوشتن است می باید به یک سخن افزوده دیگر در داستان زندانی شدن خسروپرویز، بازگردیم:

جهاندار، بــر شــادوردِ بــزرگ نوشته همه پیکرش میش و گـرگ

یک: خسرو بر (شادورد بزرگ) که نگارهٔ میش و گرگ بر آن باشد ننشسته بود، زیرا که در گفتار پسین، از نهالی (= تشک) زردرنگ یاد می شود و بالشی لاژوردین، که پشت بدان داشت.

دو: نوشته در زبان فارسی برابر است با پیچیده، لوله شده، که گونهٔ دیگرش درنوردیده است.

این واژه در زبان فارسی باستان از یک پیشوند «نی»، و یک ریشهٔ «پَشیش» برآمده است... «نسی» چنانکه گفته شد، جنبش بسوی پایین را میرساند، و پئیش نیز پیچاندن است.

از آنجا که چون نامهای نگاشته شود، آنرا می پیچاندند، تا بگونهٔ تومار پیچیده شده درآید نی پیشتن (= نوشتن) که لوله کردن آن و پیچاندن کاغذ، یا چرم، یا پارچه است، جای نگاشتن را در زبان فارسی گرفت.

نوشتن، در زمان روان (= مضارع!) نوردیدن خوانده می شود، و هنوز در خانه های ایرانی ابزاری هست که آنرا «وردنه» خوانند که بر روی خمیر می پیچند، و دستگاههای چاپ را نیز میلهای هست که «نورد» ش می خوانند، تومار زندگی کسی را پیچیدن، یا درنوردیدن نیز از همین داستان سخن میگوید. در داستان بیژن و منیژه نیز آنجا که منیژه مرغ پیچیدهٔ درون نان و دستار را برای بیژن می برد، خواندیم:

نوشته بدستار، چیزی که برد چنان همچو بسته، به بیرن سپرد و بر این بنیاد، «نوشته» در گفتار پیشین، نادرخور است.

### غمى

افزایندگان همواره، غمی را بجای غمگین، یا غمین بکار گرفتهاند!

«غم» برابر «اندوه» فارسی است، میباید کاربرد آنرا نیز داشته باشد، و چنانکه نشاید از واژهٔ انــدوه،

«اندوهی» برآوردن از غم نیز نباید «غمی» برآوردن، اما همواره از سوی افزایندگان این گونه؛ بکار گرفته می شود:

بیامــد بنزدیــک افراســیاب

تراو غمى، با دو ديده پر آب

غمى گشت پيران ز تورانسپاه

ز ترکـــان، تهـــی مانـــد، آوردگـــاه

بــه بیگانگـــان ایـــچ ننمـــود روی

غمى شد، دل مرد پرخاشجوى

赫

فرود آمد و، برد؛ رستم نماز

چو خسرو **غمی** شـد، ز راه دراز

شگفت آنست که افزایندگان گاهگاه، اسب و گرز و بازو را نیز غمی نشان میدهند:

غمى گشت بازوي گُندآوران

گرفتند زانیس عمود گران

رزم پدر و فرزند

### شادورد

این واژه نیز نادرست است، زیرا که ریشهٔ آن در زبان اوستایی **رس** چا است برابر با «پنهان» که با پسـوند کنندهساز میم (س تَرَ از آن چاتَر؟ پنهانکننده برآمده است، که در زبان فارسی چادَر خوانده می شد: بس قامت خوش که زیر چادَر باشـد چون باز کنـی مـادر مـادر باشـد

سعدي

و امروز آنرا چادر؛ در تهران پنجاه سال پیش چادور خوانده می شد. این واژه با پسوند «وان» (= پسوند جای) بگونهٔ چادروان، و آنگاه شادروان درآمد، که یردهٔ امروزین باشد.

بر شیر فلک حمله، شیرِ تنِ شــادَروان

اینست همان درگه، کز هیبت او بردی

خاقانی شروانی

نگارهٔ شیرِ تنِ پردهٔ این درگاه بر شیر فلک (= برج شیر = صورت فلکی اسد) یورش می بَرَد.

و بر این بنیاد، «شادورد» نادرست است و یکی دو بار در افزودهها از آن یاد شده است.

اکنون میباید، به سخنی دیگر پرداختن:

بپوشید، شسته؛ دل از کاستی

شما همچنین جادر راستی

بر تخت نشستن بهرام گور

اگر «چادر» پنهان کننده است، چون کسی «پنهانکنندهٔ» راستی را بپوشد، اورا میباید دروغزن در شمار آوردن، و چنین است ناآگاهی افزایندگان از زبان و فرهنگ ایران!

### كفت

شانه و «کتف» در گفتار فردوسی همواره بهمین گونه آمده است:

ببوسم، بدان برنهم چشم و روی

که فرمان دهد، تا سـر کتـف اوی

داستان ابلیس با ضحاک

برآمد دگر باره از کتف شاه

چون شاخ درخت آن دو مار سـیاه

همان داستان

برُست و بـرآورد از ایـران، دمـار

اَبَر کتف ضحاک جـادو، دو مــار

گفتار فرانک با فریدون

اما افزایندگان این واژه را بگونه کِفت درآوردهاند، و شگفتا که همواره آنرا بـرای پسـاوای شـگفت بشاهنامه افزودهاند:

سزد گر بمانی بدین در، شگفت

سرانجام ببريد، هـر دو ز كِفـت

افزودة داستان ضحاك

بكند اژدها را بدندان، دو كفت

بمالید گوش اندر آمد شگفت

هفتخوان رستم

سزد گر بمانی از او در شگفت

همی جوشد آن گرز، زان یال و کفت

كاموس كشاني

بدان برز بـالا و آن يــال و كفــت

بدو مانده بد، خسرو اندر شـگفت

هنرنمایی گردیه نزد خسرو

### چو، چون

در افزوده ها چون بخواهند، از کسی یا از چند کس یاد کنند، نام او یا آنان را بهمراه «چو» یا «چون» می آورند،

چو گرگین و بیژن، چو رهام شیر ازآنیس همه برگشادند راز چو توس و چو گودرز و گیو دلیر چو دیدند، بردند؛ پیشش نماز

انجمن پیش از مرگ کیخسرو

پیدا است که اگر بندهای چو، از رج نخستین برداشته شود، سخن بدینگونه آراسته می شود: توس و گودرز و گیو و گرگین و بیژن و رهام... چو [او را] دیدند....

يا بدينگونه:

چو توس و گودرز... [او را] بدیدند.

نمونهٔ دیگر:

گرازه بکین اندر آورده کف

چو رهام و شیدوش در پیش صف

كاموس كشاني

پيدا است كه ميان لت دويم، با لت نخست، هيچ پيوند نيست.

نمونهای دیگر:

كجا بختشان انـدر آمـد بخـواب

چو سیسد تن از تخم افراسیاب

همچنین...

كم آمد برين روز، از كارزار

ز خویشان پیران، چو نهسد سوار

نيز...

نبُد هیچ پیدا، درنگ و فسوس

چو گودرز و پیران و هومان و تــوس

1 ...

ابا سی هزار از دلیران مرد جهان سربسر گشت ز آهن سیاه سپهرم کمه بُد، روز فریساد را چو لهّاک جنگی و فرشیدورد گرفتند بر میمنه جایگاه چوو زنگولهٔ گرد و کلباد را

پیدا است که «چو» در رج نخست پیوند رج دویم است، و درست می نماید، اما چون «چو» در رج سیوم پیش می آید همهٔ پیوندها را می گسلد!

چنین بود داستان «چو» در افزوده ها! اما آشکار است که چو یا چون در سخن فردوسی پیوند درست گفتار است: برفتند، گردان؛ همه همگروه رای زدن زال با مویدان، در کار رودایه چو خورشید تابان برآمـد ز کـوه

泰

چو دستور فرزانه با موبدان بشادی بر پهلوان آمدند زبان، تیز؛ بگشاد، دستان سام

سیرافراز گیردان و فیرخ ردان خردمند و روشینروان آمدند؛ لبی پر ز خنده، دلی شادکام...

گفتار زال با بزرگان موبدان

\*

چو افراسیاب، آن سخن ها شنید

خوش آمدئشْ و خندید و شادی گزیدا

فرستادن افراسیاب هومان و بارمان را بنزد سهراب

شگفتا که بیشتر استادان(!) شاهنامه شناسی، چنین «چو» آوردنها را که همگی بیپایان و بیپیونداند [از برای تأکید سخن] روا دانسته، و آنها را از گفتار فردوسی در شمار آورده اند!!

### باز

یکی از واژهها، که در همهٔ شاهنامههای امروز بگونهٔ نادرست «بازِ» آمده است، واژهٔ باز است هنگامیکه پیوسته به یک نام میشود. چنانکه:

هماوردت آمد، مشو باز جای

خروشید، کای مرد رزمآزمای

نبرد رستم با اشكبوس

گرازان، بسانِ پلنگ آمدند

بدان خستگی باز جنگ آمدنـد

نبرد هومان و بیژن

این واژه را بایستی «باز» خواندن، زیرا که در زبان پهلوی نیز با آوای اَپاچ (= بـــاز) و بـــا هـــزوارش لسیسلا آمده است و نمونهها نشان می دهد:

اهم من المامي المواهد مده من الم

و سپاه (را) همگی باز به درگاه خواست. ا (بدرگاه، باز خواست)

رسم الح راماء مرفاسم و هماناها ه مناه اله المه المهم المهمة المه

١- كارنامهٔ اردشير بابكان، همان، رويه ٦٥.

سواران (را) به آیینِ افسوس و ریشخاری، پیاده و برهنه باز به پیش اردشیر فرستاد ا (به پیش اردشیر بازفرستاد)

# התאווהם » השית האוו ה וופחש החהווה או הרפא אשר השית האווה הוופחש

(ارجاسپ را) بر خری دمبریده باز شهر خویش فرستاد ۲. (بشهر خویش بازفرستاد)

«باز» واژهایست که دستورنویسان، آنرا (حرف اضافه) خواندهاند، و از همین گروه است، «در»، «از»، «به»، و چون هیچیک از اینها را در پیوند سخن، بگونهٔ «در»، «از»، «به نشاید خواند، «باز» را نیز می باید بگونهٔ «باز» خواندن، نه «باز»! زیرا که بازخواند، بازگفت، بازرفت را نیز همواره بهمین گونهٔ درست می خوانیم.

واژهٔ رودرروی باز «فراز» است چنانکه «در را باز کرد»، «در را فراز کرد»:

# سعهااا کااااد سع من مورد ماده ال عمد الله

ایدون گویند که اندر شب به دهی فراز آمد. ۳

قضا همی بردش تا به چنگ بازآید

امید نیست که دیگر به عقل بازآید

که هر دم از در او چون تویی فراز آیـد

که گر ببیند زندیق در نماز آید

چنانکه دیده می شود در این گفتارِ سعدی نیز «باز»، رودرروی «فـراز» آمـده اسـت، و در کارنامـهٔ اردشیر نیز «فراز» همان «فراز» است نه بگونهٔ «فراز».

## سپُردن، سپَردن، ستَردن، شمَردن، خُوردن

چیزی را از روی چیزی برگرفتن نیز «ستَردن» است از ووم (مارا ستَرتَن پهلوی.

شمردن فارسی از نیز از ریشهٔ «مَر» برآمده است و بایستی بهمین گونه خوانده شود.

خُورَدن فارسی نیز از سین از مین از مین بهلوی است، و اگر این واژهها در گفتار، بگونهای دیگـر

۱– همان، رویه ۲۹.

۲- یادگار زریران، متنهای پهلوی، همان، رویهٔ ۱٦.

٣- كارنامهٔ اردشير بابكان، همان، رويهٔ ٣٢.

يساوا؛ يابند درشمار افزودههای شاهنامهاند.

### گونههای درست:

۱- سپُردن:

ببازار شد، مشک و آلت ببُرد

۲- سپَردن:

کسی کو روانش نیدارد خرد

٣- ستَردَن

همان راه یردان بباید سیرد

**۴**- شمردن:

ترا از دوات است و کرتاس؛ بَـر

نفـس، جــز بفرمــان او نشــمَرَد

۵- خوردن:

پشیمان شد از گفتِ خود، نان بخـورَد

بدان، تا بگفتار تو می خوریم

و چنین گفتار افزوده است:

دگـر آنکـه، روزش ببایـد شــمُرد

چو خلعت بدان مـردِ دانــا ســپُرد

\*\*

گروگان، به پرمایـه مـردی سـپُرد داستان لنبک آبکش

ســزد، گــر در پادشــا، نســپَرَد بزرگمهر

ز دل تیرگیها بباید سترد

ز لشگر که گفتت؟ که مردم شمَر گفتار بهرام پورگشسب پسی مسور، بسیاو، زمسین نسسپَرَد

پسی مسور، بسیاو، زمسین نسسپَرَد کسری در گرگان

بسر او نیسز یساد گذشسته نکسرد بهرام گور

به مَی، درد و اندوه را بشکریم

بکار بـزرگ انـدرون دسـت بُسرد گفتار افزوده به بزرگمهر

ورا مهتــــر پهلوانــــان شـــــمُرد

داستان بهرام پورگشسب

### دوباره كـــويي

### در

### افزودهها

یکی از کارهای افزایندگان، دوباره گویی گفتار فردوسی است، با شیوهای کژ و ناهماهنگ، چنانکه همهٔ گفتار را برهم میریزد و سخن را سست مینمایاند؛ همچون ایس گفتار فردوسی، بهنگام پرسش سهراب از هجیر، که از وی میخواهد پاسخ درست و راست بدهد:

بدو گفت: کرزی نباید ز تیر سرافشان شود، زخم کم آورد چو خواهی که نگزایدت کاستی

بفرمود، تــا رفـت؛ پیشــش هجیــر نشــــانه، نبایــــد کـــه خــــم آورد بهــر کــار در، پیشــه کــن راســتی

پس از لت نخستین که از شاهنامه است و از تیر؛ راستی می خواهد، در گفتار پسین:

یک: پیدا است که نشانه را خم و راستی نیست، نشانه؛ نشانه است، که در میدان مینهند.

دو: نشانه یک تختهٔ رنده شدهٔ آراسته است، و توان آنرا ندارد که خود را پیچان کند! سه: زخم (= ضربه) را کم آوردن نشاید.

**چهار**: نشانه را هیچ نیرو و توان نیست که زخمِ زننده را کم کند یا بسیار! زخم از سوی تیرانداز زده می شود.

举

### در گفتار سیمرغ بهنگام رستمزاد (زایش رستم):

یکی مرد بینادلِ پرفسون بکافد تهیگاه سرو سهی از او بچه شیر، بیرون کشد

بیاور ابا خنجری آبگون نباشد مر او را ز درد آگهی همه یهلوی ماه، در خون کشد

### سخن افزایندگان:

ز صندوق، تا شير بيرون كند

تو بنگر که بینادل افسون کند

یک: بینادل و افسون، همانست که فردوسی در گفتار خود بکار برده است!

دو: «شیر بیرون کشد» در سخنِ افزاینده سست است، زیرا که در گفتار فردوسی، «از او» آمده بود، و در گفتار افزاینده «ز صندوق»، و بچهٔ شیر بیرون کشد به «شیر بیرون کند» گردید، و بیرون کردن و بیرون کشیدن، رودرروی یکدیگراند، زیرا که در «بیرون کردن» نیرو و فشار، ازسوی اندرون به بیرون است، و در «بیرون کشیدن» فشار از بیرون باندرون است.

茶

در همان بخش؛ گفتار سیمرغ دربارهٔ آیندهٔ رستم چنین است:

از آواز او اندر آید ز پای دل مردِ جنگی پولاد خای

و افزاینده، پیش از این رج افزوده است:

هـــر آن گُـــرد، کــــاواز کوپـــــال او ببینـــــد، بــــر و بــــازو و یـــــال او!

**یک**: کوپال را آواز نیست.

**دو**: آواز دیدنی نباشد.

سه: اگر؛ «ببیند» را پیوسته به بر و بازو و یال بدانیم، سخن در رج نخست بی پیوند و بی کنش می شود.

涤

در نامهای که کیخسرو برستم مینویسد، تا از وی بخواهد که برای رهایی بیژن میان بندد:

گــزينِ كيــانى و پشـــتِ ســـپاه نگهــدار ايــران و لشــگر پنــاه

افزاينده:

تویی پهلوان کیان جهان نهان، آشکار، آشکارت نهان

در لت دویم سخن چنان بهمریخته است که نهان و آشکارای رستم از آن پدیدار نمی شود.

桊

در گفتار گزیدن بهرام پورگشسب (چوبینه) بسرداری:

بپرسیدم از پیر مهران ستاد ۰ که از روزگاران چه داری بیاد؟

افزاینده چند رج پیش از این آورده است:

بپرسید باید ز مهرانستاد که از روزگاران، چه دارد بیاد؟

ويرايش افزايندگان 97

ییدا است که افزاینده، تنها «داری» را به «دارد» گردانده است.

در پیام بهرام آذرمهان به هرمزد، از زندان:

ترا سودمندی است از پند سن

گفتار افزاینده:

بزندان، بمان؛ یکزمان بند مس

بایران ترا سودمندی بسود

که سخن بجز از افزوده بودن و دوبارهگویی، سست و بی پیوند است.

در آیین ریختن آب بر دست نوشروان:

بگفتار دانا، فروریخت آب

گفتار افزاینده:

چنان هم چو داناش فرموده بود

در داستان نبر د تلخند و گو و پدیدار شدن شترنگ:

هوا شد، زگرد سیاه؛ آبنوس سخن افزاينده:

زمین تار شد، آسمان شد بنفش گفتار بزرگمهر:

بیرسید و گفتش که: «از آرزوی بدو گفت: «چون سرفرازی بـود چو با بی نیازی، بود تن؛ درست

سخن افزاينده:

بپرسید و گفت: «ای خـرد یافتــه چه دانی کزو تن بـود سـودمند(!) چنین داد پاسخ که: «ناتندرست چـو از درد، روزی بسستی بود

خردمند را بے گزندی بے د

نه نرم و نه از ریختن بـر شـتاب

نه کم کرد از آن نیز و نه برفزود

ز نالیدن بوق و آوای کوس؟

ز بسس نیسزه و پرنیسانی درفسش

چه پیش است؟ پیدا کن ای نیکخوی» همــه آرزو، بـــینیــازی بــود نباید جز از کام دل، چیر جست

هنرها، یک اندر دگر بافته(!؟) همان بر دل هرکسی ارجمند» که دل را جز از شادمانی نجست(!) همــه آرزو، تندرســـتى بــود»

بی پیوندی گفتار افزوده چنان آشکار است که گزارشش نمی باید.

در گفتار زینهارخواهی پرموده:

فروآمـــد از بـــارهٔ نامـــدار

و گفتار افزاینده:

فرود آمد از دژ، سرافراز مرد

به اسب اندر آمد سپهبد جو گرد

بسی آفرین خواند بر شهریار

\*

گاهگاه سخن دوباره، با اندیشهای ناهمسان در داستانی دیگر می آید:

در داستان رفتن گیو بتوران برای یافتن کیخسرو:

بمن بر، جهان آفرين را بخوان

چـو بهـر نيـايش بشـويي رخـان

گفتار افزاینده در نامهایکه کیخسرو بر دست گیو برای کاووس می فرستد:

نیایش کن از بهر من روز و شـب

چو بر پیش(؟) یزدان گشایی دو لـب

یک: افزایندهٔ ناآگاه نمیدانسته است که در آیین ایران پیش از خواندن نماز، می بایستی که دست و روی را بشویند، و در این هنگام گفتاری بنام «سروشواژ» خوانده می شود، و گفتار و خواهش گیو، از پدر آنست که بدانهنگام از خداوند برای من پیروزی بخواه، زیرا که بهنگام ستایش یزدان، و نماز نشاید که نام از کسی دیگر بردن!

دو: سخن چنان پریشان است که هیچگونه گزارش، بر آن نتوان نهادن: هنگامیکه بر پیش؟ یزدان لب را میگشایی (نماز میخوانی) روز و شب برای من، یا مرا نیایش کن!! و این سخنان ناآگاهانه است که پانسدوپنجاه سال، از سوی استادان! شاهنامه خوانده شده است، و اندکی بر روی آن درنگ نکردهاند، تا آشفتگی گفتار و پریشانی اندیشهٔ سراینده را از آن بازیابند!

### بازكونهكويي

با این گفتار، جای دارد که چندی از گفتارهای باژگونه و آشکار افزایندگان را بررسیم:

در انجمنی که بهرام پورگشسب با بزرگان ایران کرد:

چو شاهان پیروز، بنشست شاد

بهرجای، «کرسی زرین» نهاد

گفتار افزاینده:

بر تخت شاهی «بزانو نشاند»

فرســــتاد و گردنکشــــان را بخوانــــد

\*

در داستان نبرد کوت رومی با بهرام پورگشسب:

چنین گفت پس کوت را شــهریار

گفتار افزاینده:

ورا، زان سخن؛ هيچ پاسخ نداد

كِه رو پـيش آن مـردِ ابلـق سـوار

دلش گشت بر خون و سـر پــر ز بــادا

杂

در گفتار گزیدن شیروی بشاهی:

بزندان چو تنگ اندر آمـد تخـوار

افزاینده، پیش از آن آورده است:

بدان چاره با جامه کارزار

سمهبد بجنگ انسدرون کشسته شمد

ســـــرِ لشــــگر نــــامور گشــــته شــــد

پیدا است که کُشته را با گشته پساوا نیست... اما افزایندهٔ خمام گفتار را چگونه پروای آن هست که تخوار [سبهبد آن لشگر] را که در رج پسین بزندان میرود و با شیرویه سخن میگوید، پیش از آن کشته بنماید؟!

\*

در داستان گریز افراسیاب از میدان جنگ، رستم بایرانیان فرمان میدهد که بسر سیاو بی سسردار تورانیان نتازند:

تهمــتن بــه آواز گفــت آنزمـــان یلنگ آنزمان بیچد از کین خــویش

افزایندگان میان این دو رج جدایی افکنده باژگونهٔ آن را آوردهاند:

تهمستن به آواز گفست آنزمسان بکوشسید و شمشسیر و گسرز آوریسد پلنگ آنزمان پیچد از کین خویش سبه سربسسر نشسره برداشستند جنسان شسد در و دشست آوردگاه

کے نیرہ مدارید تیروکمان که نخچیر بیند به بالین خویش

که نیزه مدارید و تیروکمان هنرها زبالای بُرز آورید که نخچیر بیند ببالین خویش همه نیزه بر کوه بگذاشتند که از کشته جایی ندیدند راه

缕

در داستان افزودهٔ کشتن پیروزخسرو:

از آخُر همانگه یکی کرّه خواست

بزین اندرون، نوز؛ نــابوده راســت

در این داستان افزوده؛ پیروزخسرو را بدنبال کرّهاسپی تیزتاز میبندنــد، تــا او را بــر زمــین کشــانده

لگدکوب کند، و بدینسان با درد و رنج بمیرد! اما افزاینده در رج پیشین، از گردن زدن او یاد میکند: مکافسات یسابی ز کسرده، کنسون بسرانم ز گسردن تسرا، جسوی خسون

\*

در داستانهای افزوده نبرد بزرگ کیخسرو، افزاینده، خود با گفتار خود بیگانه می شود:

همه ایدون ز گینج درم سیدهزار ببردنسید بسیا آلست کسارزار

袋

یسے بار کردند از بھے کارا

هیونـــان ز گـــنج درم ده هــــزار

یک: این دو داوری، با یک رج که در میان آنها بوده است رخ می دهد، و پیدا است که افزاینده چنان بی پروا بوده است که خواستش؛ تنها، افزودن بشاهنامه بوده است.

دو: در رج دویم، اگر دههزار درم بر هیونان بار کردند، شمار آن روشن است اما افزاینده در لت دویم از «بسی بار کردند» یاد کرده است که پیوند همان یک گفتار را نیز از هم میگسلاند!

و با چنین بیپروایی است که در جنگ میان ایران و تـوران، فردوسی می فرماید:

میان، بازنگشاد کس، کشته را

و افزاینده را سخن چنین است:

گرفتار، در دست آن انجمن ز ترگ و ز شمشیر زرین نیام بایرانیان ماند، بسیار چیز!

نجُســـتند، مــر دان برگشــته را

اگر کشته بودند، اگر خسته تن زیرمایسه اسبان بسزرین سستام جسزین هرچه پرمایه تسر بسود نیسز

و چون افزاینده، چنین بی پروا باشد، چنان گمان دارد که؛ ایرانیان نمی دانسد که تیسفون، همان مداین است یا آنکه افزاینده؛ خود اینرا نمی دانسته است:

زمین شد ز لشگر، کُهِ بیستون د زرو درم کشور آکنده شد د که آنجا بُدی، گنجها را؛ کلید

از آنجا بیامد سوی تیسفون زبس خواسته کان پراکنده شد از آن شهر، سوی مداین کشید

×.

و چون چنین باشد، هر واژهٔ آمیخته را بشاهنامه اندر توان کردن، چنانکه «هفته روز» را بجای هفت روز در داستانهای افزودهٔ زمان کسری:

بهشتم چــو بفروخــت گیتــیفــروز؛

بر این نیز بگذشت یکهفت روز

و نیز «هفته ماه» را که درنیافتم برابر با چند هفته، یا چند ماه است:

نشست از بسر تخمت پیسروزه شماه

بر این نیز بگذشت، **یکهفته ماه** 

یا آنکه «اژدها»یی را (بر) یک شاخهٔ باریک پنهان میکنند. در داستان رفتن بزرگمهر جوان بسوی نوشروان:

بر آن شاخ باریک شد ناپدید

چــو آن اژدهــا شـــورش او شـــنيد(!)

کار افزایندگان بدانجا میرسید کیه خواننیدگان شیاهنامه را از خبرد و انبدریافت و آگیاهی بیدور می دانند، و سخنانی میگویند، که بجز از خوارداشتِ خواننده گزارشی ندارد.

در داستان افزوده کشتن شیران بر دست بهرام گور چنین سخن آمده است:

گـــذر كــرد بــا بــر" و پيكـــان بخــاك!

بزد تیر بر سینهٔ شیر، چاک

یک: چاک را چه گزارش تواند بودن، مگر آنکه برای پساوای خاک آورده باشند.

دو: تیرانداز چون سخت بنیرو باشد، پیکان را از شکم نخچیر می گذراند، و سوفار تیر که دو پر را بدان بستهاند، بیرون می ماند. و اینچنین تیراندازی، همواره ستوده شده است؛ از کارنامهٔ اردشیر بایکان:

# The Je and so Job am billeane Je Il Illean Job سهواجل هم الجرااطا

تیری ایتون اُو گور زَت کو تیر تاک پَر اندر اَشکومب اندر شوت تیری چنان بگور زد که تیر تا پر اندر شکم گور رفت

در شاهنامه بارها این گفتار آمده است که «همی پر و پیکانش در خمون کشید» چمون پیکان به اندرون شکم نخچیر فرورفت، پر آن نیز از اینسو تا کنار زخم پیش رفت و خونین شد! در برتـرین تيراندازي جهان پهلوان رستم چنين آمده است:

> چو پیکان ببوسید انگشت اوی گــذر كــرد، از مهــرهٔ پشــت اوي

و در اینجا نیز سخن از گذشتن پیکان، بدانسوی سینهٔ اشکبوس رفته است... اما افزاینـده نـه تنهـا پیکان و پر را از آنسوی شکم شیر گذرانْد، که آنرا، از آنسوی باندرون خاک فروبُرد! و گزاف برتــر از این نمی شود... اما اگر اندکی پیش رویم، همان افزاینده بدنبالهٔ داستان می افزاید که:

چنین گفت کان تیر، بی پر بود نبد تیز، پیکان او کر بود

یک: اگر آن تیر را پر نبود، چگونه در هوا پرواز کرد، و از تن شیر گذشت و بخاک نيز فرورفت؟ دو: «پیکان کر» را هیچ گزارش نیست مگر برای آوردن پساوا برای پر! و از همه برتر آنکه چگونه شاید که شاهنشاه بهرام گور با تیر بی پر، و پیکان کر(؟) بشکار رود؟

盎

باز، در افزودههای فراوان هنگام بهرام گور چنین آوردهاند:

سرِ خفته از خواب بیدار کرد نیاید ز پیکار، افگار نیر ز پوشیدنی، هم ز گستردنی که نیک و بد از من نباید نهفت نخواهند چیزی، کرانجی بوید!

بهر شهر، مردی پدیدار کرد بدان، تا نجویند پیکار نیر ز گنج آنچه بایستشان خوردنی بدین(!) پرخرد موبدان(!) داد و گفت میان سخنها میانجی بوید

این سخنِ سر تا پا پریشان را، پایانی سخت ناشایست است که افزاینده از پیش خود، واژهای ناشناخته را برای پساوای میانجی پدید آورده است. از آنجا که «میانجی» کسی است که میانهٔ دو تن، در گفتوگوی و پیوند و سازش باشد «کرانجی» را چگونه توان گزارش کردن؟ چنین واژهها و گفتارها را نشاید سرودن، مگر آنکه سراینده، جیرهخوار کسی یا دستگاهی بوده باشد، که بخواهد، بیاندیشه و با بکار بردن واژههای ناهمگون به برگهای شاهنامه بیفزاید!

نکتهای که در این سروده سخت درخور نگرش است آنستکه، افزاینده می توانست در رج چهارم چنین بیاورد بدان پرخرد موبدان، تا سخنِ خود را سامان بخشد. اما وی چندان بی پروا بوده است که «بدین» آورده است، و استادان شاهنامه نیز بدان ننگریستند!

楽

باز در همان داستانها چنین آمده است:

چو شد گرسنه، تا نیاید ببانگ

ورا داد بایـــد دو و چاردانـــگ

یک: در این سخن نیز چون افزاینده نتوانسته است از شش دانگ نام بردن، ناچار «دو و چار» را بکار گرفت.

دو: نیاید ببانگ نیز سخنی نادرخور است: «تا بانگ برنیاورد»! سخن افزایندگان پیش از این رج بر آن بود که مردمان از آسایش و فراخی که دارند، -در زمان بهرام- بکار نمی پردازند، آنگاه اگر با چنین داوری روزی شش دانگ نیز به آنان دهند، خود؛ به

ويرايش افزايندگان

بيكاري آنان مي افزايد.

در دنبالهٔ این گفتار، سخنی آمده است که آن نیز به یاوه مینماید:

وگـــر نابراومنـــد راهـــی بـــود...

اگر در زمین، گورگاهی بود

یک: که در ایران باستان، گورگاه (= گورستان) نداشته ایم، و درگذشتگان را در دخمه مينهادند...

دو: و هیچ راه براومند (= میوهدار) در جهان پیدا نشده است که با این گفتار بدنبال راه بیمیوه بگردند!

افزایندگان گاهگاه بینگرشی و ناآگاهی خود را مینمایند، چنانکه در داستان ساختگی نبرد بهرام گور با کُرگ (= کرگدن) آوردهاند:

به بینی بخون غرقه پیراهنش

چـو بیـنم بنیـروی یـزدان تـنش

و بدینسان کر گدن را دارای پیراهن میکنند... و در همان داستان:

ز هنگش همی پست شد بوم اوی

چـو از دور دیدنــد خرتــوم اوی

یک: یوزهٔ کرگدن به خرتوم دگرگون می شود...

دو: دیگران دیدند، و زمین از نگرش آنان یست شد؟ یا از هنگ(؟) او؟

یا آنکه در همان داستانهای افزوده، از چشمهٔ انبر و مشک (!) یاد میکنند:

دگر گنج کافور ناگشته خشک!

همان چشمهٔ انبر و اود و مشک

گاهگاه افزاینده میان سخنی آشکار را میشکافد، و گفتار خویش را کـه دوبـارهگـویی نیـز بشـمار میرود، میان آن جای میدهد، چنانکه بهنگام رهاندن بندوی، خسروپرویز را از سپاه بهرام.

گفتار خسرو:

یکی خوب زد داستانی بر این؛

بدو گفت خسرو، که: «دانای چـین چو ناچيز خواهد شـدن شارسـان

مماناد، ديوار بيمارسان»

افزاینده؛ میان این گفتار را شکافته، سخن سست خویش را در آن جای داده است:

یکی خوب زد داستانی بر این بسدان گیتسی انسدر، بیابسد بهشست کلاتے نبایہ کے باشہد بجای

بدو گفت خسرو که: «دانای چین که همر کناو کنید بسر در شیاه، کشیت چـو دیـوار شـهر انـدر آمـد ز پـای

مماناد، ديروار بيمارسان»

چو ناچيز خواهد بُدن شارسان

朱

نمونهٔ دیگر آنکه میان پرسش خسروپرویز از بهرام پورگشسب (چوبینه؟) و پاسخی که وی میدهد، یازده رج گفتار بیپیوند افزودهاند، که چون آن یازده رج را از میانه برداریم پیوند گفتار، خود را آشکارا نشان میدهد:

پرسش چنین است: تو کهای؟ پاسخ نیز چنین تواند بودن: بهرام جنگی منم!

米

چنین پاسخ آورد خسرو بدوی اگر پادشاهی ز تخم کیان همه رازبان، از بنه، خود بداند؟ نخست از ری آمید سپاه اندکی میان ها ببستند با رومیان نیامید جهانآفرین را پسند کیلاه کیی بر سر اردشیر بناج کیان او سیزاوار بود کنون کار آن نامیداران گذشت بحو ییزدان میر او را بشاهی گزید کنون مهتری را سیزاوار کیست؟ بحر راستی، پاسخ مین مگوی بحر بشنید بهرام چونان سخن بدو گفت: «بهرام جونان سخن بدو گفت: «بهرام جنگی منم!

که: «ای بیهده مرد پیکارجوی بخواهد شدن، تو کهای؟ در جهان! دورویاند و هم دشمن ایزدند که شد با سپاه سکندر یکی گرفتند ناگاه، تخت کیان از ایشان بایشان رسید آن گزند نهساد آنزمان داور دستگیر وگر چند، بی گنج و دینار بود سخن گفتن ما، همه باد گشت از او، دادگر جسز نکویی ندید تو راه نکو گیر و کری مجوی» جهان جهان را، جهاندار کیست؟ تو راه نکو گیر و کری مجوی» یکی پاسخ دیگر افکند بسن که بیخ کیان را، زبین بر گنم»

که اگر افزودهها را از میان برداریم این سه رج، خویش را مینمایاند:

چنین پاسخ آورد خسرو بدوی اگر پادشاهی ز تخم کیان بهدو گفت: «بهرام جنگی منم

که: «ای بیهده مرد پرخاشجوی بخواهد شدن، تو کهای؟ در جهان» که تخم کیان را، ز بُن بر کَنَم»

\*

یا داستانی که میانهٔ رفتن هرمز به شکارگاه افزودهاند:

أزآن پس به نخچیر شد شهریار

۲- سـواری، ردی، مـرد گنـداوری

بیاورد هسرکس فسراوان شسکار سسیهبدنزادی بلنسداختری 1.0 ويرايش افزايندگان

> بفرمود تا کهتر اندر دوید به ایسوان و، خسوالیگرش را سیود بدان مرد گفت «ای بد بدگمان نه دینار دادی بها را نه گنج بنالم کنون از تو، در پیش شاه» بـزودي كمـر بـاز كـرد از ميـان به هر مهرهای، در نشانده گهر که «کردار بد چند باید نهفت خریده نداری بهایی مکنن بپیچی، اگر بشنود دادگر، سپاسی نهم بر تو بر زین کمر

بره بر، یکی رز، پر از غوره دید ازآن، خوشهای چند ببرید و برد -4 بيامـــد خداونــدش انــدر زمــان \_۵ نگههان ایس رز نهودی به رنج -۶ چـرا رنـج نـابرده كـردى تبـاه -٧ ســوار دلاور ز بـــيم زيــان -۸ بدو داد پرمایه زریسن کمسر -٩ خداوند رز چـون کمـر دیــد گفــت تو با شهریار آشایی مکن

۱- هنوز در میان راه است [رج دویم پسین] به نخچیرگاه نرسیده، هرکس فراوان شکار آورد؟

- ۲- رج دویم پیوسته برج پسین است.
- ٣- دويدن را با اندر (= اندرون) نشايد آوردن.
  - ۴- میان بیابان بودند، و چگونه به ایوان برد؟
- ۵- یک: روشن نیست که خداوند به که بازمیگردد... خداوند باغ. **دو:** آن مرد کهتر، غوره را چید، و از دشت به پایتخت رفت و آنرا به خوالیگر داد... پس چگونه خداونـد بـاغ «انـدرزمان» (= بیدرنگ)، آمد؟
  - ۶- سخن سخت نادرخور و بی پیوند است.
    - ٧- از كهتر بنالد؟ يا از مهتر؟
- ۸- یک: در گفتار گذشته، وی یک «کهتر» بود، و در این رج به «سوار دلاور» گردانده شد. دو: ز بیم زیان؟ یا از بیم شاه؟
  - ۹- کمر را «مهره» نیست، که در هر یک از آنها، گوهری نشانده باشند!
- ۱۰ ـ یک: در رج پیشین سوار یا کهتر، کمر خویش را بدو داده بود، و در ایس رج، تازه کمر را میبیند! دو: لت دویم نیز بی گزارش و پیوند است.
  - ۱۱- سخن پریشان و بی گزارش...
  - رج پایان... همچنین لت دویم را با لت نخست پیوند نیست.

## افزوده بر؛ افزوده

گهگاه، چنانکه افزایندگان برای گزارشِ سخن فردوسی(!) سخنی می آورند، افزایندگان آینده نیز هر جای که بخواهند، بر گفتار افزودهٔ پیشین سخنی می افزایند، چنانچه بهنگام گریز خسروپرویز و گفتار راهب و پیش بینی هایی که همه بسود او میکند، و همهٔ کشتارهای او را [که از کشتن پدر آغاز گردید]، از فرمان خداوند در شمار می آورد، خسرو از وی بیرسید:

ک آید مرا پادشاهی بچنگ

چه گویی؟ بدین، چند باشد درنگ!

برین بگذرد، بازیابی کسلاه

چنین داد پاسخ که ده بــا دو مــاه

اینجا افزایندهٔ پسین، که از پچین برداران بوده است، چنین می افزاید:

تـو گـردي شهنشـاه گيتـيفـروز

اگــر بــر ســر آيــد ده و پــنج روز!

یک: پیدا است که این گفتار سست، افزوده پسین است، از آنجا که واژهٔ «دوازده» در آهنگ گفتار شاهنامه نمی گنجد، و «دهودو» را آوردن بجای دوازده گزارش هست، اما «یانزده» چنین نیست:

چو بر پانزده بگذری، برخوری چو گویی که من پانزده سالهام چو گویی که بگذشتم از پانزده

و آهنگِ شاهنامه در سه جای، آنرا میپذیرد، و بایسته نیست که پانزده روز را بگونه «دهوپنج» آوردن.

دو: سخن در گفتار نخست چنین است که پس از دوازده ماه، تاج شاهی را می یابد، و در رج سیوم با پیشوند اگر پیش بینی بی گمان نخستین را به بند «اگر» می پیوندد که، اگر نشود تاج نمی یابی.

盎

نمونهٔ دیگر در گفتار افزودهٔ بهرام پورگشسب (چوبینه؟) با خواهرش گردیـه و دبیـر بـزرگ آمـده

است نخست؛ این سروده را بخوانیم.

ز گفتارشان خواهر يهلوان ورا گُردیــه هـــیچ پاســخ نـــداد

چنین گفت او با دبیر بزرگ گمانست چنین است کین تاج و تخت ز گیتے کسے را نئے د آرزوی اگر شاهی آسان تر از بندگیست

بر أيين شاهان پيشين رويم

چنــين داد پاســخ مـــر او را دبيـــر هم آن گوی و آن کن که رای آیدت همان خواهرش نیسز بهرام را «نه نیکوست این دانش و رای تو

یسی بُد که بیکار بُد تخت شاه جهان را به مردی نگه داشتند

بدان داوری هیچ نگشاد لب بدو گفت بهرام کـ«اي پاک تـن

که: «ای مرد بدساز چون پیر گرگ ازآن نام\_\_\_دارانِ آزاده خــوی؟ بدین دانش تو بباید گریست!

همي بسود پيچان و تيسرهروان

ز برگشتن هور تا نیم شب

چه بینی بگفتار این انجمن؟»

نه از رای آن مهتران بود شاد

سخنهای آن برتران بشنویم

که: «گر رای من نیستت جایگیر بسران رو که دل، رهنمای آیدت» بگفت آن سواران خودکام را به کری خرامید همی پای تو

نكرد الدرو هيج كهتر نكاه یکی چشم بر تخت نگماشتند

آشکار است که «چنین داد پاسخ مر او را دبیر» نادرست است، زیرا که سخنان پیش نیز از سوی دبیر گفته شده بود: «چنین گفت با او دبیر بزرگ...» و گفتار افزایندهٔ دویم با «نه نیکوست این دانش و رای تـو» پایان میپذیرد، زیرا که اگر چهار رج یادشده را از میانه برداریم گفتار دبیر بـزرگ بهم پیوسته می شود: ٔ

> سخنهای آن برتران بشنویم نكرد اندرو، ايىچ كهتىر نگاه یکی چشم، بر تخت نگماشتند!

بر آیمین شاهان پیشین رویم بسی بُد که بیکار بد تخت شاه جهان را بمردی نگه داشتند ويرايش افزايندگان

نمونهٔ دیگر در گفتارهای افزودهٔ بدرود کیخسرو با بزرگان ایران و لهراسپ آمده است:

وز ایشان سخنها فراوان براند فروزندهٔ پاک جان مناند همی دارشان، تا تو باشی بیای روان شرم دارد ز کردار خویش خروشید و لهراسب را پیش خواند به لهراسپ گفت این، بتان مناند بر این هم نشست اندرین هسمسرای نباید که یسزدان چو خواندت پیش

پیدا است که رج سیوم از سوی افزاینده ای دیگر (پچینبردار) بگفتار سست پیشین افیزوده شده است، زیرا که اگر آنرا از میانه برگیریم، پیوند گفتار آشکار می شود.

## ويرايش افزايندكان

گاه افزایندگان پسین، در گفتار افزایندهٔ پیشین لغزشی میبینند، و هر یک بر آن میشوند، تا آن لغـزش را از شاهنامه بپیرایند.

چنانکه در نبرد پهلوانان، آنجا که در گفتار افزایندهٔ پیشین سرودهای سست تر می بینند، آنــرا بگمــان خویش می آرایند!

ز پیگار و جنگ آن کجا رَفته(۱) شد که با لشگر آمد به نزدیک آب به ایسران گذارد سیه را به راه ایا فر خجسته جهان کدخدای

سخن سربسر چون همه گفته شد بپردخت زان پسس به افراسیاب گسر او از لسب رود جیهون سیاه تسو دانسی که با او نداریم پای

و افزایندگان پسین، در این گفتار؛ «فر خجسته» را نادرست می بینند، و به ویرایش آن می پردازند و در دستنوشته های گوناگون بجای آن «پی خجسته» «ایا پهلوان» «ایا شاه ایران»... آمده است. (خالقی مطلق ۴۱۶-۳) و پیدا است که پی خجسته نیز چون فر خجسته نادرست است، و کیخسرو نیز پهلوان نبوده، و «شاه ایران» نیز خوانده نمی شد که «شاه نشاه»اش می نامیدند.

恭

نمونهٔ دیگر «در داستانِ گذشتن لشگر ایران از پیشگاه کیخسرو»؛ دربارهٔ گذرِ فریبرز در نمونههای ل، و چنین آمده است: «همی رفت با باد و با برز و فر» و چون این گفتار در اندیشهٔ پچینبرداران هموار نیامده است و «باد» (= خودبرتربینی) را با فر و برز هماهنگ ندانستهاند، هر یک آنرا بگونهای نوشتهاند:

ف: «شادان، ابا بُرز»؛ س: «با باز و با برزو»؛ ق، لن، پ، لن ن: «با یال و با برزو» ل ن: «تابان با برز» س ن بازور و با برز» ق ن: «با یار و با برز» لی و آ: «با باز و با یوز» س ناز(!) و با برز» س ن بازور و با برز» ق ن بازور و با برز» ق ن بازور و با برز» لی و آ: «با باز و با یوز» و پیدا است که هر یک از پچینبرداران، گزینش خویش را برتر شمرده است، باز آنکه همهٔ ایسن

داستان، افزوده است.

楽

نمونهٔ دیگر: در گفتار افزوده رستم است با گودرز، در داستان کاموس کُشانی:

بدان را نمانم که باشد نشست

جهمانرا بخنجمر بشموييم يسمت

«س، ل'، س'، ب

پیدا است که کنش «بشوییم» در لت نخست با «نمانم» در لت دویم همخوان نیست، و گفتار، افزوده است، اما در نمونهها اینچنین آمده است:

ق، ل آ: «بشویم بدست»؛ ق آ: «بشویم نخست»؛ لی، آ: «بشویم بشست(!)»؛ و: بشوییم دست؛ ف: بدان را بخنجر بشویم ز کین؛ لین، پ، لین آ: «بخون یکایک بشوییم دست». (خالقی مطلق ۷۲-۴)

\*

نمونهٔ دیگر در داستان بیژن و منیژه، در گفتار افزودهٔ بازگشت ایرانیان به «شـهر جهانـدار شـاه» در ستایش کیخسرو، رستم را، در شاهنامهها چنین آمده است:

بخورشید ماند همه کار تو بنیکی، به هر جای دیدار تو!

نمونه های لی، آ آورده اند: «بازار تو»؛ ل، س، ق، ل، ل، ب، بگیتی پراکنده کردار؛ و: «بهرجای مردی و گفتار تو»؛ ف، س، ق، لن، پ، لن س، برابر با آنچه گذشت (خالقی مطلق ۳۹۳–۳)، و پیدا است که؛ نه دیدار، نه کردار و آزار و گفتار و بازار؛ هیچیک درست نیست، و کار هیچکس را نشاید به «خورشید» همانند کردن، آنچه را که میتوان بخورشید ماننده خواندن، روشنی و فروغ است که هیچ روشنایی را نیز در جهان به روشنی خورشید همانند نتوان کردن!

## گزارش افزایندگان

افزایندگان یا پچینبرداران، گاهگاه گفتار فردوسی را گزارش (= تفسیر) کردهاند، چنانکه در داستان نامه نوشتن گودرز به پیران، پیش از نبرد پهلوانان چنین آمده است:

۱ «نخست آنکه گفتی: من از «مهر»، نیــز

۲ نخواهم که آید مرا، پیش؛ جنگ؛

ز يسزدان و از گسردشِ رسستخيز؛

دلم گشت ازین کار بیداد، تنگ؛»

\*

۳ دلت با زبان آشایی نداشت

۴ اگــر داد بـــودی بــــدلْتُ انــــدرون

بدانگه که این گفته بر لب گذاشت تر ا پیشدستی نبودی بخون

ويرايش افزايندگان

115

۵ که ز آغاز کار اندر آمد نخست

۶ نخستین کمه آمند بنه پنیش تنو گینو

۷ بسازیده مر جنگ را لشگری

۸ تو کردی همه جنگ راه دست، پیش

ر نبودی به خون ریختن هیچ سست وز ایسران هشسیوار مسردان نیسو ز کشیور دمان تا دگیر کشوری سپه را تو برکندی از جمای خویش

گذاشت در رج سیوم «گذراند» است. و رج پنجم (که ز آغاز...) گزارش رج چهارم است بگمان نویسنده! اما پیدا است که آن نه گنزارش است، و نه سخنی است که دری بروی خواننده بگشاید و تنها کاری که با اندیشهٔ خواننده میکند، آنست که او را سردرگم نماید!

رج هفتم نیز باژگونه است، زیرا که در آن داستان، گودرزِ پیر، گیو را بهمراه دوازده تن از بزرگان ایران برای گفتوگو بنزد پیران فرستاد، و آنان در سخن چیره شدند، و بازگشتند، و بهیچ روی لشگر جنگساز با خود نبرده بودند. لت دویم این رج از لت نخست، نادرخورتر است، و هیچ راز را نمی گشاید، که به رازهای شاهنامه می افزاید!

柒

نمونهٔ دیگر، در داستان نبرد پهلوانان است، آنگاه که هومان از درنگ پیران بی شکیب می شود، و از وی فرمان نبرد می خواهد، پیران بدو می گوید:

> تو پشت سپاهی و سالار شاه برآورده از چرخِ گرددان، کلاه کسی کاو، بنام بلندش نیاز نباشد، چه گردد! همی؟ گِردِ آز!

پیران با این سخن به هومان میگوید کسی که چون تو، نام بلند دارد، چرا میبایـدش، بپیـروی از آز، بدنبال نام بلندتر باشد؟

و افزاینده با این گمان؛ که خواننده گزارش این رج را درنمی یابد، با چنین سخنان پست، این گفتار را گزارش میکند:

و دیگر که از نامداران جنگ نیاید کسی نود ما بیدرنگ زرگردان کسی را که بی نام تر زرجنگ سواران بی آرام تر زرمین زرستند، پیشت بکین اگر برنوردی بر او بر، زمین ترا نام از آن برنیاید بلند بایرانیان نیر ناید گزند وگر بر تو بر، دست یابد بخون شوند این دلیران ترکان زبون!

## يساوا

در سرتاسر افزوده ها، افزایندگان برای ساختن و پرداختن پساوایی که با سخن لت نخست سازگار باشد، سخن ناساز دیگری در لت دویم می پردازند، که هیچ بند و پیوند با گفتار ندارد. چونان:

کُلّه تـرگ و، شمشـیر؛ جـام منسـت

ببــــازو خـــم خــــام دام منسـت

در آگاه شدن رستم از کشته شدن سیاوخش

یک: پیدا نیست که شمشیر را چگونه بجام، همانند توان کردن! دو: دام، در لت دویم تنها برای هماوایی با جام آمده است، وگرنه کمند یک پهلوان را نشاید دام او خواندن! زیرا که دام را پنهانی مینهند؛ و کار با کمند؛ آشکارا است.

## نمونهای دیگر:

بخورد و بیاسود و یک هفته بود دوم هفته با جامه ناپسود بیامد خروشان، به آتشکده ......

بازگشتن کیخسرو از نبرد توران جامه را تا نبافند و ندوزند، جامه نمی شبود، و چنین جامه را چگونه «نایسود» توان نامیدن؟

## نمونهای دیگر:

همه بوم شد، زیـر نشل انـدرون چـو کربـاس آهـار داده بخـون از زمینی که زیر (نه زیر اندرون) سمّ اسپان باشد گرد بلند مـیشـود، و آنـرا نشاید به کرباس آهار داده بخون همانند کردن.

## نمونهای دیگر:

جهانجوی و مردمشناسان بدند

دگر لشگری کن خراسان بدنند ناگفته بیدا است...

## نمونهای دیگر:

بدست چپ خویش برپای کرد دلفروز را لشگرآرای کرد آن کدام سپاه است که آرایش آن با خوبرویان بوده باشد؟

## نمونهای دیگر:

ز خاکی که خون سیاوش بخورد ببابر اندر آمید درختی ز گسرد یک: خون سیاوخش را بر تخته سنگ ریختند، نه بر روی خاک.

دو: خاک را توان خوردن چیزی نیست، که؛ خون، در آن فرومی رود.

سه: «گرد» که برای یساوا آمده است، همان خاک آغاز گفتار است.

朱

## نمونهای دیگر:

در بردن پیشکشی های افراسیاب برای سیاوخش:

هشیوار و بیـدار و خـامُش رویــد

ازاینگونــه پــیش ســیاوش رویــد

در فرستادن پیشکشی بنزد سیاوخش

یک: پیدا است که چون خوانچهکشان بهمراه اسپ و اشتر، پیشکشی برای کسی برند، با دهل و سرنا و همهمه و شادی میروند، و فرمان به خامش بودن آنان تنها از برای پساوا است.

دو: «از اینگونه» نیز نادرست است: «بدینسان»، «چنین»، «بدین آیین».

\*

## نمونهای دیگر:

در داستان مهمان نکردن اسفندیار رستم را:

بیامـد بـدان کرسـي زر نشسـت پر از خشم و بویا ترنجی بدسـت پیدا است که دست را برای پسـاوای نشسـت آوردهانـد، امـا از بـرای آنکـه دست را بیاورند، ترنجی نیز بدست رستم «خشمگین» که از زابل، تا پردهسرای اسفندیار آمده است دادهاند! ترنج را چه مایهٔ آن باشد که جهان پهلوان آنرا بدست گیرد؟

## نمونهای دیگر:

در بازگشتن گرگین بی بیژن، در داستان بیژن و منیژه:

انوشه جهاندار نیک اخترا نه بینی که بر سر چه آمد مرا سخن درست چنین باید بودن: نبینی که بر سرِ من چه آمد؟ اما افزاینده را برای پساوای «اخترا» نیاز به «مرا» بوده است.

## نمونهای دیگر:

در داستان کشته شدن رستم:

بجای آر سد مردِ نیرنگساز بکن چاه و بر باد، مگشای راز اگر ده کنی بهتر آمد ز پنج چو خواهی که آسوده گردی ز رنج

یک: برای کندن چاه، مرد نیرنگساز در کار نیست.

دویم (در گفتاری سست) از ده و پنج چاه یاد می شود؟... برای پساوای «رنج» در لت دویم، و این سخن نشان می دهد که افزاینده؛ نخست لت دویم را سروده و برای پساوای آن در رج نخست از ده و پنج چاه یاد می کند.

## نمونهای دیگر:

در داستان شناختن همای، پسر خویش را:

بجایی که دانست، آتشکده است وگر زندواستا و جشن سده است

جشن سده را «جای» نیست... هر سال در دهم بهمن ماه در همهٔ شهرها و روستاهای ایران جشن سده را برگزار می کردند، اما افزاینده برای پساوای آتشکده آنرا بکار گرفته است.

## نمونهای دیگر:

در داستان اردشیر بابکان:

بیامه دو رخساره، همرنگ نسی چو شب تیره گشت، اندر آمه به ری «نی» برنگ سبز است، مگر آنکه آنرا بدروند، و پساز چند گاه رنگش به زردی گراید. اما افزاینده را برای نیاز به پساوای ری، «رنگ زردِ نی» بایسته به ده است.

گاهگاه نیز افزاینده در تنگنایی که خود فراهم کرده، آوایی تازه، برای واژهٔ بکار گرفته، میسازد چنانکه در پیشگفتار افزودهٔ داستان رستم و سهراب، «تَرنج» را برای همخوانی با کُنج، بگونهٔ تُرنج درآورده است:

اگر تندبادی برآید ز کُنج بخاک افکند نارسیده تُرنج

گاه نیز افزاینده در تنگنایی دیگر، نامی نادرخور پدید می آورد، چنانکه در لشگر کشیدن ایران بکین سیاوخش، برای پساوای «چنگ»، «زین خدنگ» را پدید آورده است، و در جهان تیر خدنگ هست و زین خدنگ (= راست) پدیدار نیست:

چنان برگرفتش ز زیـن خـدنگ که گفتی یکـی پشّـه دارد بچنـگ

۱- روان استاد **ماهیار نوابی** شاد که از پس دهها گفتار که شاهنامه شناسان برای گزارش این گفتارِ افزوده نوشته بودند او نیز زمان بر سسر ایسن گفتار نهاد، و گفت که پایان لت نخست را بایستی «کَنج» خواندن، که همان کَنگ افراسیاب باشد و تندبادی کـه از آن برمیخیبزد ترنج را از درخت فرومیریزد، و آن نبرد نیز در توران رخ نداده بود که در ایران بهم مدخت فرومیریزد، و آن نبرد نیز در توران رخ نداده بود که در ایران بهم ست!

۲- دربارهٔ زین خدنگ بنگرید به بخش جنگافزار.

# آواهای ویژه در زبیان فیارسیی

سخنی دیگر، که ناآگاهی افزایندگان را از زبان فارسی، و آواهای ویژهٔ آن نشان میدهد؛ آنستکه برخی واژهها، در زبان فارسی دو گونه آوا دارند، چنانکه در واژهٔ شوخ؛ نخستین شُوخ šōx همسنگ «بُـرد» (دلیر، گستاخ)، و پسین شُوخ šūx، هماهنگ «بود» (پلیدی، چرک).

این آواها اگرچه در تهران همسان بر زبان میرود، اما از کردستان تا خراسان و بلوچستان همه جما بگونهٔ درست، کاربرد دارد، و بر این بنیاد شوخروی šūx-rūy کسی که چهرهای شوخگِن، پلید، و چرکین دارد. اما شوخ چشم šōx-čašm آنست که نگاه گستاخ داشته باشد، یا دلیرانه بنگرد، زیرا که شوخی šōx در زبان فارسی، دلیری است:

«گروهی از ایشان بحصار التجا کردند، مُقدِّمی از ایشان بَر بُرجی از قلعت بود، و بسیار شُوخی میکرد، و مسلمانان را بدرد میداشت» ا

و کسیرا که با کسی دیگر چندان دوستی باشد که با وی دلیر و گستاخ باشد، با وی «شـوخی» نیـز هست، اما اگر کسی را پروای کسان نباشد، و با همگان بـدلیری نگـاه کنـد، او را «شـوخچشـم» -šōx میخوانند که همواره نگاهی گستاخ دارد!

چنانکه در داستان هفتخوان اسفندیار آمده است که اسفندیار به راهنمای خویش میگوید: جهانجوی گفت: «ای بدِ شـوخروی ز من هرچه بینی تو فردا، بگـوی

سخن؛ خود، از بنیاد نادرست است، زیرا که در لت دویم میبایستی گفتن: آنچه را که فردا بر من میگذرد یا آنچه را که فردا بر من خواهد رفت، آنچه را که فردا با آن روبرو میشوم... بمن بگوی.

۱- تاریخ بیهقی، دکتر علیاکبر فیاض، دانشگاه فردوسی مشهد، چاپ دویم، رویهٔ ۱۳۲

اما «شوخروی» نیز نادرخور است، بدانروی که دلیری نمودن، با نگاه و چشم، پدیدار می شود، نه با روی! تا آنجا که اگر کسی بر کسی خشم گیرد و چهرهاش دگرگون شود، باز؛ خشم او از چشمش زبانه می کشد، نه از لب و دندان و گونه!

واژه شوخ šūx = پليدي، چرک است:

«شیخ ما روزی در حمام بود و درویشی؛ شیخ را خدمت میکرد و دست بر پشت شیخ میمالید و شوخ (Xūx)، بر بازوی شیخ جمع میکرد چنانکه رسم قایمان (= دُلّاکان) باشد، تا آنکس ببیند که او کاری کرده است. پس در میان این خدمت از شیخ سؤال کرد که ای شیخ جوانمردی چیست؟ شیخِ ما؛ حالی بگفت: آنکه؛ شوخِ مرد، به روی مرد نیاوری!»

چون چنین باشد شوخروی، کسی را گویند که رخی چرکین داشته باشد، و چنین کس را شاید که دمی دیگر، روی خویشتن را شستن، و از شوخرویی بدرآمدن، و شوخروی را نشاید بجای شوخچشم آوردن، از آنجا که مردم شوخچشم، همواره شوخچشم است.

#### شير

جانور در نده در زبان پهلوی بگونهٔ šēr شیر بر زبان می رود، و شیر خوراکی را بایستی šīr شیر خواندن، و بر این بنیاد šēr (در نده) با واژه هایی چون زیر zēr دلیر dlēr ایس er (= ایرانی، آزاده، فروتن) و شمشیر، پساوا می یابد، بدینروی، این رج که دربارهٔ شیرخوارگی رستم آمده است:

به رستم همی داد، ده دایه شیر کجا می شد آن شیر پرمایه سیر

نادرست است و افزوده بشمار میرود. زیرا که sēr با sēr پساوا ندارد! [اگرچه همی داد، نیـز بـرای ده کس نادرخور است، و همی دادند بایستی].

#### سير

سیر خوراکی sīr سیر است. و سیر شدن از خوراک sēr سِیر و بهمین روی سیر خـوراکی را بـا زِیـر. شِیر، دلِیر، پساوا نیست.

و آن را شاید با شیر خوراکی، پنیر، امیر، وزیر، پیر... آوردن.

١- اسرارالتوحيد في مقامات شيخ ابي سعيد، محمد منور، به تصحيح احمد بهمنيار، كتابخانهٔ طهوري، ١٣٥٧، رويهٔ ٢٢٣.

## ریش

ریش (= زخم، جراحت) بگونهٔ ریش rīš است که آنرا شاید، با «کیش» هماوا کردن و موی چهرهٔ مردان بگونهٔ ریش rēš پیش pēš پساوا مییابد.

## نامهاي ويژة افزايندكان

### استخر، صطخر

نام شهر باستانی ایران در نامههای پهلوی بگونه وهم سید سنتخر آمده است. پس در زبان فارسی بگونهٔ «استخر» روان شد، و در گفتار درست فردوسی نیز همواره بهمین گونه است:

بشد ساخته، تا كند رزم كُرد

سپاه*ی* ز **استخر**، ب*یم*ر، ببرد

رزم اردشیر با کردان

\*

که از نیزه، بر باد؛ بستند راه

برفتند ز استخر چندان سیاه

رزم اردشیر با مهرک نوشزاد

در نخستین رج افزودهٔ شاهنامه که این نام را بگونهٔ درست استخر آورده است، آنـرا بـا «فخـر» همخوان کردهاند، و چنین پساوا، همواره در گفتار افزایندگان دیده می شود:

کیان را بدان جایگه فخر بود

نشستنگه آنگه به استخر بمود

بادشاهي كيقباد

آنگاه این نام بگونهٔ ستخر و بیشتر بگونهٔ صطخر در افزودهها روان شد، همهجا با پساوای فخر!

که بهمن بدو داشت نیرو و فخـر

بر این هم نشان تا به شهر **سـتخ**ر

داستان اردشیر و بناک

به آگاهی شاه کردند فخر

هر آن کس که بُد بابکی در صطخر

گریختن اردشیر از اردوان

کمه آزادگمان را بسران بمود فخسر

ز جهرم بیامد به شهر صطخر

شكست دارا

به پیوند ما نیز فخر آورید

بنه سوی شهر صطخر آورید

پیروزی اسکندر

به سر برنهاد آن کیمی تاج فخر ز کرمان بیامد به شهر صطخر یادشاهی اسکندر در ایران چنین تا به شهر صطخر آمدند که از شاهزاده به فخر آمدند آوردن نعمان، بهرام گور را بنزد پدر یکی کاخ کشواد بد در صطخر که آزادگان را بدو بود فخر آمدن كيخسرو به ايران سکندر بیامد زی استخر پارس که دیهیم شاهان بُد و فخر یارس يادشاهي قباد که آن مهتران را سدو سود فخر گزیده سواری زشهر صطخر یادشاهی فر آیین (گراز) یـذیره شـدن را بیاراست شاه بیاورد ز استخر چندان سیاه سدیگر نبرد دارا با اسکندر کهن گشت و شد بخت برناش پیر» برآننمد كانسدر سستخر اردشير نبرد اردشير با كردان بیامد دمان، تا به اصطخر یارس که اصطخر بد، بر زمین؛ فخر یارس داستان بی مهری هرمز به بهرام

### جهرم

نام جهرم بگونهٔ یکی از کهنترین شهرهای ایران در وندیداد بگونهٔ بود به از به چَخْرَ و چَخرِم آمده است، و در شاهنامه نیز چون نشستنگاه سردار بزرگ ایرانی، مهرک نوشزاد بود، سه بار بگونهٔ درست، آمده است: به جهرم، یکی مرد بد؛ کی نـژاد کحی نـژاد

<del>भ</del>्रें

ز جهرم بیامید بسایوان شیاه ز هر سیو بیاورد بسی مر سیاه رفتن مهرک نوشزاد به پایتخت اردشیر

崇

به جهرم چو نزدیک شد پادشا که نهان گشت زو، مهرک بیوفا (بیوفا از دیدگاه اردشیر)

نبرد اردشیر با مهرک نوشزاد

崭

و در سالهای پایانی روزگار ساسانیان نیز یکبار: ز جهرم، فرخرزاد را خواندند

بر آن تخت شاهیش بنشاندند

兴

اما پیدا است که یکی از پچینبرداران شاهنامه از مردمان جهرم بوده است که با مهری که به زادگاه خویش داسته است، با افزودن نام جهرم، چنان از آن شهر یاد کسرده است که گویی کانون همهٔ رویدادهای ایران و گاهگاه پایتخت ایران، بوده است:

که آنجا بـدی گـنجهـا را کلیـد

جهاندار دارا بجهرم رسيد

گریز داریوش سیوم (دارا)

\*

جهانگیر، تا جهسرم پارسسی(!) داستان اسکندر

پس آمد سکندر، سیوی قادسی

ابا لشگر و کوس و بــا دار و گيــر

بیامد ز جهرم سوی اردشیر(؟!)

گریختن اردشیر از اردوان

جهاندیــــده و راد و فرمـــانروا

که در دشت جهرم(؟!) بُد او پادشا

همان داستان

蓉

به جهرم رسیدی ز شهر یمن!

به مُنذر چنین گفت: «کای رایزن

داستان آمدن بهرام گور بهمراه منذر برای گرفتن تخت شاهی سخن افزاینده چنین مینماید که جهرم میانهٔ راه تازیکستان و تیسفون بوده

است.

杂

ز خورشید تابان ثریا کنم(؟)

من این دشت جهرم چو دریا کنم

همان داستان

شتر خواست از دشت جهرم هــزار

فرستاد موبد، بدانجا سوار

داستان بهرام، با براهام

幸

پر از آب مژگان و دل پر ز خون

ز جهرم بیاید سوی تیسفون

مویهٔ باربد بر خسروپرویز

举

که آزادگان را بدان بود فخر

ز جهرم بیامد بسوی صطخر

شکست دارا از اسکندر

## نامهای بیبنیاد

افزایندگان هر جا که در بندِ آهنگ یا پساوای سخن افتادهاند هرگونه نام بی گزارش را بشاهنامه افزودهاند. و این است نمونهٔ چنین نامها:

ایلا، بُرزِ ویلا، کوهگوش، بوسپاس، کافور، نستیهن، قالوس، هیشوی، اهرن، فاسقون، زنگوله (زنگاله)، آخواست، فروهِل، لواده، توابه، اشکش، گهار، شنگل، گورانشهر، صبّاخ، شمّاخ سوری، زهیر، پیشرو، کروخان...

بیشتر این نامها تنها یکبار در شاهنامه آمده است بی آنکه پیشینهای از آن در شاهنامه بوده باشد یا در آینده از آنان نامی برده شود.

## بسوندهاي ويژه

## بار... وار

«بار» فارسی از ریشه رید ( بَر اوستایی برآمده است که فارسی آن «بُردن» است و آوای «اَ» در آن هنـوز در برخی گونهها چون «میبَرَم، میبَری...» و نیز در «بَردِن» تبرستان و گیلان شنیده میشود.

این واژه با پیشوند «اَس» (= اسب) در فارسی باستان بگونه «اَس َ بار َ (= سوار)» در آمده است که در زبان پهلوی بگونهٔ سر بریل اسوبار نوشته می شود و اَسوار خوانده می شود، و اینچنین؛ در زبان پهلوی واکهٔ «ب» که میان واکه «او» و یک واک (اَوا) باشد، بگونهٔ «و» بر زبان می رود، چونان:

الموسى [گوبت] (= گُوت gōwēt؛ گويد) الموسى [روبيم] (= رَوِيم rawēm؛ رويم) المهري [شوبت] (= شَوِيت šavēt؛ شَوَد، رَوَد) الموسى [روبشن] (= رَويشن ravišn؛ روش) الموسى [روبان] (= رَوان rawān؛ روان) الموسى [اوبيش] (= اَويش šawis به او) الموسى [اوبين] (= اَوين awis ناديده، ناپديدار)

و بپیروی از همین داد، اسوبار، بگونهٔ «اَسوار» بر زبان می آید، که آن؛ باری باشد که اسب میبرد. از سویی پیدا است که اسپِ نژاده؛ بجز از مردم = «سوار» را نمیبرد، و باری را که جز از مردم باشد، بخود نمی پذیرد، و بدینروی؛ بار اسپ، سوار خوانده می شود.

اما جانوران دیگر را، باری برمی نهند، که میزان آن باندازهٔ نیروی کششِ آنها است، چنانکه باری را که بر یک خر می نهند، بسا کمتر از باریست که شتر تواند بردن! و بر این بنیاد، واژه ای چند در زبان فارسی روان شده است، چونان؛ «خروار» که باریست باندازهٔ توان یک خر.

همانندهای این واژه در زبان فارسی بسیار است:

شتروار: باری که باندازه کشش یک شتر باشد؛

خروار: باری باندازه توان یک خر؛

پیلوار: باری که یک پیل توان کشیدن آنرا دارد؛

**گوشوار:** بار گوش؛

انگشتوار: (= انگشتر) بار انگشت؛

**دستوار:** بار دست (= عصا)؛

**کولوار**: باری باندازهایکه بر کول بندند؛

تاجوار: گوهری با ارزش که بار بر تاج میشود؛

شاهوار: جامهای با ارزش که بار بر تن شاه میشود؛

مردوار: بار غمی که تنها مردان آنرا توانند کشید؛

سوگوار: بار، بر سوزودرد، کسیکه با از دست دادن فرزند، بر روی تودهای از آتش نشسته باشد (سوگ، از ریشهٔ دد (۷ سوچ اوستایی = سوز)؛

دیوانه وار: اندیشه های درهم بار بر روان و مغز یک دیوانه؛

استوار: بار، بر اُست (= استخوان): کسیکه استوار، و بار؛ بر استخوانهای خود است، و بچیزی بیرون از خود وابسته نیست.

سزاوار: باری بسزا، یا درخور، چنانکه جامهای سزاوارش بیاراستند.

اما امروز، پسوند «وار» را بجای «ماننده» میگیرند، و فرهنگهای ما نیمز از ایسن نادرستی بـدور نیستند، چنانکه در **لغتنامه دهخدا**، زیر واژهٔ پیلوار چنین آمده است:

«مانند فیل، فیل آسا، پیل سان (فرهنگ نظام) چون پیل از گرانی جثه، باندازه و بقدر فیل (انجمن آرا) بقدر جسه پیل (آنندراج) بگونهٔ فیل!»

زیرِ این گزارش چند رج از فردوسی و دیگر سرایندگان آوردهاند... اما چـون بگونـهای دیگـر از نمونههای آن، در سرودههای پارسی برخوردهاند. چنین افزودهاند:

«مقدار بار یک فیل، مقداری که بر پیلی بار توان کرد. مقدار حمل فیل، فیلبار»

و زیر این گزارش چند سروده از سرایندگان آوردهاند، اینچنین:

عنصری، از خسرهِ غازی، شهِ زابـل بشـعر پیلوار زر گرفت و دیبه و اسـب و غـلام

سوزني

همانا بسنگ رطل، بسد هسزار

بیک بار، جندانک یک پیلوار

اسدى

طعم خاک و قدر آتش جوی، کاب و باد راست

گرت رنگ و بوی بخشد پیلور (پیلهور) سد پیلوار

سنايي

دهخدا دربارهٔ «شتروار» نیز چنین داوری کرده است:

«مانند شتر، همانند شتر، چون شتر | | (۱ مرکب) حمل، وسق، بار شتر، شتربار، بمقدار باریک شتر، وزنی معلوم که بر شتری توان حمل کرد»

و چنانکه گذشت دربارهٔ شتروار نیز که بارِ شتر است، دو گونه داوری کردهاند، و شگفت تر آنست که دربارهٔ «خروار» که هنوز در روستاهای ایران شناخته شده است، داوری را بدرازا کشاندهاند:

«خروار، تودهٔ چیزیکه بقدر بلندی جسم خر باشد(۱) یعنی خر آنرا تواند برداشت(۱؟) یا آنکه وار، در اصل، بار بوده، بقلب اضافت یعنی بار خر»! و بدین تقدیر باری که در توان برداشتن خر باشد! یا آنکه خر بمعنی کلان، و خربار بمعنی بار کلان! پس در اینصورت در هر دو اخیر، به هر مناسبت قُرب مخرج ب را به واو بدل کردهاند (آنندراج)، تَنگ (فرهنگ اسدی) در حاشیه برهان قاطع آمده است: این کلمه از خر+وار (= بار)، بار یک خر، باری که خر تواند برداشت، تنگبار (ناظمالاطباء)»

چون فرهنگنویسان ما با ناآگاهی از زبانهای باستانی، چنین نادرستیها را در دفتر و دیـوان روان سازند، فرهنگستان زبان نیز واژههایی چون سـنگواره، جشـنواره،... را سـاخته و پرداختـه اسـت، کـه هیچیک از چنین واژهها درست نیست.

گواه دیگری بر این گفتار، سرودهٔ سعدی است:

خجل شد، چو پهنای دریا بدید گر او هست، حقّا که من نیستم! صدف در میانش بجان پرورید که شد نامور «لؤلؤ تاجوار» یکی قطره باران ز ابری چکید که جایی که دریا است، من چیستم؟ چو خود را بچشم حقارت بدید سپهرش بجایی رسانید کار

مرواریدی گرانبها، که درخور آنست که بار بر تاج شود!

朱

چون فرهنگستان نیز با چنان پیشینه و چنین فرهنگها، به بیراهه رود، دور نیست که استادان نیــز در

شناخت این پسوند؛ درمانند:

«پیلوار یعنی «مانند پیل» چون وار (پهلوی wâr) در اینجا پسوند مانندگی است و در گوشوار پسوند شایستگی است، و در سوگوار پسوند دارندگی است و در تیروار پسوند نسبت است، برای بیان مقدار» ا

در این گفتار پسوند وار در، «تیروار» پسوند «بار» نیست، که آن از واژه و*لساله* (وار) اوستایی (= باران) است که خود از ریشه ولسار وار برآمده است.

این واژه در زبان پهلوی بگونهٔ رسلم «واران» درآمد، و در فارسی «باران» خوانده می شود. در شاهنامه از «تیرباران» بسیار یاد شده است:

چون از آنجا که کمانوران سپاه، بفرمان سپاهبد، با یکدیگر کمان را کشیده، تیر میافکندند، آنجا که تیرها از آسمان بر زمین فرومیبارید، همانند، باران مینمود، اما باران تیر.

«بر او بر، ببارید، باران تیر» یا: «بر او بر، یکی تیر باران گرفت»

اندازهٔ زمینی را که تیرها پس از پرتاب، بزمین میرسید (میبارید) یک تیروار خواندهاند، که از آن بگونهٔ تیر پرتاب نیز یاد شده است.

پیدا است که سرایندگان همزمان فردوسی، از این پسوند برای همانندی سود بردهاند:

«سخن رودکی وار نیک و بود سخنهای من رودکی وار نیست»

عنصري

در گفتار افزوده بشاهنامه

«پدروار»ش از مادر اندر پذیر وز آن گاو نغزش بپرور بشیر!

در این گفتار «اندر پذیر» نادرخور است، و در زبان فارسی همانند ندارد، چنانکه گفته شود اندر گوی، اندر خور... و بگوی و بخور و بپذیر درست است. سخن نیز دوباره گویی رج پیشین است: بدو گفت کاین کودک شیرخوار زمن، روزگاری بزنهار دار

و خواهش فرانک، همانا «زنهارداری» است، زیرا که بهنگام باز پس گرفتن کودک نیز چنین آمده است: دوان؛ مادر آمد سـوی مرغـزار چنـین گفـت بـا مـردِ زنهـاردار

اما در گفتار فردوسی هیچگاه چنین نیامده است که برای نمونه گفتار سپردن فرانک فرزنـد را؛ بـه نگهبان گاو پرمایه: «پدروارش از مادر اندر پذیر».

در زبان فارسی دو واژهٔ دیگر با پسوند «وار» داریم یکی دیوار است و دیگری «فروار»:

۱– یادداشتهای خالقی مطلق بر شاهنامه (۲۰۰۱)، بخش یکم ۱۰– نیویورک ۱۳۸۰، بنیاد میراث ایران، رویهٔ ۲۰۵.

آن کن که، به هر سال همی کردی، امسال

خز پوش و بکاشانه شو از صفّه و «فـروار»

فرالاوي

فروار، و دیوار هست؛ که هر دو پسوند وار (= باره، بارو) است که دربارهٔ آن، در بخـش هوشــنگ «داستان ایران» سخن آوردهام.

یک واژهٔ دیگر که امروز بنادرست «پروار» (= گوسفند پروار) میخوانند، گونهٔ درستِ آن «پرواری» است و آن گوسفندی است که در فروار، کنار خود نگاه میدارند، و دمبهدم برایش خوراک میریزند، تا زود فربه شود.

## واژههای ویژه

## زبان برکشادن

این زبانزد، نشان از دشنام دادن و بدگفتن و «گفتار ناخوب یادکردن» است چنانچه در داستان سام جهان پهلوان و به کوه افکندن فرزندش، آنگاه که زال بالا می گیرد، و داستانش در جهان پراکنده شده، بگوش سام میرسد، چون سام، از بزرگان؛ در این باره می پرسد. پاسخ چنین است:

زبان برگشادند بر پهلوان

هرآنکس که بودند، پیــر و جــوان

...

که هر کاو بیزدان شود ناسپاس

در گفتار امروز نیز بدو گونه، از زبان برگشادن، یاد می شود: «دست از دهانم برداشتم»، و «دهانش را باز کرد و هرچه می بایست گفت».

اما افزایندگان، همواره از چنین کار بخوبی یاد کردهاند:

زبان برگشاد، آفرین کرد یاد

چو آمد بر پهلوان، مراده داد

زال و رودابه

ستودش فراوان و نامه بداد

نخست از سیاوش زبان برگشاد

بردن رستم، نامهٔ سیاوخش را نزد کاووس

که اکنون ز گرمی بسوزد جگـر

زبان برگشادند، یک با دگر

رزم زنگه شاوران با اخواست

افزاینده در این گفتار «زبان برگشودن» را بجای «به یکدیگر گفتند» آورده است:

ازآن تشت و خنجر بسی کرد یاد!

شهنشاه ايران زبان برگشاد

تنها یکبار است، که در گفتار افزایندگان از «زبان برگشودن» با کاربردِ درست آن یاد شده است و آن در نبرد افزودهٔ زواره است با یسر اسفندیار:

همى كرد گفتار ناخوب، ياد

زواره بدشـــنام، لـــب برگشـــاد

## بازار

این واژه از ریشهٔ سرس کچر اوستایی (= آمدن و رفتن، گشتن...) برآمده است، و در گفتار درست فردوسی همواره برابر با «آشکار» است که در زبان پهلوی سرس (واچار»، خوانده می شود .

در داستان گزارش خواب انوشیروان از سوی بزرگمهر جوان:

غلامی میان زنان اندر است

گزارنده گفت: «این، نه اندرخورَ است

بژرفی نگهدار، بازارشان

برهند دگربار بگذارشان

کنیز کان را برهنه از پیش بگذران، و ژرف بنگر، تا آشکار شود که کدامیک از آنان یسر است.

泰

در داستان بدگویی درباریان از «سوفزای» پهلوان ایران، نزد قباد:

ســرِ او بگــردد، شــود رزمخــواه؛

چنین گفت: «گر من فرستم سیاه

نهانی، ندانند، بازار اوی

کنند هرکسنی، باد؛ کنردار اوی

آنچه را که در نهان دل خویش دارد، آشکارا نمی بینند!

4

در بدگویی گرسیوز از افراسیاب، نزد سیاوخش:

همی راست آمدئش گفتــار اوی

سياوش ندانست بازار اوى

سیاوخش از چهرهٔ او، دروغش را درنیافت.

杂

بهنگام روبرو شدن افراسیاب، و گفتار گرسیوز:

برآشفتن شه، ز بازار اوست

سیاوش بدانست کان؛ کار او است

樂

افزون بر شاهنامه، در دیگر گفتارها نیز می توان، بازار را دیدن:

ز دعوی، هیچ نگشاید، اگر مَردید اندر دین

چنان کاندر نهان هستید، در بازار بنمایید

عطار نيشابور

۱- این واژه در زبان سغدی اواچرن» و اواچرن» و در ارمنی اوکچر»، و در زبان خوزی (= ایلامی!) اوهه چاری خوانده می شود ← بنگرید به فرهنگ سغدی، بدرالزمان قریب، انتشارات فرهنگان، زیر واژههای ۹۷۹۱ و ۹۸۵۳.

که در این سخن بازار، رودرروی نهان آمده است، و «آشکار» را مینماید. در زبان خراسانی واژهٔ چَثْرَ ča'ra، رودررو و برابر، و آشکار را مینمایید. بویژه اگر دو کس را داوری دوگانه در یک کار باشد، آنان را «چَئر» میکنند، که «روبروکردن» باشد!

با چنین گفتار، افزایندگان «بازار» را نیز در سرودههای خویش بگونهٔ نادرخور بکار میبرند:

نباشد کس آگه، ز بازارشان

بدان؛ تا نهانی بود، کارشان

گریختن کیخسرو و گیو و فرنگیس از توران

پیدا است که آنچه که در بازار است، آشکار است، و همگان از آن آگاه می گردند.

که شد در جهان، روی بازار، تیــز

دلارای برداشت، چندان جهیز

داستان افزودهٔ پیوند دارا با روشنک

این سخن را گزارش نیست، و روشن نمی کند که «روی بازار» چیست؟ از آنجا که بازار خود آشکار است، و روی و نهان ندارد:

چــو بشــنيد زانگونــه بازارشــان

غمین گشـت قیصـر ز گفتارشـان

داستان افزوده رفتن گشتاسپ به روم

پیدا است که «بازار» شنیدنی نیست!

\*

بگفت آنچه آمد ز بــازار خــویش

چو دستور، با لشگر آمد ش پیش

داستانهای افزودهٔ اسکندر

سخن سخت پریشان و بی گزارش است:

麥

بدوزخ كند، جان بدخواه؛ راه

کنون در بهشت است بازار شاه

گفتار افزودهٔ مویه گری رهبانان بر مرگ یزدگرد

بازار، آشکار است، و بایستی که در همین جهان بوده باشد.

نهانی ندانست بازار اوی

چــو بشــنيد ضــحاک گفتــار اوی

رج افزوده داستان ضحاک و ابلیس

افزاینده در این سخن نهان و آشکار را کنار یکدیگر آورده است، اما سخن بیگزارش است، نهانی ندانست آشکار او؟ گوینده خواسته است بگوید که از آشکار او، راز پنهانش را نخواند، یا ندانست... اما نتوانسته است گفتار را نیک پیوند درست دهد.

## نوید، خرام

واژهٔ «نوید» از پیشوند نی (د و واژهٔ واهه ورزهٔ واهه ورزه اوستایی ساخته شده است که خود از ریشهٔ واژهٔ «نوید» از پیشوند نی (د و واژهٔ واهه و دانستن بوده باشد ، بر رویهم، «آگاهی رساندن» است.

در ایران باستان، اگر کسی را رای آن بود، تا کسی دیگر را بخانه خویش بمهمانی خواند، فرستادهای را بنزد وی گسیل میداشت، تا آگاهی (نوید) بدو دهد که در بَهٔمان زمان، بمهمانی ما آیید! پسان؛ چون روز، یا شب مهمانی فرامی رسید همان فرستاده، یا کسی دیگر را بسوی مهمان می فرستادند، تا مهمان بهمراهی وی، به خانهٔ میزبان بخرامد، و چنین کار را نام نوید و خرام بود.

در شاهنامه، و گفتار فردوسی همواره «خرام» با کاربرد خود آمده است، و از همه روشنتر در دیدار رستم و اسفندیار روی داده است که چون اسفندیار، از پهلوان خواست، تا او به مهمانی در پردهسرای اسفندیار رود، چون زمان بدرازا می کشد، و از سوی اسفندیار خرام بسوی رستم نمی رود، رستم خویش به پردهسرای وی میرود و میگوید:

چنین بود؟ تا بود، پیمان تو!

نجستم از این کار، من، نام و کمام

خرامی نیرزید؟ مهمان تـو و اسفندیار، پوزش میخواهد و میگوید:

شدی تنگدل؟ چون نیامـد حـرام

بهنگام بر زمین خوردن کاووس از آسمان در شکستِ برنامهٔ پرواز:

ز شرم دلیران، منش کرد پست خرام و در بار دادن ببست

در نامهٔ افراسیاب به سیاوخش چنین آمده است:

ز یردان برآنگونه دارم امید برانگیخت از شهر ایران ترا ببخت تو، آرام گیرد جهان

که آورد، روز خسرام و نوید. که پرمهر دید، از دلیران؛ ترا شود جنگ و ناخوبی اندر نهان

بدانهنگام که کیخسرو آمادهٔ مرگ و رفتن به جهان مینو میشود:

كنون يافتم هرچه جستم، زكام ، ببايد پسيچيد، كامد خرام

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیوم، رویهٔ ۱۲٤۱

۲- همان؛ رویه ۱۲۲۲

ز يزدان بيامد خجسته سروش

سحرگه مرا چشم، بغنود، دوش

椞

پیشگویی سیمرغ بهنگام زادن رستم جهان پهلوان:

أ زو، پهلوان را؛ خرام و نوید

بدو باشد ایرانیان را امید

پهلوان در لت دویم زال است. سخن چنین میگوید، که رستم با نویـد تـو، بخانهٔ ایرانیان میخرامد!

举

سخن افراسیاب در نبرد بزرگ کیخسرو:

بفرزانگان گفت کاین دشـت رزم

بدل بر، مرا؛ چون خرام است و بــزم

杂

اما افزایندگان که این واژه ها را نمی شناختند، در گفتار افــزودهٔ مِــهِ بــانوان افراســیاب بــه کیخســرو مـگوىد:

تو ایدر بجشن و خرام آمدی زشاهان درود و پیام آمدی

و جشن برگزاری آیین دینی است، و بزم نیست، و لت دویم بیگزارش است.

یا در گفتار افزودهٔ گسیل خُرّاد بُرزین بسوی ساوهشاه:

بگویش که من با نویـد و خـرام بگسترد خواهم، یکـی خـوب دام

آشکار است که نوید و خرام با یکدیگر همراه نیستند.

و در گفتار افزوده از زبان فردوسی(!) چنین آوردهاند:

خرام را با ناز همراه کردن، نشاید، بدانروی که «خرام» بایستی با درود و خواهش بنزد مهمان رفته، او را بخانهٔ میزبان ببرد.

\*

و در داستانهای افزودهٔ اسکندر:

بفرمـود تــا بــا درود و خــرام بيايـــد بـــرِ شـــاه و آرد پيـــام

لت نخست درست است، اما در لت دویم، «خبرام» با پیام بنود مهمان نمی رود، زیرا که پیام مهمانی پیشتر با «نوید» به مهمان داده می شود.

## کیار، بی کیار

اینچنین؛ واژه «بی کیار» را سه بار در شاهنامهها آوردهاند، که ریشه و برابر در زبان فارسی ندارد. نمونهٔ نخست از داستان فرود:

بدیدند، جای فرود و تخوار فروداشت برجای، پیلان و کوس سواری بیاید کنون؛ بیکیار چـو ایرانیان از بـر کوهسار برآشفت از ایشان، سپهدار تـوس چنین گفت کـز لشـگر نامـدار

نمونه دویم از داستان بهرام و براهام، آنجا که براهام بر بهرام برمی آشوبد که چـرا سـرگین اسـپ خویش را نروفته است:

بگفتار خود بر، کنون؛ پای دار بجاروب روبه بیکبارگی به رنجم، ز مهمان بیدادگر!» بیاور که سرگین کشد بی کیار وز این خانهٔ تو؛ بهامون برد»

بیامد براهام گفت: «ای سوار تو گفتی که سرگین این بارگی کنون آنچه گفتی، بروب و ببر بدو گفت به رام: «شو؛ پایکار دهم زر که تا خاک بیرون برد

نمونه سیوم در همان داستان بدانهنگام که بهرام را، رای بر آن افتاده است که مالِ براهام را به لنبک آبکش دهد:

بشد پیش او؛ دست کرده بکش یکسی پاکدل مسرد را خواندند نگر تا نباشی بجز دادگر نگر تا چه بینی نهاده؛ بیار» بفرمود تا گنبک آبکش چو دربارگه رفت؛ بنشاندند بدو گفت: «رو، بارگیها ببر بخان براهام شو، بیکیار

جلال خالقی مطلق دربارهٔ این واژه چنین آورده است:

واژهٔ بی کیار به معنی «بی کاهلی، چابک، شتابان» از واژه هایی است که در بیشتر دستنویس های شاهنامه به واژهٔ دیگری گشتگی یافته (ب یکم ۲۱۹/۱۰۳پ؛ چاپ مسکو ۲۱۶/۳۱۶/۳). در این باره نخست آقای علی رواقی (واژه های ناشناخته ۱، ص ۱۰–۱۶) گزارش کرده اند و هم ایشان دو گواه زیر را از متون دیگر آورده اند:

مـــرد مــــزدور اندرآغازيــــد كــــار

پیش او دستان همیزد بسی کیسار (رودکی، دیوان ۹۰۰/۵۳۶) بنزد بهو نامهای بسی کیسار بفرمود پر خشم و پرکارزار (گرشاسینامه ۲۵/۷۶).» ۱ (گرشاسینامه ۲۵/۷۶).

همو در آغاز این یادداشت دربارهٔ این رج که در آگاه شدن منوچهر از کار زال آمده است؛ چـو آمـد بنزدیکـی شـهرِ شـاه سـپهبد پـذیره شـدش بـا سـپاه چنین نوشته است:

«... دور نیست که در این بیت در مصراع یکم بجای شهر شاه نویسش شهریار، و در مصراع دوم بجای با سپاه نویسش بی کیار درست باشد و بی کیار در «ل»؛ «از کنار» و در «آ» به بی کنار، و در برخی نوشته ها به نانثار گشتگی یافته است.» آ

اگر این داوری را بپذیریم؛ واژهٔ بیکیار، چهار بار در شاهنامه آمده است.

洪

اما داوری دگرگونه است، زیرا که در نمونهٔ نخست در بیشتر نمونه ها؛ بجای بی کیار، «هوشیار» آمده است:

چنین گفت کز لشگر نامدار سواری بباید کنون هوشیار؛ که جوشان، شود؛ زین میان گروه بَرَد اسپ، تا بر سرِ تیخ کوه ببیند که آن دو دلاور کیاند؟ بر اَن کوهسر بر، ز بهر چیاند؟

و پیدا است که «هوشیار» از برای آنکه در کارِ آن دو دلاور پژوهش کند، کاربرد درست تر دارد تا آنکه سواری بیکیار (← بیکاهلی!؟) برود، زیرا که سواران جنگی را هیچیک سُستی در کار نشاید.

در نمونهٔ دویم:

بدو گفت بهرام: «شو پایکار بیاور که سرگین کشد بی کیار در این گفتار نیز نمونه های قاهرهٔ ۱ و سیمرغ<sup>۳</sup> برکنار آورده اند<sup>۱</sup>، و پیدا است که جاروب کردن سرگین یک اسب را چنانکه افزایندگان آورده اند، – «کیار» و «بی کیاری». نشاید، و همان برکنار درست است:

بدو گفت بهرام: «شو؛ پایکار بیاور که سرگین کشد برکنار دهم زر، که تا خاک بیرون برد وز این خانهٔ تو به هامون برد»

١- جلال خالقي مطلق يادداشتهاي شاهنامه، همان، دفتر يكم، رويه ٢٠٧.

٢- همان.

۳- این شاهنامه از آن دکتر مهدی غروی است.

٤- زيرنويس قريب بهبودي، بر دفتر چهارم شاهنامه، رويهٔ ١١.

پایکار، یا مزدوری بیاور تا بدو زر دهم، که سرگین را جاروب کرده به بیابان بَـرَد! زیـرا کـه چـون بخواهند پلیدی را از خانه بزدایند، نخست آنرا جاروب کرده، بگوشهای (کناری) میکِشند، آنگـاه آنـرا با خاکانداز بیرون میبرند.

در نمونهٔ سیوم، چنانکه در زیرنویس شاهنامه قریب بهبودی نیز آمده است، «دستنویسهای موزه بریتانیا»، و شاهنامهٔ کاما بجای «بیکیار» برکذار آوردهاند ای.

در شیوهٔ نگارش دبیرهٔ فارسی پس از اسلام چنانکه درباره واژهٔ خاک = خاگ همین پیشگفتار آمد، همواره «گ» را نیز بگونهٔ «ک» مینوشتند، و میافزودند «با کاف فارسی» همچنین «د» و «ذ» را بگونه «د» آوردند، و بر این بنیاد؛ «برکذار» شاهنامه کاما و موزهٔ بریتانیا را بایستی برگدار (= بـرگدار) خواندن:

بخان براهام شو برگدار نگر تا چه بینی نهاده، بیار

و گزارش آن چنین است: برگدار (= با پروانه و نامهٔ دادستان) بخانهٔ براهام رو! زیرا که پیش از آن نیز از مردی پاکدل یاد می شود که می بایستی با دادگری، بخانهٔ براهام رود... وگرنه رفتن از کاخ بهــرام تا خانهٔ براهام را (کیار و بی کیار) را نشاید.

داوری علی رواقی در دو سرودهٔ دیگر نیز درست نمی نماید، زیرا که سخن گرشاسبنامه چنین بوده است:

بنزد بهو نامهای کینگذار بفرمود؛ پرخشم و پرکارزار

و در زیرنویس؛ دو نمونهٔ دیگر ۲- بی کیار، آ؛ پرنگار آمده است و وی بخواست خویش «بی کیار» را پذیرفته است، و روشن است که فرمان دادن برای نوشتن نامه (کیار و بی کیار)ی نمی پذیرد!

رجِ دیگری که از رودکی آورده است، در زمرهٔ گفتارهای پراکنده است، و رجهای پیشین و پسین آن در دیوان رودکی نیست، و دربارهٔ آن داوری نشاید کردن!

اما نخستین کس که این واژه را آورد علی رواقی نیست، و جمال الدین حسین اینجو نویسندهٔ یرکار و دانشمند «فرهنگ جهانگیری» است که فرمود:

كيار با اول مكسور كاهلى باشد، حكيم فردوسي فرمايد:

یکی پارسی بود، بس نامدار که سوجان بدش نام و او بی کیار

دفتر دویم، رویهٔ ۲۳۲۷

پیدا است که این سخن از فردوسی و شاهنامه نیست و شاید بودن که جمال الدین حسین اینجو

۱- همان، زیرنویس رویهٔ ۱۱.

آنرا از یک نمونه شاهنامهٔ کهن در هندوستان برگرفته است که این گفتار افروده و ناهماهنگ، در آن آمده بوده است.

اما «نامش سوجان بود و او بی کیار» را هیچ گزارش نیست، زیرا که نام را با «کیار و بی کیار» پیونــد نیست، بسا که نام «فرخ» باشد، و خود نافرخ، سوجان نیز نامی ایرانی نیست.

فرهنگ جهانگیری پس از واژه کیار، واژهٔ «کیارا» را آورده است که بایستی بیگمان پیوندی به «کیار»ش بوده باشد! استاد روانشاد رحیم عفیفی در زیرنویس، این گفتار را از فرخنامه افزوده است:

کیارا و تاسه هر دو یکی است. کسی که کاری کند بی فایده گویند. از این کار ترا کیارا نمی آید، یعنی تا سه نمی گیرد!

چنانکه دیده می شود در این دو فرهنگ دو گونه داوری دربارهٔ «کیارا» آمده است و هیچ پیوندی نیز میان آن و بی کیار نیست.

باری ناآگاهی و آسان نگری نویسندگان، این واژهٔ بیریشه را بشاهنامه اندر کرده است، و اگر واژهٔ «بیریار» درست میبود، پیش از آن میبایستی واژهٔ «کیار» را بتنهایی در فرهنگ فارسی میداشتیم، و در سرتاسر نوشتههای فارسی چنین نیست، و «بی کیار» نیز بیش از همین هفت نمونه را ندارد که بروشنی، نادرستی آن نموده شد. جمال الدین حسین اینجو نیز «کیار» را از روی «بی کیار» برگرفته است، با آن سخن درهم گواهِ «بی کیار». این واژه را در زبان پهلوی، و زبانهای کهن دیگر چون سغدی، خوارزمی، نوشتههای مانوی... و در زبانهای گوناگون ایرانی از پشتون، یغنابی، یزغلانی، پامیری، تاجیکی، بلوچی، کردی، لری، آسی، گیلکی، تبری،... هیچ همانند نیست و در اوستا و فارسی باستان نیز ریشه ندارد، و پیدا شدن آن نیز چنانکه گفته شد، از روی ناآگاهی نویسندگان، و پیچین برداران است.

واژهای که بجای کیار یاد شده، در زبان فارسی بکار میهرود، «سُستی» است که هزاران بار در نامه ها و گفتارها بکار رفته است، و آنچه که بجای بی کیار، در زبان فارسی بکار رفته است واژه های «سبک»، «تیز»، «تند»، و «چابک»... است.

شگفت آنست که شاهنامه شناسان ما بی کیار را به (تنبلی و کاهلی) ترجمه کرده اند، و چون چنین باشد، واژه را بایستی «بی کیاری» خوانند... و هرآینه کیار را که هیچ کاربرد در فرهنگ فارسی ندارد، می بایستی «کیاری» خواندن، چونان: سبکی، تندی، تیزی، چابکی... تا آنجا که ما، «کاهل» تازی را نیز در چنین جای «کاهلی» می خوانیم.

### لكانك

چون سخن از «کیار» و «بی کیار» رفت، و نام علی رواقی پژوهشگر پرکار در زمینهٔ واژه های ایرانی بمیان آمد، میباید به یکی دو داوری دیگر وی نیز بنگریم، بدانروی که کار او گواهی می دهد که سالهای دراز در گسترهٔ واژه چندان می کوشد، که خویش را غرقهٔ دریای فرهنگ ایرانی کرده است اما تندروی وی گاهگاه به گمراهی می انجامد.

داوری نخست دربارهٔ واژهٔ «لُکانه» است، در گفتاری که در **ناسهٔ انجمسن**، شـماره یـک، فصـلنامهٔ انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، سال نخست، بهار ۱۳۸۰ آورده است: ۱

«اردشیر آهنگ رویایی با لشکر کُرد را دارد؛ سپاه کُرد از لشکر اردشیر بیشتر است، پس از یک روز ستیز و آویز سپاه اردشیر تاب پایداری نمی آورد؛ بسیاری از سپاهیان او کشته می شوند و تنها اردشیر با شماری اندک از این لشکر زنده می مانند. تابش خورشید و افزونی گردو خاک، تشنگی آنها را افزون می کند؛ با آمدن شب آن همه شور و غوغا فرومی نشیند و...

یکی آتشی دید بسر سبوی کوه سسوی آتشی دید بسر سبوی اردشیر سسوی آتسش آورد روی اردشید چو تنگ اندر آمد شبانان بدید فسرود آمد از بساره شساه و سبه از ایشان سبک اردشیر آب خواست

بیامسد جهانسدار بسا آن گسروه همان انسدکی مسرد برنسا و بیسر بسرآن میش و بسز پاسبانان بدید دهانش بسر از خاک آوردگاه همآنگه ببردند با آب ماست

در چند بیت نخستینِ این نمونه ها، از نگاه معنایی، تردیدی نداریم دشواری در بیت یایانی است:

ازیشان سبک اردشیر آب خواست همآنگه ببردند با آب ماست این بیت را چگونه باید خواند؟ آیا باید بخوانیم:

...هم آنگه ببر دند با آب ماست

یا به بدیلهای دیگری از همآنگه توجه کنیم، دستنوشتهای دیگر، به جای همآنگه، یگانه یا یکایک را ضبط کردهاند.

اگر در این بیت هر یک از این سه صورت یعنی همانگه، یگانه یا یکایک را بگذاریم تفاوت معنایی چندانی پیدا نخواهد شد چرا که این هر سه می توانند در حکم قیدی برای آوردن ماست و آب یا آب ماست باشند، که به نظر نگارنده از نگاه معنی این

١- گفتار، همراه با زيرنويس،ها از على رواقي است. درشتنمايي برخي از واژهها يا گفتارها از نويسنده است.

قيد مناسب نيست.

واژهٔ پیشنهادی ما برای درستخوانی این بیت واژهٔ نکانه یا نکانک و یا لکانه است. نکانه یا نکانک و کانه از نظر شکل نوشتاری واژه، نزدیکترین صورت ممکن به یگانه و یکایک است. این واژه ها را بی نقطه و با نگارش قدیم در نظر بگیرید.

واژهٔ لکانه یا نکانه و نکانک به احتمال از واژههایی است که تنها در برخی از حوزههای زبانی ایران کاربرد داشته است و طبعاً از واژههای زبان معیار نبوده است(!) و از همین روی در نوشتههای فارسی بسیار کم(!) کاربرد است و به همین دلیل می تواند باشد که رونویس گر شاهنامه مثل بسیاری از واژههای شاهنامه صورت درست آن را نشناخته و دگرگون کرده است، همچنانکه امروز هم این واژه برای مصخحان، شناخته نبوده است و در چاپهای مختلفی که از شاهنامه در دست داریم ضبطها تقریباً یکسان است و هیچ یک اشارهای یا پیشنهادی دربارهٔ بیت بالا ندارند. نکانه یا لکانه و نکانک در لغت فارسی به نوعی از غذا گفته می شده است که شباهت تام و تمامی به «سوسیس» داشته است؛ روده را پاک می کردهاند و درون آن را از گوشت و پیاز و چیزهای دیگری از این دست، می انباشته اند و می پخته اند و ظاهراً همین خوراک را در پارهای از حوزههای زبان فارسی زویج، زونج و آگنج و برخی واژههای فارسی دیگر، نامیده و آن را غذایی دانسته اند مانند نکانه یا لکانه، معادل عربی این واژه را عصیب و شته اند.

در تاریخ سیستان، در قصهای که با روایت شاهنامه از نظر داستان نزدیک است، میخوانیم که:

روزی [ازهر، پسرعم یعقوب لیث] از شکار همی آمد، پیرزنی دید و چیزی اندر بغل گرفته، گفتا زالا چه داری؟ گفت نکانک و پَژنّد، گفت بیار، پیش او اندر نهاد...<sup>3</sup>

و در دنبالهٔ همین داستان میخوانیم:

«ازهر گفت نکانک و پژند زال خوردهام»

۱- شاعران بی دیوان، ص ۱٤١، ۳۱۲، ۳۲۹.

٢- تكلمة الاصناف، ص ٣٧٦.

۳- دیوان کسائی، ص۸۵ (تا پایان این گفتار، زیرنویسها از رواقی است)

٤- تاريخ سيستان، ص ٢٧٠.

۵- همان کتاب، ص ۲۷۱. شادروان بهار در حاشیهٔ کتاب نوشتهاند: **نکانک** به نظر نگارنده نرسید ولی معلوم است نوعی از خوردنی است.

و ناصرخسرو گفته است:

بے ہنگےم آموختن فتنے بےودی چو خر بی خرد زانے اکنون کہ آنگہ

تو دیوانه، سر بر ترنگ چغانه به مرد دبستان خریدی لکانه ا

举

دیــو نخنــدد ز تــو چــو تــو بنشــیني روی بــه محــراب و دل بــه ســوی چمانــه از پــس دیــوی دوان چــو کــودک لــیکن رود و مــی اســتت زولیبیــا و لکانـــه ۲

این بیت را از شاعر هزال و کودکنواز و تازباز غلام باره دورهٔ نخست زبان فارسی، طیان مرغزی دانستهاند:

گــر زانکــه لکانـــهات آرزوی اســت اینـــک بـــه میــــان ران، لکانــــه <sup>۳</sup>

و این بیت که از پیوندهای نابه هنجار و غیرطبیعی مردم شماران حکایت دارد لکانه را با دوغ همراهی داده است:

> من شاعری سلیمم با کودکان رحیمم زیرا که جُعل ایشان دوغی است با لکانه

و نشانهای است از معمول بودن این خوراک. هرچند در این بیتها از مانندگی و ماننداکی این خوراک با نماد نرینگ سخن می گوید. پیشنهاد نگارنده این است که است که لکانه یا نکانه و نکانک، هر سه صورت، می توانند در متن شاهنامه بهجای هم آنگه بنشینند و معنی بیت را روشن کنند و این واژه از نظر ساختار نزدیک ترین صورتی است که می تواند به جای یگانه و یکایک بنشیند.

杂

دِر پارهٔ نخست این گفتار بر چند نکته می توان انگشت نهادن:

اردشیر آهنگ رویارویی با لشگر «کرد» را، ندارد: «اردشیر آهنگ نبرد با کُردان [در کارنامهٔ اردشیر بابکان؛ با کردانشاه مادی] کرد، و از استخر به کردستان رفت، و در نبرد، بشکست و با چند تن از یاران خویش [در کارنامه؛ سرگشته شد] در شاهنامه، [اندر آن دشت] ماند.

در پارهٔ دویم گفتار، «از نگاه معنایی تردیدی نداریم، دشواری در بیت پایانی است»:

یک: رج یادشده، از افزودههای شاهنامه است، و رج پسین که در گفتار ایشان نیامده

۱– دیوان ناصر خسرو، ص ٤١.

۲- همان، ص ۳۸۳.

٣- شاعران بي ديوان، ص ٣٢٠.

است، سخن درستِ شاهنامه است، اینچنین:

بیاسود و لختی بخورد آنچه دیـد شب تیـره خفتـان بسـر برکشـید

دو: فرود آمد از باره شاه و سپاه، نادرست است، زیرا که کنش «فرود آمدند» باید.

سه: برنا: کودک پنج ساله تا ده ساله است ، و برنایان را با میدان جنگ کار نیست.

چهار: پیران را نیز بمیدان نبرد نمی برند.

پنج: «همان اندكى» نادرخور است: «با اندك ياران خود».

شش: سخنی که نویسنده، بر آن انگشت نهاده است، از افزودههای شاهنامه است زیرا که در گفتار پسین اردشیر پس از دیدن شبانان، آنچه را که آنان پیش آورده بودند خورد.

هفت: پیدا است که گروهی مانده و گریخته از جنگ، چون به شبانان رسند، «آب» از آنان نمی خواهند، که نان می خواهند.

هشت: آب خواستن را «سبک» (= تیز و چالاک) نشاید، که آب دادن را شاید با «سبک» همراه کردن: «آنان سبک (تیز و بیدرنگ) آب بدو دادند».

نویسنده را در پارهٔ سیوم، بایستی نام بردن که در کدامیک از نمونهها؛ همآنگه، و یگانه، و یکایک آمده است.

یک: [همآنگه در شاهنامه لندن، یگانه در دستنویسهای ۲، ۸ ، و یکایک در شاهنامهٔ امیربهادر]

دو: این چه داوری است؟ که واژهٔ «یگانه» در گفتاری فارسی، با «همانگه»، و آن هر دوان، با «یکایک» [تفاوت چندانی ندارند(؟!)]

سه: «یگانه» را چگونه توان، همانندِ بند (قید) برای آوردن ماست و آب درشمار آوردن؟

چهار: شگفت است که نویسنده پس از داوری دربارهٔ «قید» بیدرنگ سخن را دگرگون کرده میگوید: «بنظر نگارنده از نگاه معنی این قید مناسب نیست!»

پنج: نگارنده در این بخش از «آبِ ماست» سخن می آورد، تا برنامهای برای رسیدن به آنچه که در پایان سخن خواهد گفتن، فراهم شود، اما در هیچ نوشتهٔ ایرانی، و هیچیک از زبانهای ایرانی از «دوغ» با نام «آبماست» یاد نکردهاند.

۱- بنگرید به بخش زبان فارسی زیر گفتار «برنا».

دوغ، دوغ است، و نباید و نشاید که آنرا آبماست خواندن، زیرا که آب ماست، آبیست که چون ماست را در کیسه کرده از میخ بیاویزند، چکهچکه اندرون دیگی فرومی ریزد که چون آنرا بجوشانند، و دوباره در کیسه کنند، از مادهٔ سختشدهٔ آن «کشک» برمی آید، و آن آب کشک را نیز چون بجوشانند کشکی قهوه ای رنگ تیره بدست می آید که آنرا «تَرف» یا «قار» یا «قارا» یا «قره قوروت» نام است.

#### در پارهٔ چهارم:

یک: از علی رواقی بنام کسیکه زمان بر سرِ واژه های ایرانی نهاده است چشم داشتیم که واژهٔ «لکانه» را بهمینگونه آورده، همانندهای آنرا که در نوشتههای گوناگون دست برده، و دگرگون کردهاند، زیر واژه بیاورد، اما وی با آوردن «نکانه، نکانک و لکانه» گونهٔ درست را پس از آنها می آورد، و همهٔ آنها را درست می پندارد! دو: داوری وی نیز در این باره که: «تنها در برخی حوزه های زبان ایرانی کاربرد داشته است و طبعاً زبان معیار نبوده است» نیز نادرست می نماید، زیرا که در فرهنگهای کهن البلغه، مقدمه الادب، السامی فی الاسامی... این نام بگونهٔ درست لکانک «لکانه» آمده است که تازیان آنرا بگونه لقانک و لقانه در آورده اند. در نامهٔ آیین شهرداری اِبن اِخْوَه نیز از روایی پختن لکانه در کنار دیگر خوردی [= خوراک]ها در همهٔ شهرها، در رویه های ۱۱۵ و ۱۱۶ یاد کرده شده است:

# در حسبت بر لکانه پزان

شایسته است که دکّانهای لکانهپران نزدیک دکّهٔ محتسب باشد و مراقبت کند که لکانه را در حضور او بسازند، زیرا در آن تقلّب بسیار کنند، و نیز فرمان دهد که گوشت خوب و فربه برگیرند و آن را تمیز کنند، و نیز

۱- خوردی پزی در زبان فارسی برابر واژهٔ رستوران فرانسوی است.

۲- زیرنویس ترجمان: متن عربی: «نقانقیین» است ج نقانقی، و آن سازندهٔ روده های پرشده با گوشت و ادویه و پیاز (نهایه، ص ۱۳۸ ح ۱) و «نقانق» معرب نکانه یا نکانک است. در فرهنگهای فارسی لکانه، لکانک، نکانه، نکانک، نفانق، لقانق، زونج، عصیب، چرغند، مالکانه(؟) همه به معنی رودهٔ گوسفند به گوشت (یا گوشت و جگر) آکنده و پخته آمده است (نظیر کالباس امروزه) و در مقدمةالادب زمخشری به صورتهای لکانه و لکونه و لکامه آمده، و لکامه سختوبا (آش شکمبه) معنی شده است (نک، مقدمةالادب، چاپ دانشگاه، ج ۱، ص ۱۳۵۵، ناصرخسرو گوید:

از پس دیوی دوان چو کودک لیکن ود و می است و زولیبیا و لکانــه

گوشت گوسفند باشد و در ظرف پاکیزهای بکوبند و به هنگام کوبیدن گوشت کسی را نزد خود بگمارند که مگسپران به دست گیرد و مگسها را براند و نیز پیه و امعا و احشای چارپا و سمیذ (آرد سفید) و فلفل و انواع روغنها را در حضور محتسب یا جانشین وی یا شخصی که مورد اعتماد وی باشد به گوشت بیامیزند. سپس گوشت کوبیده را در رودههای تمیزی که با آب و نمک شسته شده است بیاکنند.

و باید مراقبت کند که در ساختن لکانه تقلّب نکنند، چنانکه برخی از لکانه پزان گوشت بز یا شتر بدان می آمیزند و بعضی آرد سفید بیرون از اندازهٔ معمول می زنند، یا گوشت لاغر مصرف می کنند و برخی به هنگام کوبیدن گوشت به آن آب می پاشند. در همهٔ این موارد محتسب می تواند پیش از بریان کردن لکانه آن را بشکافد و از چگونگی تقلّب آگاه شود. هر شخص هشیار و دقیق نیز به تقلّبات پی می برد اگرچه در چیزهای کوبیده باشد، اما اگر در تابه بگذارند قابل تشخیص نیست، زیرا نخست آن را بر سیخ کباب می زنند و چون به پختگی نزدیک شد روغنش می ریزند و چگونگیش شناخته نمی شود.

محتسب باید لکانهپزان را موظّف بدارد که تابه را هر سه روز یک بار به وسیلهٔ روغن کنجد تمیز کنند و پس از بریان کردن لکانه از دانههای خوشبو و تَوابل کوبیده ٔ و جز آن بدان بپاشند.

سه: چون، نام لکانه در گفتار ناصرخسرو، چنان می آید که نیاز به روشنگریش نیست، و چون در همهٔ شهرهای ایرانی دکان لکانه پزی داشته ایم، که پس از اسلام به بازار شهرهای مسلمان شدهٔ بیرون از مرز ایران نیز راه یافت، و چون بگفتهٔ نویسنده، اردشیر؛ از چوپانان دشت و کوه نیز شبانه لکانه می خواهد(!) چگونه شاید داوری کردن؟ که این واژه «از زبان معیار نبوده است»!!

چهار: باری اگر چنین داوری کنیم، چگونه شاید که واژهای دور از «زبان معیار» در گفتار فردوسی، آمده باشد؟

پنج: نویسنده در بند شش، می افزاید که: «(سخنان یاد شده...) نشانه ای است از معمول بودن این خوراک»... و اگر چنین باشد، چگونه است، که نام این خوراک

۱- «توابل» جمع تابل ادویهای است که در غذا ریزند، مانند فلفل، زیره، دارچین، زردچوبه و جز آن.

«معمول»، از واژههای «زبان معیار» نبوده باشد!؟

شش: علی رواقی در این بند از گفتار خویش، و در بسا از دیگر گفتارهای خود «بسیارکم» را بکار گرفته است، و پیدا نیست که بسیار است؟ یا کم؟، و بسیار را چگونه با کم توان آمیختن؟ سخنوران پارسیگوی در چنین جایگاه، «سنخت اندک» میگویند!...

هفت: نگریستن به کاربردِ واژه، ویرا به نادرستی های دیگر نیز رهنمون می شود، چنانکه در پارهٔ ششم؛ یک: در رج چهارم به پایان، از «مانندگی و ماننداکی» یاد کرده است، واژه ایکه هیچگاه در زبان فارسی کاربرد نداشته ندارد!

از پیوستن یسوند «آک» در زبان پهلوی با ریشهٔ کنش، «کننده» برمی آید چنانکه:

دان: داناک

رُو: رواک

گُو: گُواک

شنو: شنواک

این واژه ها در زبان قارسی «ک» پایانی را که در پهلوی نو سبک تر شده بگونهٔ «گ» درآمده است، از دست داده، و بگونهٔ دانا، روا، گوا (امروز گویا) و شنوا، درآمدهاند. ابر این بنیاد اگر بخواهیم که از ریشهٔ «مان» [در کنش مانستن]، کنندهٔ آنرا برآوریم، همانا، واژهٔ «ماناک» پهلوی است که در زبان فارسی «مانا» خوانده می شود، و «ماننداک» آمیزه ایست سخت نادر خور، و نشاید آنرا از زبان فارسی در شمار آوردن. علی رواقی را از این نوپردازی های از ریشه گسسته؛ فراوان است، زیرا که در آغاز همین گفتار [که آنرا در این بخش نیاورده ام، از «رویش و سبزش(!)» نیز یاد کرده است.

اکنون برای بیداری می افزایم که با چنین پسوندها، گونههای تازه از نام یا گون (= صفت) بدست می آید، چنانکه:

از ریشهٔ رفتن؛ روا، روان، رونده، روش

۱- از این دست واژهها «خوراک» و «پوشاک» است که هنوز یادگار زبان پهلوی کهن را در خود دارند. گونهای دیگـر از ایــن واژههـا «رَواک» است که در زبان تازی بگونهٔ «رواق» درآمد. رواق، جایی که از میان آن به اندرون خانه یا مسجد... میروند!

شگفت آنست که چون رواک کهن بگونهٔ نو «رَواگ» درآمد، دوباره از سوی تازیان [یا ایرانیان تازی شده] «گ» آن بگونهٔ «ج» خوانسده شسد، و واژهٔ رواج (و ترویج و مروّج...) را از آن برآوردند، که آن نیز داستان از **روایی** چیزی *می*گوید!

از ریشهٔ شنیدن؛ شنوا، ...، شنونده، ... از ریشه کُن؛ ...کنان، کننده، کنش از ریشهٔ بین؛ بینا، ...، بیننده، بینش

اما شاید، آنکه «بینا» است، در همین دم بیننده نباشد، چنانکه شنوا، و شنونده و روا، و رونده...

پس اگر گونهٔ درست «ماننداک» را که «مانا» (= همانا) باشد بکار گیریم، آنرا نشاید، همراه با «ماننده» دربارهٔ یک چیز و یک کس آوردن.

دو: رواقی، در دیوانها کاویده، یک سرودهٔ پست، از سرایندهای پست تر را آورده که «من با کودکان رحیمم زیرا که دستمزد آنان را لکانه با دوغ میدهم». و این سخن را [که دهش آفریدگار است برای افزایش نژاد همهٔ جانوران به پست ترین و بی شرمانه ترین کار همانند کرده] برای آن آورده است تا گمان ناراست خویش را دربارهٔ آن سخن افزوده، براست نمایاند، که لکانه را با دوغ می خورند!! پس گفتار پیشین چنین گزارش می شود: چوپانان برای وی لکانه با آبماست (= دوغ!) آوردند.

اما چنین نیست، و چنانکه پیشتر سخن رفت، هیچگاه دوغ را آبماست نخواندهاند، و آبِ ماست، خود؛ چیزی دیگر است، و آن گفتار نیز افزوده بشاهنامه است، نخست، گفتار آمیخته به افزوده ما را بخوانیم:

یکی آتشی دید، بر سوی کوه سری آتشی دید، بر سوی کوه سری آتش آورد روی اردشیر چو تنگ اندرآمد، شبانان بدید فیرود آمد از باره شاه و سپاه از ایشان سبک، اردشیر، آب خواست بیاسود و لختی بخورد، آنچه دید

بیامد جهاندار، با آن گروه همان اندکی مرد برنا و پیر برآن میش و بز، پاسبانان بدید دهانش پر از خاک آوردگاه همانگه ببردند، با آبماست شب تیره، خفتان ز بر درکشید

اکنون اگر افزودهها را از این داستان بپیراییم، گفتار فردوسی چنین مینماید:

بیامد جهاندار، با آن گروه بر آن میش و بز، پاسبانان بدید شب تیره خفتان بسر بر کشید یکی آتشی دید، بـر سـوی کـوه چو تنگ اندر آمد، شـبانان بدیـد بیاسود و لختی بخـورد أنجـه دیـد

این گفتار شاهنامه با آنچه که در کارنامهٔ اردشیر بابکان نیز آمده است بیشتر هماهنگ است: 

«...از دور آتش شبانان دید و اردشیر بدانجای رفت، مردی پیر آنجا دید که با

گوسپندان به دشت و کوه بودند.

اردشیر آن شب آنجا رفت، و دیگر روز از آنان، راه خواست» <sup>ا</sup>

蜂

گفتار را بپایان می برم، زیرا که بررسی پیشنهادهای علی رواقی، خود به یک دفتر جمدا، از ایس پیشگفتار نیاز دارد.

با همهٔ این سخنان آنجا که در داستان بهرام گور و نبرد با خاقـان ازگهـل و ازکهـل و ازکـن و... را بدرستی «اشگهن» پیشنهاد کرد از گفتار وی سوده بردهام.

#### کیان - کیانی

در افزوده های شاهنامه جای بجای از «کیان» یاد می شود که نخستین آن، از هنگام کیومرس، و نبرد اهریمن با وی، آغاز می شود:

همی تخت و دیهیم کی شاه جست

سپه کرد و نزدیک او راه جست

نادرستیهای این سخن در گفتاری که دربارهٔ «دیهیم» می گذرد نشان دادهام و افزایندگان: گ ی می سدد سه اوستایی را که برابر با «جان» و «زندگی» است، و در زبان پهلوی بگونه گایوک وسسو در آمد، بر پایهٔ آوای آن در زبان فارسی؛ «کیومرس» با واژهٔ «کی» یکسان دانستند، و پس از آن نیز در گفتارهای خویش واژهٔ کی را بکار بردند.

باز آنکه پادشاهی بشیوهٔ کیانی، با کیقباد آغاز شد، در آن هنگام که با کشته شدن «نوذر»، هـ ریک از تیرههای ایرانی زیر فرمان و نگرش پهلوان خویش میزیستند، و ایران را پادشاهی یگانه نبود، زال (پهلوان سیستان و سردار انجمن مهیستان) به بزرگان ایران میگوید:

همه کار، بیبوی و؛ بیسر، سپاه

پراکنده شد رای، بی تخت شاه

که بی سر نباشد تن آدمی یکی شاه، با فر و بخت جوان که با فر و برز است و با رای و داد

شهی کاو به اورنگ دارد زمی نشان داد موبد بما، فرخان رز تخم فریدون بل کیقباد

شدند اندر آن، موبدان انجمن

نشستند، یک هفته با رایزن

١- كارنامهٔ اردشير بابكان، همان، رويههاي ٥١ تا ٥٣.

بیاویختند از برِ تاج، تاج همان تاج گهوهر بسربر، نهاد بهشتم؛ بیاراسته تخت آج بشاهی نشست از برش کیقباد

> بدان ایردی فر و جاه کیان جدا کرد گاو خر و گوسپند

> > یا:

جهانسوز مار، از جهانجو بجست

ز نخچیر، گور و گوزن ژیان

بسورز آوريد آنچه بد سودمند

بدان؛ تا نهانی، کنند آشکار

برسم کیان، بـر سـرش تـاج زر بچنگ اندرون، خسروی جام مـی

بایرانزمین، تاج بر سر نهاد

بكشتى كه با ديو برخاستى (ا؟)

بزور کیسانی بیازید دست در هنگام تهمورس (رام کردن جانوران) کسی نامور، دادشان زینهار

برای جمشید:

برآمد بران تخت فرخ پدر نشسته بر آن تخت، جمشید کی برای ضحاک (چیرگی بابلیان بر ایران):

كمي اژدهافش بيامد چوباد

با:

ز مردان جنگی یکی خواستی

۱- این شیوهٔ پادشاهی در هنگام اشکانیان دوباره زنده شد، و بدانهنگام فرخ، انجمن شهر؛ بسرداری یک کس که از میان آنان و با گزینش مردمان هر شهر، برگزیده می شد، کارِ هر شهر و هر بخش را سرپرستی میکرد، و آنان از میان بزرگان کشور، کسی را بشاهی برمی گزیدند، و اگر شکستی در کار شاه پدیدار می شد، او را برکنار می کردند. تا آنکه با آمدن ساسانیان دوباره پادشاهی یگانهٔ خودکامه (که در کارنامهٔ اردشیر بابکان، از آن با نام برپهم و به به و را برکنار می کردند. تا آنکه با آمدن ساسانیان دوباره روان شد. اما آن شیوهٔ پسندیده پادشاهی بابکان، از آن با نام برپهم و به به و به بابکان، از آن با نام برپهم و به به به به خراسان و ابومسلم خراسانی شکست خوردند)، دوباره در ایران پس از اسلام روی نمود چنانکه بزرگان هر تیره، از گوشه گوشهٔ ایرانشهر برخاستند، و بر بخش خویش فرمان راندند، مگر آنکه در این هنگام پایتخت ایران، نزدیک تیسفون، و در بغداد جای گرفته بود، و وزیران خودفروختهٔ ایرانی، کارِ شاهنشاه تازی را برای فرمانروایی بسر ایران، سامان می دادند!

بپرده درون پاک، بی گفتوگوی نه رسم کیی بد نه آیین و کیش

خردمنـد و گـرد و بـيآزار بـود

که بر بخردان، این سخن روشن است گوی، کی نژادی، دلیری سـترگ(!)

بنیکی یکی اختر افکند پی

یکسی نامور دختر خوبروی پرستنده کردیش بر پیش خویش برای آبتین، یدر فریدون، در گفتار فرانک:

ز تخم کیان بود و بیدار بود

برای **فریدون** در گفتار ضحاک:

مرا در نهانی یکی دشمن است بسال اندکی و بدانش بررگ برای فریدون بهنگام خیزش کاوه:

چو آن پوست، بر نیزه بر، دید، کمی

یکی داستان زد، جهاندیده کی

در هنگام **منوچه**ر:

که مرد جوان، چون شود نیک پسی؛

همهٔ این گفتارها از سخنان افزوده بشاهنامه است، و افزاینـدگان تــا بــدانجا پــیش رفتــهانــد کــه

افراسیاب تورانی را نیز درشمار کیان آوردهاند:

منیــــژه، کـــزو ننــگ دارد گهــر نگونبخت را بــی ســر و تــاج کــن که بــر تــو نزیبــد همــی تــاج و تخـت بخــــاک انـــــدر انــــداختی افســـرم

وز آنجا به ایسوان آن بدهنر بسرو با سسواران و تساراج کسن بگسو ای بنفسرین شسوریدهبخست بننگ، از کیمان، پسست کسردی سسرم

پیدا است که در این گفتار آنچه که از نیژاد افراسیاب (و منیژه) سخن میگوید همان لت نخست است [از او ننگ دارد گهر]، و در سخنان افروده دوباره به نژاد (= کیان!) بازمیگردد.

袋

نژاد کیان برای پهلوانان تورانی:

دلیسری کمه بُسد نام او پیلسم

گوی، کی نــژادی، چــو شــیر دژم

妆

افزایندگان، افزون بر پهلوانان و شاهان که یاد کرده شد، در گفتار خویش افزارهای زندگی یا نبـر را به کیانیان رساندهاند... از آنمیان.

#### زین کیانی

به فتراک زین کیانی ببست

سرش را به خنجر ببرید، پست

رزم بیژن با پلاشان

یا:

بالين نهاد أن جناق خدنگ

ز زیسن کیانیش بگشاد، تنگ

**جُستن رستم، اکوان دیو را** 

بفتراک زیسن کیانی بیست

سرش را بخنجر ببرید پست

رزم بیژن با پلاشان

پیدا است که زین اسپ را از چرم و چوب و آهن می سازند، و نژادی از سوی کیانیان ندارد.

#### كمند كياني

دو تاهی بیام د چو شیر ژیان

گشاد آن **کیانی کمند** از میان

بازگشتن کیخسرو از توران بایران

چنانکه کمند را از زه گوسفند، یا گاو، و کمنـدهای برتـر را از زه گـوزن و شیر میساختهاند، و نژاد کمند به همان جانوران میرسد.

#### راه کیان

برســــم بزرگــــان و **راه کیــــــان** 

نوشـــتند منشـــور بـــر پرنیــــان

بازآمدن سیاوخش از زابلستان

افزاینده «راه کیان» را بجای آیین کیانی آورده است.

# آفرين كيانى

بسم آفرین کیانی بخواند

کمان را نگه کرده خیره بمانید

هنر نمودن سياوخش پيش افراسياب

#### بُرز كيان

نبودیت با دانش اندر میان

بدو گفت گـر فـرّ و **بــرز کیـــان** 

ساختن سیاوخش، سیاوخشکرد را

پیدا است که پهلوانان را، که از نژاد کیان نیز نبودهاند برز و بازوی برتر از شاهان کیانی بوده است.

#### کمر کیانی

بستش کیانی کمر، بر میان

بسر برنهادش كلاه كيان

سپردن پیران کیخسرو را به شبان

کمر را نیز از چرم میسازند و با کیانش پیوند نیست.

#### كمان كياني

بیامید کمانی کیانی بدست

میان را بخفتان رومی ببست

رزم فرود

همچنین کمان را که از فلز و زه برمی آورند.

#### جشن کیانی

به **جشین کیان** هرمیز فیرودین

چه مایه خروشید و کرد آفرین

نامه کیخسرو به رستم

هرمز فرودین نیز جشن نوروز است و از آن فرهنگ ایران و همه ایرانیان است، نه تنها ازآن کیان! \*

پیدا است که پادشاهان هنگام کیانی را در اندیشهٔ ایرانیان؛ پایگاهی بس بلند بوده است، اما ایرانیان؛ همه چیز را از آنان نمیدانسته اند، بدانروی که با پهلوانی ها و جانفشانی های پهلوانان، و دیگر ایرانیان؛ آن سربلندی ها برای ایرانیان فراهم می شد.

بدینروی چون در گفتاری، یاد از کیان می شد، بیدرنگ نام یلان را نیز بدان می افزودند... و برای خجستگی و یاد انوشهروان بزرگمهر بوختکان این گفتار را از پایان «یادگار بزرگمهر» که بخامهٔ یک پچین بردار بدان افزوده شده است می آورم:

مرامه هماها، سهاااا هماها سهاالم همااها معالما مهااها، المعرب ومماله ومما المعالم المعالم ومما المعرب والمعالم ومما المعرب والمعالم ومما المحادم والمعالم والمعالم والمعادم المحادم والمعادم وا

انوشک روان بواد بزرگمهر بوختکان و آنان؛ کیان و یلان و ایران (ایرانیان) که جانسپاری دین مزدیسنان کردند. جایشان به روشنایی بی آغاز (= ازلِ روشن) باد. ايدون باد. ايدونتر باد.

با این گفتار می توان مغز سخن بهرام پورگشسب (چوبین) را دریافتن:

برافرازم اندر جهان داد را کنم زنده، آیین میلاد را

بزرگی، من از پارس؛ آرم به ری نمانم کزین پس بود نام کی

آیین بیدادِ کیان ساسانی را برمی اندازم، و آیین دادگری یلان را برمی افرازم!

# **میزان خرد** در سـنجش کـــفتار

یکی از برترین میزانهای سنجش گفتار شاهنامه، همانا «خرد» است، و نشاید؛ در نامهای که با نام خداوند جان و خود آغاز می شود، و همواره در همهٔ گفتارهای آن، خود؛ همچون جویباری آوازخوان و پر شکن، روان است، گفتاری آید که بهیچ روی نتوان آنرا براست داشتن، و با میزانِ خرد سنجیدن! در سرتاسر شاهنامهٔ فردوسی سخنی اینچنین نیامه است، اما در بیشتر افزوده افزون بر نادرستی های دیگر، که همه؛ در جای خویش نشان داده شده است، بسا گفتارهای شگفت می آید، که از اندیشه و خرد بدور می نماید، که در اینجا چند نمونه از چنین سخنان را برمی رسیم، و بسر دیگر نمونهها، هر یک، در جای خویش انگشت نهاده ام:

این سرودهٔ افزوده را از گفتار خسروپرویز در پاسخی که به شیرویه و انجمسن مهیستان ایسران داد ... بخوانیم:

> ز یــاقوت ســرخ ازدرِ گوشــوار ز مثقال گنجی چــو کــردم شــمار

نیاتوس را مهره دادم هرار کجا سنگ هر مهرهای بد هزار

افزون بر نادرستی گفتار:

یک: مهره هزار، بجای هزارمهره

**دو**: سنگ، بجای سنگینی و گرانی

سه: هر مهرهای، بجای هر یک از آنها

**چهار:** مثقال گنجی! زیرا که مثقال، مثقال است و گونهٔ گنجی آن را، از دیگر گونهها جدایی نیست.

پنج: مثقال در گفتار فردوسی نمی گنجد: درمسننگ

شش: پیدا است که شاهنشاه! را نشایستی یکایک مهرهها را با دست خویش بسنجد.

#### هفت: چو كردم شمار نادرخور است؛ چون سنجيدم.

از این سخنان نادرخور، که بر زبان یک کودک نیز نمیگذرد، بگذریم، چون هـر مهـرهٔ آن یکهـزار درمسنگ سنگینی داشته، چنین مهره ۶۲/۵ سیر، بیش از ۱/۵ من، و بسنگ امـروز ۴/۵ کیلـو و هجـده گرم بوده است!

آیا خرد میپذیرد که کسی بتواند، چنین مهره را که بیگمان میبایستی با گوشواری زریس که بسر گرانی آن میافزاید، از گوش بیاویزد؟ و آیا، در همهٔ جهان، چنین یاقوت، پیدا شده است؟

\*

# نمونهای دیگر: در پرسشی که از کسری میشود:

دگر گفت، جنگی سواری بخست بدان خستگی دیر ماند و برست به پیش صف رومیان حمله برد بمرد او و زو کودکان ماند خرد چه فرمان دهد؟ شهریار جهان زکار چنان خرد کودک نوان بفرمود کان کودکان را چهار زگنج درم داد باید هزار چنین هم بسال اندرون چار بار

## افزون بر نادرستی های زبانی:

یک: دگر گفت نادرست است: «دیگری گفت»

دو: روشن نیست که سوار جنگی کجا بخست (= مجروح شد)؟

سه: برَست...؟

چهار: ...یا بماند؟

پنج: پس از خسته شدن يورش برد؟

شش: «حمله» را در گفتار فردوسی راه نیست.

هفت: کودکان؟ در رج دویم...

هشت: ...یا کودک؟ در رج پسین!

نه: دوباره به «کودکان» بازگشت.

ده: از گنج درم بایستی دادن؟ یا درم بایستی دادن؟

یازده: سال اندرون، نادرخور است: «در هو سال».

دوازده: از کودکان در رج چهارم، به کودک در کنش «باشد» بازگشت.

سيزده: لت دويم رج پنجم را گزارش نيست: از اين كار خوار (= آسان)؟

افزاینده را رای بر آن بوده است تا بگوید؛ مبادا که کارِ آن کودکان را خوار بگیرید! اکنون برای آنکه روشن گردد که میزان این تاوان ٔ چه اندازه است، بایستی چیزی را برای سنجشِ این اندازه درم در زمان ما، میزان گیریم.

امروز (بیستوچهارم شهریورماه ۱۳۸۶) بهای یک مرغ میانه ۳۰۰۰ تومان است ، و بهای مرغ در هنگام بهرام گور، یک درم بوده است، پس با چهارهزار درم می توانستند چهارهزار مرغ بخرند که با بهای امروزی ۲۰۰۰ر ۱۲ تومان می شود، و چون در هر سال چهار بار، چهارهزار درم (شانزده هزار درم) در شمار آوریم، تاوان سالانهٔ آن کودکان خُرد ۲۰۰۰ر ۴۸۰۰۰ تومان خواهد شدن، و چون خرد ترین کودک را دو ساله در شمار آوریم تا پانزده سالگی وی سیزده سال خواهد گذشت، و میزان خردترین کودک را دو ساله در شمار آوریم تا پانزده سالگی وی سیزده شال خواهد گذشت، و میزان امروزی ۲۰۸۰۰۰ درهم و بمیزان امروزی ۲۰۸۰۰۰ ششسدوبیست و چهارمیلیون تومان!

آیا چنین شمار؛ در میزان خرد می گنجد؟

#### نمونهای دیگر

در نامهای که افزایندگان پیش از پادشاهی هرمز، از سوی کسری به هرمز مینویسند، چنین آمده است:

به نیک اختر و فال گیتی فروز چنان هم که ما یافتیم از پدر که بر تاج ما کرد، فرخ قباد به ماه خجسته به خردادروز نهادیم بسر سسر، تسرا، تساج زر همان آفسرین نیسز کسردیم یساد

نادرستی ها از دیدگاه زبان:

یک: در گاهشماری ایرانی ماهی بنام «خجسته» نداریم.

دو: اگر خجسته را برای یکی از ماهها آوردهاند، بایستی نام آن ماه نیز آورده شود، چنانکه هنوز نیز در گاهشماری زرتشتیان روا است: «خرداد امشاسپند و تیرماه (= ششم تیرماه) یا بهرامایزد و فروردینماه (= بیستم فروردینماه) دیبمهر و تیرماه (پانزدهم تیرماه)...

در گفتار فردوس*ی*:

ز گفتن بیاسای و بردار می

شبب اورمزد آمد از ماه دی

۱– «تاوان» واژهٔ ایرانی برابر بیمه است، و برای آگاه شدن از آن بنگرید به حقوق جهان در ایران باستان، نوشتهٔ من.

۲- بدانهنگام که پانویس بر گفتار افزوده مینوشتم (آذرماه ۱۳۸۵) بهای یک مرغ ۲۲۳۰ تومان بود، و در این ده ماه (شــهریورماه ۱۳۸۹) بهــای مرغ بدین اندازه افزوده شده است.

شب نخستین از ماه دی (= شب چله، شب زایش مهر)

سه: تاج یافتنی نیست، وگرنه هرکس را شاید که در راه و بیراه تاجی بیابد.

چهار: قباد «کرد» و ما نیز «کردیم»!!... اگر قباد آفرین یاد کرد، نوشروان را بایستی چنین گفتن: «یاد میکنیم».

پنج: آفرین خواندنی است، نه یاد کردنی!

افزون بر این کژیها، آیا خرد میپذیرد که کسری که خود هنـوز زنـده و پادشـاه اسـت در نامـهای چنین یاد کند، که با تاج شاهی که بر سر تو (نهادیم) بر کشور فرمان بران؟

## نمونهای دیگر:

بهنگام پوزش خواستن قیصر تازه از نوشروان:

فرستاده آمد، همانگده دوان چو روی سرِ تاج کسری بدید بدل گفت کاینت سزاوارگاه أ زان فیلسوفان رومی چهل ز دینار با هرکسی سیهزار

نیایش کنان بسیش نوشیروان یکی باد سرد از جگر برکشید بشاهی و مردی و چندین سپاه زبان برگشادند، پرباد دل نشار آوریده بسر شهریار

## نادرستی های این بخش از دیدگاه زبان:

یک: بیدرنگ پس از یاد کردن از نوشروان (در رج نخست و گفتار فردوسی) در رج دویم از «کسری» یاد میشود.

دو: «رویِ سرِ تاج» نادرست است: یا روی کسری، یا تاج کسری، یا سر تاج کسری. سه: اینت (= این ترا) در رج سیوم نادرخور است.

چهار: مگر شاهی و مردی و شمار سپاه «روی سرِ تاج» پدیدار است؟ پنج: فیلسوف چهل نادرست است: چهل فیلسوف.

شش: آن فیلسوفان نیز نادرخور است، زیرا که با افزودن «آن»، فیلسوفان؛ برای خواننده شناسا (= معرفه) میشوند، و باز آنکه، خواننده نمی داند که کدام فیلسوفان؟ هفت: زبان برگشادن، دشنام دادن است، و کسی را که پیاده و دوان، از برای پوزش پیش می آید، یارای دشنام دادن نیست.

هشت: دل پر باد، سخنی زشت است که بر زبان و قلم افزاینده میرود.

نه: کنش «آوریده» نادرست است: «آورده».

ده: كنش آوريده (= آورده) در لت پنجم با كنش برگشادند، در لت چهارم ناهمخوان است.

از این نادرستیها که بگذریم، هر سکهٔ زرین ساسانی برابر است با ۴/۵۵ گرم (با سنگ امروزین) و سکه های بیزانسی با سنگینی ۴ گرم (۳/۸ تا ۴/۲) و چگونه شاید پذیرفتن، که فیلسوفی که بایستی با بار خِرَد و گفتار همراه باشد. توان بردن باری باندازهٔ ۱۲۰/۰۰۰ × ۲۰۰۰۰ یکسدوبیست کیلو بوده باشد؟

#### نمونهای دیگر:

در سخنان افزودهٔ فرستادن هرمز «خُراد برزین» را برای دلجویی از ساوهشاه چنین آمده است:

که آنــرا نشــاید گــرفتن شــمار همی رو، چو پیدا شــود لشــگری میندار، کــان لشــگر دیگــر اســت

یکی نامه با هدیهٔ شاهوار فرستاده را گفت: «سوی هری چنان دان که بهرام گندآور است

از سستى گفتار، كه آشكار است بگذريم... چگونه شايد پذيرفتن؟

یک: خراد برزین که با پیشکشی (که در شمار نمی آمد) بسوی هری (= هرات) رود، و با آن پیشکشی بیشمار که بیگمان با کاروان اشتران بسوی هرات کشیده می شود، زودتر از بهرام که با سپاهی سوار بر اسپان جنگی چند روز پیشتر براه افتاده بود، برسد، و با او که روی بسوی هرات دارد، روبرو شود!

دو: چگونه توان اندیشیدن؟ که خراد برزین لشگر و درفش و آرایش سپاه ایران را نمی شناسد، و بایستی بدو گفتن که آن لشگر که با تو روبرو می شود، سپاه بهرام است، و مپندار که آن لشگری دیگر است!!

#### نمونهای دیگر:

در داستان نبرد بهرام پورگشسب (چوبینه!) آنجا که میخواهند بدانند چند مرد از سیاه ایران کشته شده است:

> که بهرام بُد، نام آن پرهنر سهبد سواری، دلاور سری!!

کم آمد ز لشگر یکی نمامور ز تخم سیاوش، گوی، مهتری

اگر از سستی گفتار در رج افزوده بگذریم...

۱- یادداشت حسن پاکزادیان، نویسندهٔ نامهٔ گرانبهای تاریخ و گاهشماری سکههای ساسانی، ناشر مؤلف، زمستان ۱۳۸۶

همهٔ جهانیان دانند که سیاوش را تنها یک فرزند بود بنام کیخسرو، و او نیز در برف ناپدید شد، و هرآینه اگر او را فرزندی میبود، پادشاهی بدان فرزند میرسید، نه به لهراسپ... پس چگونه شاید آن بهرام را از نژاد سیاوخش در شمار آوردن؟

#### نمونهای دیگر:

در افزودههای میان گفتوگوی بهرام پورگشسب (چوبینه!) با خسروپرویز:

بزرگسان و کسار آزموده ردان خردیافته، پیرسر، زردهشت پیلیرفت، زانپس بگشتاسپ داد دگر آنک از او یافتستیم گنج اگسر دشمن ار نیکخواه منند

از آن نامور پرهنر بخردان بدان دین که آورده بود از بهشت که پیغمبر آمد به لهراسپ داد هرآنکس که ما را نموده است رنج همه یکسر اندر پناه منند

نادرستی ها از دیدگاه زبان:

یک: آن بخردان پرهنر و بزرگان را...

دو: ... چه پیوند با دین زرتشت است؟

صه: خرد، یافتنی نیست. در اندیشهٔ ایرانیان باستان خرد بر دو گونه است:

۱- سرب سلام آسْنْخرت: خرد خدادادی، یا آنچه که امروز (خرد فطریاش) خوانند.

۲- **برس معلم سلم** گوشان سروت خرت: خردی که در گوشها سروده شده است (= خرد اکتسابی)

چهار: دین را از بهشت آوردن نشاید...

پنج: زرتشت بهنگام آشکار کردن اندیشهٔ خویش پیر (پیرسر!) نبود.

شش: روشنتر از آفتاب است که کیش زرتشت بهنگام گشتاسپ پدیدار شد، نه بهنگام لهراسپ.

هفت: رنج، نمودنی نیست دادنی و بردنی و کشیدنی است.

هشت: پادشاهان از جایی گنج «نمییافتند» که با زور، باژ و ساو از مردمان میگرفتند، و بر گنج خویش میافزودند. از این نادرستی ها که بگذریم چگونه شاید که با میزان خرد سنجیدن، که رنجانندگان و پرورانندگان را در یک شمار آوردن؟

#### نمونهای دیگر:

در داستان فریفته شدن فرستادهٔ بهرام پورگشسب (چوبینه!) به خسروپرویز، آنجا که پیونـد بهـرام را میشکند، و نامههای او را که بنزدِ بزرگان ایران نوشته شده بود به خسروپرویز میدهد... خسروپرویز:

گرانمایی پاقوت بسیار داد

مسر او را گهسر داد و دینسار داد

شنيده سخنها، برو برشمر

بدو گفت کاین نـزد چوبینـه بـر

لغزش در گفتار:

یک: در یک گفتار و یک رج، سه بار کنشِ «داد» را آوردن، نادرخور است. دو: یاقوت، نیز در ردهٔ گوهر است و دوباره یادکردن از آن، نادرست است.

سه: «این» در رج دویم نادرست مینماید: «اینها را».

**چهار:** خسروپرویز، آن فرستاده را با یاقوت و دینار فریفته بود. پس چگونه شاید؟ که خود از او بخواهد، این (= اینها) را نزد بهرام بردن!

پنج: برشمردن، گله کردن و دشنام دادن است.

اما در کدام میزان خرد میگنجد، که خسروپرویز، خود؛ راز خویش و دروغ فرستاده را نـزد بهــرام آشکار سازد و بدو بگوید که:

شنیده سخنها بر او (بر بهرام) برشمر!

#### نمونهای دیگر:

در ساختن تخت تاقدیس، بفرمان خسروپرویز:

از آن یکدل و یکزبان راستان که بنهاد پرویز در اسپریس کنـون داسـتان گـوی در داسـتان ز تختی که خـوانی ورا تاقـدیس

یک: داستان در داستان گفتن چگونه باشد؟

دو: پرویز یکدل و یکزبان نبود که پادشاهیش با کشتن پدر آغاز شد، پسان، دست بخون خالان (داییها) خود زد، آنگاه پهلوان بزرگ ما؛ بهرام پورگشسب را بنامردی بکشت، و شانزده فرزند خویش را زندانی کرد، و از زن گرفتن، آنان جلو گرفت و...

سه: تخت را در اسپریس (= میدان اسب دوانی) نشاید نهادن.

دربارهٔ این تخت بهنگام خود، داوری کردهام، اما برخی از سخنان نادرست را اینجا آوردم.

#### نمونهای دیگر

در آنچه که با نام توقیعات انوشیروان آوردهاند:

بسی شیرخواره در او بَردهاند ز دست اسیران نباید شمرد بدل شاد و از خواسته بینیاز اسیران رومی که آوردهاند به توقیع گفت آنچه هستند خرد سوی مادرانشان فرستید باز

افزون بر ناهمواریهای ویژه:

یک: لت نخست در همریخته است: «اسیرانی که از روم آوردهاند»

دو: «در او» در لت دویم نادرست است: «در میان آنان...»

سه: کودک شیرخواره را چگونه توان برده نامیدن؟

اکنون چگونه می توان پذیرفتن که سپاهیان روم، چون بمیدان نبـرد رفتنـد، بسـی شـیرخواره را بـا خویش بردند؟ سخن از این سست تر و پست تر نمی توان گفتن... .

باز... تا اسیران را از روم بایران آورند، چند ماه زمان باید، و در این چند ماه، آن شیرخوارگان چگونه بی شیر، و بی مادر؛ زنده ماندند؟ افزون بر آنکه برای فرستادن آنان بسوی مادرانشان چند ماه دیگر زمان باید!!

#### نمونهای دیگر:

در بخشهای افزوده به رفتن نوشروان به گیلان:

اگر شاه را دل، زگیلان بخست ببریم سرها، زتنها بدست دل شاه خشنود گیردد مگر چو بیند بریده، یکی توده سر

چگونه شاید اندیشیدن؟ که کسی تواند سر خویش را با دست خویش از تن بریـدن، و تـوان آنـرا نیز داشتن، که سر بریدهٔ خویش را با دست خود، بر روی تودهٔ سرها بگذارد!؟

#### نمونهای دیگر:

در افزوده های داستان بهرام گور و نُنبک آبکش چنین آورده اند:

چو بنشست بهرام، لنبک دوید یکی دستِ شترنج، پیش آورید

بیاورد هرگونیه آوردنی بنه مهرهٔ بازی از بهر خورد یکی چارهای ساخت، تا خوردنی ببهرام گفت ای گرانمایه مرد

نادرستی ها از دیدگاه زبان:

یک: پیش آورید نادرست است: « پیش آورد »

دو: چاره (ساختنی) نیست (کردنی) است، و افزاینده را توان آن بود که بگوید «یکی چارهای کرد»، امّا نتوانست گفتن!

سه: چون (یکی) چارهای کرد... نشاید از (هرگونه) آوردنی سخن راندن!

اما خرد نمی پذیرد که بهرام بتنهایی شترنج ببازد، چون بیگمان شترنج را دو کس میبازند، و لنبک نیز در آنزمان سرگرم فراهم کردن خوراک بوده است.

\*

بیگمان سخن در این باره بسنده می نماید، و از این دست گفتارها به شاهنامه فراوان افزوده اند، اما برای سخن پایانین بر این بخش، بخشهای افزوده به داستان پاسخ بزرگمهر به دُرج بستهای که قیصر روم، بایران فرستاده بود چنین آمده است:

> به اختر نگه کرد، بوزرجمهر چو خورشید رخشنده بد بر سپهر بآب خرد چشم دل را بشست ز دانندگان، استواری بجست!

افزاینده فراموش کرده است که کسری، بزرگمهر؛ آن دانای بزرگ روزگاران ایران را به بهانهای سخت پست، کور کرده بود، و چشم آن انوشهروان نمی توانست اختر را دیدن، و دریافتن که اختر؛ چونان خورشید رخشنده است.

# سرودههای زیبا در گفتار افسزایندگان

با همهٔ کژّه گویی ها و نادرستی ها که در گفتار افزایندگان هست، گاهگاه سخنانی نغز و دلپذیر اندر میان دیده می شود که بدانها نیز شاید نگریستن، و چنین گفتارها خود نشان میدهد که اگر افزایندگان را رای آن بود، که نیک بسرایند، می توانستند چنین کردن، اما شتاب آنان برای بپایان بردن خویشکاری (= وظیفهٔ) ننگینشان، آنانرا از چنین کار؛ باز می داشت:

بدنبال این گفتار چندی از افزوده های زیبا را که چون پیوسته بداستان و گفتـار ویـژهٔ خـود اسـت بایستی افزوده در شمار آوردن، پرمیرسیم:

热

یکی خَشتِ رخشان گرفته بچنگ به پیش سیاه اندر آمد بجنگ نبرد توس، با هومان ویسه همه نیکوی باد کردار ما مبیناد کس رنج و تیمار ما بادشاهي هماي جهرزاد خردمنــد را شــاد و نزدیــکدار جهان بر بداندیش تاریکدار اندرز گشتاسپ مرا نام باید، که تن؛ مرگ راست به نام نکو گر بمیرم روا است راهنمایی سیمرغ مر رستم را مبادا چنین هرگز آیین من سزا نیست این کار در دین من نبرد رستم و اسفندیار نبندد مرا دست چرخ بلند! که گوید برو دست رستم ببند!

رستم و اسفندیار

| ત. તે કે પ્રિલ્લા.                  |                                       |  |  |
|-------------------------------------|---------------------------------------|--|--|
| به ایسران چنان آمدم باز جای         | به پیروزی دادگیر یک خمدای             |  |  |
| گفتار اسفندیار با رستم              |                                       |  |  |
| درفشان شود آتش اندر تمنش            | بدرد همي؛ باد، پيراهنش                |  |  |
| پیشگفتار داستان رستم و اسفندیار     |                                       |  |  |
| بخواهد به مردی ز ارجاسپ کین         | که رزم آزماید به تورانزمین            |  |  |
| هفتخوان اسفنديار                    |                                       |  |  |
| کے بر تو مبادا بے داد آفرین         | بدو گفت: «تا چند گـویی چنـین          |  |  |
| هفتخوان اسفنديار                    |                                       |  |  |
| ز رنے گذشته بیابیم بےر              | گسر ایدونک گسردیم پیروزگسر            |  |  |
| خوان پنجم اسفنديار                  |                                       |  |  |
| مـرا كـام، جـنز رزم جسـتن مبـاد     | شــما بازگردیــد پیــروز و شـــاد     |  |  |
| خوان ششم اسقندیار                   |                                       |  |  |
| درفشان کنم در جهان نام تو           | برآرم ازیشان همه کام تو               |  |  |
| گشتاسپ در روم                       |                                       |  |  |
| نپیچم ز رای تو ای رهنمای            | ولیکن ترا گر چنین است رای             |  |  |
| گشتاسپ در روم                       |                                       |  |  |
| بــه اهــرن بگــويم، نمانــد نهــان | کے گر کار آن نامدار جھان              |  |  |
| گشتاسپ در روم                       |                                       |  |  |
| بــدین آرزو جــان گروگــان کــنم    | چنین داد پاسخ که: «فرمان کـنم         |  |  |
| گشتاسپ در روم                       |                                       |  |  |
| همیشــه زوان را نگهــدار بــاش      | خردمنـد بـاش و بــيآزار بـاش          |  |  |
| گزیدن کیخسرو لهراسپ را              |                                       |  |  |
| بداندیش و بــدراه و آشــفتههٔـش     | بـرادرکُش و بــدتن و شــاهکُــش       |  |  |
| نبرد بزرگ کیخسرو                    |                                       |  |  |
| کنون شــد ازو روزگــارم درشــت      | بپروردم آن را که بایست کُشت           |  |  |
| نبرد بزرگ کی <del>خ</del> سرو       |                                       |  |  |
| کے گفتی بدرید دشت نبرد              | چو رعد خروشان یک <i>ی</i> ویله کـرد   |  |  |
| برد پهلوانان                        |                                       |  |  |
| نبندد کمر چــون تــو هشــيار، نيــز | نبیند ســپه چــون تــو ســالار. نیــز |  |  |
| گفتار افراسیاب با پیران             |                                       |  |  |

زبان تازی

سوی چاره برگشت و بند و فریب ازان آگھی شد دلش پرنھیب نبرد يهلوانان همیدون گمانم که چون من ز راه به پشت سپاه اندر آرم سپاه به خورشید تابان بر آورده نام بر ایشان شما رانده باشید کام نبرد بهلوانان كز انديشة خويش رامش برد که کس را ز ترکان نیاشد خرد نبرد يلهوانان نه هنگام خواب است و آرام و هال منم رستم زاولي پور زال شبیخون رستم در ایوان افراسیاب به دل گفت: «پیکار او، کار کیست سياه است بسيار و، سالار كيست؟ نبرد بزرگ کیخسرو چو خورشید زد پنجه بر پشت گــاو ز هـامون برأمـد خـروش چكـاو نبرد بزرگ کیخسرو (برگرفته از شاهنامه است) درفشیدن تیخهای بنفش به ابر اندر آمد سنان و درفش نبرد پیلسم با پهلوانان ایران بدو گفت گیو: «ای فریبنده ماه ترا سوی این بیشه چون بود راه؟» دیدن توس و گیو، مادر سیاوخش را شگفتی بود گر شود پیرجوی چنین سرخ دو بسد شیربوی گفتار پرستندگان با رودابه به سیری، همی سر بپیچد ز جنگ نبیرهی فریدون فرخ، پشنگ نخستين نبرد رستم جنین گفت کن«ز شمهر مازندران یکی خوشنوازم ز رامشگران آمدن رامشگر مازندرانی نزد کاووس یکی نشره زد در میان گیروه که گفتی بدرید دریا و کوه هفتخوان رستم شب تیره بر دشت، لشگر، کشید چو خورشید گشت از جهان نایدید کشته شدن ژندهرزم بر دست رستم غمین گشت سهراب را دل از آن که جایی ز رستم نیامد نشان پرسیدن سهراپ، از هجیر

نماند به چهر تو بر، چهر من نجنبد همی بر تو بر، مهر من يزوهش داراب نژاد خويش را جو دیـد آن بـر و چهـرهٔ دلپـذیر ز پستان مادر بیالود شیر داستان داراب و همای سے دگے نشینند ہے جای پیر جوانان دانا و دانش پندیر اندرز اردشير بكارداران جهان را بکردار بد نسیرد هر آنکس که او شاد شد، از خرد بهرام گور که داد و خرد باشدش تار و پـود ز ما باد بر جان آن کس درود نوشروان مرا بیم و باک از جهانداور است که از دانش برتران برتر است نو شروان ز بیمار چون باز دارد گزند یزشکی که باشد به تن دردمند افزوده به گفتار بزرگمهر بدل، با برادر؛ چو بیگانه شد بگفت این و سوی دگر خانه شد گردیه و بهرام که برگش بود زهر و بارش کبست بشاخی همی یازی امروز دست گفتار خسرو با بهرام

安

بویژه دو رج از گفتارهای افزوده که نشان میدهد، با اندیشه و تیزبینی سروده شده است: نخستین؛ در آغاز پادشاهی قباد:

چو درویش نادان کند مهتری بدیوانگی ماند این داوری

از آنجا که نماد مهتری درست، دانایی است، و نماد مهتری در نزد مردمان، برخورداری از مال و توان و دارایی است. چون کسی نه این را داشته باشد، و نه آنرا، و بدیگران مهتری فروشد، دیوانهاش بایستی خواندن.

دویم؛ از گفتارهای افزودهٔ دیدار بهمن با رستم در داستان رستم و اسفندیار است: بدو گفت بهمن؛ که: «خسرونژاد سخنگوی و بسیارخواره، مباد»

زبان تازی

# پایان سخن بر این بخش:

با داوری شگفت انوری، دربارهٔ فردوسی که در آغاز این بخش آوردم و او خود یکی از بزرگترین سرایندگان سخن فارسی بوده است و بیگمان نمونهای از شاهنامهٔ بیافزودهٔ افزایندگان را در دست داشته است جای هیچ گمان و پندار نمی ماند که گفتار فردوسی برترین گونهٔ سرودهٔ فارسی است و هرآینه کوچکترین لغزش در سرایش را که بر بنیاد داد و آیین زبان فارسی نباشد از آن فردوسی اش نشاید شمردن.

# همخوانی با زبان پهــــلوي

اگرچه در بخش زبان فارسی هرجا که نیاز بود، واژههای پهلوی را نیز شکافته؛ بیاری گفتار آوردهام اما در این بخش چند واژهٔ ویژه را برمیرسیم، تا روشن شود بی یاری زبان پهلوی، نشاید بکار ویرایش شاهنامه پرداختن. در داستان «بیوراسب» آنگاه که اهریمن، ویرا با خوردن گوشت همرای میسازد، چنین آمده است: خورش؛ زردهٔ خایه دادش نخست بدان؛ داشتش یکزمان، تندرست

از میان نمونه های در دست؛ تنها پچین ِلی است که بجای «خایه»، «خاک» آورده است (خالقی مطلق ۴۹-۱)، و همین نمونه درست است، زیرا که چون؛ پس از دبیرهٔ پهلوی، دبیرهٔ فارسی بکار گرفته شد، نویسندگان همواره «ژ» و «ز» را بگونه «ز» می نوشتند و «پ» و «ب» را بگونه «ب» و «گ» و «ک» را بگونه «ک» می آوردند، و فرهنگنویسان چون بواژه ای میرسیدند که یکی از این واکه ها را در خود داشت، می افزودند با «بای» فارسی که پ باشد، چونان:

برنده با بای فارسی، طایر باشد (← پرنده)

هزبر، با زای فارسی شیر باشد (← هژبر)

کوزن با کاف فارسی جانوریست (← گوزن)

و چون چنین است، «خاک» در نمونه لی، با کاف فارسی؛ خاگ است و سهن خاگ بزیان پهلوی «تخممرغ» است، و از همین واژه است که هنوز «خاگینه» در زبان فارسی روان است. در زبانهای زرقانی، نودان و دوزهٔ فارس، بویراحمری، آلی چنگی بوشهر، خاگ! در زبان بادی (بادرود کاشان) خاخ، و در زبان بیجار (گرروس کردستان) و نیز در زبان لری و راجی دلیجان بگونهٔ خا بر زبان می رود.

هاگ (تخم گیاهان) از همین ریشه است، و در زبان کُردی انبارلویی نینز تخم مرغ را «هِگ» میخوانند، چنانکه در کردی سورانی نیز با یک میانوند (ل) هِلْگه خوانده می شود و ساده تر شدهٔ ایس

واژه، egg انگلیسی است.

米

#### نمونهای دیگر:

بهنگام یورش شماساس، و خَزَروان به سیستان، چون در پیِ درگذشتنِ سام، زال؛ بـرای وی دخمه میساخت، مهرابِ کابلخدای بجای زال در زابل بود، و با فرستادن نامه و مـال و خواستهٔ فـراوان، خویش را سرسپردهٔ افراسیاب خواند، و از زال بیزاری نمود! اما پنهانی فرستادهای بسوی زال فرستاد که بشتاب!

زال پس از رسیدن به زابل، با کمان چَرخ (که در بخش جنگافزار دربارهٔ آن گفتــار مــیآیــد) ســه چوبه تیر بروی لشگریان توران افکند.

بینداخت سه جای؛ سه چوبه تیـر برآمــد خروشــیدن و داروگیــر

و بر تورانیان روشن شد که زال بازگشته است، و:

شماساس گفت: «ار خَزَروان شیر نکردی چنین نـرم، گـردن بخیـر

از آنجا که پچینبرداران، مغز این گفتار را درنیافتهاند، نمونهها؛ فراوان است:

بجای «ار» در لت نخست نمونهٔ ق: «ای» آورده، و نمونهٔ آ «از».

بجای خَزَروان: **فلوران**س خز //ران، «س»: خروران، لن، و، س خروران ق، ق ، ب خزروان، لس خروران من خروزان، ل خروزان.

بجای شیر ف و ل سیز س و لن: سر. ق، ق<sup>۲</sup>، آ تیز. لی: بنیز. و: بچیز. ب و س<sup>۳</sup>: بتیز. ل<sup>۱</sup>: شماسای گفتا بخراز نیز(!)

بجای نکردی در لت دویم؛ ف: ندیدی. ق و پ: بگشتی. ل<sup>۱</sup>: بکردی.

بجای نرم گردن؛ ف: رزم کردن. لن: گرم کردن.

بجای خیر: و: به نیز (← خالقی مطلق ۳۱-۱).

پیدا است که با این انبوه سخنان آشفته، تنها در همین یک گفتار یک واژهٔ نزدیک به درست فارسی آمده است، و آن واژهٔ «خِیر» است که گونهٔ پهلوی آن هِیر سول خوانده می شود و هزوارش آن ۱۱۵ است، برابر، با مال و دارایی. این واژه در زبانهای ایرانی امروز یک جا در واژهٔ آمیختهٔ «هیروم با» میان زرتشتیان شریف آباد و یزد روان است، و آن؛ چنانست که خانواده ای بخواهند آشی بیاری همکیشان بپزند! پس کسی با کیسهای به خانههای

دوستان میرود و بنشن برای آش میخواهد، و هر کس، چیزی چون ماش، نخود، لوبیا، گندم... در انبان وی میریزد، و او میگوید «هیروم با» (= مال و خواستهات باد؛ داراییت فراوان باد)

اما این واژه بر زبان مراغیان در الموت، به همان گونهٔ هیر همواره روان است، و درست؛ مال و دارایی را میرساند. در آفرینی بنام «خُرابیگ» (= خرم باشد) چنین می گویند: روجت خُرابیگ، هیرت خُرابیگ... (روزت خرم باد مال و داراییت خرم باد).

در این زبان واژه بگونهٔ آمیخته، ساده تر شده «هَر» نیز خوانده می شود: در نوشته ای کوتاه بنام «کوچک آندرز» چنین آمده است: «نوهَرُنه مرد دَچی مخور» (چیزی از مردان نوکیسه –تازه بمال و دارایی رسیده – مخور!)

بر این بنیاد گزارشِ رج یاد شده، چنین است که شماساس گفت که: اگر خزروان به خیـر = هیـر؛ مال و خواستهای که مهراب فرستاده بود گردن نرم (= خم) نمیکرد... .

نه از زال بودی بدین روز، رنج

نه مهراب ماندی، نه لشگر، نه گنج

蒸

واژهٔ دیگر «بیش» است که در نامهٔ رستم فرخزاد ببرادرش رخ مینماید:

درشتند و با اهرمن دشمنند

بزرگان که در قادسی با مناند

ز دشمن، زمین؛ رود جیهون شود

گمانند، کاین بیش بیرون شود

چون برخی از نویسندگان «بیش» را درنیافتهاند، آنرا به «بیشه» دگرگون کردهاند، باز آنکه در آن دشت بیشهای نبود که «بیرون رود!!»

این واژه در اوستا بگونهٔ رسه رویم بئیش، برابر با دردورنج است که ایس واژه در زبان پهلوی بگونهٔ روید بیش درآمد، و تا آنجا که من خوانده و دیدهام تنها در شاهنامه است که در زبان فارسی همسان زبان یهلوی آمده است:

آنان گمان میکنند، که این بیش (دردورنج یورش تازیان) از کشور بیرون میرود... امّا!

#### نمونهای دیگر:

در پاسخ نامهایست که گودرز به پیران میدهد، پیش از آغاز نبرد پهلوانان [که در برخی از نمونهها

جنگ یازده پهلوان، و در دیگر نمونه ها جنگ دوازده پهلوان آمده است] در این نامه گودرز میگوید:

سپه را تو برکندی از جای خویش بفرجـــامِ آرام، بـــیش آمـــدی تو کردی همه، جنگ را؛ دست پیش خرد، ار پس آمد، تو پیش آمدی پس از آرامش، بیش [درد و رنج] پیش آوردی.

#### واژهای دیگر:

در گفتار بزرگمهر بوختکان آمده است:

دگر هرچه باشد، نماند بکس؛ نگردد کهن، تا جهان است ریک ز گیتی دو چیز است جاوید، و بـس سخن گفـتن نغـز و کـردار نیـک

«ریک» در نمونه ها، بگونه های گوناگون آمده است، اما این واژه بخشی از واژهٔ آمیختهٔ پهلوی مرورتک ریک» (از مُرده مانده = ارثیه) است، و پیدا است که مورتک زبان پهلوی، در زبان فارسی بگونه «مرده» درآمده است.

«ریک» نیز از ریشهٔ (در ریچ اوستایی برگرفته شده است که چندین برابر دارد:

رها کردن، پراکنده کردن، برباد دادن، بآرامی نابودن کردن... بکناری انداختن ا

پیدا است که «مورتک ریک» مال و دارایی و چیزهاییست که از سوی، آنکس که می میرد، پراکنده می شود، و نابود می گردد و به کناری ریخته می شود!

این واژه، پسان ساده تر شده و بگونه «مرده ریگ» و «مرده ری» نیز در آمده است.

و گزارش سخن چنین است که: تا جهان (از یکی بدیگری به ارث میرسد = تـا جهـان هسـت) سخن نغز و کردار نیک جاویدان است.

#### واژهای دیگر:

واژهٔ و («سمسم دروتات اوستایی، تندرستی، و درستی است که در زبان پهلوی بگونهٔ ولمرام درات خوانده می شود.

همین واژه در زبان فارسی بگونهٔ «درد» درآمد که امروز «درود»ش میخوانیم، و درود بر شما، [تندرستی بر شما باد] است.

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیوم، رویهٔ ۱۲۲۹.

۲- فرهنگ واژمهای اوستایی، همان، دفتر دویم، رویه ۷۷۷

زبان تازی

این واژه بگونهٔ درست خویش در شاهنامه آمده است. برای نمونه بدانگاه که آب، گهوارهٔ داراب را بکارگاهِ گازُر میبرد، و او پس از دیدن کودک در گاهواره، جامهها را نشسته، بخانه بازمیگردد.

بدو گفت جُفتش که هست ایــن درود!

چــو بیگـــاه، گـــازر بیامـــد ز رود

زن گازر می گوید، تندرست باشی ۱، چرا از کارگاه خویش زود برگشتی.

نمونهٔ نادرخور این واژه در گفتار افزودهٔ گهارگهانی:

تنان را همي داد، سرها؛ درود!

همه دشت زین بود و خفتان و خـود

و چگونه شاید که سرهای بریده، بتنهای بیسر، درود دهند! (← گویند)

۱- در زبان امروز: «سلامتی باشد!»

#### همخواني

#### b

# زبان اوسستایی

بررسی واژهها در بخشهای پیشین نشان داد، که برای دریافتن بسا از واژههای زبان فارسی نیازمند، شناختن ریشههای آن در زبان اوستایی هستیم، و در بررسی شاهنامه -که رویدادهای آن در آغاز، کهنتر از اوستا نیز هست- گاهگاه دانستن ریشهٔ اوستایی واژهها بایسته مینماید.

نمونه را؛ این گفتار فردوسی دربارهٔ «کیومرس» است:

از او اندر آمد همی پرورش که پوشیدنی نو بُد و، نو خورش

سخن چنین مینماید که کیومرس مردمان را به پرورش تن رهنمون شد، که «خورش» پایانین لت دویم، بدان وابسته است، اما پوشش را با پرورش چه پیوند است؟

# زبان اوستایی پاسخ میدهد:

ولدوده (د وسُنْتُرَ در زبان اوستایی، جامه و رخت و پوشاک است و: ولدوده (د (د سهر م وسترونت، دارای جامه ا

از همین ریشه است، که بستر و گستردن... برمی آید.

از سویی در آن زبان و سدده (سواستر، چراگاه، کشتزار است و:

ولسوده (سر«سیپه م واستْرَوَنت، دارندهٔ چراگاه، کشتزار و گندمزار و ولسوده (ددید واستْری، کشاورز، برزگر است. ۳

با این ریشهها و واژهها؛ گزارش گفتار شاهنامه نمایان میشود، زیرا که «پوشیدنی» یاد شده همان

۱– فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیوم، رویهٔ ۱۳۰۳

۲- همان، رویهٔ ۱۳۱۸.

٣- همان، روية ١٣١٩.

«پوشش گیاه» است که پی در پی، نو می شود، و مردمان از آن می خورندا.

杂

#### نمونهای دیگر

واژهایست که در افزودهها گاهگاه بگونهٔ «عَرْضُ» آمده، و گاهگاه گونه «عَرَضَ»!

نمونه برای عَرْضْ:

که رو عرض گه ساز و دیوان بخواه هرآنکس که هستند؛ نو، یا کهن بسدادن نبایسد که بیننسد رنج

بخراد برزین بفرمود شاه همه لشگر رومیان عرض کن درمشان بده رومیان را زگنج

گفتار افزودهٔ خسروپرویز بهنگام یورش بایران همراه با سپاه روم!

نمونه برای عَرَض:

که چند است مردم، که آید بکار

عَرَض را بخوان، تا بيارد شمار

\*

بیامد، بیاورد بیمر؛ سپاه پیاده بسی، در میان سوار عَـرَض بـا جريـده بنزديـک شـاه شــمار ســپاه آمــدش ســدهزار

از داستان افزودهٔ هرمز و لشگرکشی رومیان

از این سه گفتار، روشن نمی شود که عَرْضُ یا عَرَضُ چیست و چگونه کاریست! اما در گفتار درست شاهنامه روشن می شود که «عَرض گاه»، چیست:

بفرمود؛ تا پیش او شد سپاه

سپهبد بشد تا (عـرض) گــاهِ شــاه

گرین کرد ز ایرانیان لشگری

از داستان گزیدن بهرام پورگشسب (چوبینه) سپاهیان چهل سالهٔ ایران را

این واژه گذشته از آنکه بدو گونه در افزودهها آمده است، ریشه در زبان تازی نـدارد: عـرض و عریض و معروض!!؟

واژه، در ۱۶<mark>کد «اَرِزَ» اوستایی است، برابر با نبرد، جنگ، رزم کمه خود از ریشهٔ در (ع) (۳) اَرِزْ برآمده است، برابر با؛ براه راست رفتن، درستکار بودن، دادگر بودن ً.</mark>

از این واژه، گونهای چند دیگر برآمده است:

۱- برای آگاهی بیشتر بنگرید به داستان ایران بر بنیاد گفتارهای ایرانی، دفتر نخست.

۲- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، رویهٔ ۱۱۵.

٣- همان، رويه.

د (ع کی وی م م د «اَرِزُو شوتَ» ستونی ِاز ارتش که برای پیکار، بسیج می شود، و د (ع) ددند : پهنهٔ نبرد: میدان جنگ ٔ.

داوری درست آنستکه **بد (عکردوب** تازی نیست، و می باید که بگونهٔ «اَرِزْ» نوشیته شود، و «اَرِزْگاه» جایگاهی است که سپاهیان شایسته را برای جنگ برمی گزینند، آنان که بتوانند از رویِ داد و راستی با دشمنان ایران بجنگند!

# زبان تازي

یکی از افزایندگان بشاهنامه، چون کارِ ننگین خویش را بپایان رساند، دست از کار نکشید، و سـه رج دیگر بنام فردوسی سرود، تا با چنان گفتار، نشان دهد که فردوسی از کوششی کـه در راه شـاهنامه بـر خود هموار کرده بود، و پشیمان شده است:

بسی رنج بردم، بسی نامه خواندم ز روز جوانی کنون مویه دارم جوانی من از کودکی یاد دارم دریغا جوانی، دریغا جوانی، دریغا جوانی

این گفتار درهم، گذشته از سستی، رودرروی اندیشهٔ دانای ایرانزمین در شاهنامه است:

همی خواهم از داورِ یکخدای که چندان بگیتی بمانم بهای که این نامه شهریاران پیش درآرم بدین خوب گفتار خویش وزانهس؛ تنِ بیهنر، خاک را است روان و توان، مینوی پاک را است

و همین آرمان بلند فردوسی اورا رهنمون است که چون شاهنامه بپایان رسید، بگوید:

هرآنکس که دارد هٔش و رای و دیـن پس از مرگ بر مـن کنـد آفـرین

盘

امروز که پیشگفتار شاهنامهٔ ابومنصوری در دست ما است، بیگمانیم که فردوسی از هیچ نوشتهٔ تازی برای سرایش شاهنامه سود نبرده است، و تنها نوشتهای که در دست او بوده است، همانا شاهنامهٔ ابومنصوری است، با شیوهٔ نگارش پارسی بس آهنگین و زیبا!

نه تنها پیشگفتار، که همهٔ شاهنامهٔ ابومنصوری پس از فردوسی، نیز در دست همگان بوده...، پس چگونه کسی را یارای آن بوده است که چنین سخنان را از سوی فردوسی سروده و در نامهها روان کند؟ این؛ از شگفتیهای روزگار غزنویان است، اما در اندیشهٔ من، فرّخ تر از روزگار جوانی و پیری فردوسی؛ در جهان نبوده است، که شب و روزش با زندگی نیاکان ارجمند ما گذشت، و همه با پند و فرهنگ و دانش و خرد انباز گشت... بیگمان؛ زندگانی زیباتر از گذر روزگار فردوسی در

جهان نبوده است. چنانکه خود در گفتار پایانی شاهنامه سروده است.

برخی استادان (!) روزگارِ ما را؛ گمان بر آن است که بخش اسکندرنامه [افـزوده بشـاهنامه]، بزبـان تازی بوده است، اما آنرا در بخش ویژهٔ خود؛ گزارش خـواهم کـردن، تـا شـاهنامهٔ مـا از ایـن گمـان نادرست نیز پالوده شود!

쑛

یک: بنداری سپاهانی ترجمهٔ شاهنامه را بنام ابوالفتح عیسی، پسرِ ابوبکر ایوب کرده است، و چنین کار بزرگ را در سال ۶۲۰ هجری بانجام رساند... پیدا است که در گیرودار یورش مغولان، اندیشهٔ آن بزرگمرد، ویرا رهنمون به ترجمهٔ شاهنامه شده است، تا اگر نمونههای فارسی شاهنامه بسر دست یورشگران، بتاراج رود و تباهی پذیرد...

دو: ...یک نمونهٔ آن بزبان تازی برجای ماند!

بیشتر کسان که در کار شاهنامه رنج بردهاند، گمان دارند، که کار بنداری ترجمهٔ رجبرج شاهنامه نبوده است، وی؛ داستانها را با یک دید همگانی آورده است، و نمونههای این دفتر نشان میدهد که چنین نبوده است و بنداری، شاهنامه را از روی یک نمونه که در دست داشته است رجبرج ترجمه کرده است.

سه: و بسا از نکتههای تاریک، در نمونههای دیگر هست، که بیاری این ترجمه روشن می شود، در شاهنامهٔ مسکو، و خالقی مطلق، گاهگاه گفتار تازی بنداری آورده شده است، اما من همه جا، گفتارهای وی را بفارسی ترجمه کردهام، تا پژوهندگان جوان، خود؛ گفتار بنداری را دریابند و روشسن شود که روشنگری های آن روانشاد را چه پایه و بنیاد است!

برترین یاوری که شاهنامهٔ بنداری به پژوهشهای ایرانی میکند، در داستان نبرد هاماوران، پدیدار است نمونههای گوناگون دربارهٔ سرکشی شاه هاماوران چنین آوردهاند:

یکی با گهرمرد

مرد و

بود و

بُد مرد

یکی با گهر بود، با گنج و نام

با گنج و کام

درفشی برافراشت، از مصر و شام

با نن*گ و* نام

پیدا است که هر هفت گونهٔ یاد شده، نادرست است، زیرا که در یک سخن، دو بار «با» نشاید

آوردن!

بنداری در این داستان چنین آورده است:

«أنه خرج رجل من العرب اصيل يسمى دربيس»

«همانا مردی نژاده از عرب که «دُربیس» خوانده می شد از سرزمینهای مصر و شام (از کاووس) سر بتافت».

خالقی مطلق در زیرنویس، آورده است: بنداری داشته (یکی با گهر بود دربیس نام) اما، آنرا از زیرنویس بالا نیاورده است، و بر بنیاد گزینشهای وی، درست همانست که؛ نمونههای بیشتر، آنرا آورده باشند!

پیدا است که لت یاد شده در آغاز چنین بوده است:

«یکی با گهر مرد، دربیس نام»

كه اگر چنين آيد، پيوندِ آن با لت دويم نيز استوار ميشود:

درفشی برافراشت از مصر و شام

\*

جای دیگر که از «دربیس» یاد میشود، هنگامی است که سیاوخش بسرای دویم بار به شبستان کاووس میرود و چون با گفتار سودابه روبرو میشود، با خویش میاندیشد:

همـــه داســـتانهای هامـــاوران

شنیدســـتم از نــــامور مهتــــران

که در پیش

که از پیش

که دشمن ابا

ز گُـردان ایـران بـرآورد گـرد!

او پیش، با شاہ ایران چمہ؟ كىرد

هیچیک از نمونههای یاد شده نیز درست نتواند بودن، زیرا که؛

یک: سخن به سودابه بازمی گردد و سودابه در زندان هاوران یار و یاور مهربان کاووس بود.

دو: «در پیش» نادرست است زیرا که پیش را در (= اندر؛ اندرون) نیست.

سه: «از پیش» نیز نادرخور است، زیرا بایستی گفته شود «دشمن پیش از این...».

چهار: «دشمن ابا» نیز نادرست است، زیرا که سخن از دشمن نرفته بود، و گفتار دربارهٔ سودابه بود!

پیدا است که در میان چهار نمونهٔ یاد شده «در پیش» با «دربیس» بیشتر همانند است، اما نویسنده

چون «دُربیس» را درنیافته است، با خویش اندیشیده است، که گفتار فردوسی «در پیش» بـوده، و آنـرا چنین ویراسته است!

باز، آنکس که «در پیش» را به «از پیش» برگردانده است، با خویش چنین اندیشیده است که «در پیش» نادرست است [و نادرست نیز هست، زیرا که «در» و «پیش» هر دو؛ بند (قید) زماناند...] و چون چنین باشد بیگمان «از پیش» درست است... و بهمینگونه «او پیش»... تا آنکه زنجیرهٔ اندیشهٔ افزایندگان به «دشمن» می انجامد که هیچ پیوند با داستان ندارد.

بنداری اینجا نیز چنین آورده است: «و ما صنع ابوها دُربیس، ملک هاماوران با کابر ایسران» و پدر او، دُربیس؛ پادشاه هناوران با بزرگان ایران چه کرد؟

«دُربیس» درست است، و نامی است که با اندکی دگرگونی، در گفته های همسایگان ما نیـز آمـده است، و در داستان ایران دفتر دویم آنرا می شکافم:

اینجا ما را میباید، به نویسندهٔ آن شاهنامه که در دست بنداری سپاهانی بوده است درود فرستادن، که گونهٔ درست این نام را دگرگون نکرده است، و درود و آفرین به بنداری که این نام را بدست ما رساند، و همچنین پاس رنجهای «عبدالوهاب عَزّام» ویراستار دانای شاهنامهٔ بنداری را بداریم... که هرآینه این سه کس نمیبودند، بخشی شایستهٔ نگرش، از داستان ایران، بدست فراموشی سیرده می شد.

نمونه های دیگر نیز در دست هست که نشان می دهد، آنچه که بنداری آورده است براست بوده است، که هر یک را در جای خویش نموده ام، و به آوردن یکی دو نمونه بسنده میکنم:

举

بهنگام یاریخواهی شاه مازندران از دیو سپید، چنین آمده است:

ز دیوان به پیش اندرش سنجه بود که جان و دلش زان سخن، رنجـه بـود

چنانکه در بخش زبان فارسی گذشت «پیش اندر» نادرست است، و پیش را «اندرون» نیست، و شاهنامهٔ بنداری آورده است:

«و كان عندهُ جني موصوف بالدهاء و ذكاء، يسمى سنجه»

و در نزد او دیوی بنام سنجه بود که از دانایی و هوش بهرهمند بود.

و بر این بنیاد، سخن درست فردوسی چنین بوده است:

«ز دیوان (بنزدیک او)، سنجه بود»

۱- ویرایشگر در زیرنویس افزوده است: «لیس فی نسخ شاه التی بیدی تسمیة ملک هاماوران، و الکتب الاُخری تسمیه ذالاذعار، او، شمر کما تقدم فی فصل هاماوران»: در نسکهایی که اندر دست منست نام پادشاه هاماوران نیست، و نامههای دیگر او را «ذالاُذغار» یا «شمر» خواندهاند!

\*

# نمونهای دیگر:

بدانهنگام که رستم رخش را «بر خوید و کشتزار» رها میکند و خود بخواب میرود، و دشتبان چـوب بر پای خفته مرد میکوبد و میگوید:

بر رنج نابرده، برداشتی؟

چرا اسپ، بر خوید؛ بگذاشتی

\*

ز گفتار او تیز شد مرد هوش بجست و گرفتش یکایک، دو گوش

پیدا است که گفتار دشتوان، نادرست نبوده است، که چوبی را که بر پای رستم زد نادرخور بوده است، و همچنین «مرد هوش» نادرخور است، و در همهٔ نمونه ها چنین آمده است مگر در «ل» که «خیره» آمده و س و ق که «تیره» آورده اند، و هیچیک را گزارشی نیست! بنداری چنین آورده است: «و ضرَبَ بعصا، کانت معهٔ علی رجله و آمرهٔ ان یستک فرسه عن الزرع، فقام...»: با چوبی که با وی بود بر پای او زد و فرمان داد که اسبش را از کشتزار دور کند. پس (رستم) برخاست...

با نگرش به نوشتهٔ بنداری و واکهٔ «خ» در آغاز واژهٔ «خیره» در نمونهٔ ل، تنها بیک گونه می توان این رج را بازنوشتن:

«ز کردار او، رستم آمد به جوش»

## نمونهای دیگر:

بهنگام گریز خسروپرویز از ایران، چون از دیر رو بگریز مینهد، همهٔ نمونهها چنین آوردهاند:

نه آب و گیا بـود و نـه رهنمـون

همي تاخت خسرو، به پيش انـــدرون

و پیدا است که «پیش اندرون» نادرست است، و شاهنامهٔ بنداری چنین آورده است: «و لما خَرِجَ برویز من الدیر، اخذالطریق البریة لاماء فیها، و لامرعی» و چون پرویز از دیر بیرون رفت، راهی را پیش گرفت که در آن آب و گیاه نبود.

و بر این بنیاد سخن درست چنین مینماید:

«برون تاخت خسرو، ز دیر اندرون».

#### شاهنامه

# و فرهنگ ایران

شاهنامه؛ در بستر درازآهنگ و آوازهخوان جویبار فرهنگ ایرانی سروده شده و به پیش رفته است و نشاید، در آن سخنی بیاید که آنرا همخوانی و سازگاری با فرهنگ و زندگی ایرانیان نباشد، و چنین گفتارها نشانهٔ دستاندازی افزایندگان، بشاهنامهٔ فردوسی است که از میان آنها، چند گفتار را برمی رسیم:

举

گفتار دربارهٔ فرهنگ را با نام اورمزد بیاغازیم:

در نامهایکه افزایندگان از سوی بهرام گور به کارداران نوشتهاند چنین آوردهاند:

چـو ایـن نامـه آرنـد نـزد شـما کـه فرخنـده بـاد اورمـزد شـما

اورمزد، نام روزِ نخستینِ ماه، نزد ایرانیان بس گرامی بوده است، و اینچنین؛ برای خشنودی کسان می گفته اند که هر روزت اورمزد باد، اما فرخنده باد اورمزد شما را بکار بردن نادرست است، چون بر بنیاد آیسین پیشین؛ روز اورمزد، خود فرخنده بوده است. و باژگونهٔ سخن چنین می نماید که اورمزد فرخنده نیست، و بادا که اورمزد شما فرخنده گردد!

نمونهای دیگر، در داستان تلخند و گو، و پیدایی شترنج چنین آمده است:

همه بدسگالان بنزد توأند به بهرام روز، اورمزد توأند

چنانکه در گفتار پیشین گذشت، روز نخست هر ماه را نــام «اورمــزد» بــوده است (و هـــت) و «بهرام» نام روز بیستم هر ماه اســت، و نشــاید گفــتن کــه «در روز بیستم، روز نخستِ ماه تواند!»

نام روزهای ماه در گاهشماری ایرانی چنین است:

۱- اهورامزدا (ب اورمزد روز بیکاری) ۲- بهمن: اندیشهٔ نیک ویژهٔ خداوند ۳- آردیبهشت: برترین پاکی و راستی و زیبایی ویژهٔ خداوند ۴- شهریور: شاهی آرمانی خداوند بر جهان ۵- سپندارمهٔ: گسترش و فروتنی و مهر، از آن زمینِ آفریدهٔ خداوند ۶- خرداد: رسایی، ۷- امرداد: بیمرگی و جاودانگی ۸- دیبهآذر (روز بیکاری) ۹- آذر ۱۰- آبان ۱۱- خور (بخورشید) ۱۲- ماه ۱۳- تیر (تیشتر) ۱۴- گوش (جان جانوران) ۱۵- دیبمهر (روز بیکاری) ۱۶- مهر ۱۷- سروش (بیام ایزدی) ۱۸- رشن: راستی ۱۹- فروردین (روز ویژه فروهر نیاکان) ۲۰- بهرام (بیروی پیروزی نیکی بر بدی) ۲۱- رام (بهروز رمهها) ۲۲- باد ۱۳- دیبدین (روز بیکاری) ۴۲- دین ۲۵- آرد (بیروی نگهبان خانواده و پشتیبان دختران و بانوان و بیکاری) ۴۲- دین ۲۵- آسمان ۱۸- افزایندهٔ توانگری) ۲۶- اشتاد (به ارشتات (نیروی افزایندهٔ جهان) ۱۷- آسمان ۱۸- زامیاد (به آئیران، و رشنایی بیپایان که امروز آنرا بنادرست اناروم میخوانند)

ایرانیان باستان بر بنیاد نام روزها، کارهای ویژهٔ هر روز را بدانروز میافکندند و آتورپات مانسپندان موبد موبدان زمان ساسانی در اندرزنامهٔ خویش، خویشکاری هر روز را آورده است.

چنانکه برای روز بهرام چنین آورده است:

«بهرامروز بُنِ خانومان افکن، تا زود بفرجام رسد، و به رزم و کارزار شو تا به پیروزی بازآیی» ٔ

از آنجا که بهرام نیروی پیروزی نیکی بر بدی است، هرکس که خویش را فرمانبردار نیکی و بهی و راستی میداند، میباید که در چنین روز آهنگ میدان نبرد کند.

یا دربارهٔ روز ا**شتاد** میگوید:

«اشتادروز اسپ، گاو، ستور به گُشن هل (نر و ماده را آمیزش ده) تا بدرستی بازآید» ۲

از آنجا که اشتاد را افزایندهٔ جهان درشمار می آوردند، افزایش جانوران را نیز بدو پیوند می دادند. یا دربارهٔ مهر روز میگوید:

۱- متن های بهلوی، همان، رویهٔ ۷۰.

۲- همان، همان رويه.

«مهرروز، اگرت از کس موست اُومندی ( مستمندی = گله) برآمده است، پیشِ مهر ایست، از مهر داوری خواه، و گرزش (شکایت) کن» (

چون مهر، داور راست و پاک و نگهبان پیمان است، دادخواهی را بدان روز میافکندند تا مهر ایزد، پیمانشکنی را از پیمانداری، راستی را از دروغ، آشکار کند...

و از آنجا که مهر، فروغ سپیده دمان است، و پیش از خورشیدِ ارونداسپ (تیزاسپ) برفراز کوه البرز نمایان می شود ۲، پس برای چنین کار می بایستی سروتن شسته، روی بفروغ مهر ایستند و مهر را ستایش کنند، آنگاه مویه (= گله و شکایت) خویش را با مهر در میان نهند.

یا دربارهٔ سپندارمذروز گوید:

«سپندارمزروز ورز زمین کن<sup>۳</sup>)

از آنجا سپندارمذ نمادِ مینویِ زمین است، و نگهبان زمین است، کشاورزی و آغاز شخم زدن زمین را در چنین روز بآیین میدانستند.

این گفتار را بدینجا رساندم تا دربارهٔ «خرداد» سخن گویم که در اندیشهٔ نیاکان نگهبان آبهای سرتاسر جهان بوده است:

«خردادروز، جوی کَن» ٔ

چون گفتار بدینجا رسید، این سخن افزوده بداستان جنبش فریدون را برمیرسیم:

فریدون بخورشید بسر، بُسرد سسر کمسر تنگ بسسته بکسین پسدر

بسرون رفست، خسرم، بخسر دادروز

بنیــک اختــر و فـــال گیتـــیفـــروز

برترین شگفتی گفتار فردوسی و ناهموارترین گفتار افزوده از این دو رج آشکار میشود:

یک: خردادروز، از کدام ماه؟

دو: چون خردادروز بتنهایی آید، دوازده روز را از دوازده ماه سال درمیگیرد.

سه: در خردادروز، فرمان به برآوردن جوی، یا آغاز کردن بکارِ کندنِ کاریز، یا به هر کار که بستگی به آب دارد، داده شده است.

اما، در رج نخست سر بسوی خورشید بردن، همان داستان داوریخواهی از مهر، از ســـتم یکهــزار ســالهایست که ضحاک (← بابلیان) بر ایرانیان روا داشتند، و آرزوی پشتیبانی از مهرایزد است، در کــار بزرگی که پیش روی داشت!

۱- همان، رویهٔ ۷۰.

۲- یشتها، پورداود، کردهٔ ٤ مهریشت، بندهای ۱۲ و ۱۳

۳- متنهای پهلوی، همان، رویهٔ ۲۹.

٤- همان، همان رويه.

چنین آگاهیها، از فرهنگ ایران باستان در شاهنامه نمونههای فراوان دیده می شود، از آنمیان چون سام جهان پهلوان از دانایان، دربارهٔ پیوند زال و رودابه می پرسد، آنان پاسخ می دهند:

که باشند، هـر دو؛ بشـادي همـال

بیاید بمردی ببندد میان

بسروى زمين بسر، نماند مغاك

ترا مژده، از دختِ مهـراب و زال از ایــن دو هنرمنــد، پیلــی ژیــان

بسرد یے بدسگالان ز خاک

گفتار رج سیوم، از روی آگاهی از فرهنگ ایران باستان در شاهنامه آمده است، و بایستی برای پسی بردن بدان، دو بخش از دو نامهٔ باستانی مینسوی خرد (← روح عقل) و وندیسداد را دربارهٔ زمین بخوانیم.

پرسش نخستین دربارهٔ زمینی آمده است که شادتر است، و پاسخ «دانا» بدان چنین است:

«نخستین زمین شادمان، زمینی است که مرد پارسا در آن زندگی کند، دودیگر زمینی که در آن آتشکده اسازند. سدیگر آنجا که در آن، گاوان و گوسپندان خوابند. چهارم؛ زمینی که در آن کشاورزی کنند. [پنجم؛ زمینی که لانهٔ جانوران زیانکار را در آن ویران سازند.] ششم زمینی که آمدوشد نیکان و نیایش یزدان در آن باشد. هفتم زمین ویرانی که آبادان سازند. هشتم زمینی که ازآن بُدان بدارایی نیکان درآید. نهم زمینی که از بر و حاصل آن در راه یزدان به نیکان و ارزانیان بهره رسانند، دهم زمینی که در آن زُهر و ستایش کنند» ا

نیک پیدا است که مَغاک (لانهٔ جانوران زیانکار) را ویران کردن که در گفتار شاهنامه آمده است همانا، گفتار بند پنجم از این بخش از «مینوی خرد» است، و در «وندیداد» کهنترین نامهٔ ایران باستان نیز همانند گفتار یاد شده آمده است:

«نخستین بدترین زمین کجا است؟... کوهِ ارزور که از آنجا دیوان و دروجان از گودال بیرون آمده با هم بدوند» ۲...

«آیا چهارم بدترین جای زمین کجا است؟... هرآینه جایی که سوراخهای اهریمنی بیشتر باشد» "

در نوشتهٔ اوستایی، هم از برای «گودال»، در ترجمهٔ بند نخستین و هم برای سوراخ در ترجمهٔ بند

۱- مینوی خرد، ترجمهٔ احمد تفضلی، چاپ دویم، تهران، ، رویههای ۱۹-۱۸.

۲- وندیداد، ترجمهٔ محمدعلی داعیالاسلام (ایرانپرست)، رویهٔ ۲۰.

٣- ونديداد، همان، رويهٔ ٢١.

دویم واژهٔ هده مغ آمده است، و مغ در این زبان: «مغاک، غار، سوراخ» است ، و رج سیوم چنانکه دیده شد، از روی آگاهی از فرهنگ ایران آمده است. که با آمدن رستم، مغاک و سوراخها در زمین از میان برداشته می شود.

نکتهٔ دیگر، سخنی است که در لت نخست از همان رج آمده است، و آن نیر برگرفته از همان نوشتهٔ مینوی خرد، و وندیداد است. زیرا که چون پی بدسگالان از خاک بریده شود، نیکاندیشان جای ایشان را میگیرند... ششم زمینی که آمدوشد نیکان و نیایش یودن در آن باشد... و بند هشتم: زمین که از آن بدان بدارایی نیکان درآید.

\*

چون شاهنامه اینچنین، برگرفته از فرهنگ ایران است، هرآینه هر گفتار که نه بر آیینِ فرهنگ ایران باشد، از شاهنامه نیست، و بایستی آنرا افزوده درشمار آوردن.

#### نمونه:

افزایندگان، در گفتار شبیخون کردن پرموده به بهرام چنین آوردهاند:

از ایران سوی ترک بنهاد روی که در چار شنبذ منزن گام را همه کار ناسودمند آیدت بدانگه که بهرام شد جنگجوی ستاره شمر، گفت بهرام را اگر زین بیپی گزند آیدت

نادرستیهای این سخن:

یک: بهیچ روی، در شاهنامه چنین سخن نیامده است، که بهنگام جنبش سپاه ایران بسوی خراسان، مردی «اخترمار» به بهرام نزدیک شده، و چنین گفته باشد.

دو: بهرام از تیسفون بسوی خراسان روی نهاده بود نه بسوی ترک.

سه: بسوی ترک نیز نادرخور است بسوی ترکستان.

چهار: ستاره شمر نادر خور است: «ستاره شماری»، یا «یک ستاره شمار» یا «اخترماری». پنج: «مزن گام را» نادرست ترین سخن است: «گام برمدار»، وانگاه؛ گام برنداشتن، خوابیدن، یا نشستن را میرساند، باز آنکه بایستی گفتن، برای انجام کار گام برمدار. شش: در گاهشماری ایرانی، شنبه و یکشنبه... روا نبوده است، و چنانکه گفته شد، هر یک روزهای ماه را نامی بوده است که با همان نام خوانده می شد. تنها یکبار

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیم، رویهٔ ۱۰۷۲.

دربارهٔ کیش عیسی از «همان روزهٔ پاک یکشنبذی» یاد شده است که وابسته به مسیحیان است نه به ایرانیان».

هفت: «کار ناسودمند» را شاید «بد نبودن»، باز آنکه افزاینده در لت نخست رج سیوم از «گزند» یاد کرده بود، و همان؛ گفتار را بسنده مینماید.

اما بهرام، بگفتهٔ یک اخترمار، همواره بهرامروز را روز پرهیز میدانست، نه روز چهارشنبه را و در گفتار **«خرّاد برزین» به قلون** (کشندهٔ بهرام) چنین آمده است:

نگـه دار، از مـاه؛ بهـرامروز بـرو تـا در مـرد گیتـیفـروز وی آن روز را شـوم دارد بفـال نگـه داشتسـتیم بسـیار سـال

و این گفتار روشن مینماید که اخترمار یا فالگیر، سالها پیش؛ وی را از «بهرامروز» پرهیز داده بوده است نه بهنگام جنبش سیاه.

#### نمونهای دیگر:

پس از نامردمی خسروپرویز، بیاری گستهم، و پیروزی بی نبرد وی بـر بهـرام پورگشسـب، افزاینـدگان چنین آوردهاند:

بپوشید پسس جامهٔ شهریار بیاویخت آن تاج گوهرنگار! نادرستیهای این سخن:

یک: خسروپرویز، بهنگام نیرنگ و گریز، جامهٔ شاهی را که بر تن داشت به بندوی، خال خویش داد، تا بپوشد، و سپاهیان بهرام را فریب دهد! پس جامهٔ شاهی به همراهِ خویش نداشت.

دو: جامهٔ شهریار نادرست است: «جامهٔ شهریاری».

سه: افزاینده نمی دانسته است، از آنجا که تاج شاهان را بس بزرگ می ساختند، و گرانی آن نه چندان بود که شاه بتواند، آنرا بر سر خویش نهد،... تاج را با زنجیرهای بس نازک زرین و سیمین، از آسمانهٔ (سقف) تالار، آویزان می کردند، و چون شاه می نشست سر خویش را در آن می نهاد، تا تاج بر سر و گردنش سنگینی و درد فرود نیاورد!

بهمین روی، نخست شاهان را بر تخت مینشاندند، و تاج را بر سرِ ایشان هموار میکردند، پسان پرده را برمیداشتند، تا هیچکس شاه را بی تاج نبیند.

در این سخن، افزاینده؛ در پردهسرای نیز تاج گوهرنگار را بر سر خسرو مینهد، و

در پردهسرای نشاید که زنجیر آویختن، و تاج را بدان بستن... و خود؛ پرویز را بدانهنگام تاج نبوده است.

# نمونهای دیگر:

بدانهنگام که خُرّاد برزین، برای برانگیختن خاقان به کشتن بهرام پورگشسب (چوبینه) بنزد وی میرود، و گفتارش نزد او کارگر نمی افتد، برای نزدیک شدن به خاتون، در جامهٔ پزشک برای درمان دختـر او میرود، و چون دختر تندرست می شود، خاتون برای پاداش او:

یکی بدره و تای زربفت پنج

بیاورد دینار، خاتون؛ ز گنج

نادرستی های این سخن را چنین توان شمردن:

یک: خاتون، خود کلید در گنج را ندارد.

دو: شمارش «دینار یکی بدره» نادرست است: «یک بدره دینار».

سه: تای زربفت پنج نیز نادرخور است: پنج تخته جامهٔ زربفت.

افزاینده روشن نکرده است که آن بدرهٔ دینار را چند دینار بود، اما در بیشتر سخنان افزایندگان که هر یک در جای خود بازنموده شده است، یک بدره را «هزار دینار» آوردهاند، که در اندیشه نمی گنجد!

اکنون اگر بدرهٔ خاتون را یکسد دینار بوده باشد، می باید به دستمزد بیماران، در ایران باستان نگریستن:

## در «وندیداد» مزد درمان پزشکان چنین آمده است:

«پزشک، موبد را برای خواندن یک آفرینگان درمان کند<sup>ا</sup>. بزرگ خانه را برای ارزش کوچکترین ستور (گوسفند) کدخدای روستا را باندازهٔ بهای یک ستور میانه (خر) شهردار را برای مزدی برابر، با بزرگترین ستور (اسپ) و پادشاه را برای مزدی برابر با یک گردونه با چهار جانور»<sup>۲</sup>

در بند ۴۳ وندیداد دستمزد برای درمان زنان چنین آمده است:

«زن کدبانو را برای بهای یک خرِ ماده، زن کدخدا را برای مزدی برابر با یک ماده گاو، زن شهردار را برای دستمزدی برابر با یک مادیان و زن شاه را برای دستمزدی

۱- آفرینگان، خواندن آفرین و ستایش یزدان و دادههای او، و یادکرد از روان و فروهر درگذشتگان (← آیین دینی).

٢- ونديداد، ترجمه سيدمحمدعلى داعى الاسلام، چاپ دانش، تهران، ١٣٦١، رويه ٦٣، بند ٤١.

برابر بایک شتر ماده ۱

بر بنیاد این گفتار، اگر دستمزد درمانِ دختر خاتون را، باندازهٔ خاتون گیریم، می بایستی که بهای یک شتر ماده را به خراد برزین دهند. نه یکسد دینار!

برای آنکه سنجیده شود که یکسددینار (افزون بر پنج تخته زربفت) با بهای امروزین چه میزان است؟ یک سکه بهار آزادی، امروز بیستوششم شهریورماه ۱۳۸۶، برابر با ۱۶۵۰۰۰ تومان است. بر این بنیاد یکسد دینار نامبرده را در بازار امروز ۰۰۰ر ۵۰۰ر ۱۶ تو مان است.

و چگونه شاید سنجیدن که برای درمان یک بیمار با چنین شیوهٔ درمان:

همان ترة جويبار آورند بفرمـود، تــاب آب نــار آورنــد شد آن دخت، چون ماه گیتی فروز! بفرمان یزدان، چو شد هفت روز

دستمزدی برابر با شانزدهمیلیون و پانسدهزار تومان بپردازند؟ چنین گفتارها، ناآگاهی افزایندگان را از فرهنگ ایرانی نشان میدهد!

یک نمونهٔ دیگر برای آنکه روشن شود، یک بدره دینار را چه ارزش بوده است؟ خسروپرویز پس از آگاه شدن از کار درست «کاریگر» در ساختن «ایوان مداین»:

> مر او را یکی بدره ٔ دینار داد! به زندانیان، چینز بسیار داد

خوانندهٔ خردمند را باید سنجیدن که؛ شاید؟ کار ساختن ایوان خسرو را که چهارده سده؛ زیر ایوان آسمان ایستاده است، با «دادن آب انار و ترهٔ جویبار» یکسان پاداش دادن؟

#### نمونهای دیگر

افزایندگان در آغاز پادشاهی «هرمز نخستین ساسانی» یک رج بدینگونه آوردهاند:

كنون تاج و ديهيم شاه اورموزد بيارايم اكنون، چو ماه اورموزد

این سخن را از دیدگاه دستورزبان فارسی نادرستی است:

یک: دو بار بند (= قید) زمان «کنون» در یک سخن آنرا ناهموار میکند.

دو: از میان نمونههای در دست، برخی بجای کنون «سر» آوردهاند: «سر گاه و دیهیم

۱- همان، رویهٔ ٦٤.

۲– بیشتر پچینبرداران که خود از آزار بسیارخواهی و بسیارنمایی در رنج بودهاند، این گفتار را در پچین خویش چنین آوردهاند: مر او را «چو ده، بدره دینار داد... نه آنان، و نه خوانندگان پسین از خویش نپرسیدهاند که «چو ده بدره» چیست؟ همانند بدره؟... همانند ده؟...

شاه اورمزد».

سه: گاه (= تخت) را سر نیست، و آنچه به تخت استواری می بخشد همانا «پایهٔ» آنست. چهار: دیهیم نیز گونهای نوار بافتنی است که «سر» ندارد، و دنبالهٔ آن در باد لرزان و پیچان می شود.

از این نادرستیها که بگذریم در فرهنگ ایرانی ماهی بنام «اورمزد» نداریم!، و چنانکه گذشت اورمزد؛ روزِ نخستین هر ماه است، و در این روزگار دراز هیچکس باین نیندیشیده است که «ماه اورمزد» در گاهشماری ایرانی نیست.

#### دىھىم

دیهیم، دگرگون شدهٔ واژهٔ Diathem یونانی است که در زبانهای اروپایی بگونه diadem و diatem نیز خوانده می شود، و آن، گونهای بافتهٔ دراز و باریک بوده است که یونانیان؛ بر گرد سروپیشانی خود می بسته اند، و در دنبالهٔ آن از پشت سر آویزان می شد، تا بهنگام سواری، باد در آن افتد، و آنرا افشان و پیچان کند.

این بافتهٔ آرایشی با اسکندر مقدونی بایران آمد و نخستین نشانهٔ آن، در گستره ایــران باســتان در تندیسههای «بغازکوی» است که بر سر مرد میانین دیده میشود.



رومیان نیز در نامههای خویش دربارهٔ «سورنا» شاهزادهٔ اشکانی از دیهیمی که بر گرد سر می بسته است یاد کردهاند، و...

ساسانیان از کاخها و سنگنگارههای اشکانی، چیزی برجای نگذاشته اند، و تنها یادِ دیه یم در ایس هنگام، همانا نوشتهٔ رومیان است، اما چون آنان بر روی کار آمدند، بهرهوری از دیهیم فزونی یافت، تا آنجا که بر دیوارههای کاخ بیشاپور، نگارهٔ یک زن دیهیم باف و شیوهٔ بافتن آن برجای مانده است.



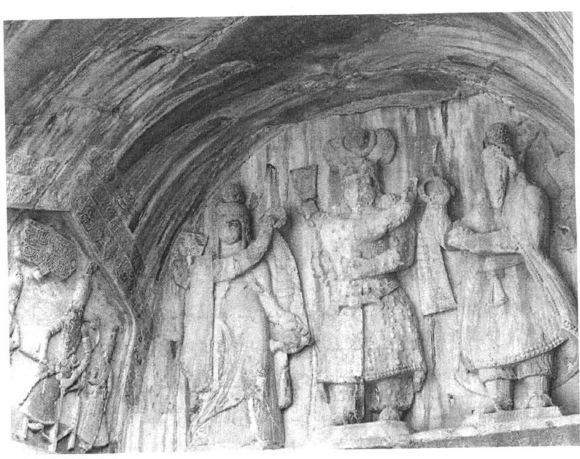
شاهان ساسانی برای نشان دادن فروشکوه دیداری، از دیهیم بهرهٔ فراوان برمیگرفتند، تا آنجا که بر پشت خویش و رکاب اسب و پاها و فراز تاج نیز دیهیم میبستند.

چنانکه در این نگاره دیده می شود والریانوس نیز دیهیم به پشت گردن خود بسته است اما دیه یم شاپور بس بزرگتر از دیهیم اوست.

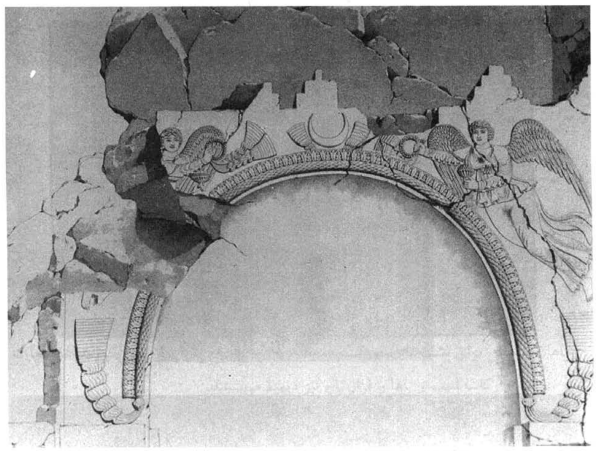


و كار ديهيم بافي چندان بالا گرفت كه بر دستوار (= عصا) و چنبرهٔ شاهي نيز ديهيم مي بستند.





و چنانکه دیده می شود، کار دیهیم بافی از چنان پیشرفت برخوردار شده بود، که برافراشته شدن آن، نیاز به وزش باد نیز نداشت و خود، همواره برافراشته می نمود.



تا آنجا که برای ماه و برای فرشتگان نیز دیهیم ساخته و پرداخته شد

\*

بر این بنیاد، هرگاه در شاهنامه؛ پیش از ساسانیان از دیهیم یاد شود، آن یادکرد را بایستی از افزودههای شاهنامه درشمار آوردن.

از آنمیان در داستان نبرد فرزند اهریمن، با کیومرس و سیامک:

یکی بچه بودش چو گرگ سترگ دلاور شده، با سپاهی بزرگ

سپه کرد و نزدیک او راه جُست همی تخت و دیهیم کی شاه جست

در این گفتار افزون بر دیهیم چند نادرستی دیگر نیز هست:

یک: بچه، و بچهٔ گرگ نیز، در کودکی سترگ نیست.

دو: دلاور شده، نادرست است، بزرگ شده بود.

سه: با سپاه بزرگ دلاور شدن نیز نادرخور است، از آنجا که یک سردار را باید،

خود؛ دلاور بودن، و آنگاه سیاه گرد آوردن.

چهار: با یورش سپاه، نشاید از «راه جستن» یاد کرد، زیرا که راه جُستن نزد دیگران، کار ناتوانان است.

پنج: همی جُست نیز نادرخور است، و با «کرد» لت نخست همخوانی ندارد.

شش: از دیدگاه خرد نیز لت دویم ناهماهنگ است، زیرا که جستن تخت با جنبش سپاه یکباره روی مینماید، و «همی» در این سخن از کاری دنبالهدار، نشان میدهد! هفت: افزاینده؛ پیشوند اوستایی «گ ی» در کیومرس را که در زبان پهلوی به «گایوک» دگرگون شده است، با آوای فارسی آن «کی» از زنجیرهٔ پادشاهان کیانی درشمار آورده است، و کیومرس «کی» نبود، و زنجیرهٔ پادشاهی کیانیان با کیقباد آغاز شد.

هشت: «کی شاه» نیز آمیزهای نادرست است، زیرا که «کی» خود، برابر با شاه است و کی شاه (= شاه شاه) نتوان گفتن.

## نمونهٔ دیگر:

در آغاز پادشاهی کیومرس در سخنان افزوده:

سخندان دهقان، چه گوید نخست که نام بزرگی، بگیتی که جست که بود آنکه دیهیم بر سر نهاد ندارد، کس از روزگاران بیاد

نادرستی های دستوری این گفتار را در بخش خود نمایانده ام، اما نادرستی دیگری که در این گفتار هست، آنست که دیهیم را بر سر نمی نهند، و بر سر یا بر پشت می بندند.

نمونههای دیگر در پایان داستان جمشید:

بزرگی و دیهیم شاهی مرا است نیز آغاز پادشاهی ضحاک:

برفت و بدو داد تخت و کلاه در جنبش فریدون برای نبرد با ضحاک: به اروندرود اندرآورد روی

که گوید که جز من کسی پادشا است

بزرگی و دیهیم و گنج و سپاه

چنانچون بمود مر دیهیمجوی

باز؛ در پذیرهٔ سام از سوی منوچهر:

منوچهر چون یافت زو آگهی بیاراست دیهیم شاهنشهی

و دیهیم را آرایش نباید زیرا که خود ابزاریست برای آرایش و چنین یادکردها از دیهیم، همه درشمار سخنان افزوده بشاهنامه است مگر بهنگام ساسانیان.

#### چهار کوهر

پیدا است که ایرانیان برای نخستین بار پی بـه آفـرینش نخسـتین یـزدان بردنـد کـه چهـار گـوهر (= آخشیج) خاک و باد و آب و آتش باشد، و از آن آفرینش توان (= انرژی) پدید آمد. ا

و از آنجا که این چهار گوهر سرِ مایهٔ جانِ همه جانداران و جهان است، هر چهار نزد ایرانیان بـس گرامی شمرده میشد چنانکه آلودن آنها را گناهی بس بزرگ درشمار میآوردند.

#### خاک

زمین را با نام مینویِ سپندارمز (= نماد افزایش و تقدس و مهر و فروتنی) یکی از چگونی (= صفت) های آفرینش خداوندی درشمار میآوردند... هرگز آب را از افراز بروی زمین نمیریختند، و هرگز آب دهان، بر آن نمیافکندند، و از برای آنکه پاکی آنرا نگاهبانی کنند، هیچگاه با پای برهنه، بر زمین گرامی راه نمیرفتند، بدانروی که شایستی بودن که کف پای، از خاری خونالوده شود، یا پوستی از پای کنده شود و سپندارمز زمین را بیالاید.

بزرگداشت زمین و سپندارمز تا بدانجا بود که هنوز از پس یکهزاروچهارسد سال، آب دهان انداختن بر زمین از سوی فرهیختگان، کاری ناشایست مینماید، و بسا از مادران و مادربزرگان هنوز بفرزندان خویش پند میدهند که ایستاده بر زمین چامین آنکنند.

پس اگر گفتاری در شاهنامه آمده باشد، که نه بر این بنیاد، برمین و سپندارمز، دشنام دهند، از شاهنامه بشمار نمی آید:

چو سوگند خوردم بخماک مسیاه لب آلوده شد، مشمر از ممن گناه

杂

شما را بخواهم ز يردان پاک

چو من بگذرم زین **فرومایه خاک** 

۱- برای روشن شدن این گفتار بنگرید به آفرینش از دیدگاه ایرانیان، در دفتر نخست داستان ایران.

۲- «چامین» در رسالهٔ مولانا روحی انارجانی، در زبان تبریزیان باستان، بجای پیشاب آمده است.

آب

گوهر پاکی، رویش و بالش گیاهان، مایه سرسبزی و زیبایی جهان، آرامشبخش جان جهانیان که در فرهنگ ایرانی با نام زیبای آردویسور اناهیتا همراه است، و زیباترین سرودههای اوستایی، روی بدو دارد، و بوی از وی میگیرد، در اندیشه و فرهنگ ایرانی پایگاهی بس بلند دارد، و سه نماد برتر فرهنگ، ماه آبان و جشن آبانگان، ماه تیر و جشن تیرگان [تیر و تیشتر] و آردویسور اناهیتا، ویژه اوست، و در نیایشهای ایرانی از تیشتر (برانگیزانندهٔ ابر از دریای فراخکرد (= اقیانوس آرام) میخواهند که ابرهای پربار را از دریای بزرگ برخیزاند، تا وای ایزد (باد ستایششده)، آسمان را پیموده به کشتزارهای هفت کشورزمین (همهٔ جهان شناخته شدهٔ باستان، که دربرگیرندهٔ آسیا، اروپا و افریقا بود) برساند، تا کشتزارهای دورونزدیک، کشتزارهای با دانههای درشت و ریز از باران برخوردار شوند، و آسایش و آرامش و زندگی نیک برای جهانیان فراهم کنند...

گفتار دربارهٔ ستایش آب، خود به یک دفتر نیازمند است، و در زندگی روزانهٔ ایرانیان نیز چنان روان بود که هرگاه کسی را نیاز به شنا در دریاچه و رود میافتاد، میبایستی پیش از آن تن خویش را در یک آبْزَن (آبدان) که باندازهٔ «وان» امروزین بود ، بشوید، آنگاه به آب اندر شود، تا مبادا پلیدی تین او، اناهیتا را بیازارد، و در نامههای ایرانی، از همه بیشتر در نامهٔ «امید اشاوهیشتان»، دربارهٔ پرهیز آب و رفتن بگرمابه، و نرفتن بگرمابهٔ بددینان (که پرهیز آب را روا نمیدارند) سخن رفته است، و بر ایس بنیاد، چنین سخن برآمده از فرهنگ ایران نیست، و افزوده بشاهنامه است:

# در خان هفتم اسفندیار:

یکی تیغ هندی بنزد بنر سنرش بندریا فکندندش اندرزمان

# در کشته شدن گروی زره، کشندهٔ سیاوخش:

گروی زره را گره تا گره چو بندش جدا شد، سراسر؛ ز بند بفرمرود او را فکندن برآب

ز تارک بدو نیمه شد، تا بَرَش خور ماهیان شد، تن بدگمان

بفرم ود؛ تا برکشیدند زه سرش را بریدند، چون گوسیند بگفتا، چنین باید؛ افراسیاب

پیدا است که چون بندهای کسی را از یک دیگر جدا کنند، نمیتوانند از او «زه» برآورند، و این نیز یکی دیگر از ناآگاهی های افزاینده است.

۱- وان امروزی نیز پدیدآوردهٔ ایرانیان است، زیرا که نخستین سفیر قاجاریه چون به پاریس رفت و خواست کـه بگرمابـه رود، بـا شـگفتی دریافت که اروپاییان گرمابه ندارند، و تنها تابستانها در رودها غوته میخورند! پس فرمان داد جایگاهی فلزین برای وی بسازند، تــا در آن تــن خویش را بشوید، و همان جایگاه در زمانهای پسین کوچکتر شد، و بنام «وان» در جهان پراکنده گشت.

#### آتش

پاسداری از آتش و دوستداری آتش تا بدانجا رسید، که دیگران، ایرانیان را «آتش پرست» خواندند! در فرهنگ ایرانی آب، بر آتش نبایستی افشاندن.

موی و چرک تن و نسا (پوست و گوشت) بر آن نبایستی ریختن.

شاخه و هیزمی که کمتر از یکسال از بریدنش گذشته باشد نبایستی بر آتش نهادن (بـدانروی کـه هنوز جان دارد، و آب، در آن نهفته است)

هنگام روبرو شدن با آتشدان؛ پنام (دهانبندی همانند آنچه که پزشکان در کاردپزشکی بکار میبرند) بر دهان گذارند، تا بوی دهان بر آتش ندمد، یا آب دهان بر آتش نریزد...

با چنین سخنان، چگونه شاید، این سخن را، از شاهنامه دانستن؟:

می و گوشت نخچیر و چنگ و ربـاب

کسی را نیامد بر آن دشت خمواب بیابان هممی آتمش افروختند

تر و خشک، هیزم همی سـوختند!

رفتن بهرام بخانة فرشيدورد

#### هوا

هوا و باد، نیز با نام «وای ایزد» از سوی ایرانیان ستایش شده است، و ایزد باد است که در میدان نبرد، جنگاوران را یاری میرساند، بدانروی که چون باد بر روی دشمنان بوزد، آنانرا بشکست نزدیک می کند، و زبانزد شگفت «وای بر تو» که هنوز بر زبان ما می رود، از این باور باستانی مایه می گیرد... و زبانزد دیگر «باد به پشتش خورده است» نیز این را میرساند که کسی خود کوشش نکرده است، و یاری «وای ایزد» وی را در کارها پیروز کرده است.

چنین گفتار، نشانه آگاهی نویسندگان پیشین شاهنامه از بادِ ستایش شده است، در نبرد کیخسرو دژ مهمن:

> هوا گشت خندان و، روی زمین بنام جهاندار و از فسر شاه

برآمد یکی باد با آفرین جهان شد بکردار تابنده ماه

خوشبختانه خامهٔ افزایندگان، بدامان باد و هوا نرسیده است، و؛ گفتاری که به هوا و باد، دشنام

۱- آتش پرست، پرستار و نگهبان آتش، و در هر آتشکده یک موبد، به چنین کار، خویشکاری داشت. اما دیگران پرستش در این واژه را بجای نیایش گرفتند، و گمان بر آن استوار کردند، که ایرانیان بجای خداوند آتش را نیایش میکنند. بنگرید به گفتار آتش پرست:

دهد، بشاهنامه اندر نیاوردهاند!

## نسا و مردار

ایرانیان باستان سخت ترین، داد و آیین و روش را برای بهداشت جهان، و دور بودن از «پلیدی و نسسا» (تکهای جدا شده از پوست یا گوشت یا ناخن) داشتهاند... .

در؛ درهای ششم تا نهم وندیداد، و نیز همهٔ بندهای در دهم وندیداد سخن از دیوی میرود که در بدن مرده پدید می آید [= میکروب]؛ و آن دیو بزندگان «بو» می برد ، و بیماری پدید می آورد؛ چنانکه در در هفتم از بند دوم چنین آمده است که: «دیو مرگ، بشکل مگس با بوی گند حمله میکند.» ، و در در هفتم از بند پنجاه و هفتم و زیرنویس آن چنین آمده است که: «این دیوان، در گورها، غذای ناپخته و بدبوی میخورند و انسان میباید که مانند آنها چیز گندیده و بدبو نخورد.» "

بر مردمان است که نبردی سخت برای از میانبردن آن دیو بکار گیرند، و سخت ترین فرمانهای وندیداد برای نبرد با بیماریهای فراگیر (واگیردار!) است:

...آنچه باعث خوشی و لذت دیوها [= میکروبها] است، از آن بوی بد بیرون می آید، در آن دخمهها، بسیار نجاست و گری و تب و ناتوانی (تب) نوبه و لرزه و استخوان زیاد و موی زیاد هست. از آن دخمهها مردمان بعد از غروب آفتاب در تباه ترین حالت خواهند بود. <sup>4</sup>

## در هفتم، بند پنجاهونهم

با نجاست مرده (که از دیو در آن میآید) مقابله میکنیم، با نجاست مستقیم (مرده) مقابله میکنیم. با نجاست غیرمستقیم (که از مرده سرایت کند) مقابله میکنیم، برای دورکردن آن از خانه و از محله و از ایل و از ولایت، و از تن خود و از مرد نزدیک مرده رفته، و از رئیس خانه و از رئیس محله و از رئیس ایل و از تمام مخلوق مقدس.

درِ دهم، بند ششم

۱- بویردن: سرایت کردن، و اگر نیک بنگریم سرایت کردن گند از چیزی یا کسی بچیز یا کس دیگر همانا بوبردن، یا گندبردن، یا میکـروب را بُردن از این به آن است.

۲- وندیداد، همان، رویهٔ ۵۷.

٣- همان، روية ٦٧.

٤- ونديداد، همان، رويههاي ٦٧ و ٦٨.

٥- ونديداد، همان، رويهٔ ١٠٠.

سخنی که آشکارا نشان میدهد که مقصود از دیو مرگ در وندیداد همان است که امروز «میکروب» نامیده میشود، در پایان بند پنجاه و هفتم از در هفتم آمده است که از شمار این دیوان در دخمه ها با شمارهٔ پنجاه ها و سدها و هزارها، ده هزارها و بیشمار بیشمارها یاد میکند و بهترین نمود آن در بند چهل و یکم از در نهم است که چنین آمده:

از راه ناخن (اهل خانه) أن ديو نجس موت حمله ميكند.'

و بهمین روی، بزرگترین مبارزه با گند یا میکروب در تن مردمان، مبارزه با پلیدی زیرِ ناخن است که باید ده گام دور از آتش و بیست گام دور از آب، در گودالی ریخته شود و روی آنرا با خاک بپوشانند<sup>۲</sup>؛ و هنوز همهٔ روستاییان ایران ناخن خود را پس از گرفتن، زیر خاک پنهان میکنند، و برآیندی که از این همه تیزنگری و پیگیری در میان ایرانیان پدیدار بوده است، شگفتانگیز است و از بررسی یک بند وندیداد روشن میشود:

پس، در آن زمین نجس (که در آن دیوپرستان مو و ناخن ریختند) دیوها جمع می شوند و در آن زمین نجس حشرات جمع می شوند، یعنی آن حشره که مردم بدان شپش نام می دهند [از همان جنس] شپش است که غله مردم را در مزرعه و علف می خورد."

#### در هفدهم، بند سوم

و این بند نشان میدهد که در ایران چهار یا پنجهزار سال پیش، شپش جانوری دور از مردم و ناشناخته بوده است که آنرا به شپش گندم و جو همانند میکردهاند!، و نیز در همین بند نشان داده میشود که شپش بدانروی در میان دیوپرستان (انیرانیان) میافتاد که در زندگی پاکیزگی و بهداشت را بکار نمی گرفتهاند!

در شاهنامه فردوسی نیز در داستان جمشید، که زمانی دورتر از آنرا بازمینماید، کار بدانجا رسیده بوده است که «بهداشت»، از «پزشکی» جدا شده، هر یک کار خود را انجام میداده است:

پزشکی و درمان هـر دردمنـد در تندرســـتی و راهِ گزنــــد!

و بهمین روی است که ایرانیان با شناختن دیو مرگ یا گند، یا میکروب، بگفتهٔ تاریخنویسان یونانی، «آب را در آن سرزمینها که نمی شناختهاند نخست می جوشاندهاند، پسانگاه می نوشیدهاند!» چند بند از «وندیداد» به نسا و پاک کردن کسی که دست به نسا و مردار زده باشد، ویژه شده

۱- وندیداد، همان، رویهٔ ۹۵.

۲- وندیداد، همان، رویهٔ ۱۳۱.

٣- ونديداد، همان، رويهٔ ٩٥.

است، و دربارهٔ کسانیکه دست بمرده زده باشند سختگیری بیشتر بوده است، و آنانرا میبایستی از یک خانهٔ بهداشت بنام «نُشوه خانه» گذشتن، و این نام برگرفته از برنامهٔ سخت دشوارِ کسانی است که نُه شبانروز در آن میماندند، و بندبه بند، از بندهای پشت سرهم می گذشتند، که در هر بند آیینی ویژه برای شست و شوی و روستا و شهر خود برای شست و شوی و روستا و شهر خود اندر شوند...

آنگاه با چنین فرهنگ و اندیشه، چگونه میتوان، این سخنان را از شاهنامه دانستن؟ در نبرد پایانی میان گودرز پهلوان ایرانی و پیران سپهسالار توران، چون پیران کشته میشود:

> بخاک و بخون بسر، تپیده بسزار بخورد و بیالود روی ای شگفت نیایش همی کسرد بسر کردگسار بنالیسسد بسسا داور دادگسسر!

چو گودرز دیدش چنان مرده، خوار فرو برد چنگال و خون برگرفت ز خون سیاوش خروشید، زار ز هفتاد خون گرامی پسر

گذشته از چنان کار که نه بر آیین ایران بود، این چند رج را چند نادرستی بهمراه است:

یک: پیران، مرده نبود، کشته شده بود.

دو: پس از کشته شدن، تپیدن، چگونه شاید؟

سه: خون برگرفتنی نیست.

چهار: چه چیز را بخورد؟ بایستی روشن شود که از خون پیران بخورد!

پنج: پس از آلودن بخون و مردار با چنان ناپاکی، یاد خدا کردن در آیین ایران نبوده است و نیست! چنانکه هنوز از پسِ گذرِ چند هزار سال، دختران و زنان چون در هنگام «دَشتان» باشند، می گویند «بی نمازم».

شش: رج چهارم را پیوند بایسته نیست.

افزون بر این سخنان، چگونه شاید، که پیر گودرز، که با چنان مهر با پیران سخن میگوید، چنین کرده باشد؟

به میدان نبرد آن دو پهلوان بنگریم:

بسر آن کوهسسر بسر، زمانی تپید چنین گفت گودرز که: «ای نرّه شمیر جهان چون من و چون تو بسیار دید سرش را همی خواست، از تن برید درفشش ببالینش بسر یای کسرد

پس، از کین و آوردگه، آرمید سر پهلوانان و گرد دلیر نخواهد همی با کسی آرمید چنان بدکنش؛ خویشتن را ندید سرش را بدان سایه بر، جای کرد شگفتا که در همان نبرد پهلوانان، افزایندگان همهٔ پهلوانان ایران را چنین مینمایند:

# نبرد فریبرز و کشتن کلباد:

برآورد و زد تیخ بر گردنش بدو نیمه شد تا کمرگه تنش فرود آمد از اسب بگشاد بند ز فتراک خود، آن کیانی کمند

ببست از بر اسب، کلباد را گشاد از برش، بند پولاد را

یک: کمرگه واژهٔ آمیختهایست که بجای آن «میان» را توان بکار بردن.

دو: بند را بگشاد؟ یا کمند کیانی را؟

سه: پیشتر دربارهٔ زبانزد نادرست کمر کیانی سخن رفت.

چهار: «كمر»، خود، ميانبند است، و «كمربند» و كمربسته به رهى (= غلام گويند).

پنج: یک پهلوان را نشاید، کمند خویش را از دست دادن!

شش: بند پولاد نادرست است، زیرا که «کمر» = میانبند را از چرم برمی آورده اند.

هفت: نام کلباد ساختگی است و داستان رزم فریبرز و کلباد از افزودههای شاهنامه است

#### در نبرد گرازه و سیامک:

چنان سخت زد بر زمین کاستخوان گرازه همان دم ببستش بسر اسب

از نادرستی های سخن در این سروده ها می گذریم:

#### نبرد فروهل با زنگله:

نگون شد سرِ زنگله، جان بداد فروهل فروجست و بُبُرید سسر ش سرش را بفتراک زیس بسر ببست

# رزم رهام با بارمان:

بکین سیاوش کشیدش نگون بزین اندر آورد و بستش چو سنگ

## رزم بیژن با رویین:

بشمشیر کردش جدا، سر زتن کمند اندر افکند و بر زین کشید

بریزید(؟) و هم در زمان داد جان نشست از بر زین چو آذرگشسب

همانا که جز روز بد را نزاد برون کرد خفتان رومی ز برش بیامد گرفت اسپ او را بدست

ز کینــه بمالیــد بــر روی، خــون ســر آویختــه، پایهــا، زیــر تنــگ

نیاید همی کشته گور و کفن نبد کس، که تیمار رویسین کشید

# رزم گرگین با اندریمان:

فرود آمد از اسپ گرگین چو گـرد بفتراک بربست و خود برنشسـت

# نبرد برته با کهرم:

یکایک بپیچید، از برتــه روی که تا سینه کهرم بدو نــیم گشــت فرود آمد از اســپ و او را ببســت

سر اندریمان ز تن دور کسرد عنان سوار نبسرده بدست

یکی تیخ زد بسر سسر تسرگ اوی دل دشمن از برته پربیم گشت(!) بر آن زین توزی و خود برنشست

همهٔ این گفتارها را ناهمواری و نادرستی سخن نیز هست اما، از گزارش آنها چشم پوشیدم زیسرا که در جای خود، همه را یاد کردهام.

#### شاهنامه

9

# کیش و آیین و دین

پیدا است که همچنانکه گفتار شاهنامه با فرهنگ ایران همخوان است، با کیش و آیین ایرانی نیز بایستی همراه بودن، و هرآینه سخنی که بر بنیاد دین ایرانی نیست، از شاهنامهاش درشمار نباید آوردن.

ä

همهٔ آنانکه دربارهٔ کیش ایران باستان پژوهیدهاند، گمان بر آن دارند که کیش ایرانیان پیش از اسلام همانا کیش زرتشتی بوده است اما چنین نیست، و ایرانیان با فرهنگ خویش کیشی را پدیـدآوردهانـد، که با گذر زمان، نرم نرم به پیش رفته است، تا به اندیشهٔ زرتشت رسد.

نخستین کیش ایرانیان، در نوشته های پهلوی بنام پوریوت کیشی رم لیم و و ب و انده شده است این نام در اوستا پَئوئیریو تُکَئِش و سالح د (دد لج م موسی و بوده است.

واژهٔ اوستایی نیز همان است که در پهلوی روان بود، پَثوثیریو = نخستین، تُکَیْشَ = کیش.

همه گزارندگان اوستا، این واژه را نخستین آموزگاران دین [زرتشتی] ترجمه کردهاند، اما همهٔ آنان، تا روانشاد پورداود، درست نیندیشیدهاند، و این واژه، ترجمهای بجز از کیش نخستین ندارد.

# كيش نخستين

نخستین کیش ایرانیان در هنگام جمشید پدیدار شد، و آن کیشی است که نگرش بـه آسـمان دارد، و خورشید و ماه و ستارگان، در آن ستایش میشدهاند، و گفتار درست شاهنامه نیز چنین مینماید:

چنانچون که بُد، راه؛ جمشید را

نیایش همی کرد خورشید را

این سخن، در کناره گیری لهراسپ از پادشاهی و گوشه نشینی وی در بلخ؛ در گفتار دقیقی آمده است، و نشان از آن می نماید که بهنگام گشتاسپ (که کیش زرتشت روان گردید)، گروهی که به اندیشه و آیین کهن باور داشتند گوشه ای گرفته، در بلخ به ستایش خورشید (و ماه...) می پرداخته اند.

دربارهٔ ستایش آسمان، و خورشید و ماه و ستارگان بهنگام جمشید، گفتاری گسترده در داستان ایران دفتر نخست آمده است که خواننده را بدان رهنمون میشوم.

اما، بایسته مینماید که بخشی از اندرز پوریوتکیشان را بدین گفتار بیفزایم:

«چِیْ پِیْتاک کو، هَم چیم راد، خُورَشِیْتْ هَر روچ سه گاس اُو ْ مرتومان گِیتیک فْرَمان دَهست».

چون پیدا (است) به همین روی، خورشید، هر روز سه گاه به مردمان گیتی فرمان میدهد.

دنبالهٔ این گفتار را در داستان ایران بخوانید، و نمونههای یاد شده نشان از کیش کهن ایران میدهــد. که شاید بیش از پانزده هزار سال ٔ جان و روان نیاکان ما تازه نگاداشته، و هنوز نیــز نشــانههــای آن در اندیشهٔ دین ما روان است.

#### کیش مهر

«کیشِ مهر» کیشِ هنگام فریدون است، بی آنکه ارزشهای کیشِ نخستین را بکنار نهد، ارزشهای تازه بهمراه آورد.

این کیش از آغاز پادشاهی فریدون (ششهزار سال پیش) بنام دین ایران روان شد، اما پیداییِ آن به [هنگام یکهزارساله ستم بابلیان (ضحاک) و آزار و کشتار جوانان ایران] بازمیگردد. از آنجا که پسران و جوانان، براهنمایی مادران بکوهستانها گریخته در پناهگاههای استوار، در کوههای سختگذر میزیستند، زندگی سخت و همراه با ورزشهای سنگینِ همیشگی، با نخستین فروغ سپیده م آغاز میشد، و با ستایش آن، به ورزش و کارِ روزانه میپرداختند، و بر این بنیاد، نمادِ گیتیایی مهر، فروغ سپیده دمان است، و این نیایش و ستایش همراه با پیمانِ راستی بود که برای رهایی از ستمِ بابلیان، با یکدیگر، و با فروغ سپیده دم (به مهر) میبستند، پس نمادِ مینوی آن، راستی و پیمانداری بود، و بالیان چنین اندیشه و کیش (پیمانداری و راستی) کار خویش را در پهنهٔ گیتی روان کردند، و بابلیان

۱- نگارنده نیک میداند که یاد کردن از چنین گسترهٔ شگفت برای آنانکه از دیدگاه پژوهندگان اروپایی به زندگی نیاکان خود مینگرند، تا چه اندازه سهمگین مینماید اما در «داستان ایران» همهٔ این رویدادها، بیاری برترین پدیده های دانش امروز؛ زمان بندی شده است، و برای خواننده هیچ جای شگفتی نمی گذارد.

(ضحاک) شکسته شدند، و راستی و پیمان جهان را گرفت.

این کیش تا زمان زرتشت میان ایرانیان روایی داشت و اندیشهٔ زرتشت نیـز چنانکـه از گاثاها برمی آید آنرا بکنار ننهاد، و بسا از ارزشهای آن در کیش زرتشتی روان گردید، چنانکه هنوز نیـز بسا از آن ارزشها در میان مردمان مسلمان ایران روان است و همهٔ این سخنان در داسـتان ایـران آشـکار شده است.

در چنین هنگام بود که بدنبال گسترش گرما و خشکسالی برخی از ایرانیان بدنبال یافتن چراگاه بسوی خوروران (← اروپا) رفتند، و گروهی از آنان بسوی خراسان و دشتهای آسیای میانین کوچیدند، اما آنان نیز کیش خود را بهمراه خویش بسرزمینهای تازه بردند، چنانکه تا روایس کیش مسیح، اروپاییان را کیش مهری بود. ا

نمونه ها در این زمینه فراوان است و بیکی از آنها بسنده میکنم، آنجا که رستم و پیران (سپهسالار توران) پیش از نبرد، در میدان با یکدیگر روبرو میشوند.

درودت ز خورشیدِ روشنروان!

بدو گفت رستم، که ای پهلوان

4

در کیش ایرانی، دهش خداوند را بایستی پاس نهادن، و بدینروی، زمان در نزد ایرانیان گرامی بود، چنانکه جان! و شادی برترین دهش خداوند بود، و اینچنین در یسنا (که از سرودههای پیش از زرتشت است شادی ستایش می شد، و ناشادی را گناه می شمردند... و در گفتارهای پیشین چنین آمده است:

«تا او را از نابودی و بزه (گناه) ناشادی کم باشد» ٔ

در همان دیدار، چون رستم از پیران می پرسد که چرا به ایران نمی آیی ؟...

گـــذاری بیــایی بــه آبــادبوم جــوان و نوازنــده و خــوبچهر

همی گفتم این خاک بیداد و شــوم ببینــی مگــر شــاه بــا داد و مهــر

\*

ترا پوشش خوک و چرم پلنگ بسی خوشتر آید ز دیبا و رنگ! پاسخ پیران به رستم چنین است که مرا آرزو آنست که بایران آیم، اما فرزندان و دودمان گستردهٔ من در توران، و گلههای گوسفند و اسپ و سوار، کار آمدن را دشوار میسازد و:

۱- در این باره نیز نیک میدانیم که پیدایی و گسترش کیش مهر را در اروپا، با رفتن یک کشتی دزدان دریایی به اروپا میدانند، اما آنان همیج نیندیشیدهاند که چند دزد پیمانشکن دروغگو و خونریز را چگونه شاید پیامآور راستی و پیمان درشمار آوردن؟ در این زمینه نیـز خواننـده را به «داستان ایران» ره مینمایم.

۲- گزیده های زاتسپرم، ترجمه محمد تقی راشد محصل، مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی، تهران، ۱۳۱۲، رویهٔ ۵.

که چندین بپالودهام خون گرم ز نیمهشب و دیدهام نیست شرم پیران، با چنین سخن، میگوید که نیمه شبان می گریم، و نه از نیمه شب (زمان فرخندهٔ شب) شرم دارم، و نه از دهش خداوند که اشگ از چشمان میریزم [... و ناشادم!]

#### نمونهٔ دیگر

در داستان نبرد یهلوانان، چون تورانیان دربارهٔ نبرد سران با یکدیگر بسگالش می پردازند، چنین گفته می شود:

ز پیمان نگردند؛ ایرانیان از این در، کنون نیست ما را؛ زیان

همین گفتار را در کیش مهر ایران، بازمی یابیم، آنجا که در بند دو مهریشت آمده است:

«ترا نباید مهروپیمان شکستن، نه آن (پیمان که) با یک دروغپرست، و نه آنکه با یک پیرو راستی بستهای زیرا پیمان هر دو یکی است، خواه با دروغپرست، خواه با پیرو راستی»۱

### نمونهٔ دیگر

بدانهنگام که زنگهٔ شاوران و بهرام، سیاوخش را پند می دهند که:

گــو پیلــتن را، از او بـــازخواه سخن کوته است، ار نگیری دراز ترا، پوزش اندر پدر، ننگ نیست رها کن، نه بر تو؛ چک است و گوا نرفتست کاری، که درمانش نیست یکی نامه بنویس نزدیک شاه اگر جنگ فرمان دهد، جنگ ساز گر آرام گیری سخن تنگ نیست دلت گر چنین رنجه گشت از نوا<sup>۲</sup> بنامه، جز از جنگ، فرمانش نیست

سیاوخش؛ پند بهرام را، اگرچه با خرد سازگار است نمی پذیرد و ...:

برآنم که برتر ز خورشید و ماه!

چنین داد پاسخ، که فرمان شاه

نباشد، ز خاشاک، تا پیـل و شــیر

وليكن بفرمان يزدان، دلير

پاسخ سیاوخش، ریشه در فرهنگ ایران و کیش مهر دارد، زیرا که در مهریشت اندازهٔ مهر یا پیمانی که میان کسی با دیگران بسته می شود روشن است:

١- يشتها، همان دفتر نخست، رويهٔ ٤٢٣ و ٤٢٥ با اندكي ويرايش به سبك گفتار اين دفتر.

۲- نوا: گروگان

«(درجهٔ) مهر (پیمان)، بیست است میان دو همدوش، سی است میان دو همکار، چهل است میان دو کس از یک دودمان، پنجاه است میان دو همخانه، شست است میان دو تن از پیشوایان، هفتاد است میان شاگرد و استاد، هشتاد است میان داماد و پدرزن (خسور)، نود است میان دو برادر، یکسد است میان پدر و فرزند، هزار است میان دو کشور، ده هزار است میان (پیروان) دین مزدیسنا...»

و بر این بنیاد سیاوخش میگوید که پیمانی که با خداوند بستهام، دارای ده هزار درجه است، باز آنکه پیمانی که میان من و پدرم بسته شده است، دارای یکسد درجه است، و پیوند میان من و پدرم در پایگاه پادشاه کشور هزار درجه است، و چون پیمان با خداوند برتر است، آنرا برای خشنودی پدرم؛ نمی شکنم!

## نمودی دیگر

از پیمانداری ایرانیان آنست که در داستان هفتخوان رستم آمده است، چنانکه رستم، از اولاد میخواهد که راهنمایی وی را دریافتن کاووسشاه و پهلوانان ایران را بپذیرد:

> بدو گفت: «اگر راست گویی سَخُن نمایی مرا جای دیـو سـپید بجایی که بستست کاووسشاه من آن تاج و آن تخت و گرز گران تو باشی بر این بوم و بر، شـهریار

ز کژی نه سر یابم از تو نه بُن همان جای پولاد غندی و بید کسی کاین بدی را نموده است راه-بگردانم از شاه مازندران

و چون اولاد رستم را ره مینماید و کار بپایان میرسد:

چنین گفت با رستم سرفراز بمردی نمودی به هر جا هنبر بتو باد روشندل و دین و کیش که هرگونهای مردم آید بکار که هر سو مرا، راه بنمود؛ راست چنین دادمش، راستی را، نوید در این انجمن سازدش سرفراز یکی عهد و مهری بر او بر، درست

چو کاووس بنشست بر تخت باز که ای پهلوان جهان، سربسر ز تو یافتم من کنون، تخت خویش تهمتن چنین گفت با شهریار مرا این هنرها ز اولاد خاست بمازندران دارد اکنون امید سرد گر شهنشاه کهترنواز کنون خلعت شاه باید نخست

۱- پشتها، همان، دفتر نخستین، رویههای ٤٨٧-٤٨٩.

کـه او شـاه باشـد بمازنـدران پرسـتش کننـدش همـه مهتـران

اما کار افزایندگان در هفتخان اسفندیار نه بر آیین راستی و پیمانداریست چنانکه پس از گذر از خوان هفتم، پرسشی سخت از گرگسار(؟) رهنمای خویش میکند، و چون گرگسار، براستی پاسخ می گوید، اسفندیار از راستی وی برانگیخته می شود:

ز گفت ار او تی ن شد شهریار برآشفت، بر خیره سر گرگسار یکی تیخ هندی بزد بر سرش ز تارک بدو نیمه شد تا برش!

#### کیش زرتشتی

پیرامون سههزار سال تا سههزارودویست سال پیش ، زرتشت؛ در میدان اندیشه و خرد ایران سربرافراشت و ایرانیان بدو گرویدند.

زرتشت در گاثاهای خود، هیچیک از اندیشههای نیک نیاکان را بکنار ننهاد، تا آنجا که آتشکدهٔ باستانی در این هنگام نیز برجای ماند<sup>۲</sup>، و ستایش یزدان، و آفرینش ایزدی و پدیدههای گیتی و مینو بهمان گونه روا بود، و هست... مگر آنکه وی اندیشههای تازهٔ خویش را نیز با مردمان در میان نهاد، که همهٔ آنها خوشبختانه در «گاثاها» برجای مانده است.

از برترین ویژگیهای اندیشهٔ زرتشت، اینست که وی با جنگ و خونریزی همرای نبود، و چنین کار را دشمنی با جان جهان، و آفرینش ایزدی میدانست، و برای گسترش اندیشهٔ خویش فرمان بجنگ نداد، و بهمین روی، این کیش از مرز ایران ره بدیگر کشورها نگشود، مگر آنکه یک گروه تورانی (که همنژاد ما بودند) بنام خاندان هوفریان، با کیش زرتشت میزیستند، و نام آنان در نوشتههای دینی ایران آمده است.

این روش، چنان در ایران شناخته شده بود که بهنگام ساسانیان، با چندان جنگ و آویـزش و کارزار، و با چنان خونریزی و دستآویزی بمرزهای دیگران، «خرّاد برزین» نمایندهٔ خسرو پرویز؛ به قیصر چنین میگوید:

نباشند، شاهان ما دین فروش بفرمان دارنده، دارند؛ گوش

پیدا است که لت دویم درست نیست، و خسروپرویز، خود؛ فرمان بکشتن پدر خویش داد، و خالان (داییها) خویش را نیز، برای بیگناه نشان دادن خویش در کشتن پدر، به بدترین گونه بکشت...

۱- زمانسنجی پیش کشیده شده، همه در «داستان ایران، بر بنیاد گفتارهای ایرانی» باز شکافته می شود!

۲- امروز نیز ازپسِ سی سده، زرتشتیان یزد، آتشکده را «بَرِ مهر» میخوانند، و زرتشـتیان کرمـان «درِ مهـر»، و زرتشـتیان خراسـان مِهـرَوا (= مهرآباد).

آنگاه فرمان بکشتن پهلوان بزرگ ایران، بهرام پورگشسب داد و شانزده پسر خویش را تا پایان پادشاهیش در زندان بداشت)... و هرمز پدر او، همهٔ بزرگان ایران را بر باد داد، یا در زندان بکشت، و از همه شگفت تر خسرو یکم است که نخست دستش به کشتن مزدک و مزدکیان خونالود شد، آنگاه سه وزیر دانای خویش مهبود، زروان و بزرگمهر انوشهروان را بکشت و برای کشتن، آن دانای بسزرگ روزگاران را، در تنوری آهنین که از هر سوی میخ و نیزه کار گذاشته بودند، در گرمای آتشزای تابستان تیسفون چندان نگاه بداشت تا کور شد و بمرد... چنین کارها را نشاید بفرماندارنده (= خداوند) درشمار آوردن! اما، لت نخست درست است، زیرا که ایرانیان؛ در نبردهای هنگام ساسانیان و پیش از آن، در همه جهان، یک کس را نیز به داشتن کیش ایرانی وادار نکردهاند.

李

اتن هيدار بهنهام پذيرفين كيش كه نا سدره پوشيدن و كييتي بسين همراه است، هيده مي شود:

همروسده داسه كورسده كورسوس كورسوس كورسوسه كورسوس كورسوس

### ترجمهٔ این گفتار چنین است:

من ستایندهٔ خرد هستم، ستایندهٔ خرد زرتشتی هستم، میستایم در اندیشه، اندیشهٔ نیک را، میستایم در گفتار، گفتار نیک را، میستایم در کردار، کردار نیک را، میستایم دین به مزدیسنی را که ناسازگار (مخالف) با جنگ و ناهمخوانی، و کنار گذارندهٔ جنگافزار، و پیونددهندهٔ راستین است که اکنون و در آینده بزرگترین،

۱- سدره پیراهن سهیدی است که همواره یک زرتشتی میباید آنرا زیرِ پیراهن خویش بهوشد و کُشتی میانبندی است که از هفتادودو رشـــتهٔ نازک از پشم گوسپند بر روی آن، سه بار پیرامون میان، بسته میشود، از پشم گوسپند نیز بدانروی بهره میبرند که گوسفند، بیآزارترین جانور است، و او را سر جنگ با هیچکس نیست، مگر آنکه چون به پیشانی و شاخهایش فشار آورند، برای پادرزم آماده میشود.

بهترین، زیباترین است.

\*

پس با چنین گفتار که هر زرتشتی بهنگام پذیرفتن دین، و در هر شبانروز بهنگام بجا آوردن نماز، آنرا هر روز و شب پیش خود میگوید، چگونه توان باور کردن که این سخنان از سوی گشتاسپ به اسفندیار باشد؟

همه کشوران را بدین اندرار پس آتشکده کن، بهرجا، بهش(؟) بگسردِ همه کشوران، با سپاه ز دریا و تساریکی اندرگذشت همه نامه کردند زی پیلتن از این دین گزارش همی خواستند بسرو، گفت: «پایست بسزین اندرآر از آن شهرها، بست پرسستان بکش بشد تیخزن، گسردکش، پسور شاه بسروم و بهندوستان بسر بگشت شهروم و هندوستان و یمسن مسرایسن دیسن به را بیاراستند

این گفتار که از بخش گشتاسپنامهٔ دقیقی گذشت، افزون بر ناهمخوانی با اندیشه و کیش زرتشت نادرستی گفتار نیز فراوان دارد:

یک: لت نخست در همریخته است.

دو: پایت بزین اندرآر نادرست است، زیرا که پای را در رکاب مینهند نه بمیان زین.

سه: كشورها را؟ يا مردمان آن كشورها را؟

**چهار:** کشورها به «شهرها» گردید.

پنج: بت پرستان را «را» باید.

شش: در لت دويم سخن سخت نادرخور است.

هفت: به گِردِ کشوران(ها) رفت؟ یا بجنگ آن کشورها؟

هشت: رودرروی «دریا»، «خشکی» باید، «نه تاریکی».

نه: اگر بدان کشورها رفته بود، بس مینمود که آنان خود به اسفندیار بگویند، نه آنکه بدو نامه نویسند!

ده: نامه کردن نیز نادرست است نامه نوشتند.

یازده: در نامه بایستی گفته شود که «بیاراستیم».

دوازده: دین آراستنی نیست، پذیرفتنی است.

میزده: آوردن دو بار «این» در یک گفتار، آنرا سست مینماید.

چهارده: «آراستند» را «خواستند» باید، نه «همی خواستند».

杂

آنگاه همهٔ این نادرستیها، چه در اندیشه و کرداری که به جنگ و کشتار پیوست، و چه در گفتارهای نادرخور، یک ناراستی بس بزرگ نیز رخ مینماید:

«اگر آنان این کیش را پذیرفتند، چرا در آن کشورها یک زرتشتی نیز نبوده، و نیست؟!»

### نمونهٔ دیگر

در گفتارهای افزوده دربارهٔ کردار اسفندیار در هفتخوان:

کسی را که دید از بزرگان بکشت نبسود انسدر آن نسامور بارگساه زمین همچو دریا شد آشوفته بیامد، یکی تیخ هندی بمشت همه بارگاهش چنان شد که راه زبسس کشته و خسته و کوفته

### نمونهٔ دیگر

کسی را کجا، بخت؛ برگشته بود بجای دگر دست و کوپال بود که دانست؟ دست چپ از دست راست زمین پر ز ترگ و هوا پر ز مرگ(؟) یکی ریخت رخت و یکی یافت تخت(؟) سری زیر نشل و سری باکلاه بهرجای بسر، تسودهٔ کشسته بسود همه دشت بی تن، سر و یال ببود ز خون بر در دژ همی موج خاست همی گرز بارید، همچون تگرگ سر از تیخ باران چو برگ درخت همی موج زد خون در آن رزمگاه

### نمونهٔ دیگر:

### از گفتار اسفندیار:

بتوران و چین، آنچه من کردهام همانا ندیده است گور، از پلنگ برافروختم آتشش زردهشت

همان رنج و سختی که من بـردهام نـه از شسـت صـیاد، کـام نهنـگ که با مجمـر آورده بـود از بهشـت(؟!)

از همه برتر این گفتار افزوده است دربارهٔ اسفندیار:

ود سپاهش زبیداد وی، شاد بود!

شهنشــــاه خــــونريز و بيــــداد بــــود

این گفتارها چه در سرودههای دقیقی، و چه در سخنان فردوسی، همه افزوده مینماید، و اسفندیار را نشاید، که با چنین گفتهها از وی یاد کردن، و بویژه او را گسترانندهٔ کیش زرتشتی خواندن، زیرا که پیروان این کیش در هیچ مرز دیگر بجز از ایرانشهر، دیده نمی شوند!

نوشتهٔ دیگری که در آن نیز از اسفندیار همچون پهلوانی خونریز یاد می شود، و بیشتر پژوهنـدگان زبان پهلوی و فرهنگ کهن از آن با نام [جنگهای مذهبی گشتاسپشاه] یاد میکنند، گفتاریست با نام

## [آدیاتکاری زَریران]، یادگار زریران.

در این گفتار چنین آمده است که پس از آنکه ایرانیان کیش زرتشت را میپذیرند، از سوی «ارجاسپ هیونانخدای» (ارجاسپ پادشاه هیونان) نامهای بسوی گشتاسپ فرستاده میشود که در آن چنین آمده است:

«... که شنیدم که شما بَغان [اعلیحضرت] این دینِ ویژهٔ مزدیسنان را از اورمزد پذیرفتید، و اگرنه آنرا بازدارید (اگر از آن بازنگردید) آنگاه بر ما از آن، زیان و دشخواری گران شاید بودن.

اما اگر شما بغان بنگرید، این دین ویژه را هلید (فروگذارید) و با ما همکیش باشید، آنگاه شما را بخدایی (پادشاهی) پرستیم (خدمت کنیم)، آنگاه دهیم سالبسال بسیار زر و بسیار سیمین و بسیار اسپ نیک و بسیار گاه (تخت) شهریاری. و اگر این دین را بنهلید، و با ما همکیش نباشید، آنگاه بشما می رسیم، سبز را خوریم و خشگ را سوزیم و چهارپای و دوپای (مردم) را برده گیریم، و شما را به بند گران و دشواری کار فرماییم»

و چون گشتاسپ شاه چنین سخن را نمی پذیرد، از هر دو سوی آمادهٔ نبرد می شوند، اما پیدا است که چون میدان نبرد، در دشت هوتوس (= توس) بوده است، هیونان بـرای کـارزار بـه ایـران یـورش آورده بودند، و کار ایرانیان، در آن نبرد پادرزم (دفاع) بوده است.

چنین پیدا است که یک میدان نبرد دیگر در نزدیکی کوه «مهرفریاد» (یاریرسانی مهر) در میاندشت که دشتی گسترده میان شاهرود و سبزوار است، رخ نموده است، و چون «مهر» بیاری ایرانیان میرسد [برای پدیدهای؛ شاید لرزهٔ کوه،... شاید بادی که بر روی هیونان خورده بود...] آن کوه را مهرفریاد خواندند، و در بندهش در بخش نام کوههای ایرانی از آن یاد شده است.

در نبرد یاد شده، نشان از آن میبینیم که سپاه هیونان، ایرانیان را از توس به پس راندهاند، پس پیروزی های نخستین ازآن هیونان بوده است، چنانکه در یادگار زریران نیز دیده می شود و پس از شکست نخستین تیره های ایرانی بپا می خیزند، و دشمن را از خاک خود به بیرون میرانند، و اگر چنین است از این نبردها نشاید با نام نبردهای مذهبی گشتاسپشاه یاد کردن، که ایرانیان برای

۱- متنهای پهلوی، همان، رویهٔ ۲.

۲- این نام در پهلوی بکونهٔ ۱۹۵۵ و گوبره میترفریات نوشته شده، و غربیان آنرا متن (آمدن) فریاد خواندهاند. شکفتا که آمیزهٔ «آمدن فریاد» خود نادرست است، و چون یک اروپایی آنرا چنین خوانده است، پیروان ایرانی آنان نیز بهمین گونهاش میخوانند، و از آنمیان مهرداد بهار در ترجمهٔ بندهش خود، آنرا بگونهٔ «آمد بفریاد» آورده است. (فرنبغ دادگی، بندهش، مهرداد بهار، انتشارات توس، ۱۳۸۰، رویهٔ ۷۲٪)

پادرزم میهن خویش جنگیدهاند، و کشته شدن هیونان در این زنجیره جنگها، از بسرای کسیش زرتشتی نبوده است، که برای بیرون راندن آنان از خاک ایران درشمار میرود!

## دانش و دین ایرانی

در نامهٔ افزودهای که کیخسرو پس از شکست توس از تورانیان به فریبرز مینویسد، یک رج در ستایش خداوند؛ چنین آمده است:

پے مور و پیل گران آفرید

جهان و مكان و زمان آفريد

بر این سخن چند بار انگشت توان نهادن:

یک: مکان، چیزی و جایی بجز از جهان نیست.

دو: در لت دویم چون سخن از پی مور میرود، بایستی پی پیل آید نه خودِ پیل.

سه: از پیل گرانتر در جهان هست، همچون نهنگ، کوه...

اما بر آنچه که از دیدگاه اندیشهٔ دینی ایرانیان، توان انگشت نهادن، آنست که، در اندیشهٔ دینی ایرانی که برگرفته از دانش نیاکان است. زمان، آفریده نبود، و در «سروش باژ» که پیش از نمازهای پنجگانه بهنگام شستن دستوروی میخواندند، چنین آمده است:

Seemland Galzbe madmand Maranead Seemlanon Seemlans Seemland Maranead

كه ترجمهٔ آن چنين است:

«زروان بیکران را میستاییم، زروانِ کهن خودداده (خودآفریده) را میستاییم».

بر بنیاد این اندیشه، زروان، زمان بیکران که زمانِ زمین ما نیـز از آن گرفتـه شـده اسـت آفریـدهٔ خداوند نیست، و در آفرینش خداوند، جهان پدیدار میشود، آنگاه از جنبش و روش ستارگان و ماه و خورشید و زمین، زمان پدید می آید.

باری زمانی که در کرهٔ زمین شناخته می شود از جنبش زمین بسر گسرد خسویش، و آنگاه بسر گسرد خورشید پدید می آید، و در همین دم، چنین زمان؛ در ماه که از آن زمین است، اینچنین شناخته نمی شود، و اگر اندکی از این، گام را فراتر نهیم، آنچه را که بنام بهار می شناسیم، در ناهید و تیسر و بهرام شناخته نمی شود، از آنجا که در آن کره ها، زمانی ویژهٔ خویش، و بر بنیاد جنبش و روشِ خویش بر گردِ خورشید دارند!

اینچنین؛ زمان، زادهٔ جنبش و روش هر یک از ستارگان است، و ایرانیان چند

هزار سال پیش، چنین پدیدهٔ شگفت را که زمانِ هر یک از ستارگان از جنبش و گردش خودشان پدیدار میشود شناخته بودند. و آنرا زروان مینامیدند.

زروان از ریشه کو (۱) برگرفته شده است که پیر و کهن بوده باشد و با افزودن و بو (۱) که آن در نیز دیر، دور، دراز است برای زروان، یک کهنگی و دیری فراوان نشان دادهاند، چنانکه درازی آن در اندیشهٔ ما پدیدار نمی شود. با این گفتار، «زمان آفرید» در رج یاد شده، برآمده از اندیشه و دانش و کیش ایرانی نیست، و آنرا نشاید از آن شاهنامه درشمار آوردن!

از این دست سخن، چند بار در افزودههای شاهنامه آمده است:

بیاراست جان و دل ما به مهر

مكان و زمان آفريد و سيهر

از افزودههای شاهتامه در پادشاهی خسرو نوشروان

بسی آشکار و نهان آفرید

كـه چـرخ سـپهر و زمـان آفريــد

همچنین در نبرد رستم با ساوهشاه و گهارگهانی

توانسایی و نساتوان آفریسد

كه چرخ سپهر و زمان آفريد

فرستادن خسروپرویز خراد برزین را برای چارهگری در کار بهرام

توانسایی و نساتوان آفریسد

که چرخ و زمین و زمان آفریـد

اندرز کردن دارا، اسکندر را

همهٔ این گفتارها، را؛ نادرستی همراه است، اما بر هر یک از آنها نادرستیهای دیگر نیز هست. در رج دویم؛

یک: چرخ، چرخ اختران است، زیرا که آنها چون چرخ بر آسمان می چرخند، و سپهر، چیزی یا جاییست برتر از چرخ، که آنرا نیز خودداده نامیدهاند، و در سروشواژ، بدنبال گفتار یاد شده اینچنین می آید:

Գատանուն եր(յաէ հուծաառան անրանունն գատնուն և եր(յաէ հուծաառան անանունն

سپهر بیکران را میستاییم، سپهر کهن (دور، دیر) خودداده (خودآفریده) را میستاییم. از آنجا که سپهر برتر از چرخ ستارگان است، و هیچ ستارهای در آن نیست که آفریده شده باشد.

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر دویم، رویهٔ ٥٦٦.

۲- پاژنام وزر، بر نام زال نیز بهمین روی گذاشته شده است.

۳- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر دویم، رویهٔ ۲۹۲.

دو: آنچه که از دیدگاه ما پنهان است، در آفرینش ایزدی پنهان یا نهان نبوده و نیست، که او همه را آشکار آفرید، اما مردمان را بایستی برای آشکار دیدن آنان (بر چشم خویش) پنهان را آشکار کردن.

### در رج سيوم؛

یک: چون از «توانایی» یاد می شود می باید که رودرروی آن از «ناتوانی» یاد کردن، نه از «ناتوان»، و چنین گفتار از دیدگاه زبان نادرست است.

اما آنچه را که از دیدگاه کیش ایرانی می توان انگشت نهادن، آنست در دیدگاه ایرانیان، سرتاسر آفرینش ایزدی همه درستی و راستی و توانایی است، و در آفرینش او «ناتوانی» نیست، و چنین است دنبالهٔ آن گفتار که بهنگام پذیرفتن دین، آمده است. սաչիայեր անջապե գիլացնագին անչան ասույա malam nade budleem 3mlbnalgem maggingi

اهورامزدا (سرآغاز) همهٔ نیکیها است، این است آنچه که دین مزدیسنی بر آن استوار است.

یس؛ از دیدگاه کیش و آیین ایرانی نمی توان پذیرفتن که «ناتوانی» نیز همراه با آفرینش ایزدی است.

### نکتهای دیگر:

سرآغاز ناامید شدن کیخسرو از پادشاهی این رج است:

ز شادی شده سیر و از تاج و گاه

چهل روز، سوگ نیا داشت شاه

نگاهداشتن چهل روزهٔ سوگ از آن ایرانیان پس از اسلام است، و در ایران باستان، چون کسی درمیگذشت، بامداد روز چهارم پیکرش را بدخمه مىبردند، و این دیركرد، بدانروی بود كه در اندیشه و كیش ایرانی، چنین روان بود که روان درگذشته، سه شبانروز پیرامون پیکر میماند، و بامداد روز چهارم، از پیکر گسسته به هماروانان (روان همه درگذشتگان) میپیوندد، از آنجا که در میان درگذشتگان بسا با ایستایی دل، زنده هنوز بودند و پیکرشان بی جنبش به مرده می مانست، در این سه روز درنگ، چنین مردگان، بزندگی بازمی گشتند. بامداد چهارم نیز نانی بر روی سینهٔ درگذشته می نهادند و سگی سخت باهوش را که با داشتن دو خال بر روی پیشانی آنرا «سگ چهارچشم» می نامیدند ببالین وی می آوردند. هرآینه سگ برای برداشتن نان، دم می جنباند، و سپاس می گزارد، پیدا بود که آن پیکر را هنوز؛ جان هست، و شاید که برخیزد و زندگی را از سر گیرد، اما اگر سگ بی سپاسداری نان را برمیداشت بیگمان می شدند که پیکر، درگذشته است.

یک شب، پیش از بامداد چهارم آیین مهمانی و جشن در خانهٔ درگذشته برگزار می شد، که همراه با خواندن اوستای بایسته، مَی مینوشیدند، و دخترکان جوانتر نیز نرمنرم برخاسته، به دستافشانی می پرداختند! و چنین شادمانی از برای آن بود که روان درگذشته را، از شادی خویش شادمانی بخشند تا او به آرامی و شادی، بجهان مینوان بخرامد.

چنین جشن و رامش را نام «سدوش» است که شب سیوم بوده باشد، که فردای آن، برای درگذشته آیین پُرسه برگزار می شد و پس از آن، در پایان یکماه آیین سیروزه می گیرند که با خواندن اوستای بایسته و خوراک شایسته همراه بود، و هست.

چنین پیدا است که چون ایرانیان مسلمان شده خواستند به آیین پیشین سدوش و پُرسه و سیروزه گیرند، با ایستادگی کارگزاران دیـوانی روبـرو شدند، پس پُرسه را به هفتم و سیروزه را به چهلم گرداندند، اما در هنگام کیخسرو چنین نبوده، ویژه آنکه چهل روز سوگ (= سوز و درد) داشتن از برای درگذشت کاووس پیر، سزاوار نمینماید.

## نکتهای دیگر:

بهنگام زادن شیرویه فرزند خسروپرویز از دخت قیصر:

ششم سال، از دخت قیصر، چو ماه نبود آنزمان رسم بانگ نماز یکسی نام گفتی بگوش اندرون

این گفتار را چند نادرستی از دیدگاه زبان هست:

یکی پورش آمد، همانند شاه بگوش چنان پروریده بناز همی خواندی آشکارا، برون

۱- این آیین هنوز میان زرتشتیان یزد و کرمان، روایی دارد.

یک: کودک تازه زاده را نشاید «پروریده بناز» خواندن.

**دو**: بگوش اندرونِ چه کس؟

سه: در لت دويم، (همي) خواندي، با گفتي لت نخست همخوان نيست.

چهار: چه کس این نامها را می گفت؟ یا می خواند؟

پنج: آشکارا برون را چه گزارش است؟

سخن از دیدگاه کیش و آیین نیز نادرست است، زیرا که ایرانیان باستان را پسنج گاهِ نماز بسود، و بانگ نماز را نیز با آوای تبیره و نقّاره و نای و گاودیم از سردرِ کاخ شاه بلند می کردند، تا مردمان آگاه شوند که هنگام نماز است، پس از اسلام نیز این شیوهٔ آگاهی رسانی در ایران دنبال می شد، و تا زمان ایلخانان از آن نشان داریم، در این سرودهٔ سعدی:

گر پنج نوبتت بدر قصر می زنند نوبت بدیگران بگذاری و بگذری

تا آنجا که هنوز برفراز سردر کاخ اما رضا در دو گاهِ نماز نقاره میزنند!

گاههای نماز شبانروز در ایران چنین بوده است:

۱- نمازِ سپیده دم بنام او سَهینگاه بهنگام نخستین روشنایی سپیده ۳ تسو (ساعت) پس از نیمه شب؛

٢- نماز بامدادين با آغاز برآمدن خورشيد، تا نيمروزان بنام نماز گاو هاون؛

٣- نماز نيمروزان از نيمروز، تا سه تسو پس از نيمروز، بنام نماز گاهِ رَپيثوين؛

۴- نماز پسین از سه تسو پس از نیمروز، تا فرورفتن خورشید بنام نماز گاهِ آزیرن

۵- نماز شام از فرورفتن خورشید تا نیمه شب، بنام گاهِ **آئیوی سروثْرم** 

چنین پیدا است که در نماز ایرانی، سه گاه در روشنایی روز، و یک گاه در هنگام تاریکی شب، و یک گاه، بگاه نیمه روشن سپیدهدم خوانده می شد.

اما در نمازهای اسلامی بدانروی که تازیکستان را هوایی گرم است، نماز گاهِ هاون که از بامداد، تما نیمروزان بود، به گاهِ «اِیواران» (= مغرب) برده شده است، تا نمازگزاران، بیش از دو بمار، گرمای روز را بر تن و جان خویش نگذرانند.

اما نکته اینجا است که در نقّاره خانهٔ امام رضا، دو گاه را نقّـاره مــینوازنــد: (برآمــدن، و فــرورفتن خورشید)، و آغازِ آن دو گاه برابر است با آغازِ گاه هاون و گاه آئیوی سروترِم ایرانی، امــا نمــازگزاران خراسانی این دو گاه را چنین گزارش میکنند.

آغاز نقارهٔ گاه بامدادین؛ گاهی است که دیگر نماز نبایستی خواندن!

و آغاز نقارهٔ گاه اِیواران؛ گاهی است که نماز شام آغاز میگردد!

و بدینسان گوشهای از فرهنگ ایران باستان، در گرامی ترین جای از دیدگاه ایرانیان مسلمان، پاسداری شده است.

### نکتهای دیگر

نماز ایرانی، روی به فروغ و روشنایی خوانده میشد، سپیدهدم و گاه هاون، روی بخراسان، گاه نیمـروزان، رو به نیمروز، و گاه پسین روی به خوروران و شبانگاه نیز روی بفروغ ماه یا ستاره، یا چراغ.

چون روزهنگام در آتشکده؛ نماز میخواندند، روی به آتشدان، بگونهای می ایستادند، کمه رویشان بسوی خورشید نیز باشد.

نماز با شستن دست و رو، ایستاده روی به روشنایی انجام می پذیرفت، و این گفتار افزوده بشاهنامه در نبرد بزرگ کیخسرو با افراسیاب آمده است:

دوتایی شده پشت و، بنهاد سر همی آفرین خواند، بر دادگر

نادرستی خود را آشکار میکند، چرا که در نماز ایرانی، دوتایی(؟) شدن (کاری بیش از رکوع)، و سر نهادن (= سجود) نبوده است، و این آیین در هیچیک از کیشهای شناخته شدهٔ باستان نیز دیده نمی شود مگر آنکه با دین اسلام، پدیدار شد. و در آنزمان هنوز دین اسلام آشکار نشده بود.

### نکتهای دیگر:

این گفتار نیز، بارها در افزوده های بشاهنامه آمده است که برای نماز، نمازگزار را به پیشِ خداونــد(؟) می فرستند؛ چنانکه کیخسرو را در جنگ بزرگ با افراسیاب:

بيامـــد، بيكســـو، ز پــيش ســـپاه به پيش خداوندِ خورشــيد و مــاه

و در آن پیشگاه بی پیشگاه، روی نمازگزار را بر خاک می مالند:

بگفت ایـن و بـر خـاک مالیـد؛ روی جهـان شــد، پــر از نالـــهٔ زار اوی

و در گفتار افزایندگان پیش از یکسد بار، این سخن را آوردهاند، باز آنکه نماز ایرانیان باستان ایستاده انجام میپذیرفت. و در همین گونه نماز بی آیین، کیخسرو بخداوند می گوید:

اگر نیستم من، ستم یافته! چـو آهن بـه کـوره درون تافته! نخـواهم کـه پیـروز باشـم بجنـگ نه بـر دادگـر بـر، کـنم؛ جـای تنگ(!؟)

چگونه در اندیشهٔ کس میگنجد که مردم را توان آن هست که جای را بر خداونـد تنـگ کننـد؟ و

این از شگفتی های اندیشهٔ پستِ افزایندگان است. در افزوده ها، افزایندگان بهنگام نماز و نیایش، همواره از «جای پرستش» «پیش خدا» «پیشگاه یزدان» یاد میکنند. باز آنکه در اندیشهٔ ایرانی خداوند را جای و پیشگاه نیست و «ز نام و نشان و گمان برتر است».

ز بهر نیایش سر و تن بشست یکی پاک جای پرستش بجست از آن پسس نهاد از بسر خاک، سر چنین گفت کای داور دادگر

**جنگ ب**زرگ کیخسرو

فرود آمد از بردش نماز بردش نماز

اسفندیار پیش از نبرد با گرگ

اسفندیار، پیش از نبرد با اژدها

ز بهر پرستش سروتن بشست بشمع خرد، راه یزدان بجست بپوشید پیوشید نیایشکنان رفت، دل پرامید بیامد خرامان به «جای نماز» همی گفت، با داور پاک، راز

کیخسرو بهنگام ناامید شدن از جهان

همسی بسود، گریسان و رخ بسر زمسین همسی خوانسد بسر کردگسار آفسرین

دیدن کیخسرو، سروش را بخواب

جو بشنید خسرو؛ دوان شد بخاک نیایشکنان، پیش یزدان پاک همی گفت کای روشن کردگار جهاندار و بیدار و پروردگار

پس از گریز تورانیان از میدان نبرد

این سروده ها، همه از گفتار افزایندگان است، زیرا که در کیش ایرانی، در هـر جـای و هـر گـاه می توان نماز خواندن و نمونهٔ آن، گفتوگوی رستم است، با خداوند، در خوان دویم بهنگام تشنگی:

ت ن رخش و گویازبان سوار زگرمی و از تشنگی شد ز کار پیاده شد از اسب و ژوپین بدست همی رفت پویان، بکردار مست چنین گفت کای داور دادگر همه رنج و سختی، تو آری بسر بیویم همی تا مگر کردگار دهد شاه کاووس را زینهار هما ایرانیان را، ز چنگال دیو مگردان یکی، تیره؛ بازار من اگر داد بینی همی کار من

茶

نمونهٔ دیگر در داستان کاموس کُشانی رخ نمود، بدانگاه که ایرانیان از سرما و برف آزار دیده و در میدان نبرد شکست خورده بودند:

| سیهدار و گردنکشان، آنزمان       |
|---------------------------------|
| که ای برتر از دانش و هـوش و رای |
| از این برف و سرما، تو فریادرس   |

گرفتند زاری، سوی آسمان نه در جای و، بر جای، و برتر ز جای نداریم فریادرس، جز تو؛ کس!

### نکتهٔ دیگر

پیدا است که پیش از آغاز نماز، بهنگام خواندن «سروشباژ» کشتی (میانبند) را میبندند، و نماز را می آغازند، پس این گفتار افزاینده، بهنگام ناامید شدن کیخسرو از پادشاهی، باژگونهٔ آنست:

ببست آن در بارگاه کیان خروشان بیامد، گشاده میان زبهر پرستش سروتن بشست بشمع خرد، راه یزدان بجست(!)

.250

### نکتهای دیگر:

در افزوده ها دیده می شود، سر و تن شستن پیش از نیایش است و اینکه چگونه در میدان نبرد، جایی برای شستن تن پیدا می شود!

سر و تن بشوییم، با پای و دست(!؟) چنانچون بود، مرد یزدانپرست برمرزی ابا کردگار جهان بزمرم کنیم آفرین مهان(!!)

باز آنکه چنانچون در گفتار «سروشباژ» گذشت، پیش از نماز دست و روی را میشستند و سروشباژ را میخواندند.

سخن درست در این، در گفتار گیو آمده است، آنگاه که پدر (گودرز) را بدرود میگوید، تــا بــرای یافتن کیخسرو، براهی دراز و ناپیدا رود:

> تو پدرود باش و مرا یاد دار مگر باشدم، دادگر؛ رهنمای بنزدیک آن نامور کدخدای چو شویی ز بهر نیایش رخان بمن بر، جهان آفرین را بخوان

### نکتهٔ دیگر

در آیین ایرانیان باستان بود که پیش از آغاز بخوردنِ خوراک، آرام و با زمزمه، ستایش یزدان میکردند و بهنگام خوردن، با کسی سخن نمیگفتند، چرا که همگان همان زمزمه را میکردند.

آفرین چنین است:

«اکنون در اینجا می ستاییم اهورامزدا را که جان و راستی را آفرید. آب را آفرید، گیاه

و روشنایی نیک را آفرید، زمین و سرتاسر پیدایش نیک را راستی نیک بهترین است

خوشبختی است

خوشبختی برای کسیکه

راستی را برای برترین راستی (خداوند) بورزد»

و بدانروی که خوردن مَی، با رامش و رامشگر و آواز و گفتار و خنده همراه بود، هیچگاه بـر سـرِ خوان خوراک، می نمینوشیدند، و چون خوردن خوراک بپایـان مـیرسـید، خـوان را یـه گُـل و مُـل میآراستند، و گفتار و خرمی و شادی با آن آغاز میگشت.

افزایندگان چون، از چنین زمزم و آفرین آگاه نبودهاند، چنین میگفتند:

بر آن دادگر شهریار زمین

بزمــزم همــي خواندنــد أفــرين

بازگشتن خاقان و کشیدن کسری به تیسفون

پسـانگه بزمــزم بگفتنـــد زود

بخوردند بشتاب، چیزی که بـود

گریختن خسرو به روم

بزمزم همی توبه کرد از گناه(!)

چو آن جامهها را بپوشید شاه

کشته شدن خسرو، بر دست مهرهرمزد

كجا موبدان موبد اكنون كجا است؟

بزمزم بدو گفت: «بر گوی راست

پادشاهی شاپور دویم

بزمـزم بـر او آفـرين خواندنــد

بزرگان بر او گوهر افشاندند

رفتن کسری بسوی الانان براه دریا

祭

پیش از خوردن نان، سه شاخه یا هفت شاخه گیاه سبز بنام «برسَم» [در اوستا رسر عدم بیش از خوردن نان، سه شاخه یا هفت شاخه گیاه سبز بنام «برسَم را، کنار مینهادند، و بَرِسْمَن عنی در دست می گرفتند، «واژِ خوردن» را یکبار می خواندند، پسانگاه؛ برسم را، کنار می نهادند، و همراه با خوردن خوراک باژ را آرام آرام می خواندند تا خوراک بپایان میرسید.

و چنین است داوریهای نادرست دربارهٔ «برسم»:

نــه گـــاه ســخن بـــود و گفتـــار ژاژ

چـو بَرسـم بديـد، اندرآمـد بـه واز

کشته شدن خسرو بر دست مهرهرمز

دمان، تما در خمان آذر گشسب

نشستند با باز، هر دو بر اسب

کشته شدن افراسیاب بر دست کیخسرو

بیاراست برسم و باژگاه(!)

بيساورد هسرچش بفرمسود شساه

بزم نخستین بزرگمهر با شهریار و دانایان

بزمزم بدو گفت، برگوی راست که تا موبدان موبد، اکنون کجا است گریز شاپور دویم از روم بزمرزم كنيم أفرين مهان بےزاری ایا کودگار جھان بازگشت کیخسرو از توران سجایی که سود اندر آن، بازگاه (ا؟) به بَرسهم شابید و آمد براه چنین گفتارهای درهم و بی گزارش را با گفتار شاهنامه دربارهٔ «باژ» و «بَرسم» بسنجیم: نهادند خوان، پیش ایزدگشسب گرفتند پس واژ، برسم بدست کشتن هرمزد، بزرگان ایران را می و رود و رامشگران خواستند چونان خورده شد مجلس آراستند نیرنگ شغاد بیاورد جامی ز می، شادمان چونان خورده شد، در زمان؛ میزبان مهماني لنبك أبكش نخست از شهنشاه بردند نام چونان خورده شد، می گرفتند و جمام مهماني لنبك أبكش به می، جان خرم بیاراستند چونان خورده شد، جام می خواستند

### نکتهای دیگر:

«اندرز» بزبان اوستایی سه سپومد (عکد (بجای وصیت تازی) روان بوده است، و هرآینه کسی اندرز میکرد و بازماندگان را بکاری فرمان می داد، آنرا اندرزفرمان می خواندند، و اگر فرزند یا هر بازمانده آن فرمان را بجای نمی آورد، گناه کار درشمار می رفت، و گناه او را «گناه اندرزفرمان» می خواندند.

یکی از افزایندگان بشاهنامه که بویی از چنین سخن شنیده بوده است، در بخش افـزودهٔ کیخسـرو، گناه اندرزفرمان را، نخواندن بسیار اندرز شاهان آورده است: ۲

گنهكار باشد بيزدان بسي كه اندرز شاهان نخواند بسي!

### نکتهای دیگر:

نویسندگان شاهنامه، دبیران ایرانی بودند، و چنانکه گذشت آنانرا، در همهٔ زمینه های فرهنگ ایران،

۱- افزاینده چندان از فرهنگ ایران بدور بوده که گمان بر آن برده است که باژ را در باژگاه (= باجگاهِ مرزِ دو کشور) بایستی یافتن! ۲- بهرام فرموشی نیز در فرهنگ پهلوی خود هندرزفرمان را چنین آورده است: «نام گناهی است». (فرهنگ پهلوی، همان ۲۰۵)

آگاهی و دانش بایسته بود.

پیش از برشمردن نادرستی های گفتار افزایندگان، نگاهی به آگاهی نویسندگان شاهنامه بیفکنیم در داستان زال و رودابه، آنجا که زال؛ پرده از راز دلدادگی خویش برمیدارد، با موبدان چنین می گوید:

که از یک، فزونسی؛ نیایمد پدیمد

جهان را فزایش ز جُفت آفرید

سراسر همین است گیتی ز بُن

ز چرخ بلند اندر آمد سخُن

آنچه در چشم مردمان آشکار نمایان می شود، آنستکه چرخ آسمان یکی است و گیتی نیز یگانه است اما آنچه که در فرهنگ ایران دربارهٔ آسمان و زمین و گیتی آمده است چنین است که اهورامزدا دو گوهر و دو نیرو، برای پیدایی جهان و روایی کار جهان پدید آورد:

نیروی نخست سپندمینو که در اوستا ددهه می هدددد م سپنت مَثینیو خوانده می شود که مینوی افزاینده باشد.

دودیگر، آنگرَمینو که در اوستا **سپری (سیدلده** آنگهرَمَئینیو خوانده میشود، و آن نیروی زننده یا تباهکننده است. ا

از رویارویی این دو نیرو است که کار جهان و گردش جان و جهان سامان میپذیرد، زیرا که اگر سپندمینو بتنهایی کار میکرد، برودی گسترش در گسترش، کار جهان را بنابودی میکشاند، اما چون سپندمینو بافزایش جهان بپردازد، و نیروی روبرو که انگرهمینو باشد، از آن بکاهد همواره چرخه آفرینش می چرخد، و هیچگاه با ایستایی روبرو نخواهد شد!

و در این گفتار هم، از چرخ یاد شده است و هم از گیتی، که با همراهی دو نیروی یاد شده جان در آن روان است، و جهان با آن جاودان است.

### نمونهای دیگر:

اکنون بدین گفتار در داستان بیژن و منیژه بنگریم بدانگاه که از گفتـارِ گـرگین دربـارهٔ زیبـایی منیـژه برانگیخته شده برای دیدار او براه میافتند:

> بجوشیدش آن گـوهرِ پهلـوان یکـی آزپیشـه، دگـر کینـهسـاز! بیژن گرگین

چو بشنید گفتار گـرگین؛ جـوان برفتنـــد، هـــردو؛ بـــراه دراز

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیوم، ص۱۰۷.

شاهنامه با این گفتار، از جنبش و روش آن دو پهلوان به بدی یاد میکند، بدانروی که در کیش ایرانی از پنج دیو، یاد شده است، که هر یک از آنها، بتنهایی برای رنجاندن جانِ جهان و مردمان و جنگ و ستیز و دشمنی و آشوب، کار میکند.

این پنج دیو: را چنین بایستی نام بردن:

نياز

;[

ر شگ

کین

خشم!

زیرا که چون برای کسی «نیاز» پیش آید، درگذر زمان، به «آز» روی مینماید.

و چون «آز» زمانی دراز در رگ و خون کسی بجوشد، او را بسـوی رشـگ رهنمون میشود.

و چون «رشگ» بر جان کسی پادشاه شود، او را به سوی کین میکشاند.

و چون «کین» پدیدار شود، خشم برمیانگیزد، و از دیو خشم در نوشته های باستانی با پاژنام «دارندهٔ درفش خونین» یاد شده است، زیرا که جنگ و ویرانی و تباهی پیش می آورد... و سرآغاز همهٔ این نابسامانی ها «نیاز» است و از برای آنکه نیاز پیش نیاید می باید همهٔ مردمان بکار و کوشش و کشاورزی و آبادانی جهان بپردازند، و بدینروی، در ایران باستان «گدا» نبود، و «گداپروری» نیز در شمار بدترین کارها بود، زیرا که به نیرو گرفتن «دیو نیاز»، «دیو آز» در اندرون و اندیشهٔ گدایان یاری می رسانید.

اینجا بایسته مینماید که یادی از انوشهروان مزدک بامدادان کنیم که راست گفت، و جان خویش را بر سر راستی و راستیخواهی باخت، که گفت:

بپیچاند از راستی، پنج چیز که دانا، بر آن پنج، نفزود نیز کجا خشم و کین است و رشگ و نیاز به پنجم که گردد بر او، چیره؛ آز

اکنون بایستی سنجیدن که گفتار یاد شدهٔ شاهنامه در جنبش دو پهلوان بسوی جشنگاه منیژه چه را مینماید؟

«دو دیو از پنج دیو ویرانکنندهٔ جهان، با آنان همراه بود بیژن با «آز» و گرگین با «کین»

با چنین آگاهیها که دو نمونهٔ آنرا یاد کردم، اگر در شاهنامه نادرستیهایی در داستان دین پیش آید، آن ناهمواریها، نه از گفتار شاهنامه است، نه سخن فردوسی.

4

### دربارة اوستا

نخست بدين نكته بايستي پرداختن:

واژهٔ «اوستا» چنانکه برخی گفتهاند از ریشهٔ وید وادی اوستا و سانسکریت (= آگاهی)، یا ویستا (= دانش) اوستایی برنیامده است، زیرا که در سرتاسر اوستایی که در دست داریم این واژه دیده نمی شود، و در نوشته های پهلوی بگونهٔ در وجوم بعو اَپستاک آمده است که در زبان فارسی با دگرگون شدن «پ» به «و» بگونهٔ «اوستا» درآمد، و با چنین دگرگونی، نشاید که آنرا از ریشه «وید» بدانیم زیرا که اگر ریشهٔ آن «اَپس» بوده باشد، و آنرا با «وید» هیچ پیوند نیست.

پیدا است که چون اسکندر گجسته فرمان بسوزاندن دفترهای ایرانی داد، تا زمان به اشکان هیچ نامه و دفتر، در ایرانشهر نبود، و بدینروی آن نامهها را آپستاک خواندند که پدیدار و پیدا و آشکار نبود. واژهٔ آپستاک با دگرگون شدن «س» به «ی» [چنانکه در واژهٔ «پَس» و «پَی» دیده میشود] گونهای از سع وج سو آپیتاک پهلوی، برابر با «ناپیدا»ی فارسی است و چون بلاش به پادشاهی رسید، فرمان داد که سرتاسر ایرانشهر را بگردند، باشد که بخشی از آن نامههای ناپیدا، را بیابند، و چون چنین کردند، همهٔ خانهها و آتشکدههای ایران را بگشتند و از همهٔ آن دوازده هزار و بگفتهای یکهزارودویست دفتر – بیست و یک نسک را یافتند، اما چون زمانی دراز بر نام اپستاک = ناپیدا گذشته بود پس از یافتن دفتر – بیست و یک نسک را یافتند، اما چون زمانی دراز بر نام اپستاک = ناپیدا گذشته بود پس از یافتن

این سخن، داوری من است، که برای نخستین بار در پیشگفتار فرهنگ واژه های اوستایی آوردم، اما یک نشانه از گذشته هست که چنین داوری را بنیرو می کند، و آن گفتاری از دینکرت است که در آن پرسندهای از دانا، می پرسد که: «چرا دین (اوستا، و نمازهای دینی) را به آوازی ناآشنا و نهفته اوستا نام گوییم حمی خوانیم - آ» این گفتار، نشان می دهد که در زمان اشکانیان و ساسانیان نیز زبان اوستایی، برای مردمان ناآشنا و نهفته بوده است، و نهفته چیزی جز ناپیدا (= اپستاک) نیست و بر ایس بنیاد، برای آنکه مردمان از رهنمودهای اوستا آگاه شوند، بزبان پهلوی گزارش (تفسیر) بر نامهٔ اوستایی

۱- نَسک، در زبان پهلوی و فارسی همان دفتر [کتاب] است که چون آنرا بتازی گرداندند. انسخه، خوانده شد.

۲- دستنویس ک۳۵ بخش دویم از انتشارات مؤسسه آسیایی دانشگاه شیراز، رویهٔ ۲۷.

می نوشتند، تا بیاری آن گزارشها، اوستا دانسته شود.

چنین گزارشها بزبان پهلوی و فارسی «زند» خوانده می شود که از واژه سرگردو په هرد آزئینتی اوستایی گرفته شده است که خود از یشهٔ گرد زن(۲)، یا ها سرآمده است که دانستن باشد. پس، کسی که نتواند اوستا را خواندن و دریافتن بناچار می بایستش که از دفتر «زند» یاری جوید،

پس، کسی که نتواند اوستا را حواندن و دریافتن بناچار میبایسنس که از دفتر «رند» یــاری جویــ اما افزایندگان همواره از زند و اوستا با هم یاد کردهاند، آنهم با آوای نادرست «اُست» بجای اوستا:

برافشاند دینار، بر زند و اُست(؟!)

چو خسرو بآب مژه، رخ بشسـت

در ناامیدی کیخسرو از جهان

به پیش جهاندار یزدانپرست

بشد هیربد، زند و استا بدست

در رفتن خسروپرویز بآتشکده آذرگشسب

ز امید گیتی شده پیـر و سست

به کنجی نشستهست با زند و اُست

پرسش هرمز از مهرانستاد

چه پرمایه تـر بـود برتوختنـد(!؟)

همه زند و اُستش همی سـوختند

كشته شدن لهراسب

همي خواند، اندر نهان زنـد و اُسـت

بر آن آب روشن، سر و تن بشست

پایان کار کیخسرو

بشد دور، با دفتر زند و أست

جهاندار یک شب سر و تن بشست

همان

چنانکه گذشت، همهٔ گفتارهای پیشین از دیدگاه زبان فارسی نیز کژه و ناهمواراند.

سخن دیگر آنست که چون بر بنیاد گفتارهای پیشین واژهٔ «اَپستاک» در هنگام اشکانیان پدیدار شد اگر در گفتارهای پیش از اشکانیان نام «اوستا» بهمینگونه بیاید در سخن افروده است، چون در آن هنگام پیشین هنوز نام اوستا پدیدار نشده بود، از آنمیان، در نبرد رستم و اسفندیار، از زبان رستم:

کـه دل را نرانـی بـراه گزنـد!

بخورشید و مـاه و اوســتا و زنــد

در این سخن یک نادرستی دیگر نیز هست و آن چنین است که انبوه گفتارهای زند، در هنگام اشکانیان و ساسانیان پدیدار شد، و بدانهنگام که اسفندیار میزیست، زبان اوستا، برای مردمان ناآشنا و نهفته نبود که «زند» بر اوستا بنویسند!

۱– فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر نخست، رویهٔ ۲۰۳.

۲– همان، دفتر دویم، رویهٔ ۵٦٤.

۳- ریشهٔ زن هنوز در زبان کردی در واژهٔ زانا (= دانا) بر زبان میرود، و در زبان فارسی نیز واژهٔ فوزانه (= فَرزان) کاربرد دارد.

### نمونهای دیگر

چون افزایندگان را از فرهنگ ایران باستان، و از آنمیان از اندیشهٔ زرتشت هیچ آگاهی نبوده است، داوری و گفتارشان درست؛ رودرروی اندیشه زرتشت می ایستد. گفتوگوی پشوتن و اسفندیار را بازخوانیم، آنجا که پشوتن اسفندیار را از نبرد با رستم جهان پهلوان پرهیز می دهد. افزایندگان گفتاری را میان سخن پشوتن می آورند که سخن از همان ناآگاهی میگوید:

بخسب امشب و بامداد پگاه بايوان او، روز؛ فرخ كنيم همه کار نیکوست زو؛ در جهان یکے پاسے آوردش اسےفندیار بدو گفت كر مردم پاكدين گـر ايدونكـه دسـتور ايــران تــويي همسی خسوب دانسی چنسین راه را همه رنج و تيمار ما باد گشت [که گوید که هرکو ز فرمان شاه مــرا چنــد گــویی گنهکـــار شــو تو گویی و من خود چنین کی کنم گر ایدونکه ترسی همی از تنم کسے بے زمانے بگیتے نمرد تو فردا ببینی که در دشت و جنگ پشوتن بدو گفت كاي نامدار کے تا تے رسیدی بتیے و کمان بـــدل ديـــو را راه دادي كنــون دلت خيره بينم سرت پرستيز چگونه كنم من كه تىرس از دلم دو جنگی، دو مرد و، و دو شمیر دلیسر ورا نامور، هيچ پاسخ نداد

برو تا بايوان او، بسي سياه سخن هرچه پرسدش پاسخ كنيم ميان کهان و ميان مهان که بر گوشهٔ گلستان رست خوار همانا نزیبد که گوید چنین دل و چشم و گوش دلیسران تسویعی خـــرد را و آزردن شــــاه را(ا؟) همان دیس زرتشت بیداد گشت بييچد، بدوزخ برد يايگاه] ز فرمان گشتاسب بیزار شو کے از رای و گفتار او پسی کے نم (؟) من امروز، ترس ترا بشكنم بمسرد آنکه نام بزرگی نبسرد چه کـار آورم پـیش جنگـی نهنـگ(؟) چنین چند گلویی تو از کارزار نبد بر تو ابلیس را این گمان (؟) همى نشنوى پند اين رهنمون کنون جامه بر تن کنم ریزریز(۱۱) بدینسان بیکبارگی بگسلم! چه دانم که پشت که آید بزیر دلش گشت بردرد و سریر زباد

در این سروده ها، سخنان افزوده، آشکارا خود را نشان میدهند، اما آنچه پیوند بگفتار دارد همان دو رج است که اسفندیار می گوید:

> همه رنج و تیمار ما باد گشت که گوید که هر کاو ز فرمان شاه

همان دیسن زرتشت، بیداد گشت بپیچد، بدوزخ بسرد پایگاه گاثاهای زرتشت، امروز در دست است، و در آن چند بخش ِبرتر، خود مینماید.

نخست، روشنگری دربارهٔ جان جهان و خداوند، و گونهای (= صفات) خداوند است، اینچنین:

1- بهمن: اندیشهٔ نیک؛ نشان از آنکه خداوند با اندیشهٔ نیک آفرینش را آغاز کرد.

۲- اردیبهشت: برترین راستی و پاکی و زیبایی؛ که ویژهٔ خداوند و آفرینش
 او است.

۳- شهریور: شهریاری آرمانی؛ آن شهریاری که بر جان همهٔ جهان فرمان میراند، و فرمان درست او همهٔ جهان را می گرداند.

۴- سپندارمز: زمین؛ گسترشدهندهٔ نماد مهر و فروتنی.

۵- خرداد: زندگی روی بافزایش و برتری.

۶– امرداد: جاودانگی.

چون نیک بنگریم بجز از اندیشهٔ نیک، نمودِ دیگر امشاسپندان را در چهرهٔ جهان بچشم نیز میبینیم، از زیبایی و راستی و پاکی جهان، و روایسی فرمان خداوند در همه جای، و افزایش و بالندگی گیاهان و جانوران، و مهرِ زمین بهمهٔ باشندگان، رویش و بالندگی در همهٔ جان جهان، و بیمرگی و جاودانگی که در همهٔ جهان روان است، و بدینسان، خداوند همراه با آفرینش خویش است و چشم دل، همه جا و همه گاه فرمان خداوند را در زمین و آسمان میبیند و درمی یابد.

دودیگر: گفتارهای فراوان دربارهٔ راستی، و راستی ورزیدن، و با چنین کار با اشا = راستی و فرمان خداوند که بر همهٔ جهان روان است، همراه شدن.

سدیگر: آبادان کردن جهان و شاد کردن مردمان.

چهارم: پیوند مردمان با یکدیگر و راههای راستی و مهرورزی را با هم

پنجم: پیوند مردمان با فرمانروایان، و بویژه با فرمان روشن... با شاهان ستمگر رودررو شدن، و آنانرا از تخت بزرگی بزیر کشیدن.

در گاثاها از چنین فرمانروایان با نام کوی و سر(د و کَرپَن و س(سه سر یاد می شود، و چنانکه میدانیم کَوی خود برابر با پادشاه است، اما یک برابر دیگر آن «کور» است.

این پیدا است که واژهٔ دیگری در اوستا برای کور داریم؛ سوکورون کد (و ((بالا نم که آوای «کـور» فارسی را نیز در خود دارد، اما چرا شاهان را در گاثاها برابر کور آوردند؟ از برای آنکه آنان هیچ چیـز را بجز خود نمیبینند.

کرپن نیز برابر است با کر و ناشنوا<sup>۳</sup>، و بر این بنیاد شاهان بیدادگر در دیدگاه زرتشت «کـور و کر»اند، که وی همواره مردمان را برای ایستادن در برابر آنان برانگیخته است! پس چگونه میتوان چنین گفتار دروغ را که افزایندگان آوردهاند، از شاهنامه درشمار آوردن؟

### نکتهای دیگر

موبدان، از دیدگاه خویشکاری که خواندن یسنا در آتشکده دارند، به هشت نام خوانده می شوند:

۱- زُوْت: که کار او خواندن یسنا بوده است.

۲- راسپی: که گاهگاه بگونهٔ پرسش و پاسخ، با «زوت» سخن می شد.

٣- آتروَخش: که کار روشن نگاهداشتن آتش با او بود.

۴- هاونان: که هوم را در هاون می کوبید.

۵- آسن تار: که آوندهای فلزی را جابجا می کرد.

۶- آبرتار: که کارش آوردن آب برای کوبیدن هوم بود.

۷و۸- ریت وَشکر، و سروشاورزْ: که کارهای کوچکتر را انجام میدادند.

اما موبدان را ردهبندی، از دیدگاه پایگاه کشوری بر بنیاد گفتار ارداویرافنامه چنین بوده است:

دستور، دادور، هیربد، موبد، دینبردار، افزارمند یا کارمند دیوان (= دولت) و یک گروه دیگر که دانش آموز بودند بنام هاویشت.

از میان این گروه ها، «هیربدان» بکار آموزگاری میپرداختند! ایسن واژه در زبیان پهلسوی سفلوم هیرپت، و در زبان اوستایی اَاِثْرَ پَئیتی سن کل (س مده د این واژه از ریشهٔ د ای (۲)

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر نخست، رویهٔ ۳۷۸.

۲- همان، دفتر سیم، رویهٔ ۱٤۲٦.

٣- همان، دفتر نخست، رويهٔ ٣٥٩.

برآمده است برابر، با دانش، فراگرفتن دانش است ، و بر رویهم آموزگار را می رساند.

این گروه را کار، در فرهنگستانها بود، و هیچ پیوند، با کــارِ آتشــکده نداشــتند، مگــر آنکــه خــود بخواهند، به آتشکده رفته، نیایش کنند.

اما در گفتار افزایندگان همواره هیربد در آتشکده است، و کار آتشکده را سرپرستی میکند:

که بی هیربد، جای ویسران شدهست

دگر هر كجا رسم أتشكده است(؟)

در سخنان افزوده بداستان بهرام گور

رد و هیربد را بهسم برزدند

از آنجــا بــه نــوشآذر انــدر شــدند

در کشتن لهراسب

که بودند با زند و استا بدست

همان هیربد، پیر یزدانپرست

در همان داستان

تنت سوخته ز أتش هيربد

بریده زوانت به شمشیر بد(۱)

رزم گو تلخند در داستان شترنگ

همان بهر نوروز و جشن سده که در پیش آتشکده برنهند سه یک دیگر، از بهر آتشکده فرستاد، تا هیربد را دهند

گفتار افزوده به داستان هرمز و بهرام

همه دامن کُرتهها کرده چاک بزمرم بر او آفرین خواندند (؟!)

رد و هیربد پسیش، غلتان بخاک بزرگان بسر او گرهر افشاندند

ناآگاهی افزایندگان در سخن آینده بیش از همهٔ آن افزودهها، خود مینماید که خسروپرویز پس از غلتیدن بخاک و راز و نیاز با خداوند، چنین میگوید:

به پسیش مسن آرد کسسی دسستگیر دل موبسد و هیربسد، خَسوش کسنم ز بھرامیان ہے کے گےردد اسےیر پرسےتندۂ فےرخ آتےش کےنم

افزاینده نمی دانسته است که در پایه های موبدی، آترو خش پس از زُوت و راسپی جای دارد، و پایهٔ سیوم از پایه های موبدی از آن او است، و همو است که بایستی همواره آتش را در آتشکده روشسن دارد، و چون چنین خویشکاری از آن او است پس آتش پرست ، همو است، و چنین کس را افزون بر داشتن نژاد از خاندان موبدان، سالها بایستی در فرهنگستان آموزش دیدن، پسان به گروه موبدان اندر شدن، و ماهها و سالها بایستی در پایه های

۱- فرهنگ واژههای اوستایی؛ همان، دفتر یکم، رویهٔ ۲۳۸

۲- بنگرید به گفتار آتش پرست در پایگاه اینترنتی بنیاد نیشابور، www.Bonyad-Neyshaboor.com.

سروشاورز و ریتوشکر و آبرِتاروآسن تار... کوشیدن، تا بپایهٔ آتـشپرسـتی رسد. پس چگونه شاید؟ کسانی را که هیچ آموزش ندیدهاند، و از هیچیک از پایههای یاد شده نگذشتهاند، یکباره به نگهبانی آتش گمارند؟

وانگاه، مگر بخشبندی سختِ گروههای مردمان، بویژه در هنگام ساسانیان، پروای اندرشدن دیگـر گروه را به گروه موبدان میداد؟

## گذر زمان

### رویدادهای جهان

اکنون بایسته مینماید که شاهنامه را از دیدگاه گذر زمان، و آنچه که دیگران «تاریخ»اش میخوانند بررسيم:

هنگامهای زندگی ایرانیان را از آغاز تا فریدون در «زندگی و مهاجرت آریاییان» گشودهام، و پسس از فریدون که هنگام سه بهره شدن آریاییان و کوچ آنان از ایران بسوی اروپا و آسیای میانین است نامهای [منوچهر، نوذر، زو] نشانهٔ پادشاهی تیرههای گوناگون است در ایران و از هنگام کیقباد. تیرههای ایرانی یادشاهی یگانه برمی گزینند که او را شاه شاهان (کیقباد) نامیدند.

یس از کیقباد، شاهی به کاوس (زنجیرهٔ کاسیان) رسید که سدههای بیشمار، بر ایران فرمان راندند، و چون پادشاهیشان بر بنیاد گزینش انجمن مهیستان ایران نبود در بسا از رویدادها کارهای نــادرخور ناسزاوار می کردند که شاهنامه آنانرا نکوهش کرده است.

گفتار **گودرز** است در انجمن مهیستان ایران:

همى بينم اندر جهان تاج و تخت چو کاووس خودکامه اندر جهان یک اندیشهٔ او همی نغر نیست چو دیوانگانست بی هـوش و رای

بزرگان و شاهان بیداربخت ندیده کسی از مهان و کهان تو گویی بسراش اندرون مغز نیست به هر باد کاید، بجنبد ز جای!

۱- تاریخ واژهایست که ریشهٔ ایرانی دارد، و بگفتهٔ **ابوریحان بیرونی** چون بهنگام عمر چکی (سندی) آوردند که روشسن نبـود در سـال آینــده بایستی پرداخت شود، یا در سال روان، عمر از **پیروزان** پرسید که شما در ایران در چنین رویدادها چه میکردید؟ پیروزان پاسخ داد کسه مــا را گاهشماری بود بنام «ماهروچ» (= ماهروز) که بر بنیاد آن میتوانستیم روز و ماه و سال هر چک را دریابیم! پس، عمـر؛ مـاهروچ را بــه «مُــورخ» گردانید. و از آن مصدر تاریخ را برآوردند. و ازآنپس، واژهٔ تاریخ در زبان و جهان تازیان روان گردید. [چَک نیــز واژهای ایرانــی اســت (کــه بگونهٔ الصّک تازی درآمد)، و پسان که در جنگهای چلیپایی باروپا رفت با گونهٔ «چک» بایران بازگشت]. پس از کاسیان، پادشاهی به کیخسرو تیرهٔ پارس کهن در آذربایجان میرسد، و در آنزمان بدنبال رویدادی سخت و جانفرسا نیمهٔ فرازین ایران را تباهی و درد و رنج و مرگ میرسد... و نرمنرم پادشاهی لهراسپ از سوی بلخ پدید میآید، و پس از چندی لهراسپ به گشتاسپ (در ریوند باستانی که نزدیک نیشابور امروز است) میسپارد.

چون چندی با نبرد هیونان میگذرد، پادشاهی از خراسان به خوروران (اسفندیار) و پس از او به بهمن (منوا) میرسد.

فرزندِ بهمن هومای (= هوماد؛ مادِ نیک زنجیرهٔ شاهان ماد) است که در نامههای امروز جهان شناخته تراند و پس از هُمای (= ماد) پادشاهی به «داراب» میرسد که زنجیرهٔ کوروشیان باشند.

آنگاه زنجیرهٔ داریوشیان با نام «دارای دارایان» پدید میآید که پس از چندی کارشان به آسوب و سستی میرسد، و اسکندر آنانرا شکست میدهد!

شگفت آنست که آن گروه از ایرانیان و استادان(!) ایرانی که سر بر فرمان اروپاییان دارنـد بـر ایـن دیدگاه اروپایی، پای میفشارند که ⊢گر شاهنامه رویدادهای ایران را در بر دارد، چرا در آن از زنجیرهٔ هخامنشیان که روزگار آنان هنگامی بیمانند و درخشان بوده است یاد نشده است!−

واژهٔ داریوش در سنگنوشته های هخامنشی بیشتر بگونهٔ کرتار (فاعلی) ۱۳۳۳ ۱۳۳۳ ایس آتا ۱۳۳۳ می ایستا و یکی دو جای نیز از آن بگونهٔ کرده (مفعولی) ۱۳۳۳ ۱۳۳۳ ۱۳۳۳ می شود. یاد می شود.

پس اگر نشانه های دستوری «اوش» و «اوم» را از آن برداریم آنچه که برجای می ماند «دَرَو» است که در شاهنامهٔ ما بگونهٔ «داراب» یا «دارا» آمده است.

اگر دیگران بکشورگیری داریوش سربلند میکنند، ما را میباید به یک کار بس بـزرگ دانشـی نیاکانمان که در زمان هخامنشیان، در جهان رخ داد، سـرفراز بـودن، و آن کنـدن آبراهـهای اسـت کـه دریای سرخ را به رود نیل و آنگاه بدریای مدیترانه میهیوندد!

این رویداد بزرگ دانشی جهان در دوهزاروپانسد سال پیش، بیگمان هزاران بار بزرگتر از کار کندن کانال سوئز بر دست فرانسویان سدهٔ پیش است که در این دفتر نمیتوان بدان پـرداختن. امـا اروپائیـان بهنگام خاکبرداری، سنگنوشتهای از داریوش را پیدا کردند، که در آن، داسـتان کنـدن آبراهـه و یـاری کارگران دیگر کشورها در کندن آن آمده است!

یونانیان در دفترهای خویش از چند آبراههٔ دیگر نیز که در یونان و بفرمان ایرانیان کنده شده است، یاد میکنند از آنمیان آبراهه «آتوس» است که هنوز دو بخش از دریا را در یونان بیکدیگر در پیوند دارد!

چنین رویداد بزرگ دانشی؛ در جهان، که بسا برتر از لشگرکشیها و نبردهای داریـوش اسـت، از دیدگاه پژوهشگران اروپایی بدور مانده است. اما ایرانیان آنرا فراموش نکردهاند، و ابوریحان بیرونی از آن یاد کرده است٬ و شاهنامه نیز از آن چنین یاد میکند:

ز پستی برآمد، بکوهی رسید بفرمود کر هند و از رومیان گشایند از آن آب دریا، دری چو بگشاد داننده، زان آب؛ بند

یکی بیکران، ژرف دریا بدید بیارنسد، کسارآزموده ردان رسانند رودی بهر کشوری یکی شهر فرمود پس، سودمند

نکتهٔ دیگری که می توان بر آن انگشت نهادن گفتار شاهنامه است دربارهٔ داریوش؛ اینچنین:

شدی با زبانش، دل تیخ کُند سرافراز گُردان و گندآوران سرش را همی، تن؛ بسر نشمرد بشمشیر باشیم ورا دل گُسِل یکی مرد بُد تیز حدارا- و، تند چو بنشست بر گاه، گفت ای سران کسی کاو ز فرمان ما بگذرد اً گر هیچ تاب اندر آرد بدل

این سخنان، نیک نمایاندهٔ منش و رفتار داریوش است زیرا که وی بر بنیاد سنگنوشتههای خویش بارها و بارها با مرزبانان گوشه گوشهٔ ایرانشهر بجنگید و ستون بندیان دست وگردن بسته که پیش داریوش ایستادهاند و آنکه زیر پای وی افتاده است همه ایرانی بودهاند که با گذر پادشاهی از تیرهٔ کوروشیان به تیرهٔ داریوشیان همرای نشدند و در این رهگذر از همه بیشتر پادشاهِ تیرهٔ ماد آسیب دید که پس از پنج بار نبرد چون داریوش بر وی چیره شد، او را بگرفت و دست و پای و زبان و گوش و بینی بریده او را به ستون کاخ خودش بست تا جان دهد.

از میان رویدادهای هنگام هخامنشیان، این گفتار تاریخ گردیزی نیز، درخور نگرش است: «رسم مهر نهادن بر درم، او آورد، و مرحلهٔ «برید» نهاد، و اسپان برید را دُم بریدن او فرمود، و شهر دارابکرد او بنا کرد، و «دارابشاه» بمصر، او بنا کرد». که در این گفتار گزیده؛ میخ درم و دینار و دیوان برید، و پیوند ایران و مصر و ساختن تختجمشید یاد شده است.

اما اگر در شاهنامه، بیشتر؛ دربارهٔ هخامنشیان گفتار نیامده استِ آن نیز گناهِ یونانیان است که همهٔ دفترهای دانایان ایران را به آتش کشیدند و بهری از آن را به یونان بردند تا مایهٔ دانشِ دانشمندان آنان گردد.

اکنون با چنین گفتار، می توان به برخی از داستانها که افزایندگان بشاهنامه اندر کردهاند، پرداختن.

۱- ابوریحان بیرونی، تحدید النهایات الاماکن لتصحیح المسافات المساکن، ترجمهٔ احمد آرام، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۵۲، رویهٔ ۲۳. ۲- تاریخ گردیزی، همان، رویهٔ ۱۱۲.

#### نمونة نخست

رفتن شاپور دویم در زیِّ بازرگان به روم، و به بند افتادن وی، و فرمان قیصر، که او را در پوست خــر کنند.

از آنپس تاختن قیصر بایران، و ویران کردن آبادبوم و همه را کشتن و بازگشتن به روم و رهایی شاپور بر دست دخترک پرستنده، و بازگشت بایران، که با خرد هماهنگ نیست، و در جای دیگر دربارهٔ آن سخن راندم.

اما، چنین داستان در دفترهای رومیان و داستان (تاریخ) آنان نیامده است، و در جای خود، یکایک سخنان آن داستان بلند را شکافتهام که از دیدگاه سخن و دستور و خرد نیز، افزوده بودن آن، بشاهنامه روشن گشت.

### نمونهای دیگر:

داستان رفتن بهرام گور بنمایندگی از خود، بسوی هندوستان و رویـدادهای شـگفت سـراپا افسـانه و دروغ که در آن داستان آمده است، و در جای خود آنرا شکافتهام.

举

خوشبختانه این داستان نیز در نوشته های هندوستان نیامده است.

### نکتهای دیگر:

بآرام بر تخت شاهی نشست بفرمسود کساو را نهادنسد نسام که آرام شاهان فرخ پسی است چو پیروز از آن روز تنگی برست یکسی شارسان کرد پیسروز رام جهاندارِ گوینده گوید ری است

یک: جهاندار گوینده، کیست؟

دو: اما، ری از کهنترین شهرهای ایرانی است که نام آن در وندیداد نیز «بگونهٔ رگ» آمده است و بر این بنیاد نشاید آنرا برآوردهٔ پیروز، درشمار آوردن!

سه: آرام شاهان نادرست است: آرامگه شاهان!

**چهار**: اما هیچیک از شاهان ایران در ری نزیستند، و تنها افراسیاب بود که بهنگام پیروز شدن بر نوذر اَنجا را بپایتختی برگزید!

پنج: سخن در لت دویم از رج دویم نادرخور است، زیرا که در لت نخست از پیروز

# رام، یاد شده بود که همانا نام آن شهر ساختگی بوده است.

### نکتهای دیگر:

در داستان خاقان بهنگام نوشروان:

به سُغد اندرون بود خاقان. که شاه ز خویشان ارجاسپ و افراسیاب همــــى گفـــت خاقـــان: ســـــپاه مــــرا از ایدر سپه سوی ایران کشیم هممه خماك ايسران بچمين أوريسم

بگرگان همی رای زد با سیاه شده سُغد یکسر چو دریای آب زميين برنتابد، كيلاه ميرا وز ایسران بدشت دلیران کشیم همان تازیان را بدین آوریم

یک: افراسیاب یادشاه توران بود و توران بهنگام کیخسرو در یک رویداد بزرگ زمینی از میان رفته بود، [بنگرید بداستان ایران بر بنیاد گفتارهای ایرانی، دفتر دویم] چنانکه بخش فرازین ایران نیز بهمراه کیخسرو از میان رفت.

دو: ارجاسی یادشاه هیونان بود، تیرهای که پس از تباهی توران در همان دشتها مىزيستند، و همزمان با گشتاسپ بودند و كم كم، يكهزار سال پس از افراسياب

سه: سپاه مرا زمین برنتابد... «کلاه مرا» بدنبال آن نادرخور است.

چهار: ترکان بت پرست آنزمان، میخواستند، تازیان بت پرست همان زمان را بکدام دين بياورند؟ به كيش بتيرستي؟!

### نمونهای دیگر:

در داستان جانشینی هرمز پور کسری بجای کسری:

نبشتند عهدى بفرمان شاه چو قرطاس رومی شد از باد خشک

که هرمزد را داد، تخت و کالاه نهادند مهری بر او بر ز مشک

نخستین بار، «کاغذ» در چین پدیدار شد، و پیش از آن بر چرم یا چوب توز [چنانکه یاد شد] یا گونهای پارچهٔ ابریشمین مینوشتند.

آنگاه پیرامون پیدایی اسلام، در شهر خانبالغ از دیار سغد برای نخستین بار کارخانهٔ كاغذسازي يديدار شد.

نام کاغذ بزبان پهلوی والسعو کوراسک و در زبان فارسی «کُراسه» بود، و هنوز

در افغانستان دكانهای «كُراسهفروشی» دیده می شود.

آنگاه این نام بگونهٔ تازی «قرطاس» درآمد، و بدانهنگام در کشور روم چنین کارخانهای نبود، که از فرآوردهٔ آن بتوان با «قرطاس رومی» یاد کردن.

نمونهای درست را از آنچه که رنگ افسانه بخود گرفته است، در ساختن آتشکدهٔ آذرگشسب بهنگام کیخسرو [پیش از سه هزار سال پیش] در شاهنامه می بینیم:

بهنگام پیروزی کیخسرو و گودرز بر دژ بهمن، گفتاری آمده است:

یکی گنیدی تا به ایر سیاه بفرمود خسر و بدان جایگاه

درازا و پهنـای او، ده کمنـد بگرد اندرش تاقهای بلند

بــرآورد و بنهـاد آذرگشســب ز بیرون چو نیم از تگِ تازی اسپ

رج پایانین در نمونهها، گونهگون آمده است. چو نیمی تک، ز نیم تک، دژ بر تک، چو نیمی یکی، دو تک از تک، دو یک از یک، زبیرونش نیمی -یکی، (ر.ک. به خالقی مطلق ۲۶۷-۲). از برابر نهادن همهٔ این نمونهها می توان چنین برآوردن: «ز بيرونْشْ؛ دژ، يک تکِ تازي اسب» (= بيرون آن گنبد، دژي «برآورد» (لت دويم) باندازهٔ تکِ اسب = یک میل ۱۵۰۰ گز ۱۶۲۰ متر = ۸۱۰ متر کنونی)

و درازای دیوار بیرونی آتشکدهٔ آذرگشسب اکنون نیز نزدیک بهمین اندازه است.

## نکتهای دیگر:

در افزودهها، بسی؛ از زره رومی، تَرگ ِ رومی یا رومی کلاه، و یا رومی عمود یاد شده است:

یک: باز آنکه پیشتر از آنکه روم [و یونان که در نامههای ایرانی روم خوانـده مـیشـود] در جهـان یدیدار شوند، نشاید چیزی که ساخته و برآوردهٔ روم باشد، در ایران بکار رود.

دو: پس از پدیدار شدن آن کشور نیز برای ایرانیان که خود؛ تختنشین جهان بودهاند مایه شرمساری و سرافکندگی بود که چیزی از ساختههای آن کشور را بکار گیرند. چنانکه در نبردی که میان ایران با رومیان بوده باشد، ایرانیان از کلاه رومی، یا زره رومی بهره برند!

سه: در هیچیک از سنگ نگاره های ایرانی نیز دیده نشده است که ایرانیان پوشش و یا زره و جنگافزار رومیان را داشته باشند.

اما در افزودهها، همواره از فرآوردههای رومی یاد می شود. نمونه را:

بیوشد سرش را به رومی کلاه

که؟ جویـد کنـون، نــام نزدیـک شــاه

ķ

همه مانده بودند، ایرانیان ندادند، پاسخ جز از گستهم

شده سست و سوده، ز آهن میان که بسود اندرآورد، شیر دژم

هنگام کیخسرو، پیش از چهارهزار سال پیش؛ روم، در جهان پدیدار نشده بود، و یونان نیز (که در نوشتههای ایران از آن با نام روم یاد می شود) ۲۸۰۰ سال پیش بنیاد گرفت.

#### در دنبالهٔ همان داستان:

بیارند و تیخ و سنان و رَمیح(!) یکی تبوده کردند، نزدیک شاه بفرمود شاه جهان تا سلیح ز برگستوان و ز رومی کلاه

از سلیح و رمیح (نیزهٔ تازی) بگذریم، باز در همان زمان از کلاهخود رومی یاد شده است.

### در نبرد پهلوانان:

یکی تنگ بربست شبرنگ را

بیوشید رومی زره، جنگ را

### یادکرد از زره رومی در همان نبرد

دوباره، درخواستن بیژن زره سیاوخش از گیو:

دهد مر مرا خود و رومی زره

عمود رومی بجای گرز:

به رومی عمود، آنگهی پیور گیسو

در پیام افراسیاب نزد کیخسرو:

هممي گشمت بما گُمردِ رويمين نيمو

ز بند زره برگشاید گره

بگشتند با یکدگر ناگزیر

به رومنی عمنود و بشمشیر و تیسر

پیدا است که همهٔ این سخنان نادرخور است، چه از دیدگاه زمان، که هنوز، روم در جهان پدیدار نشده بود چه از دیدگاه سنجش خرد، پس از پدید آمدن روم که ایرانیان هیچگاه پروای آنرا نداشتهاند که کلاهخود کشوری دیگر را بر سر نهند، بویژه بهنگام نبرد با روم!

اما در شاهنامه یکبار این واژه، درست بکار رفته است، آنجا که **نوشزاد** پسر کسری که بکیش مادر

خویش مریم بود و مسیحی، در نبردی که با سپاه خسرو یکم کرد، پیروزشیر، پیر دانای ایرانی پیش از جنگ برای پند دادن به نوشزاد پیش سیاه می آید و در میان سخنان میگوید:

اً گر، پیل و شیر دمنده نهای

تو با شاه کسـری بسـنده نــهای

پیاده شـو از بـاره، زنهـارخواه بخاک افکن این گرز و رومی کلاه

پیدا است که نوشزاد مسیحی که بیاری روم؛ آهنگ گرفتن ایران کرده است، با ارج نهادن بکشور مادرش گرز رومی بدست، کلاه رومی بر سر نهاده است، و ایـن تنهـا گفتـار شـاهنامه اسـت دربـاره جنگافزار رومی، که **پیروزشیر** بدو پند میدهند و میگوید که این گرز و کلاه رومی را بخاک افکن!

### نکتهٔ دیگر

امروز کمابیش، همهٔ جهانیان میدانند که دو برادر «مارکوپولو» چون از ایران بازگشتند، با خود پرنیان و پرند [پارچهٔ ابریشمین] از ایران به اروپا بردند، و پیش از آن از چنین جامه در اروپا سـراغ نــداریم، اما افزایندگان ناآگاه این جامه را نه تنها بر تن ایرانیان که بر تن تورانیان نیز کردهاند:

ز فرش جهان شد چو رومی یرنــد

خداوند ایران و نیران و هند

داستان رستم و شغاد

جهان شد بكردار رومى پرند

سوی نیمروز اندرون تــا بــه ســند

پاسخ نامهٔ پیران ویسه از گودرز

بيوشميد آن جان ناباک اوي

به دیبای رومی تس یاک اوی

رزم برته با کهرم

### زمان

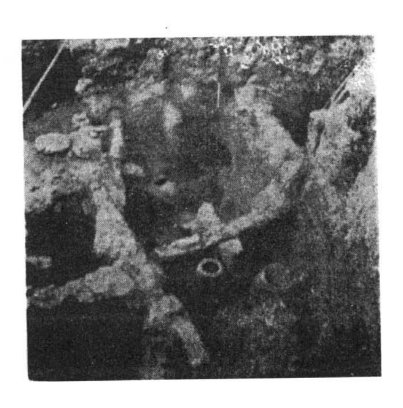
پیدا است که آنچه را که در شاهنامه آمده است، میباید بر بنیاد «داستانِ ایران در گذر زمان» سنجیدن، چنانکه در این رج بهنگام جمشید:

سبک، خِشت را کالبد ساختند

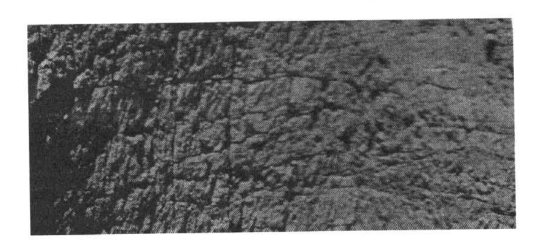
هرآنچ از گِل آمد، چــو بشــناختند

این سخن نشان میدهد که نیاکان ما با دستیابی به گِل، نخست آوندهای گلین را بساختند، و پس از چندهزار سال، به كالبد خِشت دست يافتند.

باستانشناسی امروز، نیز این گفتار را براست میدارد، زیرا که در کاوش تپههای باستانی که بسیش از دههزار سال بر آنها گذشته است، آوندهای گلین دستساز یافتهاند، اما بـدانهنگام هنـوز، خشت دیوارها، دستساز، و بی کالبد بوده است.



نمونهٔ آن، ساختمانی در گنج درهٔ کرماشان با زمانی پیرامون ۱۰۴۰۰ سال پیش که آوندهای پیداشدهٔ آن در نگاره دیده می شود، اما خشت هایی که ساختن آن بکار رفته است بی اندازه و بی کالبد است.



بدنبال سخن یادشده این رج آمده است: بسنگ و به گِل، دیو؛ دیـوار کـرد به خشت از برش هندسی، کار کـرد و چنین اندازه را در ساختمانهای هشتهزار سالهٔ تپهٔ زاغه، و یـک نمونـهٔ یافـتشـده از شـاهرود میبینیم که آن نیز هشتهزار سال پیشینه دارد.'

۱- دنباله، و گستردگی این رویدادها را در داستان ایران بر بنیاد گفتارهای ایرانی ببینید!

بر این بنیاد، اگر در نوشته ای از داستان سفال بگونه های دیگر یاد شود، و از «اندازه» پیش از «آوندهای گلین» سخن آید، نادرست مینماید، و با زمان گذشته بر داستان ایران، همخوان نیست!

نمونه را از کهن ترین رویدادهای شاهنامه برگزیدم، تا داوری خوانندگان دربارهٔ رویدادهای نو، آسانتر شود!

### نمونهای دیگر:

داستان کافور مردمخوار، و شهری که در آن میزیست، و نبرد پهلوانان ایسران با او، همگی نادرست است، زیرا که داستان جهان، نشان از آن ندارد که در آسیا، در نزدیکی سغد، یا جایگاه سمرقند و بخارا، و پایگاه ایرانیان نژاده، مردمانی بوده باشند که خوراک آنان گوشت دیگر مردمان بوده باشد.

پیدا است که در اروپا چنین مردمان میزیستهاند، چنانکه تا یکی دو سده پیش در بخشهایی از اسکاتلند، گوشت مردم فروخته می شده است، اما داستان «کافور» و شهر او بنام «بیداد»(!) از بُن ساختگی است، و اگرچه یکایک سخنان را در جای خویش شکافته م، اما یک نگرش کوتاه به چند رج آن، ساختگی بودن آنرا نیک نشان می دهد:

وزآنجایگ اشگر اندرکشید کجانام آن شهر، بیداد بود همه خوردنی شان ز مردم بدی بخوان چنان شهریار پلید پرستندگانی که نیکو بدی از او ساختندی بخوان بر خورش

بیک منزلی بر، یکی شهر دید دژی بود و از مردم آباد بود پریچهرهای هر زمان گم بُدی نبودی بجز کودک نارسید بدیدار و بالا، بی آهو بدی بدینگونه بد، شاه را پرورش

از همین گفتار کوتاه، ناراستی داستان برمی آید:

یک: نام شهر را «بیداد» نشاید نهادن، بدانروی که نام شهر، بهنگام بنیاد نهادن آن بر زبان روان می شود، و با «بیداد» نشاید، شهری را بنیاد کردن.

دو: شهر بود؟ یا دژ بود؟ پیدا است که شهرهای باستانی را همه دژ بوده است. سه: آبادی شهر...

چهار: ...در جاییکه خوراک مردم، مردم است، چگونه شاید؟

پنج: پیدا است که اگر خوراک یک شهر گوشت تن مردم باشد، هر چند روز یکبار یکی را نمیکشند که پیوسته و هر روز، بایستی مردم را کشتن و گوشت آنان را

فروختن.

شش: چون مردمان یک شهر، آشکارا مردمخوار بوده باشند، درست نمی نماید که گاهگاه پریچهرهای «گم شود» [و پنهانی او را بکشند].

هفت: سخن از مردمان شهر بود، نه از شهریار!...

هشت: ...و در رج چهارم، خوردن گوشت مردم تنها به شهریار بازگشت.

نُه: پرستندگان را کنش «بودند» باید.

ده: در رج پنجم، از بالای بلند پریچهرگان یاد می شود، باز آنکه در رج پیشین از کودک نارسید! و کودک نارسیده را بالای بلند نیست.

یازده: «پرستندگان» را در رج ششم «از آنان» باید نه «از او».

پیدا است که کژه گویی افزایندگان بس بیشتر از آنست که گذشت و در جای خویش نشان دادهام، اما چنانکه یاد شد، در «یک منزلی» سُغد، از بودن چنین شهر، آگاهی بما نرسیده است.

### نمونهٔ دیگر

در داستان کاموس کشانی، از یکی از دشمنان ایران بنام «شنگل» پادشاه هندوستان یاد می شود پسان... از پسِ گذرِ چندهزار سال، در داستان افزودهٔ رفتن بهرام گور به هندوستان، هنوز نام پادشاه هندوستان «شنگل» است، و چنین داستان، چگونه شاید؟

### نمونة ديگر

«همان داستان، رفتن بهرام گور بنام فرستاده، بسوی هندوستان، و هنرنمایی او در نبرد با کرگ و اژدها و کشتن آن هر دو پتیاره را، که همهٔ سپاه هندوستان را یارای رودررویی با آنها نبود و زناشویی با دختر شنگل و گریز او بایران، همه افزوده درشمار است، زیرا که در داستان هندوستان، چنین رویداد شگفت دیده نمی شود... و هیچیک از پادشاهان آنان را در هنگام ساسانیان، نام؛ «شنگل» نبوده است!

### نمونهٔ دیگر:

بخش نخست ساختن «تخت تاقدیس» بفرمان خسروپرویز، ساختگی و افزوده بشاهنامه است:

۱ کنون داستان گوی در داستان ازان یک دل و یک زبان راستان

۲ ز تختی که خوانی ورا تاقـدیس کـه بنهـاد پرویــز در اســپریس

۳ سر مایهٔ آن ز ضحاک بود که ناپارسا بود و ناپاک بود

أزان تازيان نام شاهي ببرد که شاهش، جدا داشتی از گروه رسیده، بهر کشوری، کام اوی گهر، گرد بر گرد او، در نشاخت كــه أن تخــت يرمايــه أزاد بــود یکی تیاج زرین و دو گوشوار که بُد مرز منشور او چون بهشت که از نامداران، وی آمد پدید بران پادشاهی برافزود نیز که ماندهست زو در جهان یادگار همی خواندی نام او دادگر همان شاد بُد زو منوچهر نیـز بران تخت چیزی همی برفزود فراوان بيفزود بالاي تخت وزو همچنان تا به گشتاسپ شد که: «کار بزرگان نشاید نهفت» فزونی چه داری بدین کارکرد پس از مرگ ما را که خواهد ستود» بدید از در گنج دانش کلید همي کرد پيدا چه و چون و چنـد بران تخت کرد او به فرمان شاه ز شاهان هر آن کس که آن گاه دید ز زر و ز سیم و ز آج و ز شیز ز بی دانشی کار یکباره کرد همی دست بر دست بگذاشتند كجا گشته بُد نام أن تخمت پيـر بران آرزو سوی دیگر شتافت ازان پس که کام بزرگی براند

بگاهی که رفت آفریدون گرد یکی مرد بُد در دماوند کوه كجا جَهن بُرزين بُـدى نـام اوى یکی، نامور شاه، را تخت ساخت که شاه آفریدون بدو شاد بود درم داد مر جهن را سی هنزار همان عهد ساری و آمل نوشت بدانگه که ایران، به ایـرج رسـید ۱۲ جهاندار شاه آفریدون سـه چیـز ۱۳ یکی تخت و آن گرزهٔ گاوسار ۱۴ سدیگر کجا هفت چشمه گهر ۱۵ چو ایرج بشد زو بماند این سه چیــز ۱۶٪ هر آن کس که او تاج شاهی پســود ۱۷ چو آمد بـه کیخسـرو نیکبخــت برین هم نشان تا به لهراسپ شــد ۱۹ چو گشتاسپ آن تخت را دید گفـت ۲۰ به جاماسی گفت: «ای گرانمایه مرد ۲۱ یکایک ببین تا چه خواهی فزود ۲۲ چو جاماسب آن تخت را بنگریــد ۲۳ بسر و بسر شهمار سیهر بلند ۲۴ زکیوان همه نقش ها تبا به ماه ۲۵ چنین تا بـه گـاه سـکندر رسـید همی برفزودی بر او چنـد چیـز مر آن را سکندر همه پاره کسرد ۲۸ بسی از بزرگان نهان داشتند ۲۹ بدین گونه بُد تا سر اردشیر ۳۰ ازآن تخت جایی نشانی نیافت ۳۱ بمرد او و آن تخت ازو باز مانــد

زبان تازی

۳۲ بدین گونه بُد تا به پیروز شاه ٔ رسید آن گرامی سزاوار گاه

۳۳ ز هر کشـور مهتـران را بخوانـد اُ زآن تخت چندی سخنها برانـد

۳۴ ازیشان فراوان شکسته بیافت به شادی سوی گرد کردن شتافت

رج ۱- هیچکس بخویشتن فرمان انجام کاری را نمی دهد.

رج۲- تختی را که تازیان درهم شکستند، چگونه خوانندهٔ شاهنامه آنرا تاقدیس میخواند؟ رج۳- «آن یکدل و یکزبان راستان» نامبرده در رج نخست، به ضحاک ناپارسا و ناماک برگشت!

رج۴- «بگاهی» نادرست است: بدانگاه! آفریدون نیز در گفتار فردوسی «فریدون» است.

رج۵- چرا بایستی کسی را که چندان هنر دارد، جدا از دیگران داشتن؟

رج۶- و آن مردِ جدا از گروه چگونه کامش به «هر کشوری» رسیده بود؟

رج۷- چرا از آن «تخت نامور» نامی در جهان نمانده است؟ نیز؛ چون جهن برزین تختی جداگانه از تخت ضحاک رفت؟ رج۸- تخت را چگونه «آزاد» توان خواندن؟

رج ٩- تاج ازآن شاهان بوده است، نه ازآن یک درگر (= نجار).

رج ۱۰- فرمان آمل و ساری را برای چه کس نوشت؟ آمل جایگاه شهر «کوس» باستانی و پایتخت فریدون بود<sup>۱</sup>، و نشایستی که دو پادشاه را در یک شهر گنجاندن! لت دویم نیز بیپیوند مینماید... افزاینده را رای بر آن بوده است که بگوید، مرزی که منشور آنرا برای جهن برزین نوشتند، چونان بهشت بود.

رج ۱۱- ایران هیچگاه به ایرج نرسید، و آن انوشهروان بهنگام پادشاهی فریدون کشته شد! لت دویم نیز بی پیوند و نادرخور است.

رج۱۲- چون هنگام به ایرج رسیده بود، «آفریدون»(!) را نشایستی به تخت وی دست بردن.

رج۱۳– تخت را چگونه به تخت برافزودند؟

رج۱۴- چشمهٔ گوهر چگونه چشمهای باشد؟ و چسان، نام چشمه را دادگر توان خواندن؟

رج۱۵- سه چیز نامبرده را ایرج نساخته بود که از وی بازماند! «زو» در لت دویم نادرخور است: «از آنها».

رج ۱۶- «پسود» در لت نخست را، «برفزود» در لت دویم باید و «همی برفزود» نادرخور است.

رج۱۷- یک: از منوچهر، تا کیخسرو، چند تن پادشاهی کردند نوذر، زو، کیقباد، کیکاووس، و چرا از آنان نامی در میان نیست؟ مگر نه آنست؟ که در رج پیشین گفته شد که هر پادشاه که آن تخت را «پسود»(!) چیزی بر آن بیفزود! دو: لت دویم بی پیوند است، و روشن نمی نماید که چگونه بالای تخت را بیفزودند!

رج۱۸- یک: «تا» در لت نخست؛ جدایی زمانی را نشان میدهد، بازآنکه تخت از کیخسرو «به» نهراسب رسید بی گذر زمان! دو: همچنین است «تا» در لت دویم.

رج ۱۹ - خرد نمی پذیرد که گشتاسپ در همهٔ هنگام پادشاهی لهراسپ، تخت پدر را ندیده باشد.

رج ۲۰- «فزونی چه داری» نادرخور است: «بدین تخت چه می توانی افزودن». رج ۲۰- افزاینده دریافت که سخن پیشین ناهموار بوده است، و با چنین گفتار سست، خواسته است که آنرا بیاراید.

رج ۲۲- یک: جاماسپ نیز پیشتر تخت را دیده بود. دو: لت دویم نیز بیپیوند و نادرخور است.

رج ۲۳ – «چه و چون و چند» نخستین بار در داستان آموزش سیاوخش آمده است که آنرا گزارش کردم چه؛ چیستی (= دانش طبیعی) چون؛ چگونگی (= دانش فیزیک) و چند؛ شمار و آمار (= دانش ریاضی) است، و آنرا با نگاره چرخ بلند نتوان بر تخت، افزودن!

رج۲۴- کیوان بزرگترین و دورترین ستارهٔ در گروه خورشیدی است، و آنرا به «ماه» زمین نشاید پیوند دادن! هرآینه توان گفتن «از کیوان تا تیر» که دورترین و نزدیکترین ستاره ها بخورشیداند. ۱

رج٢٥– دوباره نام چند پادشاه از خامهٔ افزاینده، فرومیافتد.

رج ۲۶– گفتار دوباره دربارهٔ افزودن به تخت.

۱– پیدا است که چندهزار سال پس از آنروزگار، اروپاییان ستارهٔهای نپتون و پلوتون و چند ستاره ریزتر را پیدا کردنـد، در دانـش اخترمـاری ایران باستان کیوان دورترین ستاره بخورشید بُود.

رج ۲۷- تنها همین یک سخن درست و زیبا آمده است.

رج۲۸– بسی از بزرگان، چه را نهان داشتند؟ بایستی روشن گفته شود که بزرگان ایران پارههای آن تخت را پنهان کردند.

رج ۲۹ - سیوم بار از اسکندر تا اردشیر، نامی از پادشاهان برده نشده است.

رج ۳۰- اگر بزرگان ایران پارههای آن تخت را پنهانی نگاهداشتند، چرا بایستی آنها را به اردشیر بازننمایند؟

رج ۳۱- سخن درهم است: «اردشیر بمرد و آن تخت را نیافت و آرزو را بگور برد!»، و این گفتار، درست رودرروی داستان تخت اردشیر در شاهنامه است که، در رج چهارم پس از این می آید!

رج۳۲- یک: چهارمهنگام گذشت شاهان، بی نام بردن از آنان. دو: سخن در لت دویم چنین می نماید، که آن تخت سزاوار به خسرو رسید...

رج ۲۳- ...اما در این رج دربارهٔ آن سخن می گوید...

رج ۳۴ - ...و در این رج پارههای شکستهٔ آنرا می یابد!

杂

افزایندگان چنین گفتار درهم و آشفته و بیپیوند را سرآغاز میکردهاند، برای گفتار درست شاهنامه که با این سخنان آغاز میشود!

> ز ایران، هر آن کس که بُد تیزویـر؛ بـه هنگـام آن شـاه پیروزبخـت

بیاورد پس، تخت شاه اردشیر

بهم بر زدند آن سزاوار تخت

# نمونهای دیگر:

افزایندگان، در هنگام شاپور دویم ساسانی، ویرا بگونهٔ بازرگانی به روم میفرستند، و پس از چنـدی رومیان او را دستگیر کرده، در پوست خرش میکنند، آنگاه:

ببردند بدبخت را بیدرنگ در خانه را قفل برساختند

بدان جای تنگ اندر انداختند

یکی خانهای بود، تاریک و تنگ

تنش را بدان چرم بیگانه داد

کلیـــدش بکـــدبانوی خانـــه داد

که از تـن نگیـرد روانـش شــتاب

بزن گفت چندان دهش نــان و آب

پس؛ نگهبان شاپور، در آن خانهٔ (زندان) تاریک، کدبانویی از رومیان بود...:

بایوان، دگر جای بودش نشست

زن قیصــر آن خانــه را در ببســت

که آن کدبانو، زن قیصر بود، و با آنکه در جایی دیگر نشستنگه داشت، نگهبان شایور نیز بود!... و ىىدرنگ:

> یکی ماهرخ بود، گنجور اوی کے ایرانیان بُد مر او را نے اد کلیـــد در خانــه او را ســـپرد

گزیده بهر کار، دستور اوی یدر بر یدر بر، همی داشت یاد بچرم اندرون بسته، شاپور گرد!

کلید زندان بدست آن ماهرخ میرسد، و قیصر آهنگ نبرد با ایران کرده، بایران میرود و:

نبود آن یالان را کسی دستگیر ز ایران همی برد، رومی؛ اسیر بایران زن و مرد و کـودک نمانـد همان چیز بسیار و اندک نماند یکایک به پیش سکوبا شدند از ایران بی اندازه ترسا شدند

اگر از مرد و زن و کودک کس در ایران نماند، پس آنان که ترسا شدند، که بودند؟

کنیزک دل بمهر شاپور می بندد و چون شاپور از او سوگند می خواهد، چنین سوگند یاد می کند:

كنيــزك بــدادار ســوگند خــورد بزنّار شــمّاس(؟!) و رهبـان گُــرد (پساوا ندارد) بدارای ایران و مهر و نهیب

بجان مسيحا و سوگ صليب(!)

كيست؟ كه او را اندك خرد باشد، و چنين سوگند را باور كند! اما بيش از نهسدوينجاه سال است که چنین سخنان یاوه بشاهنامهٔ ما اندرون شده است، و هیچکس را اندیشهٔ آن نبوده است که ایس سخنان نادرخور را با گفتار درخشندهٔ فردوسی بسنجد و داوری کند!

افزون بر همهٔ این سخنان نادرخور، خرد نمی پذیرد که کسی را در «یوست خر» کنند، و او در چنان جای تنگ که چون چوب سخت می شود چندان زنده بماند، تا قیصر بجنگ ایران رفته و یکسال یس، بازیس گردد. آنگاه کنیزک او را برهاند!

در نامههای رومیان نیز از چنین زویداده یاد نشده است!

# اسکندر در شـــاهـنامـه

داستان سراپای آشفته و دروغ اسکندر پس از کشته شد دارا است که پیش از بررسیِ آن مسیبایــد بــه چند گفتار از دیگران دربارهٔ آن بپردازیم.

杂

**ذبیحاله صفا**، چنین داوری کرده است: ا

هنگام مطالعه در شاهنامه با آنکه نزدیک بتمام الفاظ آن کلمات عَذْب (؟) دریست، باز هم به یک دسته از مفردات عربی باز میخوریم این مفردات عادة ساده و مستعمل و متداولست و در آثار شعرای پیش از فردوسی ودورهٔ او نیز بوفور دیده می شود. الفاظ مهجور عربی در شاهنامه یا اصلاً راه نیافته و یا بحدی نادرست که حکم معدوم دارد. اما الفاظ ساده عربی همچنانکه گفته ایم کم نیست مانند: سنان، رکیب، عنان، غم، قطره، هزیمت، جوشن، سلاح، منادی، قلب، نعره، مریخ، نظاره، ثریا، نبات، حصار، سحاب، عقاب، برهان، فلک، حمله، مبتلی، دُرج، صف، میمنه، جاثلیق، صلیب و امثال آنها.

در داستان اسکندر از شاهنامهٔ فردوسی نفوذ مفردات و حتی ترکیبات عربی (مانند: محبالصلیب، قرطاس، حریر، جزع، الله اکبر، عمود، نعم، بوس و جز آنها) بیشتر از موارد دیگر مشهود است و علت این امر آنست که مأخذ کار استاد طوس درین مبحث اصل یا ترجمهٔ اسکندرنامهٔ عربی بود که

۱- حماسهسرایی در ایران از قدیمترین عهد تاریخی تا قرن چهاردهم هجری، ذبیحاله صُفا، امیرکبیر، ۱۳۳۲، جلد!، رویهٔ ۴۹۷.

اصلاً بیونانی نگارش یافته و سپس بپهلوی و سریانی و عربی گردانده شده و از راه عربی بزبان پارسی درآمده بود.

مطالعه در شاهنامه و علاقه فردوسی بآوردن مفردات پارسی و عدم افراط در ایراد مفردات عربی، بر خواننده ثابت می کند که شاعر زبان عادی و عمومی اهل زبان را که در خراسان رایج بوده است مورد استفادهٔ خود در شاعری قرار داده بود، و ابداً تعهدی در آوردن کلمات پارسی یا خودداری از ایراد مفردات عربی نداشته و ضمناً تحت تأثیر مأخذ کار خود نیز قرار داشته است و بهمین سبب در داستان اسکندر تحت تأثیر یک مأخذ عربی یا ترجمهٔ آن، که طبعاً حاوی مفردات بیشتری از عربی بوده، لغات تازی بیشتر بکار برده است.

بنابراین چگونه ممکن است فردوسی با ایس آگاهی که نسبت به کردار اسکندر در ایران دارد و او را چون ضحاک و افراسیاب میداند دوهزار بیت شعر در بزرگداشت او بگوید آنهم با زبانی که درخور سنجش با بقیه شاهنامه نیست.

پروفسور هلمهارت کانوس کِردِ Helmhart Kanus-credé از آلمان فدرال در سخنرانی خود هنگام برگزاری نخستین جشن طوس ۱۳۵۴ (۲۵۳۴) در گفتاری بنام «فردوسی و اسکندر: اسطوره و تاریخ در حماسهٔ ملی ایران» میگوید ا:

«با همهٔ اینها در شعرهای فردوسی واژهٔ تند و تلخی درباره رویدادهای مربوط تاختوتاز اسکندر نمی یابیم. به جای آن، فردوسی می گوید:

دل پادشا، گشت با داد جفت

چو اسکندر این نیکوییها بگفت

بر آن دادگر شهریار زمین

ز ديــوان برامــد يكــي افــرين

(شاهنامه مسکو، ج۷، ص۶)

...ترجمه سریانی اسکندرنامه در سده نهم به زبان تازی برگردانیده شد، ایس ترجمه گم شده اما دینوری، المبشر و فردوسی از آن استفاده کردهاند.»

۱- مجموعة سخنراني هاي نخستين جشن توس، ۲۵۳۴ شاهنشاهي [۱۳۵۴ خيامي] رويههاي ۱۶۴–۱۵۱.

زبان تازی

# داوری دیگر:

نوشته اند که فردوسی داستانهای گوناگونی را که گیرایی و تازگی کمتری داشتند، و بعدها اخلاف و مقلّدانش آنها را زنده کردند، از قلم انداخت، و در اثر خود بدانها نیرداخت. ا

# داوری دیگر:

«چنین بنظر می رسد که تمثال تاریخی اسکندر هم باید در تاریخ منظوم ایران انعکاس یافته باشد. ولی در حقیقت این مرحله یکی از مراحلی است، که خیلی کم جنبهٔ تاریخی دارد و با افسانهها و خیالبافیها در شاهنامه آمده است. اسکندر بعنوان غالب و متصرف نشان داده نشده، بلکه پادشاه قانونی ایران و آخرین پادشاه کیانی است. در تاریخ نگاری قرون وسطی اسلامی بطور کلی نکات و حقایق واقعی ذکر نشده، بلکه رومان اللینیستی (هلنیستی) «درباره اسکندر» (اثر اصلاح شدهٔ اساسی، که باصطلاح «کالیستنس دروغی» نامیده می شود) با شقوق افسانههای محلی، خاص ایرانی و اسلامی بوجود آمده است. در اینمورد هم تضاد بین تمایلات ایرانی زرتشتی و اسلام در تنویر و تجسم تمثال جهانگیر مذکور، که بهیچوجه قابل وفق دادن نیست هویدا است، همان تضادی که در شاهنامه انعکاس یافته است... بدین ترتیب در قسمت مربوط به اسکندر ما فقط خلاصهٔ طرح وقایع معروف نزد عامه و چند اسم تاریخی را مشاهده می کنیم از قبیل: دارا (داریوش)، فیلقوس (فیلیپ)، ارسطاطالیس می کنیم از قبیل: دارا (داریوش)، فیلقوس (فیلیپ)، ارسطاطالیس می کنیم از قبیل: دارا (داریوش)، فیلقوس (فیلیپ)، ارسطاطالیس می کنیم از قبیل: دارا (داریوش)، فیلقوس (فیلیپ)، ارسطاطالیس می کنیم از قبیل: دارا (داریوش)، فیلقوس (فیلیپ)، ارسطاطالیس می کنیم از قبیل: دارا (داریوش)، فیلقوس (فیلیپ)، ارسیم تاریخی را مشاهده (آریستوتل)، فور (پور پادشاه هند) آ... .

# داوری دیگر:

«با وجود اینکه قصهٔ اسکندر و دارا کاملاً افسانه آمیز است، باز هم اسلوب آن تفاوت بسیاری با افسانه های عصر پهلوانی ایران مربوط به زمان شاهان

١- تاريخ كمبريج، تاريخ ايران از اسلام تا سلاجقه: دفتر چهارم، روية ٥٣٧.

۲- آ.آ. استاریکوف: فردوسی و شاهنامه ترجمه رضا آذرخشی، چاپ دویم، سازمان کتابهای جیبی، ۱۳۴۶، رویههای ۳-۱۴۲.

۳- همان، ۱٤۲–۱٤۳.

باستان دارد... تمام فصل راجع باسکندر یک قسمت بیگانهای بشمار میرود». '

#### داوری دیگر:

«داستان اسکندر به زمان درازی پیش از فردوسی ترجمه شده و مورد تقلید قرار گرفته بود بطوریکه شاعر توس با آنهمه غرور ملی که داشت، نتوانست از آن دیده بپوشد، و ناگزیر به نظم آن شد» ۲

# داوری دیگر:

خردهٔ واقعی که بتوان بر فردوسی گرفت بعضی غفلتهای جزئی است، مشل اینکه در ضمن حکایات بعضی جاها گوئی فراموش کرده است که داستانهایی که نقل میکند راجع بما قبل اسلام و پیش از نزول قرآن است، و اسکندر را مسیحی میداند پیش از حضورت عیستی، از استفف و سکوبا گفتگو بمیان میآورد و در زمان گشتاسپ کیانی حکایت از قیصر روم میکند...»

# داوری دیگر:

«این اسکندر شهسوار و جوانمرد مربوط بروایات افسانهای ایران نیست بلکه ایران اسلامی او را در ادبیات یونانی-سریانی کشف کرده است که ریشهٔ آنها نیز بنوبهٔ خود از آثار پلوتارخس و کالیستنس دروغین آب میخورد، بنابر روایات ایرانی حقیقی، ساسانی و اوستایی، اسکندر شرمجسم و ملعون شمرده می شده است.» <sup>4</sup>

# و اینک؛ برآیند داوریهای یادشده:

۱- حماسهسرایی در ایران، تئودور نولدکه، ترجمه بزرگ علوی، با مقدمهٔ سعید نفیسی، دانشگاه تهران، ۱۳۲۷، رویههای ۸۱ و ۷۹.

۲- اسکندر و ادبیات ایران، دکتر سیدحسن صفوی، امیرکبیر، ۱۳٦٤، رویهٔ ۷۸.

۳- مجموعه گفتارهای «هزارهٔ شاهنامه، مقام فردوسی و اهمیت شاهنامه» محمدعلی فروغی، رویهٔ ۳۳.

٤- يونانيان و بربرها (روى ديگر تاريخ)، اميرمهدى بديع، ترجمه احمد آرام، جلد ١و٢، نشر پرواز، ١٣۶۴، روية ٢٠٥.

یک: واژههای تازی در شاهنامه کم نیست [روی دیگر سخن نشان میدهد که بسیار است!]

دو: واژههایی چون محبالصلیب و جزع، الله اکبر، عمود، نعم و بوس در اسکندرنامه از آنست که آن نامه بزبان تازی بوده، و فردوسی در ترجمهٔ آن، نگاه به نوشتهٔ تازی آن داشته است و زیر فشار آن، نوشتار واژه های دور از اندیشه را در ترجمهٔ خویش بکار گرفته است.

سه: بر این بنیاد فردوسی خود را ناچار از ترجمهٔ این بخش، و آوردن آن بشاهنامه شده است!

چهار: فردوسی، از اسکندر همچون یک پادشاه دادگر، یاد کرده است.

پنج: رویارویی اندیشه ها و رویکردها در داستان اسکندر، برخاسته از رویارویی خواسته های ایرانی زرتشتی و اسلامی است!

شش: شاهنامه همچون بخش اسكندر سرتاسر افسانه آميز است!

هفت: داستان اسکندر پیش از فردوسی ترجمه شده بود، و فردوسی خود را ناچار از آوردن آن در شاهنامه دید.

هشت: خردهای که بر کار فردوسی میتوان گرفت آنست که نامهایی چون اسقف و سکوبا را پیش از عیسی آورده است.

نه: تنها کسی که میگوید داستان اسکندر از دروغهای یونانی است، شادروان امیرمهدی بدیع است، اما او نیز گمان دارد که این داستان آشفته را فردوسی بشاهنامه اندر کرده است.

# پاسخ:

داوری نخست و دویم، سخت کودکانه است، زیرا که امروز نیز ترجمانان آگاه و فرهیخته، از چند زبان گوناگون ترجمه میکنند، و نشانهای از واژههای آن زبانها در ترجمهٔ ایشان نیست.

آنچه که ترجمان بدان می اندیشد، همانا زبانی است که بایستی گفتار، بـدان ترجمـه شـود و بهـیچ روی نشاید پذیرفتن که واژه های دور و نادرخور تازی، در اندیشهٔ خداونـد سـخن، فردوسـی، بهمـان گونهٔ تازی خود بماند!

برای آنکه روشن شود که در برگرداندن از تازی بپارسی، هیچ نشان از زبان تازی بــر روی ترجمــه

نمی گذارد... بنگرید به ترجمه های نگارنده بر روی آنچه که از شاهنامهٔ بنداری آورده ام!

اگر مرا که خاک پای فردوسی نیز درشمار نیستم، تـوان آن باشـد، کـه یـک شـاهنامه را از تـازی بپارسی بگردانم، چنانکه هیچ واژهٔ تازی در آن نباشد. بر فردوسی چنین گمان بردن، سـخت؛ بـدور از راستی خواهی و درستاندیشی است، و گوینده بخود نگریسته، و چنان داوری کرده است.

杂

نمونهٔ ترجمهٔ من بهنگام گزارش فرستادهٔ سلم و تور، پایتخت فریدون را (در سخنان افزوده): «و علی رأسه سام بن نریمان، حامل سیفهٔ و هو کالسحاب المبرّق المرّعد»

بر بالای سرش سام نریمان، نگهدار شمشیر او که همانند ابری است آذرخش ریزِ تندرخیز!

نمونهٔ دیگر در گفتار سیندخت با سام نریمان در گفتارهای افزوده:

«فائی تجوز المعدلة الفائضة، و الرحمة الشاملة أن يعاقب لاساءته مهراب الذى هو غرس نعمتک، و التراب قدمک و لم يسلک منذ تصدى لسلطنة الکابل غير طريق طاعتک، و منهج عبوديتک، نعم و إن کان قصدالملک لبلاده من أجل الدين فإن إلهنا و إلهکم واحد، لاخلاف بين الطائفتين فيه، غير أن قبلتنا التمائيل و الاصنام، و قبلتکم الشمس و النيران.» «سر آنکس که از دادِ بهرهرسان و مهربانی گسترده تو؛ سر کشد، بدی پادافره خويش را میبيند. مهراب نهال کاشته شدهٔ خوبيهای تو، و خاک گامهای تست، و از آغاز فرمانروایی بر کابل، براهی بجز از فرمانبرداری از تو نرفته است، و اگر خواست پادشاه از آهنگ به سرزمين او، بهانهٔ دين است، خدای ما و شما يکی است و دگرانديشی ميان دو تيره نيست، مگر آنکه ما را روی به پيکره و نگاره است، و شما را روی به خورشيد و آتش!

# داوری سیوم:

چه کس؟ فردوسی را ناچار کرد که نه بر آهنگ رای و اندیشه و آرمان خویش بخشی را بشاهنامه بیفزاید، که در آن به ستایش دشمن ایران، و برهمزنندهٔ زندگی و کشور و آیین ایرانی، و بتاراج دهندهٔ نمادهای فرهنگ و دانش ایرانیان و جهان بپردازد؟

این داوری سخت کودکانه و بیبهانه است.

زبان تازی

# داوری چهارم:

فردوسی بجز از این بخش افزوده، هر جا که از اسکندر یاد کرده است او را بزشتی و بدرایی و سترگی نشان داده است، و او را سزاوار نفرین درشمار آورده است:

چنان بر فریدون بود آفرین بر اویست نفرین ز جویای کین

杂

چو او ناجوانمرد بود و درشت که سیوشش از شهریاران بکشت

\*

بدانگه که اسکندر آمد ز روم بایران و ویران شد آبادبوم

柴

کسی نیست زین نامدار انجمن ز فرزانیه و میردم رایسزن که نشنید کاسکندر بدنهان چه کرد از فرومایگی در جهان

#### داوری پنجم:

دربارهٔ رویارویی اندیشه ها و رویکردها که از رویارویی خواستهٔ ایرانی زرتشتی و اسلامی است!

چنین نیست، و بجز از همین داستان افزودهٔ دروغ، فردوسی هیچگاه؛ خامهٔ خویش را از فرهنگ و رویدادهای ایران باستان بدینسوی نکشیده است.

# داوری ششم:

سخن بی بنیاد نکد که سرتاسر شاهنامه را افسانه می پندارد) زمانی خویش را می نمایاند که روشن شود، آن انیرانی دشمن فرهنگ ایران، در شاهنامه چنین چراغهای روشن رهنمای را ندیده است:

- پیدایی خانه در جهان
- نمودن چهار بار سرمای جهانی (که آنرا وورم نامیدهاند) در زندگی ایرانیان (در داستان ایران بر بنیاد گفتارهای ایرانی شکافتهام)
- پیدا شدن سفال که باستانشناسان، آنرا برترین نماد فرهنگ جهانی بشمار می آورند.
- پیدایی اندازه در جهان، تنها در شاهنامه، و نه در هیچ نامه و دفتر

# و فرهنگنامه جهانی

پیدایی پزشکی... و هزاران نکتهٔ دیگر که تنها در شاهنامه آمده است، و هیچیک افسانه آمیز نیست... اما چشم بینا، و اندیشهٔ پژوهنده باید، تا چنین نکته های روشن را از شاهنامه دریابد، و گفتارهای افسانه آمیز افزایندگان را از آن بزداید!

#### داوری هفتم:

درست همانند داوری سیوم

#### داوری هشتم:

خرده ای که بر اندیشهٔ محمدعلی فروغی (که بزمان خویش، خود را فرمانروای گسترهٔ فرهنگ و زندگی ایرانیان می دید) توان گرفت، آنستکه او و دیگر استادان(!) شاهنامه خوان هیچگاه بدنبال گفتار حمداله مستوفی و داوری شاهنامهٔ ماکان و گفتار روانشاد داعی الاسلام نرفته و، نیندیشیدند که آن سخنان سست را، افزایندگان پسین بشاهنامه افزوده اند!

#### اسكندرنامه

داستانهایی از لشگرکشیدن اسکندر بنزد کید هندی [سپاه اسکندر تا مرز هندوستان بیش پیش نرفت] رفتن ده مرد رومی بدیدن چهار چیز شگفت کید هندی، آمدن دختر و فیلسوف و پزشک با جام؛ نزد اسکندر، آمدن اسکندر بجنگ فور هندی. رفتن اسکندر بدیدن کعبه!! پیاده بیامد به بیتالحرام، سماعیلیان زو شده شادکام...، لشگر کشیدن از جدته بسوی مصر. لشگر کشیدن اسکندر بسوی اندلس و گرفتن دژ شاه قرقار!!! [و از اسپانیا] رفتن اسکندر برزم برهمنان... رسیدن اسکندر بدریای خاور... [از هندوستان بسوی خراسان و دریای فراخکرت، (اقیانوس آرام) توان رفتن نه بسوی خوروران شدن]، بیدرنگ رسیدن اسکندر بزمین حبش!

رسیدن اسکندر بشهر نرم پایان، رسیدن اسکندر بشهر زنان [زندگی و پادشاهی زن بی شوی... پایدار نمی ماند] رفتن اسکندر در تاریکی به جُستن آب حیات، رفتن اسکندر بسوی باختر [گمان افزاینده خوروران بوده است] بستن اسکندر سد یأجوج و مأجوج را، بیدرنگ رفتن اسکندر به چین! و بیدرنگ نبرد اسکندر با سندیان (سند = هند) و رفتن از آنجا بسوی یمن، بیدرنگ لشکرکشیدن او

بسوی بابل و یافتن گنج کیخسرو را... به خوابی درهم مینماید که از سوی یک آشفته مغز پریشاناندیشه، بهنگام تبی سوزان در کابوس دیده شده باشد، که با آنچه که در ایران و بابل و مصر از سوی اسکندر روی داده است، همخوان نیست، و از سیاه ترین کار وی که آتش زدن گنجینهٔ دفتر و دیوان ایرانی، و نیز بآتش کشیدن بزرگترین و باشکوه ترین کاخ ایرانی که رهاورد هنر و اندیشه و دانش ایرانیان بود، [و در ساختن آن از همهٔ نیروهای جهانی نیز بهرهور بودیم]، در این کارنامهٔ سیاه، سخنی نیامده است، باز آنکه نویسندگان یونانی و رومی از هر دوی آن یاد کرده اند. ا

嶽

# به یک برده از این خواب آشفته بنگریم:

۱ بېرسىد كايىدر چە باشىد شىگفت؟

۲ زبان برگشادند بر شهریار

۳ که ما را یکی کار، پیش است سخت

۴ بدین کوهسر تا به ابر اندرون

۵ ز چیزی که ما را بیدو تباب نیست

۶ چو آیند بهری سوی شهر ما

۷ همه روی هاشان چو روی هیون

۸ سیهروی و دندانها چون گراز

۹ همه تن پر از موی و مو همچو نیــل

۱۰ بخسپند یکی گـوش بسـتر کننــد

۱۱ ز هـر مادهای بچـه زایـد هـزار

۱۲ به گرد آمدن چون ستوران شوند

۱۲ بهاران کنز ابسر اندر آیند خروش

۱۴ چـو تنّـين از آن مـوج بــردارد ابــر

۱۵ خورش آن بود سال تا سالشان

۱۶ گیاشان بود زان سپس خوردنی

۱۷ چو سرما بـود، سـخت لاغـر شـوند

۱۸ بهاران ببینی بکردار گرگ

کے ان بدتر اندازہ نتوان گرفت بناليدن گــردش روزگــار بگوییم با شاه پیروزبخت دل ما پر از رنج و درد است و خون ز یأجوج و مأجوجمان خواب نیست غم و رنمج باشد همه بهر ما زبان ها سیه، دیده ها پر ز خون که یارد شدن نزد ایشان فراز؟ بىر و سىينە و گوشھاشان چو پىلى دگر بر تن خویش چادر کنند كموبيش ايشان كه داند شمار؟ تىگ آرنىد، برسان گىوران شىوند همان سبز دريا برآيد بجوش هوا بر خروشد چو بسان هزبر کـ آگنـده گـردد، بـر و يالشـان بیارند هر سو، ز آوردنی ب آواز بر سان کبتر(۱) شوند

بغرتند بسر سان پیسل سسترگ

杂

۱- لت دویم از گفتار فردوسی برگرفته شده است: کزان برتر اندازه نتوان گرفت.
 ۲- یک: زبان برگشودن، دشنام دادن است. دو: لت دویم را گزارش نیست، و بر

- رویهم چنین گزارش می شود دشنام بشهریار دادن از ناله ای که از گردش روزگار (برمیخیزد).
  - ۳- «کار»، [پیش] نبود، که روزگار آنان همواره با آن همراه بوده است.
- ۴- یک: چون سخن در میانه با «تا» همراه است. گفتار نخست نیز می باید با «از» آغاز شود: از... تا. دو: از کوهسر تا به ابر، میان آسمان است و بکار زمینیانش یبوند نیست. سه: دل بی خون نمی شود. همان رنج و درد، بس می نماید.
  - ۵- از چیزی؟... یا از یأجوج و مأجوج؟
  - ۶- چرا بهری از آنان؟ آیا دیگران در میانهٔ آسمان میمانند؟
- ۷- یک: روی هیون، سخت زیبا است و ترس ندارد. دو: در لت دویم زبانها(شان)
   باید.
- ۸- یک: روی هیون سیاه نیست. دو: روی و دندانها را «شان» باید. سه: «که یارد»
   نادرخور است: «کس نیارد»؛ کسی یارا ندارد که نزد آنان رود.
- ۹- یک: تن پر از موی ترس ندارد، گوسفند و گاو و آهو... را با چندان زیبایی همهٔ تن پر از موی است. دو: مو را چگونه توان به رود نیل همانند کردن؟ سه: اگر رای افزاینده آن بوده است که رنگ آنان را گوید میبایستی گفتن: «مویشان برنگ نیل» نه همچو نیل. چهار: لت دویم نیز نادرخور است. بر و سینه و گوش آنان به بر و سینه و گوش ییل ماند، یا ساده تر: اندامشان به پیل ماند.
- ۱۰ ـ یک: گوش پیل باندازهٔ بستر یک پیل نیست که روی آن بخوابد. دو: همچنین باندازهٔ رویانداز او.
- ۱۱ اگر هر مادهای از آنان هزار بچه میزایید، میبایستی جهان پر از یأجوج و مأجوج شود.
- ۱۲- یک: «شوند» پایانی لت نخست نادرخور است، «چون ستوران گرد می آیند». دو: و در لت دویم نیز پیوند «چون» باید: چون تگ آرند!
  - ۱۳- از ابر؛ خروش (اندر) نمي آيد: خروش از ابر، برمي خيزد.
- ۱۴- یک: تنین «اژدها» بزبان تازی است و کاربرد آن سخت نادرخور است. دو: برای سنجشِ اندیشهٔ ایرانی، با چنین گفتارها بنگرید به گفتارِ برانگیختن ابرها از روی دریای فراخکرد که در بخش گاهشماری و نجوم گذشت! سه: هوا را خروش

نیست، و خروش نیز از آنِ ابرها است.

10- یک: سخن چنین مینماید که خورش آنان خروش ابرها است!!! دو: پیوند لت دویم نیز نادرخور است... و از آن، بر و یالشان آکنده می شود.

۱۶ ـ یک: اگر خوردنی آنان گیاه است، پس آزاری بمردمان نمیرسانند! دو: لت دویم باژگونهٔ لت نخست است، زیرا هرگونه آوردنی (بجز از گیاه نیز) از هر سوی میآورند!

۱۷- یک: افزایندهٔ سست سخن می توانست بگوید «چو سرما شود» یا «چو سرما بیاید. یا: چو گردد هوا سرد... دو: در هیچ نوشتهٔ پارسی کبوتر، بگونهٔ «کبتر» نیامده است.

۱۸- اینجا بگونهٔ گرگ نمایانده می شوند، باز آنکه پیشتر بسان هیولایی بی مانند از آنان یاد شده بود.

# اما چارهگری اسکندر:

سکندر بیامد، نگه کرد کوه بفرمـــود كـــاهنگران أوريــــد گیچ و سنگ و هیسزم فیزون از شمار بی اندازه بردند چیزی که خواست ز دیــوارگر هــم ز آهنگــران ز گیتے ہے پیش سکندر شدند ز هـ ر کشـوري دانشـي شـد گـروه ز بےن تے سے تیے بے رای اوی از او یک رش انگِشت (ذغال) و آهن یکی همی ریخت گوگردش اندر میان همی ریخت هر گوهری یک رده بسمى نفت و روغن برآميختند بخروار انگِشت بر سر زدند(؟) دم آورد و آهنگران (سه بار) صــدهزار خروش دمنده برآمد زكوه چنے روزگاری برآمد بر آن گهرها یک اندر دگر ساختند(۱۹)

بياورد زان فيلسوفان گروه مس و روی و پتک گران آورید بیارید چندانک، آید بکار چو شد، ساخته کار و اندیشه راست(؟!) هے آنکس کے استاد بود اندر آن بدان کار بایسته، یاور شدند دو دیــوار کــر از دو پهلــوی کــوه جو صد شاه رش کرده پهنای اوی پراکنده مسس در میان اندکی جنين باشد افسون دانا كيان (!!؟) چـو از خـاک تـا تيـغ شـد آزده همی بسر سسر گسوهران(؟) ریختنسد بفرمود، تا آتش اندر زدند بفرمان پیروزگر شهریار ستاره شد از تف آتش سيتوه دم أتش و رنج أهنگران (چهار بار) وز آن آتــش و تيــز بگداختنـــد

زیاجوج و ماجوج گیتی برست زمین گشت جای خرام و نشست

از گفتار درهم و پریشان چنین داستان که بگذریم، دیواری را که یک رش؛ انگِشت (= ذغال) و یک رج؛ آهن ریزند و در میان آن نیز گوگرد پراکنند، و نفت و روغن بسیار بر سرِ آن ریزند، همگی آتش میگیرد و آهن و مس آن آب شده بر زمین روان میگردد!

و... چنین بود افسون دانا کیان! (در گفتار افزایندگان)

來

و چنین است آیین سخنگویی در این داستان بی سروبُن:

اگر ماند ایدر ز تو، نام زشت نیابی عفی الّه، خرم بهشت

این چگونه بخشش خداوندی (عفی اله) است که آنکس که خداوند بر او بخشوده است، بـدوزخ میرود؟!

چنین است اندیشهٔ افزاینده ای که اسکندر؛ زشت نام ترینِ مردمان گیتی را با چنین گفتارهای نادر خور، می ستاید!

尜

با آنکه گفتار را در این زمینه بسنده میدانم، به انبوهی از واژههای تازی این داستان که بیاری یاور مهربانم استاد حسین شهیدی مازندرانی (بیژن) فراهم شده و در دیگر بخشهای شاهنامه همانند ندارد. بنگریم. شمارههای سوی راست شمارهٔ رج از شاهنامه چاپ مسکو، و سوی چپ، شمار واژه بکار برده است.

| ١ | ١٨٣٣         | نَفَس   |
|---|--------------|---------|
| 1 | 1919         | عفاالله |
| 1 | 777          | ثريا    |
| 1 | 709          | انقاس   |
| 1 | 709          | صفت     |
| 1 | <b>*</b> V\$ | نجوم    |
| 1 | . *          | عرش     |
|   | ۶            | محمد    |
|   | , <b>v</b>   | على     |
|   | v            | على ولى |
|   | 19           | محمود   |

| زبان تازی    |                                                       | 779 |
|--------------|-------------------------------------------------------|-----|
| شام          | . **                                                  | ,   |
| ثنای         | -17VV-11VM-0X1-4V0-4VY-4·V-4·1-M4·-MV9-M00-MY1-111-V4 | 10  |
| فيلسوف       | 14/4                                                  | ۱۵  |
| مكافات       | 9VV- <i>A</i> ۶                                       | ۲   |
| خادمان       | 175-11•                                               | ۲   |
| فخر          | 170                                                   | 1   |
| حكيمان       | 111-12                                                | ٣   |
| ۔<br>مغناطیس | ****                                                  | 1   |
| ي ل<br>طبع   | ۴۸۳                                                   | ١   |
| َ<br>نُعم    | A8V- <b>49</b> 8                                      | ۲   |
| ۱<br>بۇس     | \ <b>Y</b> 9A-A9V- <b>¥</b> 9 <i>9</i>                | ٣   |
| حرم          | 9A1-99·-9QA                                           | ٣   |
| بيتالحرام    | 8AV-881                                               | ۲   |
| نصر قتيب     | 9A <b>9</b> -9VQ-9V1-999                              | ۴   |
| سماعيل       | \$AV-\$A\$-\$A <b>T</b> -\$V\$-\$V•-\$ <b>Q</b>       | ۶   |
| قحطان        | 949                                                   | ١   |
| خزاعه        | ۶۸۰                                                   | ١   |
| مصور         | V•1                                                   | ١   |
| صورت         | AT9-V•4-V•1                                           | ٣   |
| فيروز        | <b>Y</b> T9                                           | ١   |
| قبا          | ۸۱۹                                                   | ١   |
| دهر          | 1467-                                                 | ۲   |
| كوكب         | PYA                                                   | ١   |
| جزع          | <b>ADV-AY•</b>                                        | ۲   |
| معدن         | 154                                                   | ١   |
| حکم          | 9.1                                                   | ١   |
| مسيح         | <b>५.</b> ९                                           | ١   |
| صليب         | 1990                                                  | ۲   |

| ١ | 998                           |                            |
|---|-------------------------------|----------------------------|
|   |                               | ر <b>و</b> حال <i>قد</i> س |
| ۲ | 1.40-999                      | وفا                        |
| ١ | AY.                           | شماس                       |
| ١ | 1.77                          | قوس قزح                    |
| ١ | 1.77                          | ملمع                       |
| ١ | 1100                          | ابلهى                      |
| ١ | 1759                          | غمز                        |
| ١ | 1000                          | مغرب                       |
| ۶ | 1441-1494-1494-1448-1469-1464 | آب حيوان                   |
| ٣ | 1895-1894-1878                | خضر                        |
| ١ | \ <b>r</b> 9٣                 | الله اكبر                  |
| ۲ | 1471418                       | منقار                      |
|   | 1474                          | سرافيل،اسرافيل             |
| ١ | 1474                          | صور                        |
| ۲ | 1970-1497                     | سلا                        |
| ۲ | 10.0                          | قنديل                      |
| ١ | 154.                          | تشوير                      |
| ۲ | 1801-18.8                     | طرايف                      |
| ١ | 1594                          | سلمه                       |
| ١ | 1760                          | ملوك طوايف                 |
| ١ | 1\W1                          | فال                        |
| ٣ | 1147-1440                     | ک <b>ف</b> ن               |

垛

گفتارِ این بخش دربارهٔ گذرِ زمان و سرگذشت جهانیان است، پس بایسته مینمایـد کـه در پایــانِ سخن، نگاه دیگری از دیدگاه زمان بیفکنیم.

نُلدکه و ذبیحاله صفا و فروغی و دیگران، بهدانروی در داوری دربارهٔ داستان اسکندر، سرگشته شدهاند، که گمان بردهاند، شاهنامه افسانه است و (تاریخ) نیست، و بر این بنیاد، درنیافتهاند که داراب و دارای دارایان که پس از هومای (= ماد) در سرگذشت ایران پدیدار می شوند، دو شاخه از زنجیسرهٔ

هخامنشیان اند: (کورش و کمبوجیه - و داریوش و فرزندانش)، و فیلیپ و اسکندر در پایان هنگام هخامنشیان پدیدار شده اند، نه بهنگام کورش و این گره بر دست فرزند روانشادم مهرک افشین در نامه ایکه در هجده سالگی بمن نوشته است، باز می شود که پس از پرسش دربارهٔ اسکندر، داوری میکند که چون وی همزمان کورش نبوده است، پس گفتار از شاهنامه نیست!

عند سوال هم دارم. اولا عرااستر مربوس از اسلنه بون کرده ای تا ک س نزره این عاصل ماده مراع كر بلك كمو ولودرز كركس - رهام - الكائل - فرهار - زيال اورا سم - ورهم عامده و زوادی بوده ام ۱ و از وا د مرا اسعدر برده کر عام بهرای ن و باری مان طوس ا سرزش ی کنیز؟ خال بنم مف خوان العنمار كان حج الت . الريج الا العنام كالم يونوا و منكري والقسار وي تولط لي يوكور الأراع الحالال أم وي منا بروره برا و ووال الم اللك ما لور ميك الرد. در سرمال is 1 / 10 / 10 1 ( 10 ) ساسر ليداد 1040×1

زادروز افشینکم دوازدهم تیرماه ۱۳۴۵ است، و بهنگام نوشتن این نامه در آستانهٔ هجده سالگی بود. روان همهٔ جانسپاران راه ایران شاد باد.

# زمین**بیمایی<sup>ا</sup>**

9

#### چارسوي

#### زمینپیمایی:

ایران که کانون و میانهٔ جهان بود، برای نگاهبانی از مرزِ پهناور خویش بسا زودتر از همهٔ جهانیان بسه پیمایش و اندازهگیری زمین و کوهها و دریاها پرداخت.

برآیندِ شگفت این اندازهگیری، از خراسان (مشرق) ژاپس، تما خورورَان (مغرب) جزیرههای خالدات [کاناری] که جهان شناخته شدهٔ باستان بود، در گزینش نیمروزان ایران پدیدار است زیرا که اگر در نیمکرهٔ باستانی همهجا روز باشد، خد نیمروز، از نیمروز و سیستان ایران میگذرد!

در مهریشت، کردهٔ ۲۷-بند۱۰۴ چنین آمده است:

«(مهر) که بازوان بسیار بلندش پیمانشکنان را گرفتار سازد، او را بگیرد اگرچه او در مشرق هندوستان باشد، او را برافکند اگر او در مغرب نیغنِ باشد اگر هم او در دهانهٔ رود اَرنگ (سیردریا – سیهون) باشد، اگر هم او در میانهٔ زمین باشد» آ

پیدا است که کشور مهر در دو سوی هندوستان و نیغن ٔ گسترده شده است، اما از دو سوی اپــاختر (شمال) و نیمروزان، سخن از دهانهٔ رود اَرَنگ و میانهٔ زمین میرود.

میانهٔ زمین جزیرهایست که در نامهٔ گرامی «حدود العالم من المشرق الی المغرب» از آن با نام «فاره» یاد شده است.

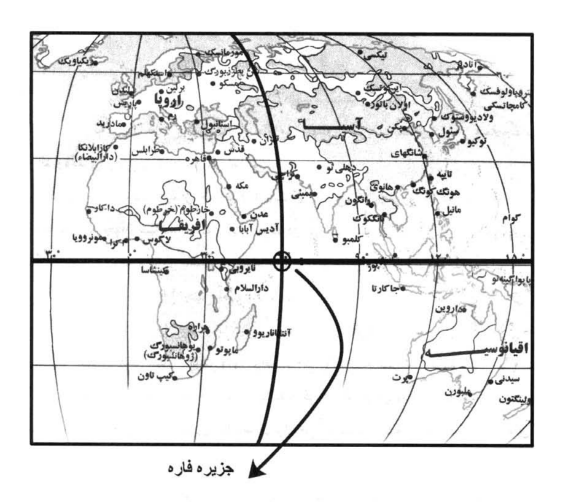
۱- واژهٔ ژنومتری، ریشه در ایران دارد: بخش نخست آن ژنو [با دگرگون شدن گ به ژ] در واژهٔ گیتی و گیهان بگونهٔ کهنتر روان است، بخش دویم آن «مِتر» نیز از ریشه عسد «ما» اوستایی؛ اندازه و سنجش برآمده است که در واژههای مار، شمار، آمار، پیمانه پتمانک پهلـوی و نیـز در mezzer و mezzer اروپایی هنوز روان است. امروز این واژه ژنوگرافی (= جغرافیا) خوانده میشود.

۲- یشتها، همان، دفتر دویم، رویهٔ ٤٨١.

۳- بنگرید به «داستان ایران»، دفتر نخست.

و خدی که از دهانهٔ رود ارنگ و جزیرهٔ فاره میگذرد همان نیمروزان است که از نیمروز و سیستان نیز میگذرد، و ایرانیان با چنین سنجشِ شگفت در زمانهای دور (که در داستان ایران بگستردگی آمده است) نگرش و تیزبینی و درستی کار سنجش و اندازه را نشان دادهاند:

«یازدهم جزیرهٔ فاره است بر خط استواست، بر میانهٔ آبادانی جهان، طول او از مشرق تا مغرب ۹۰ درجه است و زیجهاء و رصدها و جای کواکب سیاره و ثابتات بدین جزیره راست کردهاند، اندر زیجهاء قدیم، و این جزیره را استواء اللیل و النهار خوانند»



و چون دانایان کشوری با چنین تیزنگری، بکار سنجش و پیمایش سرزمینها در جهان شناخته شدهٔ آنروز می پرداختند، نویسندگان شاهنامه را نشاید سخنی آوردن که بدور از آگاهی ها و دانشِ زمین پیمایی بوده باشد.

نمونهٔ درست ترین گفتار بر پایهٔ اندازههای زمین، این گفتار شاهنامه است بهنگام کاووس:

یکی خانه بنهاد بر خلاِ راست که نه تیر بفزود و نه دی بکاست

خدِّ راست همانست که چون بتازی گردانده شد، و خط استوایش خواندند، و این گفتار شاهنامه درست همانست که در حدودالعالم نیز دربارهٔ زیجها و زوله گاههای ساخته شده در جزیرهٔ فاره که از یکسو بر روی خد راست (استوا) است و از یکسو بر روی خد نیمروزان... و بدینروی آنرا روزوشب برابر (استواء اللیل و النهار) خواندهاند، همانکه در گفتار فردوسی گذشت، زیرا که بر روی خد راست شبوروز همواره بیک اندازه است، و در تیرماه و دیماه کاست و فزود نمی پذیرد.

# نمونهای دیگر

بر بنیاد گفتهٔ ابوریحان بیرونی، رود آموی پیشتر؛ از نزدیکی شهر چارجُو (چهارجوی) بسوی چپ روان بود و بدریای گرگان میریخت، اما بدنبال دگرگونیهای پدید آمده در زمین، از زمین لرزه و فرونشستن آن... این راه بسته شد، و آب بسوی دریای خوارزم روان گردید، بر ایس بنیاد، شهر آباد دهیستان که در کنارهٔ رود بود کمکم کوچکتر شد، و چون مغولان یورش آوردند، همان شهر کوچک نیز ویران گردید و با گذر پیشین آموی، به افسانه پیوست.



بیابانی که میان دو دریا پدیدار است، امروز نیز ریگزار است و تنها در بهاران، از باران سرسبز

۱– زولهگاه در زبانِ فارسی «رصدخانه» است و در داستان ایران، بدان پرداختهام.

می شود، و برکه های آب در آن پدیدار می شود، و با آمدن تیرماه، سبزه ها زرد و آبها خشگ می شوند. اینچنین، چون پشنگ فرمان یورش به افراسیاب می دهد، می گوید:

چو از دامنِ ابر، چین کم شود بیابان زباران پر از نم شود جهان سربسر، سبز گردد زخوید به هامون، سراپرده باید کشید دل شاد، بر سبزه و گل برید در شاد، بر سبزه و گل برید کخیستان و گرگان، همه زیر نئل بکوبید و از خون، کنید؛ آب لئل منوچهر از آنجایگه جنگجوی بکینه سوی تور، بنهاد روی!

گفتار دیگر که از بیابان و رود، بدرستی یاد میکند! در داستان نبرد بزرگ کیخسرو است:

سپه را سوی راست؛ خوارزم بـود بچپ بر دَهِستان و بر راست آب میان ریگ و پیشانـدر افراسـیاب

اما گفتار افزودهایکه نشان از آن دارد که گویندهٔ آن را از گذرگاهِ پیشین آمودریا، و بیابان خوارزم آگاهی نبوده است، و در همان نبرد بزرگ کیخسرو چنین آمده است:

که چندین سپه رابرین دشت جنگ علف باید و ساز و جای درنگ زیکسو بدریای گیلان رهست جراگاه اسپان و جای نشست بسدین روی جیهون و آب روان خورش آورد مرد روشنروان میان اندرون، ریگ و دشت فراخ سراپرده و خیمه بر سوی کاخ

و نیز در داستان نبرد افراسیاب با نوذر چنین آمده است:

# بهنگام گریز نوذر:

همی تاخت کز روز بند بگذرد سپهرش مگر؛ زیسر پنی نسپرد چو افراسیاب آگهی یافت زوی که سوی بیابان نهادند روی

در همهٔ نمونه ها «که سوی بیابان نهادند...» آوردهاند، اما پیدا است که سخن درست «ز سوی بیابان» است، از سوی بیابان بسوی نیمروز گریختند.

#### در همان داستان:

شــما را ســوی پــارس بایــد شــدن شبســـتان بـــدربردن و آمـــدن(ا؟)

از آنجـــا کشـــیدن ســـپه را بکــوه بــر آن کــوه البــرز، بــردن گــروه

از ایــدر کنــون زی ســپاهان رویــد از ایــن لشـگر خـویش، پنهـان رویــد پریشان تر از این گفتار، چگونه شاید بودن ؟

بسوی پارس رفتن، و بسوی البرز کشیدن، و پیش از آن بسوی سپاهان رفتن!؟

# نمونهای دیگر

آنجا که زال و پهلوانان ایرانی سپاه را از سیستان بسوی ری میکشند تا بـا افراسـیاب (در خـوارِ ری) بجنگند، چنین آمده است:

> بیاراست لشگر چـو خشـم خـروس همی رفت پر خشم و، دل؛ کینـهجـوی

بــزد نــای رویــین و بربســت کــوس

سهبد سوی پارس بنهاد روی

پیدا است که چون راه سپاه از سیستان، بسوی ری بوده باشد، میبایستی از خراسان گذشته، از راه کومِش (دامغان) بسوی خوار و ورامین روند، و کشیدن سپاه بسوی پارس، راه آنان دو برابر میکند، که بهیچ روی درست نمینماید.

یک: بدانروی که زمان بیشتر در جنبش سپاه میگذرد، و چنین کار، زمان بیشتر برای آمادگی بدشمن میدهد.

دو: بدانروی که سپاهیان بیشتر مانده و فرسوده شده، و در رویارویی با دشمن، به شکست نزدیکتر می شوند.

سه: راهِ گذر از سیستان بسوی پارس، از کویر میگذرد، و سپاه را از درون کویر نشاید گذراندن.

# نمونهای دیگر:

چون پیران ویسه سپهسالار توران با سیاوخش همراه می شود، تا وی شهر سیاوخشکرد را بسازد، از سوی افراسیاب فرمانی بدو داده می شود که:

ازآنپس گذر کن به مکرانزمین از آنجا گذر کن بدریای سند بگستر بمرز خزر در، سپاه کر آنجا برو تا بدریای چین همی رو چنین تاسرِ مرز هند همه باژ کشور، سراسر بخواه

یک: سخن چنین نشان می دهد که مرز هند، آنسوی دریای چین (اقیانوس آرام) است، و چنین نیست.

دو: چون کسی بخواهد از سوی ایران (و توران) بهندوستان رود، رود سند، خود مرز هندوستان است و نشاید گفتن از سر مرز هند، بدریای سند گذر کن.

صه: و اگر از سوی چین بمرز هند روند، گذر از همهٔ خاک هندوستان باید، تا از اینسوی به «رود سند» رسند، و هیچگاه در هیچ نامه دیده نشده است که هندوستان باژگزار توران بوده باشد، تا وزیر افراسیاب سرتاسر آن مرز را بپیماید و باژ ستاند!

و نیز در داستان گریز یزدگرد بسوی مرو:

ز ری سوی گرگان بیامد چــو بــاد

ز گرگان بیامد سوی مرز بست

همی بود یکچند، ناشاد و شاد پرآژنگ رخسار و دل نادرست

پیدا است که شهر بُست در بخش فرودینِ خراسان (افغانستان امروز) بوده است، و آنکس را که از گرگان بسوی مرو میرود، نشاید که راهِ راست و نزدیکِ خود را چنین پرپیچ و خـم و دراز کـردن، و راه یکماهه را به یکسال پیمودن!

# نمونهای دیگر

در داستان بند بر پای نهادن بهمن زال را:

غمین شد فرامرز در مرز بست
سپه کرد و سر سوی بهمن نهاد
چو نزدیک بهمن رسید آگهی
بنسه برنهاد و سپه برنشاند
فرامرز پیش آمدش با سپاه

ز درد نیا دست کین را بشست
ز رزم تهمتن بسی کرد یاد
برآشفت بر تخت شاهنشهی
به غور اندر آمد، دو هفته بماند
جهان شد ز گرد سواران سیاه

پایتخت بهمن در آذربایجان بود (بنگرید بداستان ایران)، و چون بهمن از آذربایجان بجنبد، و فرامرز از شهر بُست... بیگمان میبایستی آن دو سپاه در میانهٔ راه نزدیک به «ری» بهم رسند، نه در شهری چون غور، در دورترین کرانههای خراسان نزدیک بهندوستان!

از سویی چون بر بنیاد گفتار افزاینده، فرامرز بسوی بهمن لشگر میکشد. باری بهتر مینماید که بهمن در مرز خویش بماند، تا سپاهیان فرامرز، مانده و آسیب دیده از رنج راه برسند، و شکست بخورند!

# نمونهای دیگر

بهنگام گریز سپاهیان توران:

چو نیمی ز تیره شب اندر گذشت سپهر از بر گوی ساکن بگشت سپهدار ترکان بنه برنهاد سپهدار ترکان بنه برنهاد

پیدا است که سپاهیان را پیش از آهنگ رزم ترگ و جوشن میدهند و نیمه شب بهنگام گریز ترگ و جوشن دادن درست نمینماید.

گوی ساکن نیز گزارشی ندارد و افزاینده این لت را از گفتار درست فردوسی:

شباهنگ بر چرخ گردان بگشت

چو نیمی ز تیره شب اندرگذشت برگرفته است.

# نمونهای دیگر

چون میدان نبرد خسروپرویز و بهرام پورگشسب آرایش میپذیرد:

ببـــالا گذشـــتند زان رزمگــــاه

نیاتوس و بندوی و گستهم و شــاه

نهاده دو دیده به فرمانبران

نشســـتند بـــر كــوهِ دوك، أن ســـران

چون میدان نبرد، در آذربایجان بوده است پیدا است که در آن مرزِ پرگهر، کوهی بنام «دوک» نداریم و این سخن از افزایندگان است، زیرا که از «نشستن بر کوه» در رج نخستین با «ببالا گذشتند» یاد شده است، و در شاهنامه بنداری نیز نامی از این کوه دیده نمی شود: «و صعد برویز و اصحابه الایرانیین تلاً»: «و پرویز و یاران ایرانیش از تپهای ببالا رفتند...».

# نمونهای دیگر

در نبرد يهلوانان:

همان شب سپاه اندر آورد گرد برفت از در بلخ تا ویسه کرد

میان بلخ تا ویسه گرد بیست روزه راه است، پس چگونه شاید که سپاه را یکشبه از بلخ به ویسه گرد بردن؟

# نمونهای دیگر

در نبرد بهرام با ساوهشاه، چون بهرام بر ساوه پیروزگر می شود:

گزیدند شایسته دو رزمگاه

بدو منزل بلخ، هر دو سياه

یک: «بدو منزلی» باید.

دو: دو سپاه را یک رزمگاه بیش نشاید.

سه: بهرام در هرات مانده و پیش نرفته بود، پس چگونه رزمگاه آنان در دو منزلی بلخ گزیده شد؟

# نمونهای دیگر:

در رای زدن هرمز با بزرگان دربارهٔ جنگ با ساوهشاه:

نیابند جنگی زمانی درنگ ز بُسن پایسهٔ تازیسان بسرکنیم ن که از دیدشان، دیده؛ دارد زیسان ار ندارند جنگی گیه کیارزار وز او کیار میانیسز تاریکتر

سپاه خرر گر بیاید بجنگ ابا رومیان، داستانها زنیم ندارم بدل بیم، از تازیان که هم مارخوارند و هم سوسمار تسرا ساوهشاه است نزدیکتسر

افزایندگان را آشنایی با راهها و شهرها و کشورهای پیرامون ایران نبوده است، تا بدانند که خـزر و روم و تازیکستان، هر سه به تیسفون نزدیکترند، تا خراسان!

# نمونهای دیگر

پس از گوشمالی الانان... در آغاز کار نوشروان:

از آن جایگے، تیےز لشگر برانہ

به هندوستان رفت و چندی بماند

یک: هیچکس را این پرسش پیش نیامده است که نوشروان چگونه از آلان [جمهوری امروز آذربایجان] و از آنسوی ارس، بیدرنگ بهندوستان رفت؟! دو: و باز این پرسش پیش نیامده است که چرا نوشروان در هندوستان بماند؟ مگر هندوستان بخشی از ایران بوده است، که شاه را رای درنگ در آن سرزمین باشد؟ بیگمان برای رفتن بهندوستان و ماندن در آن کشور می بایستی جنگیدن، و چنین

سخن در آن داستان نیامده است.

# پس از بازگشت از هندوستان:

به راه اندر آگاهی آمد به شاه

ز بسس کشتن و غارت و تاختن

ز گیلان تباهی فزون است ازین

دل شاه نوشیروان شد غمی

به ایرانیان گفت: «الانان و هند

بسنده نباشیم با شهر خویش

بدو گفت گوینده کد:های شهریار

همان مرز تا بود با رنج بود

بکار بلوج ارجمند اردشیر

بکد سودمندی بافسون و رنگ

که: «گشت از بلوچی جهانی سیاه زمین را به آب اندر انداختن ز نفرین پراکنده شد آفرین» برآمیخت اندوه با خرتمیی شد از بیم شمشیر ما چون پرند همی شیر جوییم پیچان ز میش» به پالیز گل نیست بی زخم خار ز بهر پراکندن گیخ بود برکوشید با کاردانان پیر

اگرچند، بد؛ ایس سخن ناگزیر

بپوشـــيد بـــر خويشـــتن، اردشـــير

بسوی بلوچ اندر آمد زراه

بگردید گرد اندرش با گروه

کے بستند ہے باد و ہے مور، راہ

سپه بود برسان مور و ملخ

خروش آمد از کوه و از غار و دشت

چـه از تیغـداران و مردان گـرد

نباید کے پاید رهایی یکی

ســـوار و پيــاده ببســـتند راه

زن و مسرد جنگسی و کسودک نمانسد

ستم كردن لوچ (؟!!!) برداشتند

بلموچی نماند آشکار و نهان(!!)

بدی بینگهبان و کرده پله

بهامون و بر تیخ کوه بلند

در و کسوه را(!!) خانسه پنداشتند

اه (۱) اه خ

ز گفتار دهقان برآشفت شاه چو آمد بنزدیک آن برزکوه(؟۱) بدانگونه گرد اندر آمد سپاه همه دامن کوه، تا روی شخ منادی گری، گرد لشگر بگشت که: «هر کز بلوچی بیابند خرد اگر انجمن باشد از اندکی از بیشان فراوان و اندک نماند(؟۱) سراسر بشمشیر بگذاشتند سراسر بشمشیر بگذاشتند چنان شد که بر کوه ایشان گله شبانی نبودی بر گوسفند شداد زیجهان خوار بگذاشتند شدان خایگه سوی گیلان کشید از آن جایگه سوی گیلان کشید

از آن جایگه سوی گیلان کشید چو رنج آمد از گیل و دیلم پدید اگر از گزافههای سخت و سخنان ناراست و نادرست این داستان، که با خرد همراه نیست بگذریم، بهرهٔ کاری که افزایندگان با چنین داستان کردهاند، آنست که تیرهٔ پاک و پاکدل و ایرانی نژاد بلوچ را، از ایران برنجانند! اما سخنان درهم، خود، نشاندهندهٔ ناراستی داستان است، زیرا که اگر زن و مرد جنگی و کودک بلوچ (همه را کشتند، پس آنانکه بکوهها گریختند، چه کسان بودند، و اینان که اکنون در سرتاسر مرز پرارز بلوچستان با نام بلوچ میزیند، از نژاد کیستند؟

牵

رج پایانین این داستان را بنگریم، خود بخوبی نشان میدهد که پس از پرداختن کارِ ارّانیان (الانان) نوشروان بگیلان میرسد که همسایهٔ ارّان است و اگر سخنان افزوده را از میان برداریم پیوستگی داستان، خود را نشان میدهد:

بر ایشان (الانیان) ببخشود بیدارشاه از آن جایگه سوی گیلان کشید

ببخشید، یکسر؛ گذشته گناه چو رنج آمد از گیل و دیلم پدید!

# نمونهای دیگر

در نبرد بهرام گور و خاقان چین که در مرو، یا کشمیهن نزدیک مرو روی داده بـود، پـس از پیـروز شدن بر خاقان:

> همه کامکاری زیزدان شناخت که دارندهٔ آفتاب است و ماه چو آسوده شد شاه و جنگی ستور دلیش رای رزم بخارا گزید زنخجیر و بازی، جهانجوی شد

ز پیروزی چین چو سر برفراخت کجا داد بر نیک و بد دستگاه بیاسود در مرو، بهرام گرور ز تیری، روانش مدارا گزید بیک روز و یکشب به آموی شد

یک: پیدا است؛ آنکس را که رای رزم است با بازی و نخجیر، زمان را از دست نمی دهد! و هیچکس در همهٔ جهان با بازی و نخجیر جهانجوی نشده است.

دو: در نامههای باستانی یادی از نبرد بهرام گور با بخاراییان نشده است.

سه: از مرو تا آموی را بیکروز نمی توان رفتن!

چهار: چگونه شاید که کسی از مرو به آموی کشد، و راه را دور کند، تا به بخارا رسد!؟

# نمونهای دیگر

در داستان ناامیدشدن کیخسرو از کار جهان، چون بزرگان ایران گیو را برای آگاه کردن زال و رستم به سیستان می فرستند:

جهاندار (کیخسرو) بر پای بد هفت روز بهشتم چو بفروخت گیتی فــروز...

افزایندگان، کیخسرو را هفت شبانروز بر پای میدارند، و چنین کار در جهان دیده نشده است که کسی را توان یکهفته بر پای ایستادن باشد!... اما آنان با ایستاندن کیخسرو، خواستهاند زمانی برای رفتن گیو به سیستان و آوردن زال و رستم دستان بیندیشند،... اما رفتن از پایتخت کیخسرو در آذربایجان بسوی سیستان و بازگشتن از سیستان به آذربایجان را شش ماه زمان باید، و به هفت روز نشاید چنین راه درازا را پیمودن!

# نمونهای دیگر

در داستان کشته شدن افراسیاب بر دست کیخسرو است که چون هوم (پرستندهٔ اندیشهٔ افزایندگان) بــا

# گودرز سخن می گوید:

همانگه نشستند شاهان بر اسپ برفتند ز ایروان آذرگشسب

افزایندگان کیخسرو و کاووس را از آتشکدهٔ آذرگشسب در «تکاب» یکروزه به بردع (برته) پایتخت باستانی اران، بالای ارس میفرستند، چنانکه گویی گذرندهای از یک برزن به برزن دیگر میرود. باز آنکه پیمودن چندان راه را نیاز به یکماه زمان بوده است.

#### در همان داستان

افزایندگان افراسیاب را در غاری نزدیک بسردع (برته، نزدیک باکو) پناه میدهند، و هیچ نیندیشیدهاند که یک مردِ سرگشته را (که پیشتر) به آب زره (اقیانوس آرام) گریخته بود چگونه توان آن هست که، پیاده و رنجور، خویش را از کنار دریای فراخکرت (اقیانوس آرام) به اران رساندن؛ تا بنزدیک دشمن خویش کیخسرو آید،... تا کیخسرو از وی کین کشد(!؟!)

\*

گمان بر آنست که سخن دربارهٔ ناآگاهی افزایندگان از زمین و پیمایش آن و دوری و نزدیکی شهرها و راه میان آنها بسنده است، تنها یک نکته که بدین گفتارش پیوند است، زمینی است که کاووس به سیاوخش داد و پچینبرداران آنرا بگونههای شگفت نوشتهاند، و نویسندگان پسین، نیز گاهگاه آنرا گزارش کردهاند.

در شاهنامهٔ فلورانس «زمین در کَورَستان» آمده است و دو بار دیگر نیز همین نام بدنبال می آید در دیگر نمونه ها کویساران، کهستان، کورسان، کورستان، کورستان، کورشان، کواوسان، ازوشان، خراسان (خالقی مطلق ۲-۲۱۱) و؛ ارسان (مسکو ۳-۱۳) آمده است و چندین پریشانی از آنجا است که نویسندگان، جایگاه زمین کهستان را نمی دانسته اند و یکی از افزایندگان این بیت را نیز افزوده است که:

# زمین کورستان (کهستان) بُد از پیشــتر کــه خـــوانی ورا مـــاورالنهر در

این زمین چون با دگرگونی ک به ق قهستان نیز خوانده شده است، در نامهها با «ق» قهستان نوشته شد، و اینگونه، چیزی جز کهستان و کوهستان را نشان نمی دهد، جایگاه آن را نیز از سرزمین خود، بجایی بردند که دارای کوه بوده باشد! اما راست آنستکه این زمین «قهستان» است و بر بنیاد پژوهش پژوهشگر پرتلاش فیروز منصوری، «قه» که گونهای دیگر از «که» در کهریز و کاریز و قنات است، همان کاریز است، که کهنترین و ژرفترین آن در ایران و جهان، در شهرهای گناباد و قاین و

بیر جند دیده می شود! از آنجا که نویسندگان در این بخش از خراسان، کوهستان بلند نمی شناسند، ناچار برای آنکه «قهستان»(!) را گزارش کنند، آنرا به بالای خراسان «ورارود» (ماوراءالنهر) بردهاند، یا هرگونه نام شگفت؛ که پیشتر آمد، بدان دادهاند! بنداری نیز، این آشفتگی را دیده و تنها نوشته است: «... و کتب له منشور، علی بعض الممالک» «و فرمان چند سرزمین را برای او نوشت».

# چهارسوی:

از چهارسوی جهان در زبان اوستایی چنین یاد شده است:

۱ - (بهر سده مر (سر اوشَسْتَرَ که از ریشهٔ (بهر)، درخشیدن، سوختن، سوزاندن، برآمـده اسـت که در به اوشَنْگُه؛ بامداد، سپیده دم نیز گونه ای از آنست.

پسوند هم دارد تر، نشانهٔ «کرتار» (فاعل) است، و بر روی هم روشنی دهنده، روشنی بخش، روشن کننده است.

این واژه در زبان پهلوی بگونهٔ سالسوس خُوراسان درآمد که خورآیان، یـا برآمـدنگاهِ خورشـید باشد.

> در زبان فارسی نیز خراسانش مینامیم و فخرالدین اسعد گرگانی دربارهٔ آن گفته است: خراسان آن بود، کز وی خور آسد (آید)

۲- و سال و به به به الله د توش تَرَ، آنجا که روشنایی خورشید فرومی رود<sup>۲</sup>، خاموش کنندهٔ روشنی که در اوستا بگونهٔ و سال و به به به به دو به ششتر که در اوستا بگونهٔ و سال و به به به به به به نیز آمده است.

این واژه در زبان پهلوی بگونهٔ سالم رایس خوروران درآمد، که در زبان فارسی نیـز خـوروران خوانده میشود.

۳- (سره د کی درد مه سال سرکیشوی تَرَ که از واژهٔ (سره د کی درس رکیشوا، برآمده است که نیمروز بوده باشد.

واژه در زبان پهلوی ام رو نیمر و در زبان فارسی نیمروز خوانده شد.

۴- سوی چهارم بنام سره سره سراس اپاختر، یا سره سره که اپاخِذْرِ خوانده می شد که

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر نخست، رویهٔ ۳۱۳.

۲- همان، دفتر دویم، رویهٔ ۱۸۵.

٣- همان، دفتر سيوم، رويهٔ ١٢١٤.

٤- همان، دفتر نخست، رويهٔ ٩٠.

گزارشهای گوناگون دارد، و ایرانیان، آن بخش را از آن ایران درشمار نمی آوردند، زیرا که جایگاه ديو سرما بود.

این واژه در زبان پهلوی ایاختر، و در زبان فارسی باختر خوانده شد.

رودکی در ستایش خورشید، چنین سروده است:

سوی خاور می خرامد، شاد و کُش

از خراسان سرزند تاووسوش

چنین است گفتار فردوسی:

سوی باختر گشت، گیتی فروز

همی بود، تا تیرهتر گشت روز

شایستهٔ نگرش است که بلعمی، بهنگام یورش تازیان آنجا که داسـتان شکسـتن پــل ارونــدرود بــر دست تیسفونیان را میگوید، از کشاندن زورقها و کشتیها، بسوی «خراسان رود» یاد میکند. ٔ

تا هنگام یورش مغولان در دفتر و دیوان فارسی، از چهارسوی بهمان گونهٔ باستانیاش یاد شده است، اما بایستی سنجیدن که با یورش و کشتار و سوختار آنــان، در ایــران چــه رخ داد، کــه ایرانیـــان دست راست را از چپ بازنشناختند، و خاور را بجای خراسان آوردند!!

چون چنین شد باختر را نیز از سوی فرازین بسوی چی کشاندند، و خاور (مغرب) را باختر خو اندند!

پیدا است که در شاهنامهٔ فردوسی از چهارسوی، همواره بآیین یاد شده است، چنانکه در نبرد هماوکن، چون از سوی توران [اپاختر = شمال] سپاهی برای تورانیان به یاری میآید، چنین آمده است:

> برآمد، برفت از میان گروه که شد، کار گردان ایران، تباه

> سراسر بسان شب لاجورد!

سپهدار گـودرز، بـر تيـغ كـوه

بزاری خروش آمد از دیدگاه

سوی **باختر**، گشت گیتی ز گرد

و در همان داستان:

ز بالا همی سوی خاور گذشت سراسر بسان شب لاجورد! چو خورشید تابان ز گنبد بگشت

سوی **باختر** گشت گیتی ز گرد

همه روم و خاور، مر او را گزید

در داستان فریدون، بخش کردن جهان میان یسران:

نخستين به سلم انـدرون بنگريـد

۱– ترجمهٔ تاریخ تبری، ابوعلی محمد بلعمی، نسخهٔ آستان قدس رضوی، بنیاد فرهنگ ایران، رویهٔ ۱۳: «و مداین حصار گرفتند، و مداین بر دو کران رود دجله است. یک نیمه بپرداختند و بدیگر نیمه شدند و جَسر ببریدند. و بر نیمهٔ خراسان آمدند و کشتیها و زورقها همه برگرفتند».

بر این بنیاد، هر آن سخن که از چهارسوی، نه بر این آیین یاد شود، از شاهنامهاش درشمار نباید آوردن چنانکه این رج از داستان رستم و اسفندیار:

کنون خاور، او راست؛ تــا بــاختر همــی بشــکند پشــت شــیران نــر! که اَشکار از خراسان تا خوروران را از خاور تا باختر اَورده است!

# نبسرد

واژهٔ نبرد فارسی از روید(ع) پَرِتْ اوستایی برابر با ستیزه کردن، کشاکش، پرخاش برآمده است، که آن خود، از ریشه روید((۱) برآمده است، که «ناتوان کردن، شکست دادن، جنگیدن، رودررو شدن» باشد ...

واژهٔ پَرِت اوستایی با پیشوند نی (د، بگونه نی پَـرِت (دره س(ع م درمی آیـد کـه انجـام جنگ، و کشاکش در میدان باشد، و با پیشوندِ استوارساز آ س ، بگونه آپَرت سره س(ع م خوانده می شود!

واژهٔ نخستین در زبان پهلوی بگونهٔ راه (هم نی پَر ْتُ درآمد، که در فارسی «نبرد» خوانده می شـود، و در نوشته های برجای ماندهٔ پهلوی واژهٔ دویم، دیده نشد، اما در فارسی، ساده شـدهٔ آن بگونـهٔ «آورد»، در واژه های آمیختهٔ «آوردگاه» (= میدان جنگ) و نیز «هماورد» (= دو کس که با یکدیگر مـی جنگنـد) برجای مانده است.

بر این بنیاد، این رج که در داستان شاپور و برانوش آمده است:

برانوش بنشست و اندیشه کرد زروم و ز آوردگیاه نبرد

نادرست است، زیرا که «آوردگاه» خود، واژه آورد (= سره سرم) را در خود دارد که نبرد و جنگ بوده باشد، و آوردگاه نبرد، بزبان امروز «نبردگاه نبرد» خواهد بود، که دو بار ریشهٔ واژهٔ نبرد را در خود دارد.

# نمونهای دیگر:

که در فرستادن سر ساوه شاه:

اسیران و سرها همه گرد کرد

بردند، ز آوردگاه نیر د

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، همان؛ دفتر دویم، رویهٔ ۸۹۱

۲- همان، رویههای ٤-۸۸۳

پیدا است که بجز از واژهٔ نادرست آوردگاه نبرد، فرستادن انبوهی از سسِ دشمنان از خراسان به تیسفون، کشور را به گند و وبا و بیماری واگیر حدر اوستا سده م سلام کار ناشدنی، و نادرخور می نماید.

در افزوده ها چند بار نیز به واژهٔ نادرست «ناورد» برمی خوریم، از آنمیان در سخنان افرودهٔ داستان رستم و سهراب آمده است:

روم پیش این ترکِ «ناورد خـواه»

بشبگیر، چون من به آوردگاه

桊

یا این سخن؛ در رای زدن افراسیاب با بزرگان توران:

تــك آهــوان دارد و هــول شــير بــه نــاورد، بــا شــير كــردد دليــر

پیدا است که افزایندگان «ناورد» را بجای نَبَرد و «نی پَرت» آوردهاند، و نادرست است.

در اوستا، یک واژهٔ دیگر از ایس ریشه برآمده است، نهسنه و همها و همسانه «پاپرتان» که نبرد سهمگین و سخت را میرساند، و این واژه؛ در زبان پهلوی و فارسی، روان نشده است!

همانند این واژه، «خورشید» است که در اوستا، از دو بهر سر ((۳) خور = درخشیدن، شکوهمند شدن ، و نیز بهر بهر بهر بهر ما خشَیَت به شید، درخشان، باشکوه آ (از ریشهٔ بهر بهرس (۳) خشی درخشیدن، شکوهمند شدن برآمده است.

茶

ایرانیان در میانهٔ جهان باستان با آرامش و آشتی میزیستند، و پژوهشهای باستانشناسی نیـز بـدین سخن رسیده است که از هفتهزار سال به پیش، در ایران نشـانهای از جنـگ و نبـرد و ویرانگـری و کوچ همگانی پس از ویرانی، و آتشسوزی گسترده، و نیز جنگافزار پیدا نشده است.

پس؛ با یورش بابلیان (ضحاک) ایران، هزار سال زیر آتش و خون و خاکستر می تپید، و مـرگ و

۱– فرهنگ واژههای اوستایی، همان: دفتر نخست، رویهٔ ۳۹۳.

۲– همان، رویهٔ ۲۲۲.

٣- همان، رويهٔ ٤٣٠.

سپه کشی

درد... و «بر دار کشیدن و تازیانه و آتش زدن او پدیدار کرد'.»

آنگاه چون ایرانیان بر آن ستم پیروز شدند، گروهی که از گرمای سرزمین میانین بدنبال آبشخور و چراگاههای تازه از ایران برفتند (سلم و تور) هر بار به کشور نیاکانشان می تاختند، و مرگ و درد و ویرانی پدید می آوردند.

杂

چون چنین شد؛ ایرانیان نیز، چاره را در پادرزم، و آمادگی رزمی و پدید آوردن جنگافزار و پرورش اسبان جنگی و پرورش تن دانستند، و از آنجا که یورش همسایگان را هیچگاه پایان نبود، آمادگی برای پادرزم نیز همواره؛ بایسته می نمود، و بهمین روی، بخشی بزرگ از شاهنامهٔ ما به نبرد و جنگ و گریز و پیروزی و شکست ویژه شده است، و بدینروی خواننده را می باید از همهٔ شیوه ها و ویژگیهای نبرد، از آماده کردن تن، آرایش سپاه، جنبش بسوی سپاه دشمن، آیینِ پیکارِ تن بتن، و آیینِ پیکار و رزم بانبوه، آگاهی بدست آوردن، تا هر آن سخن نادرست را که افزایندگانِ خانه نشین و ناآگاه از جنگ و جنگاوری، بگزافه به شاهنامه اندر کرده باشند، دریابد، و گفتارِ درستِ شاهنامه را که با سخن بلند فردوسی همراه شده است، از گفتارهای نادرست، بازشناسد!

# اَرِز و اَرِز**گا**ه

نخستین کار که برای آمادگی نبرد انجام میگیرد فراخواندن سپاهیان و گزینش آنان و آراستن سپاهیان، به جنگافزار بایسته است:

این است سخنِ شاهنامه دربارهٔ «اَرِزگاه» در گزینش سپاهیان از سوی پهلوان، بهرام پورگشسب:

سپهبد بشد تا آرِزگاه شاه بفرمود تا پیش او شد سپاه

چهــــلســــالگان را نوشـــتند نـــام ......

و افزایندگان این نام را گاه بگونهٔ «عَرْضْ»، و گاه بگونه «عَرَضْ» آوردهاند:

عَرَض را بخوان تا بيارد شمار كه چندست مردم، كه آيد بكار

举

عَرض با جریده بنزدیک شاه بیامید بیاورد، بیمر اسیاه

در پادشاهی هرمز

همه لشگر رومیان عَـرضْ کـن هرآنکس که هستند نو، گـر کهـن

یاریخواهی خسروپرویز از رومیان

۱- تاریخ بلعمی، همان، دفتر یکم، رویهٔ ۱٤۳.

درم داد و او را بایوان نشاند

چو بشنید زیشان، عَرَض را بخواند

رای زدن گردیه با بزرگان سیاه

عَرَض پیش او رفت، با کدخدای

از آن جایگ شد بپسردهسسرای

چنانکه دیده می شود در این سخنان افزوده عَرَض یا عرض کسی است که کارِ گزینش سپاه را میکند، باز آنکه در گفتار درست شاهنامه از «اُرِزگاه» نامبرده می شود، و در بخش گفتار زبان اوستایی نیز ریشه های آنرا شکافته ام.

افزایندگان پای را از این پیشتر نهاده در این گفتار افزوده کار آرایش کاخ را نیز از خویشکاری وی شمردهاند:

بیاراستی کاخ و ایسوان اوی

نوشتی عرض نام دیوان اوی

داستان داد و فرهنگ اردشیر

چنانکه در این گفتار ویرانکنندهٔ کاخ و ایوان است:

بیای اندر آرند، ایوان اوی!

عَـرَض بسـترد نـام ديـوان اوى

در داستان کسری

و در این سخن؛ عَرَض بخشکنندهٔ درم درشمار است:

درم بسرد، نزدیک هسر مهتسری

عرض شد ز در، سوی هر کشوری

پادشاهی کسری

و در این گفتار نیمه شبان، بهنگام گریز افراسیاب:

چو نیمی ز تیره شب اندر گذشـت

سهدار تركان بنه برنهاد

سپهر از برِ چرخ گردان بگشت(!؟) سپه را همه ترگ و جوشن بـداد!

#### روزی دادن

پس از آرِزگاه، و گزینش سپاهیان کارِ روزی دهان آغاز می شد، و آن درم و دینار دادن به آنانست که براه دور می روند، و می بایستی زن و فرزندانشان در آن هنگام دراز، از آرامش برخوردار بوده باشند، تا آنان نیز با اندیشه ای آرام، از آرامش فرزندان، بتوانند به جنگ و پادرزم میهن بپردازند!

روزی دهان، افزار مندانی از ردهٔ پایین و کار مندان دیوانی بودند، که کارشان دادن درم ماهانه به افزار مندان (کارمندان)، و پیشکاران، و درم سالانه به سپاهیان بود، و در ایس سخنِ افزوده، آنانرا درشمار بزرگان کشور آورده اند:

بنزدیک او موبد نیکبخت

بنوروز، چـون برنشسـتي بتخـت

791 سپەكشى

بزرگان و روزیدهان را بدی

فروتــر ز موبــد، مهــان را بــدي

در آیین بر تخت نشستن خسرو

و در این سخن؛ دادن جنگافزار را نیز درشمار کار روزی دهان آوردهاند:

همان مايهور جوشـن و خـودِ زر

در گــنج دینـــار و تیـــغ و کمـــر

چـو آمـد گـهِ نـام جسـتن پديـد

به روزیدهان داد یکسر کلید

ياسخ كيخسرو بنامة گودرز

و در این گفتار روزی دهان را، «آمارگر» خواندهاند:

که گویند، نام کهان و مهان

بفرمسود خسسرو بسه روزيدهان

نمایش لشگر کیخسرو

باز آنکه گفتار شاهنامه دربارهٔ «روزیدهان» چنین است:

أ زان جنگ چندي، سخنها برانـد

سیهدار، روزیدهان را بخوانــد

رفتن کسری بجنگ روم

بسی با سپهبد سخن ها براند ،

درم داد و روزیدهان را بخوانــد

داستان كاموس كشانى

در داستان یاری رستم بایرانیان که در کوه هماون گرفتار بودند:

افزایندگان بیدرنگ پس از چنین کار داستان بزن خواستن فریبرز مادر کیخسرو را؟! افـزوده و ایــن سخن را نيز بدان پيوستهاند:

سوی دشت شد با دلاور گوان

چو این کرده شد، رستم پهلـوان

بدشت اندرون رزم را ساز کرد!

سيه را درم دادن أغاز كرد

باز آنکه رزم در دشت ایران نبود، و در کوه هَماوَن رخ نمود!

# سيەكشى

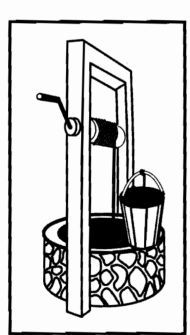
پیش از آغاز جنبش سیاه، گروهی کارآی، بفرمان فرماندهی کارآزموده، که او را «سیه کش» میخواندند در راه سیاه، بفراهم آوردن همهٔ چیزها، که سیاهیان را بایسته بود، می پرداختند.

اينچنين:

یک: سپاه را در میانهٔ راه؛ آب باید، چه برای مردان، و چه برای ستوران، پس کوشش می کردند که راهِ گذرِ سپاه از کنار دهکدههای

آباد، و شهرها، یا رودبار، و چشمهسار باشد!

اما سرزمین ایران را بیشتر خشکی فراگرفته است، بویژه سپاهی که از پایتخت (قزوین در هنگام کاووس [کاسیان] و آذربایجان در هنگام کیخسرو)، بسوی توران راه میسپرد، بناچار، راه گذر از سرزمینهای خشک کنارهٔ کویر، داشت و در چنین جایگاهها باندازهٔ راهی که بیک نشستنگاه (منزل) میرسید؛ آب میبایست، و برای فراهم آوردن آب، چاه میبایستی کندن! و چون چاه کنده میشد، بر آن چرخ و ریسمان و چون چاه کنده میشد، بر آن چرخ و ریسمان و دول میبایستی نهادن، و کنار چاه استخری



می بایستی کندن، تا؛ آب را که با چرخ از چاه کشیده می شود، در آن ریزند... و اسپانِ تشنهٔ رهسپرده، بتوانند پس از یکروز راه، از آن آب بیاشامند.

اما یک چاه و یک رسن و دول، برای دههزار یا سیهزار اسپ و سپاهی بسنده نبود! پس؛ میبایستی چندان چاه کنده شود که درخور شمارِ سپاهیان و اسپان بوده باشد! و گروهی خویشکار از بام تا شام، آب از چاه برآورند، و در استخر ریزند.

دو: چون سپاهیان رهسپرده به چنان آرامگاه رسند، نیاز به جایگاه آسایش و پردهسرای و جامهٔ خواب و جامهٔ گستردنی دارند،... که بایستی همهٔ آنها، فراهم شده باشد.

سه: چون سپاهیان به آسایشگاه رسند، نیاز به آبریزگاه دارند، و برای هر چند کس، یک چاه آبریزگاه (که از پیرامون با چادر پوشیده میشد) بایسته بود... شمار آبریزگاههای کنده شده می بایستی باندازهٔ بایسته برای سیاهیان بوده باشد!

چهار: چون سپاهیان میرسیدند و از تشنگی میرهیدند، نیازشان به نان بود پس می بایستی تنور نیز باندازهٔ خوراک سیاه، از پیش ساخته شده باشد.

پنج: چون تنور آماده باشد، تشت خمیرگیری و آرد و آوندِ آب و هیزمِ باندازه باید. شش: در هر یک از این دستگاهها، یک نانوا، و دو شاگرد میبایست.

هفت: برای کشیدن هیزم و آرد، از روستاهای نزدیک، خر و شتر و پیشکار باندازهٔ بایسته، میبایستی.

هشت: چون، نان آماده می شد، برای سپاهیان راه پیموده و فرسوده؛ خوراک بایستی، ن و برای فراهم کردن خوراک دیگ و دیگبر و کفگیر و آبگردان و سینی و پتیشخوار (پیشقاب = بشقاب) و دستارخوان (سفره) بایستی.

نُه: ...و آشپز و سرآشپر و خویشکار باندازه!

ده: سپاهیان ره نوردیده و کوفته را خوراکِ بنیرو بایستی، پس؛ میبایستی که شماری گوسفند را سر بریدن و پوست کندن و برای چنین کار نیز میبایستی مردان گوشت پیرای (= قصاب) با سه پایه و تخته و کارد و ساتور، پیش از رسیدن سپاه گوشت برای خوراک آنان آماده کنند.

یازده: گاه شاید بودن که در نشستنگاهی؛ گوسفند و ابزار نتوان فراهم آوردن. که برای چنین جایگاه ها، بایستی از پیش باندازهٔ بسنده، گوشتِ نمکسود [که امروز آنرا قورمه می خوانند] در مشکهای چرمین، آماده کرده باشند. ا

دوازده: چون سپاهیان از راه میرسیدند، بسا کسان که در میانهٔ راه بیمار شده و نیازمند به پزشک و دارو، بودند، که آن نیز میبایستی از پیش فراهم گردد.

سيزده: بسا باشد كه در ميانَهُ راه جُل و پالان اشتران و استران و خران باربر (كه بنهٔ

۱- برای شیوهٔ پختن «نمکسود» بنگرید به بخش کشاورزی و زندگی روستایی، در همین دفتر.

سپاه را میبردند) پاره شود، پس نیاز به شماری پالاندوز و پلاس و نخ و ریسمان و سوزن جوالدوز باندازه بود.

**چهارده:** همچنین اگر در میانهٔ راه، دهنه و افسار و زین و برگ سپاهیان پاره می شد، نیاز به شماری چرمگر و نخ و زو بایسته بود.

پانزده: اگر زخم به رکاب، یا سرنیزه، یا شمشیر سپاهیان میخورد، نیاز به آهنگر داشتند که با کوره و دم و ذغال و پتک و سندان آمادهٔ کار بوده باشند.

شانزده: همچنین درگر (← نجار) باندازهٔ بایسته در کار بود تا نیزه و تیرهای تازه بجای نیزهٔ آسیبدیده فراهم کنند... درگران را نیز چوب و تخته و اره و تیشه و رندهٔ بایسته بود!

هفده: بیگمان در میانهٔ راه نثل برخی از چارپایان میشکست یا آسیب میدید و گروهی نثلبند، با ابزارهای پیوسته بدان، بایسته مینمود.

هجده: از همهٔ این کارها دشوارتر، فراهم آوردن خوراک اسبان و جانوران بود:

گیاهی که امروز در بیشتر زبانهای ایرانی یونجه مینامند، در زبانهای باستانی سعوره و آسپَست خوانده میشد، که «خوراک اسب» ترجمه میشود، و خشکشدهٔ آنرا همراه با جو، و کاه درآخور اسپ میریزند.

اسپست تازه را، دو کس بیاری هم باندازهٔ ۳ گز میپیچاندند تا بگونهٔ یک تناب یا ریسمان پیچیدهٔ کلفت درآید آنگاه آنرا از سه جا «تا» می کردند [در این هنگام درازای یونجه یک گز بود]، و همگی آن ریسمان بلند بر گرد هم می پیچد، و آنگاه آنها را بر روی پشتبام می خواباندند، تا خشک شود، و چون یک سوی آن خشک می شد، دیگر سوی را رو به آفتاب می کردند، تا آن سوی نیز خشک شود، اکنون، نام آن از یونجه، به «بیده» دیگرگون می شد، اینچنین:



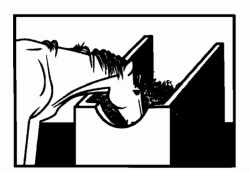
آنگاه انبوهی از آنرا بار بر خران میکردند، و به جایگاه نشست سپاه

می بردند! اما جانوران؛ چنان تنابِ پیچیدهٔ کلفت را نمی توانستند خوردن! پس با ارتهای خمیده؛ بیده را باندازه چهار انگشت، چهار انگشت می بریدند. و در آخور میریختند و کاه و جو بدان می افزودند، تا آمادهٔ خوردن شود! کاه را نیز بر پشت خر در تورهای ریسمانی بزرگی می کشیدند و به جایگاه می بردند و بردن «جو» در جوال؛ بر پشت خران [برای هر خر یک کیسه] انجام میگرفت.

خوانندهٔ آگاه خود بسنجد که انجام چنین کار را، چه اندازه مایه و سرمایه و کار و پیشکار بایسته است!



نوزده: کار بپایان نرسیده است، و اسپ را بایستی در آخور، خوراک دادن! پس بهنگام ساختن نانوایی و آشپزخانه... باندازهٔ اسپان سپاه نیز آخور میبایستی برآوردن.





بیست: سواران هر یک، خود توبرهای بهمراه داشتند که چون در زیستگاهی آخُرِ ساخته نمی بود، آنرا بر سر اسپ می بستند، تا اسپ از میان آن بخورد چنین توبره را «آخُر پلاسین» می خواندند.

بیستویک: در همهمهٔ جنبش سپاه؛ بسا شاید که در میانهٔ راه، اسبی را دست یا پای بشکند! پس بایستی اسپانی افزون بر اسپان سپاه، در نشستنگاه آماده باشند، و دامپزشک نیز برای شکسته بندی و درمان، پیش بینی شده باشد.

بیستودو: بایستی برای انبوه خر و استر و اشتر، که برای آوردن بنه ها بکار گرفته شدهاند، نیز در جایی جداگانه، آخور و آبخور، ساخته می شد.

بیستوسه: از روستاها یا شهرهای نزدیک گروهی کشاورز و فروشنده، در کنار جایگاه نشست، بازاری خرد، یا بزرگ از دستاوردهای کشاورزی، یا کارهای دستی خویش بر پای میکردند، تا اگر سپاهیان خواهند، از آنان چیزی بخرند.

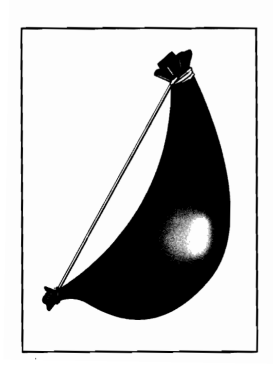
نگرش بکار آنان نیز، و کار و بازار آنان را سامان دادن، از خویشکاریهای سپهکش بود.

بیستوچهار: شاید بودن که در میانهٔ راه کفشِ برخی از سواران پاره شود پس می بایستی باندازهٔ بایسته کفشگر و نخ و درفش و سوزن و چرم فراهم شده باشد. بیستوپنج: همچنین برای آن کسان که جامه شان در میانهٔ راه پاره شده درزی گر (→ خیاط) و نخ و سوزن و دوکارد (→ قیچی) بایسته می نمود.

بیستوشش: این سازمان بزرگ را آگاهی رسانی به جایگاههای پیشین و پسین بایسته بود! پس گروهی از کارگزاران دیوان برید نیز با نگرش سپهکش، کار پیوند میان جایگاهها را سامان می دادند.

بیستوهفت: یک کار دیگر، که از دیگر کارها برتر مینمود، فراهم آوردن همهٔ چیزهای یاد شده در لشگرگاه، یا جایگاه پایانین کار بود.

بیستوهشت: در میانهٔ راه با ده فرسنگ



راهپیمایی در بیابان لشگریان تشنه می شدند، پس گروهی آبکش با مشکهای پر از آب می بایست بهمراه سپاه روند تا به تشنگان آب برسانند.

بیستونه: بُنه که دربارهٔ آن جداگانه سخن میرود.

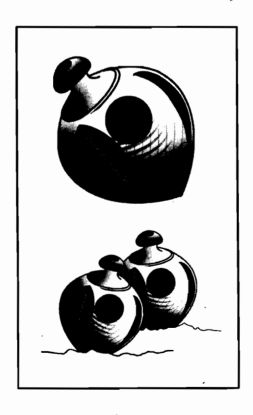
\*

سی: ایرانیان باستان مَی مینوشیدند، و بدانهنگام که مانده و کوفته و فرسوده از راه به زیستگاه میرسیدند، میبایستشان برای زدودن زنگِ ماندگی، می نوشیدن، تا آنجا که گاهگاه در کشور دشمن نیز چنین میکردند، که در یکی از آن مینوشیها، سرهای فراوان بیاد رفت:

وزآنجایگی، سوی ایرانسیاه همیه مست بودند ایرانیان خروش آمد و بانگ زخم تبر بزیر سر مست، بالین نرم

برفتند بر سان ابر سیاه گروهی نشسته، گشاده میان سراسیمه شد گیو پرخاشخر ز بر، تیغ و شمشیر و کوپال گرم

می را با خیک، چرم گوسفند، [هر دو خیک بار بر یک خر] میبردند، و به هر سپاهی یک کوزهٔ کوچک می، میدادند که چون بر زمین مینهادند، واژگون نمی شد.



کوزهٔ می برای یک کس

جنگافزار جنگافزار

بدینسان، یک شهر را با همهٔ چیزهای بایسته در آن، در میانهٔ بیابان بر پای می کردند!

اما، این؛ همهٔ کار نبود، زیرا که چون سپیده دم فردا سپاه براه می افتاد، شاید بودن که در نشستنگاهی دیگر فرود آید، و همهٔ آنچه را که پیشتر از آن یاد شد، در جایگاه تازه نیز می بایستی آماده و بسر پای داشتن!... اینچنین از آغاز، تا یایان، در میانهٔ بیابانها!

و کسیکه چنین کار شگفت و بزرگ را سرپرستی می کرد سپه کش خوانده می شد، که می بایستی همهٔ کارهای برشمرده شده را بشناسد، و فرمانش بر فرمانبران روان باشد، و همه چیز را، پیش بینی کند، و بُنهٔ سپاه را نیز، که در بارهٔ آن سخن خواهد آمد، فراهم کند و در میانهٔ همهمهٔ نبرد، خوراک و آب و پرده سرای و ... آماده داشته باشد، تا سپاهیان پس از نبرد، به آسایشگاه او باز آیند! و با ایس گفتار، سپه کش را نبایستی هیچ پروای جنگ در سر داشتن!

\*

چنین است که کاووس چون سیاوخش را به نبرد با افراسیاب میفرستد، کارِ سپهکشی او را برستم جهان پهلوان میسپارد! آ و اگرچه سپهکشی، کار رستم پهلوان نبود اما پیدا است که مهری که در دل، به پروردهٔ خویش سیاوخش داشت او را بپذیرش چنین کار واداشته بود.

اکنون، افزایندگان، در میانهٔ میدان نبرد، خنجر و کفن بدست رستم می دهند...

نَوندی برافکند، هنگام خواب سیهبد، بنزدیک افراسیاب که آمد دلاور سیاهی گران همه نامداران و گندآوران سیهکش چو رستم، گو پیلتن بیکدست خنجر، بدیگر کفن!

بر این گفتار، در بخش آیین نبرد نیز انگشت نهادهام، که نادرستی دیگری همراه آنست! اما یک سخن دیگر نیز مانده است: افراسیاب با یکسدهزار سوار، از رود جیهون گذشته و بسرزمین ایران، پای نهاده است و گروهی از سپاهیان توران بسرداری سپهرم و بارمان، تا بلخ پیش آمدهاند، آنگاه سیاوخش بهمراه رستم در میانهٔ راه اینچنین بسوی میدان نبرد می رود:

از ایران سوی زابلستان کشید ابا پیلتن سوی دستان کشید همی بود یکچند، با رود و می بنزدیک دستان فرخنده پی گهی با زواره، گزیدی نشست گهی با زواره، گزیدی نشست

۱- چنین کار، را پیشتر، ادارهٔ لجستیکی ارتش مینامیدند و پسان، آنرا به «ترابری» دگرگون کردنـد، کـه هـر دو نـام نـادرخور اسـت و همـان سپهکشی باستانی از هر نام برازنده تر مینماید.

۲- روانشاد بنداری اصفهانی از کار سپه کشی آگاهی نداشته است، و در این بخش چنین آورده است: «و بهلوانهم، رستم» (شاهنامه بنداری، رویهٔ ۱۹۳). بازآنکه پهلوان آن سپاه، سیاوخش بود.

گهی در شکار نیستان(!!؟) بُدی

گهی شاد، بر تخت دستان بُـدی

\*

و نیز این داستان، افزوده مینماید بدانهنگام که پهلوان بهرام پورگشسب به پذیرهٔ خاقان میرود:

همی بود(!) پویان، میان سپاه نسدادش بها و بپیچیسد یال که: «کاه است لختی مرا در نهفت به پیش سپاه تو بگذاشتم که دارد بسربر، ز آهن؛ کلاه» کشیدند پیش سپهبد، دمان که: «این جرم(!) چونین شمردی تو خرد؟» کشانش به پیش سراپرده برد دل مسرد بیسدار، پسربیم کسرد

زنی با جوالی، میان پر زکاه!! سواری بیامد، خرید آن جوال خروشان زن آمد به بهرام گفت بهایی، جوالی همی داشتم کنون بستد از من سواری براه بجستند آن مرد را، در زمان ستاننده را گفت بهرام گرد سر و دست و پایش شکستند خرد میانش بخنجر بدو نیم کرد

نادرستی های این داستان افزوده، در جای خود نموده می شود، اما پیدا است که سپاهیان، خود، برای اسپ خویش کاه نمی خریدند، که سپه کش، کاه را باندازهٔ بایسته؛ در انبارها گرد می کرده است. باری چنانکه گفته شد، خوراکِ اسپ، یونجه و جو است، و کاه را برای انباشتنِ بیشتر، به یونجه می آمیخته اند، و گرنه اسپ را هیچگاه پروای خوردن «کاه» بتنهایی نیست.

### نمونهای دیگر

بدان هنگام که ایرانیان در کوه هماون گرفتار بودند، کیخسرو، رستم و فریبرز را با سپاهشان بیاری ایرانیان گسیل میدارد. نخست؛ فریبرز که چند روز پیش از رستم بکوه هماون میرسد و مؤدهٔ آمدن جهان پهلوان را می دهد:

فریبرزِ کاووس را دِه سیاه که او پیشرو باشد و کینهخواه فریبرز را گفت: «برکش براه سیاه اندر آور به پیش سیاه

پس؛ این سخن که در داستان افزوده و نادرستِ بزنخواستن فریبرز فرنگیس مادر کیخسـرو آمـده است، نادرست تر از داستان مینماید که:

فریبرز باشد سپه کش براه بچو رستم بود پهلو کینه خواه و این چگونه سپه کشی است که سپه کش آن برای نبرد، و پیش از سپاهیان، بکوه هماون می رسد؟

بُنه

چون سپاهیان بلشگرگاه رسند، بایستی هرآنچه را که پیش تر؛ شمردیم در لشگرگاه آماده باشد و بدانهنگام که نبرد آغاز می شد. همه را بار بر اَستران کرده آماده دارند، تا اگر در میدان نبرد، شکستی به سپاه اندر آید، آنان که پسِ پشت سپاه، آماده ایستادهاند، روی بگریز نهند تا بنهٔ آنان بدست دشمن نیفتد، که اگر چنین می شد بیگمان، مرگ ِ سپاهیان و اسپان را بدنبال داشت! و بر این بنیاد است که از آغاز نبرد همواره با چنین سخن یاد می شود:

«بُنه برنهاد و سیه برنشاند»

برنهادن: بارها را بر پشت استران و خران و اشتران نهادن؛ برنشاندن: سوار کردن؛ سواران را بر اسپان بر اسپان نشاندن؛ برنشستن: سوار شدن.

اینجا؛ یاد از دلاوری گردیه خواهر پهلوان بهرام کنیم، که چون پس از کشته شدن [تـرور] بهـرام، آهنگ ِ ایران کرد، خاقان، برادرش تُبُرگ را از پس وی فرستاد:

بروز چهارم؛ بایشان رسید زن شیردل، چون سپه بنگرید از ایشان بدل بر، نکرد ایچ یاد زلشگر سوی ساروان شد چو باد یکایک «بُنه» در پس پشت کرد بیامید، نگه کرد؛ جای نبرد

بُنه را همواره یک فرسنگ بدور از سپاه نگاه می داشتند، <sup>۱</sup> تا بهنگام گریز، دست دشمن بدان نرسد، اما در آن نبرد، گردیه را، چارهای نبود که سپاه را؛ آرایش جنگ دهد و بنه را به پشت سپاه بَرَد، زیـرا که چون سپاه تبرگ از دور دیده شد، اینان را چارهای جز آرایش زودهنگام نبود و نمی توانستند که بُنه را یکفرسنگ از سپاه، دور نگاهدارند.

سخن پایانی دربارهٔ بنه آنستکه در هر یک از ایستگاه های نامبرده؛ خوراک یک یا دو شبانروز سپاهیان و اسپان پیش بینی می شد، اما بُنه سپاه را بهنگام جنگ، بس بیشتر از یکروز می بایستی فراهم کردن، و پی در پی نیز بدان یاری رساندن، و برای چنین کار نیز، کاروانهای استر و اشتر و خر، بیدرنگ (پَیخُوْی» آ و خوراک به بنهٔ سپاه می رساندند.

چنین کار، با خریدن کالا از روستاییان پیرامون انجام میگرفت، چه در کشور دشمن، و چه در ایران و فرمان فرهنگ ایران بسپاهسالاران ایرانی چنین بوده است که کیخسرو بتوس گفت:

کسی کاو، برزمت نبندد کمر

کشـــاورز، یـــا مـــردم پیشــــهور

۱- در بخش آرایش سپاه در این باره سخن میآورم.

۲– در زبان پهلوی محموم وسه patēxvīh، خوراک اسپان و ستوران است که نویسندگان آنرا به علف برگرداندند.

# نباید کـه آزار بیند؛ بـراه چنین است آیین تخت و کـلاه

بگذریم از آنکه همسایگان بی فرهنگ ما چون بایران می رسیدند، «تر را می خوردند، و خشگ را می سوزاندند» و با کشتار و سوختار و آزار، از روستاییان خوراک و پَیخوی می ستاندند، و از سوزاندن درخت و کشتزار پروایشان نبود... و در یکی از این نبردها، از سوی آشوریان نمک نیز بر کشتزارها پراکندند، تا ریشهٔ گیاهان آن بسوزد، و دیگر؛ از این سرزمین گیاه نروید و چنین کار در دیدگاه همسایگان چنان بآیین بود که اگر در میان همهٔ سپاهیان یک کس بود که سپاهیان تازی را از سوزاندن درختان جلو گرفت او را خدیز نامیدند که کدبانو باشد... «خدیز گفت اندر شهر مشوید کی بیران (ویران) بکنید که این سغد چون بوستانی است! مردمان نیز بر این سخن بر او افسوس (ریشخند) کردند، و گفتند، خدیز را آینه و شانه باید، او را با حرب چکار؟ و مردمان لشگر دست باز نداشتند...»

از کشتارها و سوختارهای هموارهٔ یونانیان و مغولان و غزان و ازبکان و بآتش کشیدن گنجنپشتها بر دست اسکندر و دیگران بگذریم...

۱- گفتار ارجاسب هیونانی خدای، در نامهایکه بگشتاسب نوشته بود. متنهای پهلوی، همان، رویهٔ۲، پارهٔ۱۲.

۲- بدین گفتارها از آسور نازیرپال بنگریم؛ «در یورش ۸۸٤ پیشازمیلاد! بفرموده آشور و ایشتار خدایان بورگ که حامیان مین هستند با لشگریان و ارابههای جنگی خود به شهر گینابو حمله بردم و آن را به یک ضرب شست تصرف کردم - ۲۰۰ نفر از جنگیان دشمن را بیدرنگ سر بریدم. سههزار اسیر را زنده زنده طعمه آتش ساختم و حتی یک نفر را باقی نگذاشتم تا به گروگانی رود. حاکم شهر را به دست خودم زنده پوست کندم و پوستش را به دیوار شهر آویختم از آنجا به سوی شهر تلا روان شدم. مردم ایس شهر از در عجز و الحاح درنیامدند و تسلیم من نشدند. لاجرم به شهرشان یورش بردم و آن را گشودم. سههزار نفر را از دم تیغ گذراندم بسیاری دیگر را در آتش کباب کردم. اسرای بیشمار را دست و انگشت و گوش و بینی بریدم و هزاران چشم از کاسه و هزاران زبان از دهان بیسرون کشسیدم. از اجساد کشتگان پشهرا و میخام. از اجساد کشتگان

و نیز در سنگنوشتهٔ سناخریب (سال ۲۸۹ ق.م) چنین:

هبر سی وچهار دژ و شهرهایی بی حساب که تابع آنها بودند یورش بردم و آنها را در محاصره گرفتم و گشودم. آنگاه سردم ایس شهرها و قلعهها را به اسیری بردم و خانههایشان را خراب کردم و به صورت تل خاکی درآوردم. همه را چنان آتش زدم که روزهای بسیار دود حریت مانند دود قربانی بزرگی رو به آسمان پهناور بالا رفت. وقتی که بابل را گشودم و آتش زدم، نهر فرات را که در میان شهر بود، روی خرابه ها باز کردم، تا حتی آثار این ویرانه ها را نیز آب ببرد:

نَبوكدنُصُر پادشاه بابل (سال ۵۵٦ ق.م) در سنگنوشتهاش آورده است:

<sup>«</sup>فرمان دادم که صدهزار چشم درآورند و صدهزار قلم پا را بشکنند. با دست خودم چشم فرمانده دشمن را درآوردم. هزاران پسر و دختر را زندهزنده در آتش سوختم. خانهها را چنان کوفتم که دیگر بانگ زندهای از آنها برنخیزد».

در کتیبه آسوریانی پال (سال ۱٤٥ ق.م) میخوانیم: «خاک شهر شوستان و شهر ماداکتو و شهرهای دیگر را به آشور کشیدم. در مدت یک ماه و یک روز کشور ایلام (خوزستان) را به تمامی عرض آن جارو کردم. این مملکت را از عبور حشم و از نغمات موسیقی بینصیب ساختم. بـه درندگان و ماران و جانوران کویر اجازه دادم که آن را سراسر فروگیرند.

نمونهها همه از کتاب: حکومتی که برای جهان دستور مینوشت، دکتر ن. بختورتاش، انتشارات فروهر، ۱۳۷٤، رویههای ۲-۱۹. ۳- ترجمه تاریخ طبری، ابوعلی بلعمی، چاپ عکسی، بنیاد فرهنگ ایران، رویهٔ ۶۵۲۱و۶۷۲.

در میانهٔ این هیاهو فرمان فرهنگ ایران دربارهٔ کشاورز و پیشهور چنین بود:

مکوشید، جز با کسی همنبرد که بر کس نماند سرای سپنج نباید که بر وی وزد باد سرد نباید نمودن به بیرنج رنج

# آرایش سپاه

سپاهِ درهم و پریشان را توان نبرد و پادرزم نیست، زیرا که اگر چنین باشد جنگاوران نمی دانند، با که بایستی جنگیدن!

چنین سپاه، برای ایلغار و غارت و یغما در یورش به روستاها و شهرها، کاربرد داشت، اما در میدان جنگ سپاه را آرایشی بایسته بود که هرکس جایگاه خویش را بداند، و فرمانده خویش را بشناسد و چون فرمانده، فرمان بکاری یا بسویی دهد، همگان آنرا بشنوند و بکار بندند.

آرایش سپاه در زمان باستان به پیکر شاهینی بود که بالهای خویش را گشوده باشد:

سپهسالار که در نوشته های پهلوی از او با نام «ایسران سپاهپت» یاد شده است در میانهٔ سپاه می ایستاد، و هر یک از دو بال را فرماندهی ویژه بود که سر بفرمان سپهسالار داشتند.

دنبالهٔ سپاه را که در نوشتههای فارسی با نام «ساقه» از آن یاد شده است در زمان باستان «پشت اسپان» و فرمانده آنرا «پشت اسپان سردار» مینامیدند.

ویژگی برترِ چنین آرایش در آن بود که آنانکه در پیش سپاه، مانده یا خسته (مجروح) می شدند می توانستند که دمادم بسوی پشت اسپان (ساقه) بازگردند و اینچنین؛ همواره مردان آمادهٔ نبرد از پشت اسپان به بالها می پیوستند.

ویژگی دیگر، آن بود که اگر دشمن بسوی یکی از بالها یمورش می بسرد، یا شکستی ناگهانی و رویدادی پیش بینی نشده، رخ می داد، از هر دو سوی ساقه، توان یاری رساندن به آن بال، بود!

در میانه و بالها، کسانیکه در گاودم و شیپور میدمیدند، و آنانکه تبیره (تَبل ریز) میزدند [که چون بنیرو باشد، سخت انگیزاننده است] و آنانکه کوس (تَبلهای بزرگ) و جام فلزین (بگونهٔ یک بشگه فلزی که آن را روئینه خم می نامیدند) بر روی پیلها می نواختند، جای داشتند، تا بهنگام آغاز نبرد با نواختن بر کوس و جام، و دمیدن در شیپور و نای... هم سپاهیان خویش را برانگیزند و هم ترس در

۱- نام سه قبیله از تیرههای ترکان که نامشان همراه با چنین کشتارها و سوختار برجای مانده است بنگریـد بـه دیـوان لغـاتالتـرک کاشـخری بکوشش دبیرسیاقی، زیر هر یک از واژهها.

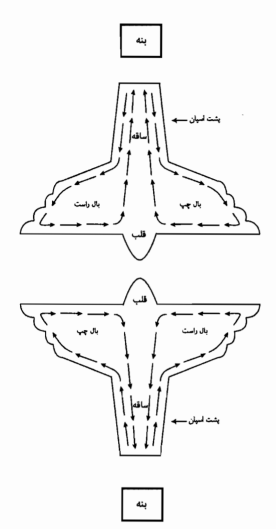
دل سپاهيان دشمن افكنند. <sup>۱</sup>

میان دو سپاه چنانکه بارها در شاهنامه آمده است: «میان دو لشگر، دو فرسنگ بود»، و چنین ترسکاری از برای آن بود که مبادا یکباره از سپاه روبرو یـورش آغاز گردد.

چون سپاه را آرایش میدادند، و نرمنرم بسوی یکدیگر پیش می رفتند، بنه را که برنهاده بودند، برجا می نهادند، و چون هر یک از دو سپاه، یک فرسنگ راه می پیمود، بیکدیگر می رسیدند، پس «بنه» همواره در یک فرسنگی پشت سپاه، جای داشت.

یک فرسنگ باستانی، ۶ میل بود، و چون هر میل ایک فرسنگ باستانی، ۶ میل بود، و چون هر میل ۱۵۰۰ گز، (برابر با ۱۶۲۰ متر امروز) بود، پس دو بُنه ۹۷۲۰ متر [یا نزدیک به ده کیلومتر در اندازههای امروز] از سپاه خویش بدور بودند.

دو سپاه درست در میانهٔ دشت نبـرد و میـان دو بنـه



۱- در نبردهای میان ایرانیان و تورانیان، ساز جنگ همین بود که نام بردم، اما چون چنین کار به مصریان و یونانیان رسید آنان دستگاه هایی برآوردند چون دبدبه، کبکبه مجلجل، ماستیوس [بنگرید به زمینه شناخت موسیقی ایرانی، نوشتهٔ من، رویهٔ ۱۰۵] و چنین سازها را چندان بانگ بلند بوده است که کوبندگان آن گوشهای خویش را با قیر پر می کردهاند، که خود، کمتر آسیب ببینند... پسازاسلام، از این کوبه ها در سهاهیان محمود نیز نشان داریم:

«پس بفرمود تا بیکبار بوق و دبدبه و دهل و طبل بزدند، بر پشت پیلان تهالی (جام فلزی) و مهرهٔ سپید و (شاید زنگ و سنج) و مجبور بزدند، و جهان از آواز ایشان کر خواست گشت، و مردمان مدهوش کردند [گشتند] و هر کس در ترکستان و ماوراءالنهر اندرون لشگرگاه حاضر بودند، زهرهشان خواست بکفید» تاریخ گردیزی، بکوشش عبدالحی حبیبی، دنیای کتاب، ۱۳۲۳، رویههای ۲-۵۰۵.

و نيز:

«دبدبهٔ تاختن و آینه بزدند. ترکانی که ِمانده بودند، چون آن بانگ بشنودند خویشتن اندر آب افکندند از بیم و غرق شدند» (همان، رویهٔ ۳۸۹).

۲- بیاد دارم که بهنگام نوجوانی چون در خراسان، در راههای مالرو روستایی، بسویی میرفتیم، چون از رهگذران میهرسسیدیم کـه تــا فــلان روستا چند فرسنگ است، و آنان پاسخ میدادند، سه فرسنگ! پرِسش پسین ما این بود که سه فرسنگ کُردی، یا فارسی، و پاسخ میشنیدیم سه فرسنگ کردی! و ما درمییافتیم که آن سه فرسنگ کردی برابر پنج فرسنگ فارسی است.

من در جهان اندیشه های نوجوانی همواره با خویش میگفتم بیگمان، نیروی کردان بیشتر است، که راه بر ایشان کوتاه مینماید و پنج فرسنگ را سه فرسنگ درشمار میآورند، و امروز درمی یابم که چون کردان را پیوستگی به گذشته بیشتر است، همان فرسنگ باستانی را فرسنگ می شمارند.

با هم برخورد می کردند، و نبرد در همان میانه دشت روی میداد. میدان، از ریشهٔ اوستایی عدد و دد سد میدد. میدی برگرفته شده است که نیمه و میانه باشد.

اکنون بایستی به سپاه دشمن نیز بنگریم که آنان را نیز چنین آرایشی بود.

پس در آرایش دو سپاه، همواره بال راست هر یک با بال چپ سپاه دشمن، و بال چپ هر یک با بال راست، روبرو می شد.

#### نخ کشیدن

در شاهنامه، بهنگام آرایش سپاه، از نخ کشیدن یاد می شود.

کاری که امروز در میدانهای ورزشی با خدهای سپیدرنگ که بر روی زمین کشیده می شسود، تا ورزشکاران، در یک راستا، پشت آن بایستند، در زمان باستان با نگاهداشتنِ ریسمانی کشیده از هـر دو سوی، انجام میگرفت که سواران یا پیاد گان پشت آن (نخ) در یک ردهٔ راست بایستند.

در داستانهای دیگر نیز گاهگاه از نخ کشیدن سخن رفته است، از آنمیان نیخ کشیدن دختران روستا، نزدیک آسیا، بدانهنگام که بهرام گور از آنجا میگذرد:

بدانروی آتیش بسی دختران زگل بر سر هر یکی افسری همه ماهروی و همه جعد موی بنزدیک دروازهٔ آسیا

یکی جشنگه ساخته بـر کـران نشســـته؛ بهرجــای رامشــگری همه چربگوی و همه مشکبوی بــرامش کشــید، نخــی برگیــا

بر روی سبزهزار، نخ کشیده بودند.

# نمونة ديگر

به رده رفتنِ نخچیران در دشتها، بهنگام بهار:
بهار آمد و شد جهان چون بهشت
همه بومها پر ز نخچیر گشت
گرازیدن گور و آهو؛ به شخ

بروی زمین بر، هموا؛ لالمه کشت بجوی؛ آبها چون می و شیر گشت کشیدند بر سبزه؛ همر جمای نخ

\*

پیدا است که در این گفتار، افزایندگان ندانستند که نخ کشیدن را چه گزارش باشد آن را برای زریفت چینی آوردهاند:

سپاه اندر آمـد چـو مـور و ملـخ آمدن فرستادهٔ سعد وقّاص بنزد رستم فوخزاد ز زربفت چینی کشیدند نے

سَفَ: صف

در زبان اوستایی سُمّ اسپ ددىد ﴿ به سَفَ خوانده می شود ْ.

در یسنا۵۷ بند۲۷ چنین آمده است:

«سروش پاکِ خوب، بلندبالای پیروزمند گیتیافزای پاک و «رَدِ» [سرور، سردار] پاکی را میستاییم که او را چهار تکاور سپید روشن، درخشان پاک هوشیار بیسایه [مینوی]، در جایگاه مینوی میکِشند؛ سُمهای شاخین آنها، زرکوب است.

تندتر از اسبها، تندتر از بادها، تندتر از باران، تندتر از ابر، تندتر از پرندگان، تندتر از تیر خوب رهاشده» ۲

پسان، چون درگذر زمان سفال نیز بر دست نیاکان ما پدید آمد، بدانروی که رنگ آن و سختی آن به سم اسپ می مانست، آنرا نیز سنف نامیدند ، و همانندی سنب (= سم) با خُنب (= خم سفالین) در زمانهای نزدیکتر نیز از همین ریشه است.

پیدا است که چون برای اسپان، در دشت؛ نخ بکشند، سمّ همهٔ آنها در یک رده دیـده مـیشـود، و تازیان این واژه را بگونهٔ سهبخشی (ثلانی) صَفٌ تازی آوردند. <sup>4</sup>

في صف الأمامي، در ردهٔ پيشين.

مقدم الصف، پيشرو صف.

این واژه امروز تازی شناخته میشود، اما پیدا است که تازیان در نبردهای خویش به رده نمی ایستاده اند، و یورش آنان با هیاهو، و درهم، بوده است.

恭

با نگرش به آرایش سیاه، این گفتار افزاینده در نبرد بزرگ کیخسرو نادرست مینماید:

طلایه که دارد ز دشمن نگاه

بیاراست قلب و جناح سیاه

همنه میسنزه نینز بنا میمننه

همان ساقه و جایگاه بنه

یک: جناح، همان دو بال سیاه است، که در رج دویم نیز بگونه میسره (بال چپ) و میمنه (بال راست) دوباره آمده است.

۱- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیوم، رویهٔ ۱۴۱۰.

۲- یسنا؛ پورداود، دفتر دویم، رویهٔ ٦٤.

۳- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیوم، رویهٔ ۱۶۱۰.

٤- فرهنگ معاصر عربي - فارسي آذرتاش آذرنوش، نشر ني، ١٣٨٣، رويه ٣٦٨.

دو: کارِ طلایه (پیشاهنگان سپاه) شبهنگام و بیداری و نگهبانی است، نه نگهداری در روز، بهنگام رودررویی دو سپاه.

سه: بنه را چنانکه گذشت، جایگاه در میانهٔ سپاه نبوده است که همه را بار بر باربران میکردند، آمادهٔ گریز.

# نمونهای دیگر

و این گفتار بهنگام پروَست یا پریوار (محاصرهٔ دژ) در هفتخوان اسفندیار:

چنان شد که کس، روز روشن ندیــد

سيه ميسره ميمنه بركشيد

آرایش سپاه و بالهای راستوچپ، بهنگام جنگ رودرروی دو سپاه انجام میگیرد، نه بهنگام پُروست (محاصرهٔ) دژ، زیرا که در چنین نبرد، سپاهیان را میباید گردبرگرد دژ ایستادن و باران تیر و باره کوب بر دژ فروریختن.

نیز این سخن، در همان نبرد:

بزرگش یکی بـود، بـا مـردِ خـرد

چنان هم بقلب سپه حمله برد

که از تیر، بر سرکشان ابربست

برآنسان دو لشگر، بهم برشکست

یک: چون سپاهیان دشمن در دژ بوده باشند سپاه آنانرا «قلب» نیست!

دو: دو لشگر چگونه بهم بر میشکنند؟!

سه: گیریم که چنین سخن، در دشت و جنگ رویاروی پذیرفته باشد، اما چون یکی از دو سپاه در دژ و دیگری در دشت باشند، بهم برخورد ندارند!

**چهار**: از دنبالهٔ سخن چنین برمی آید که برشکستن دو لشگر بهم، همانا تیراندازی است!!

**3**\$\$

### نمونهای دیگر

در داستان نادرست شبیخون ایرانیان در جنگ هماون:

که شد کار پیکار سالار، دیر

چنین گفت شیدوش و گستهم شــیر

یک: افزاینده فراموش کرده است که در داستان افزودهٔ شبیخون، گودرز و توس، شیدوش و گستهم را در دوبال لشگر جای داده بودند، و آنانکه؛ بس، از یکدیگر دور بودهاند، نمی توانسته اند، با یکدیگر سخن گویند.

دو: شیدوش و گستهم را «گفتند» باید.

سه: کار پیکار را گزارش نیست.

### نمونهای دیگر:

در نبرد تن بتن میان دو سپاه ایران و توران در نبرد بزرگ کیخسرو، و افراسیاب:

خـود و نامـداران ز تــوران برانــد

سيه را رده بركشيده بماند

یک: در آشوب نبرد تنبتن، ردهٔ سپاهیان برهم میریزد.

دو: خود و نامداران نادرست است: «خود با نامداران».

### نمونهای دیگر:

این رج در نبرد بزرگ کیخسرو:

فزون گشت مردم، ز مور و ملخ ز دریما برآمد بخورشید، تف کشیدند بر هفت فرسنگ نخ چهارم، سپه برکشیدند صف

یک: اگر برای هر سوار یک گز پهنا، جای بایسته باشد، در هفت فرسنگ (نُههزار گز باستانی) «پنجاهوچهارهزار سوار» در یک رده! سخن سخت گزافه مینماید، اما چنین سپاه را تاب پایداری برابر دشمن نیست، زیرا که دشمن به هرجای که یورش برد، یک رده سپاه بیشتر، پیش روی خود نمیبیند، و شکستن آن رده بس آسان مینماید. دو: با رج دویم، افزاینده نشان میدهد که «نخ کشیدن» را که همان «صف کشیدن» است، نمیشناخته.

سه: «چهارم» نیز نادرخور است: «بروز چهارم».

# نمونهای دیگر:

این گفتار در نبرد بزرگ کیخسرو:

بجنگ اندر آورد یکسر سپاه گرانمایه و یکدل و یکتنه پراکند بسر هسر سسویی مهتسری نگه کرد گرسیوز از پشت شاه سیاهی فرستاد بر میمنه سوی میسره همچنین لشگری

یک: پیدا است که اگر سپاه را آرایش جنگ بوده است، نمیتوان از آن بگونهٔ «یکسر»

ياد كردن.

دو: همچنین یک سپاه دیگر، افزون بر آن سپاه فرستادن به بال راست نادرست است، زیرا که یاری رساندن به بالها، چنانکه پیشتر گذشت، از سوی «پشت اسپان» بوده است.

سه: همچنین فرستادن یک لشگر دیگر بسوی بال چپ!

**چهار**: مهتران که از ایشان یاد می شود، تاکنون کجا بودند؟ که سپاه بی مهتر را یارای جنگ نیست.

### نمونهای دیگر

پس از آگاه شدن افراسیاب از کشته شدن پیران:

که نیک اخترت باد، هر جای؛ جفت سرواران شایستهٔ کرارزار نبیچد سر، ار؛ بارد از ابر سنگ

همان میسره، جَهن را داد و گفت بدو داد تسرک چگِل سدهزار که باشد نگهبان پشت پشنگ

یک: پیدا است که آنکه در بال چپ است، نمیتواند که نگهبان پشت پشنگ بوده باشد که خود فرمانده بال راست است.

دو: اگر یک بال لشگر را یکسدهزار سوار باشد. همهٔ لشکر را کمابیش چهارسدهزار سوار باید، که گزافهای سخت است.

سه: چون سخن از ترک چگل می رود، بیگمان یکسدهزار سوار، از یک شهر، چنین می باید که در آن شهر بیش از دوهزارهزار (دومیلیون) مردم بوده باشد! شماری که در شهرهای باستانی پدیدار نبود...

### اما دنيالهٔ داستان:

که خورشید گشت از جهان ناپدید همان سیهازار، ازدر کارزار!

سوی میمنه لشگری برگزید تتاری و بلخی و خلخ سوار

یک: بلخیان ایرانی را چگونه شاید درشمار تاتاران و خُلخیان در سپاه افراسیاب آوردن!

دو: چون بال چپ را یکسدهزار سوار بود، چگونه شاید که پیش از نبرد به بال راست، سیهزار سوار ویژه کنند؟

گاه، شاید که در میانهٔ نبرد، چنانکه پیشتر گفته شد؛ بدانروی که یورش دشمن بسوی یک بال، در آنسوی سستی و شکست پیش آورَد، از سوی پشت اسپان بسوی آن بال، یار فرستند، اما پیش از نبرد، چنین کار نباید، و نشاید!

### جایگاه سرداران و پادشاه در میدان نبرد

جایگاه سپاهسالار، در میانهٔ سپاه (قلب) بود که فرمانش به هر سه سوی [بال راست، بال چپ، ساقه یا دنبالهٔ سپاه] برسد. و بر هر یک از بخشهای یادشده یکی از سرداران بزرگ، فرمان میراند بنه نیز در یک فرسنگی سپاه، گوش بفرمان سپاهسالار بود.

اما اگر پادشاه نیز بمیدان نبرد میرفت، پردهسرای او را بر فراز تپهای بلند پشت سپاه برمی افراشتند، تا از آن افراز، هم سپاهیان خویش را ببینید، هم به کشش و کوشش میدان جنگ بنگرد، و جنبشهای سپاه دشمن را که پشتِ سپاه انجام می شد، از چشم دور ندارد.

چنانکه شایستی که از پشت سپاه دشمن، نیروی یاری دهنده برای یکی از بال ها براه افتد!

در چنین رخداد، وی نیز به سپهسالار فرمان میداد که با فرستادن نیرو، به همان بال، آنانرا یاری رسانند.

نمونه از یادگار زریران:

«پس زدند، سههزار میخ آهنین و بدان بستند سههزار ریسمان که هر ریسمانی سههزار زنگ زرین بدان آویخته بود» ا

اگرچه در این گفتار جایگاهِ برافراشتنِ پردهسرای، روشن نیست، اما در دنبالهٔ داستان چنین میآید:
«پس گشتاسپشاه به کوهسر (← قلهٔ کوه) نشیند... ارجاسپ هیونانخدای به
کوهسر نشیند»

«پس گشتاسپشاه از کوهسر نگاه کند و گوید که پندارم که زریرِ ایرانسپاهبدمان کشته شد، چون اکنون نیاید فْرَشن کمانها و بانگ مردان دلیرا از شما ایران (– ایرانیان) کیست که رود و کین زریران (– خلنوادهٔ زریر) را خواهد»

در شاهنامه نیز هرگاه که شاه بمیدان میرود، در چنین جایگاه مینشیند:

بالا نشستند از آن رزمگاه

نیاتوس و گستهم و بندوی و شاه

رزم بهرام پورگشسب با سپاه روم

۱- متن های پهلوی، همان، رویهٔ ٤.

۲- همان، رویههای ۱۱-۱۱.

تلی بود خرم، بدان جایگاه یکی تخت زرین نهاده بر اوی سپه دید، چون کوه آهن؛ روان پس پشتشان ژنده پیلان مست

پسس پشت آن رنجدیسده سپاه نشسته بسر آن، ساوهٔ جنگجوی همه سر پسر از گسرد و تیسره روان همی کوفتند آن سپه را بدست

### رزم بهرام پورگشسب با ساوهشاه

اگر شاه در چنین رزمگاه؛ بر تل و تپه و کوه نمینشست بدو آن میرسید که به پیروز و قباد و دیگر شاهزادگان ساسانی رسید:

سپهدار توران از او گشت باز پسِ او سپاه اندر آمد، درشت پسِ پشت او، خوارمایه سپاه دلیران و شیران روز نبرد همه نامداران زرین کیلاه سر نامداران با فر و جاه شد آن لشگر و پادشاهی بباد

چو آمد بنزدیکی خوشنواز عنان را بپیچید و بنمود پشت برانگیخته باره، پیروز شاه بکنده در افتاد با چند مرد بدینسان نگون شد سر هفت شاه شکسته سروپشت پیروزشاه زشاهان نبد زنده، کس؛ جز قباد

#### نبرد پیروز با خوشنواز

در میدان جنگ، دبیران و افزارمندان نیز که نبردآزموده نبودند، بر فراز تپهوتل، مینشستند:

دبیران بجستند، راه گریرز

یکی تندبالا، بُد؛ از رزم دور

بیکسو ز راه سواران تور

برفتند ترسان، بدان بُرز راه

که شایست کردن، بلشگر نگاه

رزم بهرام پورگشسب با ساوهشاه

### پیامرسانی

کار رساندن فرمان شاهان به سپهسالار، همچنین فرمان سپهسالار بفرماندهان بالها و دنباله و بنه، خویشکاری (- وظیفهٔ) شاخهای از دیوان برید بود، اینچنین:

برافراز کوههای بلند (و نیز برفراز تپهای که شاه در آن نشسته بود) کسانی بودند که گوشهای تیـز داشتند، تا آواهای دور را از هرگونه که باشد بشنوند، و نیز گروهـی کـه بـا چشـمهـای نگرانشـان از دورترین راهها کوچکترین جنبش و کوشش را ببینند.

اینان چون میدیدند، و چون میشنیدند، پیام را بکسانی میگفتند که بانگی بـس بلنـد داشـتند و بــا

بانگ بلند، پیام را بمرد بلند بانگ دیگری که دور ایستاده بود میرساندند.

جدایی میان آن دو مرد باندازهای بود که بانگهایشان بدیگری برسد، و در روزهایی که باد میوزید آنان نزدیکتر می ایستادند!

یکی بدیگری، همچنان، تا پیام بگوش شاه، یا سپهسالار میرسید، و او نیبز فرمان را بهمینسان بسوی دیگران می فرستاد. اما در میبان میدان نبرد، با غریو و غوغای شگفتی که پهنهٔ میدان را فرومی گرفت، پیام را با بانگ نتوانستندی رساندن و آنجا پیامرسانان خود بسوی پیام گیرنده می شتافتند! با چنین شیوهٔ پیامرسانی، فرمان را زود و بیدرنگ می رساندند، چنانکه آگاهی از دوردست نیبز

برآمد، برفت از میان گروه که شد کار گردان ایران تباه سرامر بسان شب لاجورد سپهدار گودرز، بر تیخ کوه بزاری خروش آمد از دیدگاه سوی باختر (مشمل) گشت گیتی زگرد

که جز خاک تیره، نداریم جفت آگاهی رساندن دیدگاه ایران، از یاری رسیدن به سپاه توران

غَوِ **دیده**ا بشنید گـودرز و گفـت

نیز در همان داستان:

چنین گفت با دیدبان پهلوان نگه کن بایران و توران سپاه بدو دیدهبان گفت کز هیچ روی از آن سو بتاب و شتاب اندراند

که ای مسرد بینا و روشنروان که آید کسی سوی این رزمگاه؟ نبینم همی جنبش و جستوجوی وزینسو تو گویی بخواب اندرند!

> نهادند، زین بر سمنا چمان که ای پهلوان جهان، شاد باش که از راه ایران یکی تیره گرد

خروش آمد از دیده، هم؛ در زمان ز درد و ز تیمار، آزاد بساش پدید آمد و روز شد، لاجورد آگاهی رسیدن فریبرز بیاری

.

طلایمه برآمد ز همر دو سیاه؛ که گردی برآمد بتاریک شب

چو گردون تهی شد ز خورشید و مـاه <sub>.</sub> از آن دیدگه، «دید» **بگشـاد لـب** 

۱- دیده: بینندهٔ دیدگاه: دیدبان.

ميان يىلان نيىز، چنىدى چىراغ همانا که آمد، گو پیلتن دمان و، ز زابل یکی انجمن آگاهی آمدن جهانپهلوان

پر از گفتوگوی است هــامون و راغ

۱– من خود در روزگار کودکی در خراسان، از پیران دربارهٔ راهی که کمتر از یک فرسنگ بود میشنیدم که دو جیغ راه اسـت... ســه جیــغ راه

# آيين نبرد

گاه؛ دو سیاه، در همان دو فرسنگی روبروی یکدیگر می ایستادند، تا سستی در کار یکی از دو سیاه روی دهد، یا از سیاه روبرو؛ تاب برود، و یورش آورک، و اینان که ایستادهاند، پشت بکوه داشته باشند، و آن یشتیبان استوار، دشمن را به شکست کشاند!

نمونهٔ بزرگ چنین درنگ، آرایش سپاه گودرز و پیران است. پیش از آغاز نبردِ پهلوانان! که از سپاه توران، هومان ویسه به سیهسالار پیران؛ پرخاش میکند، و فرمان نبرد میخواهد:

> کــه ای پهلــوان رد افراســياب به پنجم فـراز آمـد ايـن روزگـار از آهن میان سوده و، دل؛ ز کـین چه داری؟ بروی اندر آورده، روی

گرفت اندرین جنگ، ما را شتاب میان بسته در جنگ، چندین سـوار نهاده دو دیده بایرانزمین چه اندیشه داری؟ بدل در، بگوی!

بدو گفت مشتاب و تندی مکن كه أمد بـر مـا چنـين كينــه خــواه نه او در جهان، نامداری نو است

چو بشنید پیران، ز هومان سخن بدان ای برادر که این رزمخواه گــزين بزرگــان كيخســرو اســت

چو از کوه بیرون کشید لشگرش یکی تیرباران کنم بر سرش و نیز رزم خواستن بیژن از گیو و گودرز در همان آوردگاه:

خبر شد به بیژن که هومان چو شــیر برآشفت بر خویشتن چون یلنگ به پیش پدر شد، پر از کیمیا

نشاید جز از من، که با او؛ نبرد

به پیش نیای وی آمید دلیر نبرد ورا، تیز کرده؛ دو چنگ؛ سخن گفت با او زبهر نیا

كند، تا برآرم، زمرديش گرد!

\*

اما چنین رویدادها در شاهنامه کمتر دیده می شود و دو سپاه که در دو فرسنگی روبروی هم می ایستادند، یک بامداد؛ بسوی هم پیش می رفتند، آرام آرام! و بدینسان، بنه؛ در جای خود بار کرده و آمادهٔ جنبش و گریز می ماند!

نکرد ایچ بر جنگ جُستن شتاب بجنبید، ناچار؛ دیگر سپاه! پر از درد شد جان افراسیاب سیه را بجنگ اندر آورد شاه

# آغاز رزم؛ با تیر و کمان:

چون دو سپاه به تیررس یکدیگر می رسیدند، کار تیراندازان پیاده که در ردهٔ پیشین ایستاده بودند، آغاز می شد چنانکه با فرمان فرماندهٔ خود، باران تیر را بر سر سپاه دشمن می ریختند، و چنین گمان می رود که تیراندازی، هر بار با فرمان یک سپاهی بلندبانگ در یک دم انجام میگرفت، تا یکباره باران تیر را بر سر دشمنان فروریزند و اینچنین... تیراندازی بی در پی با پیش نهادن گام در هر پرتاب، چندان به پیش میرفت، تا تیر کمانوران در ترکش بپایان رسد، و ترکش یا تیردان پیرامون چهل تیر را در خود جای میداد!

کمانورَان پیاده، سپر نیز با خود داشتند که بهنگام رسیدن تیرهای دشمن آنرا بر سر گیرند... و آنگاه که تیرها بپایان میرسید، آرام؛ از میان سواران، خویش را بدرون سپاه میکشیدند و پشت سپاه، جای میگرفتند، و ترکش خویش را با تیرهای تازه که از **زرهخانهٔ** سپاه؛ نزدیکِ بنه، بدیشان میرسید پر میکردند.

چنین بود نخستین بخش از رزم دو سپاه همآورد... که بیگمان؛ بخشی از پیادگان کمانور یا سواران جوشنور در آن آسیب میدیدند، یا کشته میشدند!

چون کارِ کمانوران، پایان می یافت، هنگام یورشِ نیزهوران فرا میرسید، که پس از رفتن کمانوران، در ردهٔ پیشین سپاه، جای داشتند.

گفتار درست شاهنامه در این باره چنین است:

به نیزه درآمد، کمان باز داد بر سرخه، با نیزه شد؛ کینه خواه عنان را یه بور سرافراز داد فرامرز بگذاشت قلب سیاه

نبرد سرنحه پسر افراسیاب با فرامرز

پیدا است که شاهان و پهلوانان، خود نیزهٔ خویش را همراه نمی بردند، و کسی بود که نیزهٔ ایشان را با خویش ببَرک، همچنین کمان را...

سیهدار و گردنکش و تیزگام

یکی زابلی بود، اَلوای نام

۱- در نوشته های فارسی بگونهٔ «زرادخانه» آمده است.

که خود نیزهٔ رستم، او داشتی بیس پشت او، هیچ نگذاشتی در نگارهٔ شاهان هخامنشی همواره کسی پشت او ایستاده است نیزه بدست، و او نیزهدار شاه است. چنانکه داریوش نیز در زمان کمبوجیه، نیزهدار او بوده است.

#### يورش نيزهوران

سوار، می بایستی سرِ خویش را خم کرده روی یال اسپ بخواباند. بدانروی که اگر نشسته یورش بَرَد، هرآینه نیزهٔ هماورد، بر هر جای تنِ وی فرود آید، اگر زره نیز پایدار باشد فشارِ نیزه، که با شتاب اسپ نیز همراه است استخوانهای سینه را می شکند! با خواباندن سر بر روی یال، اگر ناوکِ نیزهٔ هماورد به کلاهخود فرود آید بیمی از آن نیست، چرا که خود فلز است و همچون زره بافتنی نیست و زخم نیزه بر آن، کارآی نیست!

بُنِ نیزه در دست راست، و میانهٔ آن در دستِ چپِ سوار، که از میـان دو گـوش اسـپ، سـرِ نیـزهٔ خویش، و سوار هماورد را مینگرد و بسوی یکدیگر تاخت میبرند.



در سرتاسر شاهنامه تنها یک بار دیده می شود که یکی از دو هماورد، بدانهنگام که دشمن با نیزه بدو یورش می آورد، سر خم نمی کند، و از میان گوش و یال نمی نگرد، و نیز نیزه برنمی گیرد، و آن نبردِ پهلوان بزرگ ایران بهرام پورگشسب [فرزندِ بآیین رستم پهلوان] با کوت رومی است:

برفتند؛ مردان پرخاشجوی جهان پیش چشمش یکی بیشه بود

چو برخاست آوای کوس، از دو سـوی دل و جان خسرو پراندیشـه بـود

که بگسست، کوت؛ از میان سپاه بیامد دمان، تا میان گروه بخسرو چنین گفت کد: «ای سرفراز که با او، برزم اندرآویختی کنون تا بیاموزمش کارزار

چو بشنید خسرو ز کوت این سخن چنین گفت پس کوت را شهریار چو بیند ترا پیشت آید بجنگ چو بشنید کوت این سخن بازگشت چو نزدیک شد، خواست بهرام را چو بهرام بشنید، تیغ از نیام؛

چو خسرو چنان دید، بر پای خاست نهاده بکوت و ببهرام چَشم

چو رومی، بنیزه در آمد ز جای بروی اندر آورد، جنگی؛ سپر یکی تیغ زد بر سروگردنش

ز آهن بکردار کوهی سیاه چو نزدیک تر شد بدان بُرز کوه نگه کن بدان بندهٔ دیوساز؛ چو او کامران شد، تو بگریختی! بیند دل و رزم مردان کار»

دلیش گشت پردردِ رزمِ کهن که: «رو، پیش آن مرد ابلق سوار تو مگریز، تا لب نخایی ز ننگ!» چنان شد که با باد، انباز گشت برافراخت زانگونه زو، نام را برآهخت چون باد و، بر گفت نام

از آن کوهسر، سر برآورد راست دو دیده پر از آب و دل پـر ز خَشـم

جهانجوی بر جای، بفشارد پای چو نیزه نیامد بر او کارگر؛ که تا سینه ببرید، تیره تنش

یک: پیدا است که پهلوان را، تا چه اندازه استواری بر خویش و نیروی بازوی خویش، و تندی و تیزی در کار، بایسته است که سپر را چنان پیش گیرد، که نیزه بر میانهٔ آن خورکد، زیرا که اگر نیزه اندکی بر اینسو و آنسو فرود آید، چون سپر بسوی راست، یا چپ خم گردد، نیزه کمانه کرده، و بر جایی از تن او فرومی نشیند! دو: آنگاه؛ تا چه اندازه به نیروی مچ و انگشتان و دست چپ استوار باید بودن که برابر نیروی یورش اسپ و زخم نیزه گزار، [که نیرو را چند برابر می کند] بایستد. سه: آنگاه در چنان تندی و تیزی گذر اسپ، با آنکه دشمن بر روی یال اسپ خویش خوابیده است بتواند شمشیر را بر گردن وی فرود آورد!... روانش شاد باد! بدینروی است که چون بهرام، بر آیین یورش با نیزه، شمشیر و سپر می گیرد. خسرو

جنگافزار جنگافزار

# شگفتزده بر پای میخیزد!

# هنگام شمشیر:

با چنین یورش بخشی از سواران نیزهگزار، از هر سوی کشته یا خسته می شوند و بر زمین می افتند، و چون چنین شود، آنانکه زنده مانده اند، رودرروی و نزدیک دشمن اند، و در چنین هنگام، نیبزه کاربرد خویش را ندارد، زیرا که اگر نیزه گزار بخواهد، بُنِ نیزه را در دست گیرد، با اندازهٔ دوونیم گزی آن چگونه تواند، دشمن را در یک گزی بنیزه زدن! و نیز اگر بخواهد سرِ نیزه را بدست گیرد، بُنِ آن لنگر می کند، و کار را بر نیزه گزار دشوار می سازد.

پس؛ سواران، همگی نیزه ها را بدور میریزند، و شمشیر برمی کشند. و سپر بر دست چپ روی سر خویش می گیرند... در این بخش از نبرد نیز بهری از سپاهیان کشته می شوند، اما شمشیر را چندان پایداری در جنگ نیست، زیرا که با برخورد تیغهٔ نازک آن بر سپرها و خودها، زخم و آسیب می بیند و بزودی کاربرد خویش را از دست می دهد.

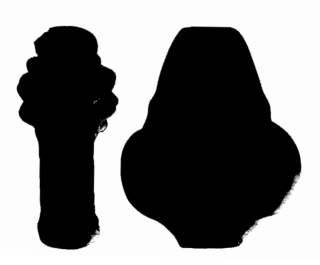
### گرز

آنگاه، زمان گرز فرامیرسد... و گرز را پایداری بیشتر در میدان جنگ است... و بهترین گفتار در چنین نبردِ بآیین، در رزم رستم و سهراب آمده است:

بآوردگه رفت و نیزه گرفت بشمشیر هندی برآویختند بزخم اندرون، تیغ شد ریزریز گرفتند در دست گرز گران

همی مانده از گفتِ مادر؛ شگفت همـی ز آهـن آتـش فروریختنـد

.....





سه نمونه از گرزهای یادشده که دستهٔ چوبی آنها از میان رفته است

#### خنجر

کاربردِ گرز را نیز پایانی است و در چنین رویداد، دو دشمن سخت بیکدیگر نزدیکند، و چارهای جز بکار بردن خنجر نمی ماند... .

هر یک از هماوردان خنجر را بدست راست می گیرد تا بدشمن زند، و با دست چپ مُچ دست راست همنبرد را میگیرد، که او نیز خنجر کشیده و آهنگ کشتن هماورد را دارد...

چون چندی بر این کشمکش بگذرد یکی از دو همنبرد پیروز می شود، اما اگر هر دو؛ در پیچ و تاب؛ خنجر را از دست بیندازند... آنگاهست که:



نگارهها از پژوهش دکتر منوچهر مشتاق خراسانی

#### کشتی

«کُشتی»، میانبند یا کمر است و در چنین هنگام، هر یک از دو همنبرد، کُشتیِ دیگری را میگیرد و با زور آوردن بر آن می کوشد که ویرا از اسپ جدا کرده، بر زمین زند. و در چنین هنگام، سواران را بایستی بر روی رکاب ایستادن، تا با فشار آوردن بر آن نیروی بیشتر برای بلند کردن دیگری داشته باشند، و هر یک از آنها، سرِ خویش را بر گردن دیگری می نهد. تا با فشار آوردن بر آن، جایی دیگر (افزون بر رکابها) برای ایستایی خویش پیدا کند، و چنین است که در شاهنامه کشتی گرفتن، همواره با (سرنهادن) همراه است، و چنانکه دیده می شود امروز نیز پهلوانان کشتی گیر سر را بر سر دیگری می نهند، اما گرفتن «دوال» کمر در کُشتی های بومی چند جای از ایران، همچون خراسان و تبرستان و گیلان برجای مانده است و کشتی گیران بجز از دوال کمر، هیچ یک از اندام های همنبرد را نمی گیرند!

\*

### کمانِ چرخ

در شاهنامه دو بار از کمانی بس بزرگ بنام کمان چرخ یاد می شود که تیـر آن بانـدازهٔ نیـزهای بـزرگ بوده است! داستان نخست؛ در رزم زال با خَزَروان و شماساس:

نگه کرد، تا جای گردان؛ کجا است؟ بینداخت، سه جای؛ سه چوبه تیسر

خدنگی به چرخ اندرون راند، راست برآمـــد خروشــــیدن داروگیـــر

بگفتند؛ کاین؛ تیر زال است و بـس

نراند چنین، در کمان تیر؛ کس

# داستان دیگر:

در نبرد اشكبوس با رستم:

••••

دهی تن بکشتن، بیکبارگی»
که: «ای بیهده مرد پرخاشجوی
سر سرکشان، زیر سنگ آورد
که تا اسب بستانم از اشکبوس
ز دو روی، خندان شود انجمن»
نبینم همی جز فریب و مزیح»
ببینی، هماکنون؛ کت آید زمان»

کشانی بدو گفت: «بیبارگی تهمتن چنین داد پاسخ بدوی پیاده ندیدی که جنگ آورد؟ پیاده مرا، زان فرستاد؛ توس کشانی پیاده شود، همچو من کشانی بدو گفت: «با تو؛ سلیح بدو گفت رستم که: «تیروکمان

ستون کرد چپ را و، خم کرد راست

••••

چو برگشت رستم، هم اندرزمان کران نامور، تیر؛ بیرون کشید میان سیه، تیر؛ بگذاشتند

خروش از خم چرخ چاچی بخاست

سواری فرستاد، خاقان؛ دمان همه تیر، تا پَرْشْ در خون کشید مر آن را همه، نیزه ینداشتند

چنین کمان، با چنان تیر، کمان چرخ است که تیر آنرا بدرون شهرها، یا سپاه میافکندند تا تــرس و همهمه و آشفتگی پدید آورکد.

اندازهٔ آن بس بزرگتر از کمانِ کمانوران بود، و زهِ آنرا با یک چرخ می کشیدند که در دو سـوی دو دسته داشت، و هر دسته را یک مرد می گرفت، و بیاری یکدیگر چرخ را می چرخاندند.

با چرخیدن چرخ، زهی که به زهِ کمان بسته شده بود، بر گرد میلهٔ میانین چرخ پیچیده می شد.

اگر پیرامون میلهٔ میانین (محور) یکدهم پیرامون چرخ بوده باشد، و هر یک از دو گرداننده ۵۰ کیلو نیرو بر چرخ بکار بَرَد، زه پیوسته به کمان با یکسد کیلو نیرو ×ده = یکهزار کیلو نیرو می چرخد، و توان آنرا دارد که کمان بزرگ را خم کند.

چون، کمان؛ باندازهٔ بایسته کشیده شود، و زو کشندهٔ کمان را رها کنند، کمان چرخ همچون یک کمان شناخته شده کار میکند با نیرویی بیست برابر آن، تیر نیزه مانند را بسوی دشمن پرتاب میکند.

سخن پایان آنکه کمان را برای ایستادگی بیشتر، نود درجه میچرخانند، تا روی دستگاه بخوابد، و جایگزینی تیر بر روی آن بهتر باشد، و برای آنکه تیر همتراز با زمین

پرواز نکند و بهوا رفته بر سپاه دشمن افتد، سرِ دستگاه را چهلوپنج درجه ببالا بلند میکردند تا چنین

شود، و بر رویهم نگارهٔ پایانی اینچنین میشود.

#### فتراك

پشت زین اسپ در بخش استخوان بندی فلـزی آن، دو سـوراخ اسـت کـه از هـر یـک از آنهـا زهـی بدرازای کمتر از یک گز بسته می شود.

این زه را نام «فِتراک» است که به سوی راستِ آن گرز را میبستند، و در سوی چپ کمند را. بستن این زه نیز با گره پروانهای انجام می شد، تا بهنگام بایسته، زود از فتراک جدا شود.

گاهگاه می توانستند از هر دو سوی آن برای بستن یک چیز (همانند زره و خفتان، که در میانهٔ راه بدان نیاز نیست، یا زیرانداز، و رویانداز) بهره ببرند! در چنین هنگام، بسته؛ پشت زین جای می گرفت.



# كَشك؛ كشك انجير، بارهكوب

نخست این یادداشتها را از لغتنامه دهخدا زیر واژهٔ بارهکوب بخوانیم:

«بارهکوب: آلتی جنگی، تخریب باره و حصار و دژ را. منجنیق، ابزاری چون توپ و

تانک امروزی» ٔ

نيز:

«توپ کلان که بدان قلعهها را خراب سازند. سنگی که بر منجنیق گذارند و بر حصار و قلعه اندازند (ناظمالاطباء)

کشک انجیر توپ کلان، منجنیق که بدان دیوار قلعه اندازند معنی ترکیبی آن سوراخکنندهٔ کشک (= کوشک) است.

نه منجنیق رسد بر سرش، نه کشک انجیر

انورى

چوب گندهایست مانند ستون که بر زمین فرو برند و سر آن چوب شکافته غلتکی در آن تعبیه کنند و ریسمانی بر آن غلتک انداخته از آن شکاف بگذرانند. و از یک سر آن ریسمان، توبرهای پر از ریگ و سنگ بیاویزند، و میان آن ستون قبضه واری نصب کنند، تا کسیکه خواهد که مشق کمان کشیدن کند، بدست چپ آن قبضه را و بدست راست سر دیگر آن ریسمان را بکشاکش آورد و به هندی منجر و بشیرازی منجل گویند از فرهنگ رشیدی.

نه منجنیق رسد بر سرش نه کشکنجیر نه تیر چرخ و نه سامان بر شدن به وکف ق و وزن کمان بلندترین ششصد من [۱۸۰۰ کیلو] نهادهاند و مران را کشکنجیر خواندهاند، و آن مر قلعهها را بوکد، و فروترین یک من بود و مر این را بهر کودکان خرد سازند. (نوروزنامه منسوب به خیام).

داوری نویسندگان لغتنامه؛ آشفته و درهم است:

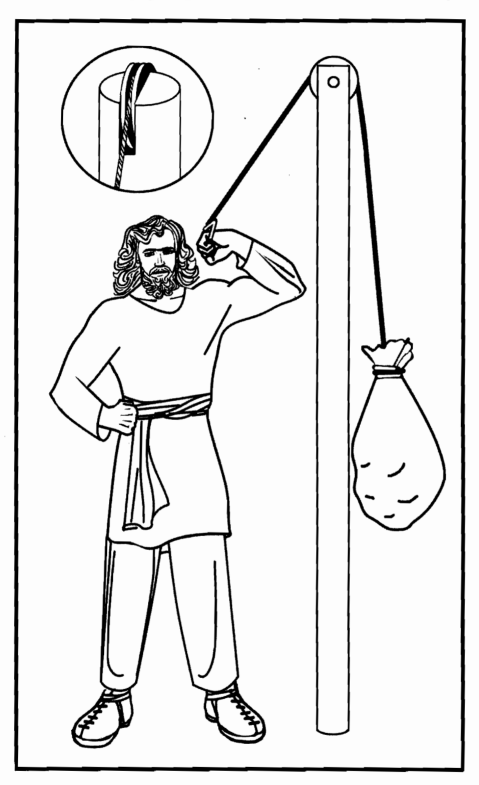
یک: چوب گنده(!)ای که نام بردهاند. با گزارشی که از شیوهٔ کار آن شده است، سازهای است برای ورزشِ کشیدن کمان اما پیدا است که اندکی دگرگون شده است. این سازه را بایستی چنین در گمان آوردن:

چوب ستبری که آنرا در زمین فرو کنند، و بر سر آن شکافی پدید آورده غلتک (قرقرهای) کار گذارند، و ریسمانی از آن بگذرانند که بر یک سر آن ریسمان کیسهای پر از ریگ و سنگ بندند، و بر سر دیگر آن دستگیرهای، و آنانکه ورزش کشیدن کمان میکنند، آن دستگیره را بسوی خود میکشند، و کیسهٔ سنگ و ریگ از آنسوی

۱– لغتنامه دهخدا (ب. بابک) رویهٔ ۳۲۹.

۲– همان (ک. کاخ) رویهٔ ۵۶۳.

ببالا میرود، و چون بازگردانند، کیسه بجای خویش بازمیگردد.



دو: دستگیره را بر میانهٔ چوب کاری نیست، و آنرا هم بر سرِ ریسمان میبستند، زیرا که کشیدن ریسمان بیدستگیره سخت دشوار است و پیدرپی ریسمان در میانهٔ دست لغزیده، دست را خونین میکند.

سه: قرقره، نیروی کارگر را، نیم نیروی ایستادگی میکند. چنانکه اگر نیروی ایستادگی بر بنیاد گفتار لغتنامه ۱۸۰۰ کیلو بوده باشد، از سوی بازوی مرد بایستی ۹۰۰ کیلو فشار بر ریسمان آید، و کشیدن اینچنین وزنه و با چنین نیرو از افسانه افسانه تر است. ا

چهار: گفتاری که از نوروزنامه آوردهاند، سخنی دیگر را میرساند چنانکه کار آن کوبیدن دژها گزارش شده است.

از برابر نهادن سخنان یاد شده پیدا است که آنچه که بکار ورزش کمان کشیدن میرفته است کَشک نام داشته که در زبان هندی منجر و در شیراز منجل خوانده می شد، اما کیسهٔ ریگی که بدان آویزان می کردهاند نمی بایستی بیش از سی من (= یکسد کیلو بسنگ امروزین) گرانی داشته باشد، زیرا که چون باری را با غلتک (قرقره) کشند، گرانی آن نیم گرانی آن بار می شود، و نیم آن پنجاه کیلو است، و کشیدن پنجاه کیلو برابر با سخت ترین کمانهای زمان باستان بوده است، اما برای کودکان ۱/۵ کیلو، سنگی شایسته است. دستگاهی که بنام باره کوب از آن یاد شده است، و در شاهنامه نیز یکبار از آن در نبرد بزرگ کیخسرو و کوبیدن بارهٔ کنگدژ آگاهی در سروده های شاعران نیز بگونهٔ «کوشک انجیر» یاد شده است: و در سروده های شاعران نیز بگونهٔ «کوشک انجیر» یاد شده است: و بر ان کنندهٔ که شک.

اما چون نویسندگان «کوشک» را بگونه کُشْک نوشتند، با فروافتادن «کُ از آن «کشک» بگونهٔ «کَشک» درآمد و «کَشکنجیر» خوانده شد، و با «کَشک» یکی دانسته شد!

#### بارەكوب

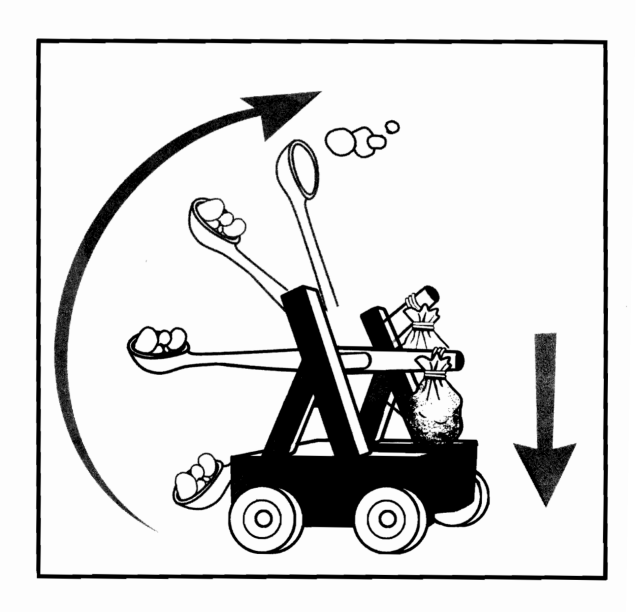
چنان چوب ستبرِ ایستاده برجای، با غلتک و دستگیره، بکار بارهکوبی نمی آید، بارهکوب اهرمی بـزرگ است که بر چهار پایه یا چهار چرخ استوار می شود. بر یکسوی آن کیسـهٔ ریـگ مـیبسـتند، و سـوی دیگرش بسان کفچهای بود برای سنگ. چون کیسهٔ ریگ را به بازوی ایستادگی بندند، بازوی کارگر را

۱– بنگریم که وزنهبرداران پهلوان جهان ۱۵۰ تا ۲۰۰ کیلو وزنه را با دو دست برمیدارند.

با نیروی چند مرد و بیاری ریسمانها بپایین میکشیدند، و در کفچهٔ آن پارههای سنگ مینهادند.

چون کار بدینجا رسد، و ریسمانهای آنسوی را رها کنند، کیسهٔ ریگ با شتاب بسوی پایین کشیده می شود، و بازوی ایستادگی را بسوی بالا می کشد، و چون بازوی کارگر، بسان آونگ بسوی پس کشیده شود، بازوی ایستادگی؛ سنگها را که بجایی بند نیستند، پیش بسوی دژ پرتاب میکند.

سخن از بارهکوب در داستان گرفتن کنگدژ و گریختن افراسیاب چنین آمده است: به کنده درون آتش و نفت و چـوب زبـر، گرزهـای گـران بـارهکـوب



سپر

در شاهنامه از سه گونه سپر یاد شده است:

۱- سپر آهنین که گرد است و در میانهٔ آن قیهای برجسته میسازند که مشتِ سپرورر

از آنسوی در آن جای میگیرد و دستهٔ سپر را که میانِ قپه است در میان میگیرد. قُپه در میان سپر، که خمیدگی بیشتر از سپر دارد، ایستادگی آنرا در زخم گرز، یا شمشیر بیشتر میکند.

برخی از سپرها دارای چند قُیّه استند که از لغزش شمشیر بر روی سپر جلوگیری میکند تا تیغهٔ شمشیر پس از گذر از سپر، با اندام سپرور برخورد نکند!







۲- سپر کَرگ: یا سپری که از پوست کرگدن ساخته می شود، و سبک و سخت جان است. '

۳- سپر گیلی که از ترکههای نازکِ گونهای از بید، بسانِ سَبَد؛ بافته میشد و بس سبک بود، و این سخنِ افزوده از سه گونه سپر یاد میکند:

همـه مرزبانـان زریـن کمـر بلـوچی و گیلـی، و زریـن سـپر سپر زرین را کاربرد نیست زیرا که پیش زخم گرز پایدار نمیماند.

۱- در این سالها، در روزنامه خواندم که گروهی که برای نشان دادن تعزیه (که دنبالـهٔ سـوگ سـیاوخش اسـت) بـه اروپـا رفتنــد، و یکــی از تعزیهخوانان را پشتـدرپشتـِ چندهزار ساله «سپر کرگ» بوده است که با بهایی اندک از چنگش بدر آوردند!

#### نمونهای دیگر

بیفکند نیزه کمان برگرفت یکی درقهٔ کرگ بر سر گرفت

یک: هیچگاه در گفتار فردوسی «درقه» تازی بجای سپر نیامده است.

دو: در آیین نبرد، نیزه را پس از کمان میگیرند، و نه کمان را پس از نیزه:

عنانرا به بور سرافراز داد بنیزه درآمد، کمان باز داد

سه: چون کسی کمان برگیرد، در یک دست کمان و در دیگر است تیر دارد و چنین کس را توانِ آن نیست که سپر نیز بر سر گیرد.

#### شمشير

آشناترین نام از میان جنگافزارها است که از ریشهٔ ددسد(۱) اوستایی برآمده است که «بریدن» باشد، و پیدا است که برنده ترین جنگافزار جهان شمشیر است این واژه در سانسکریت نیز šafšēr خوانده می شود از ریشهٔ sas برابر با بریدن، و پیدا است که ریشهٔ «سا» اوستایی کهنتر از آنست، اما در بسی از نبردها، شمشیر هندی در دست پهلوانان ایرانی است، و این، دور نیست، زیرا که هندیان از ایران بسوی سرزمین کنونی رفتهاند، و پیش از کوچ، زندگی و فرهنگی یگانه با ایرانیان داشتهاند.

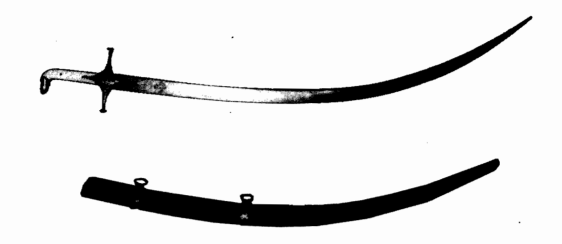
شمشیر ایرانی و هندی اندکی کمان دارد (خمیده است) و بکار گرفتن خوبِ آن، زره را نیز بر تن هماورد میدریده است، و نمونهٔ نیک آن نبرد بهرام پورگشسب پهلوان ایران با «کوت» پهلوان رومی است که پیش از این نیز در کار نیزه زدن از آن یاد شد:

یـلانسینه، بهـرام را بانـگ کـرد که آمد یکی دیو، چون پیل مسـت چـو بشـنید بهـرام، تیـغ از نیـام

که بیدار باش، ای سوار نبرد کمندی بفتراک و نیزه بدست برآهیخت چون باد و بر گفت نام

چو خسرو چنان دید، بر پای خاست
نهاده ببهـرام و بـر کـوت، چشـم
چو رومـی بنیـزه برآمـد ز جـای
بـروی انـدر آورد، جنگـی، سـپر
یکـی تیــغ زد بــر ســروگردنش

از آن کوهسر، سر برآورد راست دو دیده پر از آب و دل پر ز خشم جهانجوی بر جای، بفشارد پای چو نیزه نیامد بر او کارگر؛ که تا سینه ببرید، جنگی تنش!



#### كتّاره

کتّاره جنگافزاری است کوتاه تر از شمشیر که راست ساخته می شده و گزارشِ آن برّنده (قطع کننـده) از ریشهٔ مِدم (=کّت) که در اینزمان آن را قدّاره می نامند.



کارد فارسی نیز از همین ریشه است چنانکه Cut انگلیسی نیز.

#### خنجر

نیز که جنگافزاری آشنا است چنانکه در آیین جنگ دربارهٔ آن سخن رفت، و در پایان نبرد، بکار گرفته می شد.

خنجر در زبان اوستایی **درباه ۱ استرکت نوانده می**شود که گزارش آن: «گذرنده از گوشت» است، بدانروی که خنجر گوشت را سوراخ می کند.

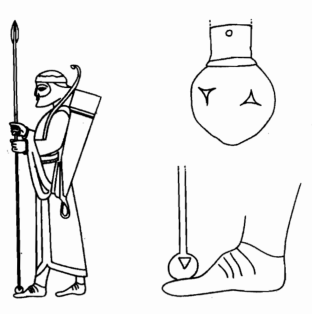
دربارهٔ خنجر پیشتر از این سخن رفت.

\*\*

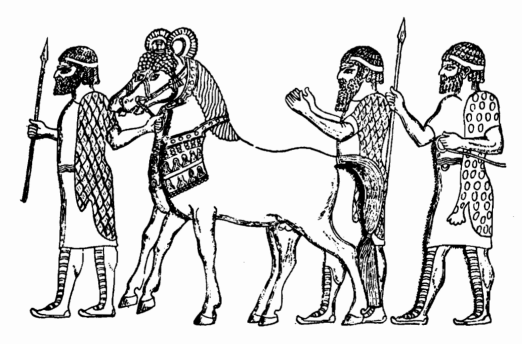
#### نيزه

نیزه باندازهٔ نزدیک به دو گز که برای آغاز جنگ بکار میرفت در این نگاره پشتِ سرِ شاهان هخامنشی دیده میشود. چنانکه پیدا است در بُنِ نیزه نیز چیزی همانند گُرز گِرد کار میگذاشتند که

بهنگام یورش در میان دستِ راست قرار می گرفت. کاربرد آن، استواری دست بر نیزه بود که بهنگام یورش لغزش پدید نیاید.



**ژوپین** نیزهٔ کوتاه بلندتر از شمشیر که پیادگان آنرا بکار میگرفتند، زیرا که برای سواران کوتاه مینمود.



در این نگاره (سپاهیان ماد یا مانا از نگارههای برجسته آشوری دور-شاروکین (۲۸۰۰ سال پیش) برگرفته از تاریخ ماد دیاکونوف) مردِ پیشین ژوپین در دست دارد و مردِ پسین نیزهدار است.

#### زره، خفتان و کلاهخود



نگارهها از پژوهش دکتر منوچهر مشتاق خراسانی

\*

# گفتاری چند، افزوده و نادرخور با جنگ و جنگافزار

در داستان افزودهٔ کشتن بهرام گور، کَرگ را در هندوستان:

برآید بدست تو، این کارکرد همه چرم او را بتیر آزدن به بهرام گفت ای پسندیده مرد بنزدیک آن کرگ باید شدن

یک: آژدن، فروکردن چیزی چون گوهر است در چیزی دیگر چون زر یا سیم، چنانکه در جای، پایدار ماند، چونان نگین بر انگشتری.

دو: پس چرم را چگونه شاید بتیر آزدن؟

سه: افزاینده را از پوست کرگدن آگاهی نبوده است که از آن سپر میسازند، پس تیر در آن فرو نمی رود، و نخچیرگران را برای شکار آن جانور، بایستی تیر را بچشم یا دهان وی بزنند، نه به چرم او!

چهار: پوست جانور را نشاید «چرم» نامیدن، زیرا که پس از پوست پیرایی، چرم

# بدست مي آيد.

#### نمونهای دیگر

در گفتارهای افزوده به پناه گرفتن ایرانیان در کوه هماون:

مکر کاین سخن را پیژوهش کند همــه کـــار، ناکـــام و پیکـــار، خـــام

چــو رســتم بيايــد نكــوهش كنــد که چـون مـرغ پيچيـده بـودم بــه دام

مرغ به دام نمی پیچد، که دام بر مرغ می پیچد!

اکنون جای دارد که به چند گفتار افزوده، که با آیین نبرد باستانی همخوانی ندارد بنگریم: ز کوهه، عمود گران برکشید ابا نیزه و تیر جوشن گذار

چـو گـودرز، گیتـی؛ بـر آنگونـه دیـد

بزد اسب، با نامداری هزار

داستان گشتن کاووس گرد جهان

یک: پیدا است که گرز را از راه دور کاربرد نیست.

دو: چگونه می توان آنرا در دست گرفتن، که نیزه را نیز در دست دارد، و نیزه را با دو دست باید گرفتن!

سه: آنگاه کسی را که نیزه و گرز در دست دارد، چگونه توان آن نیز هست که با دو دست، تیروکمان را برگیرد!

### نمونهای دیگر

یکی درقهٔ کرگ بس سر گرفت که با دست پیران بدوزد سیرا نبد کارگر، تیر بر کوو سنگ بزد گيو، يبكان آهن گسذار

بیفکند نیزه کمان برگرفت کمان را بره کرد و بگشاد بر بسزد بسر سسرش چارچوبه خدنگ هميـدون ســه چوبــه بــر اســپ ســوار

نبرد گودرز و پیران

نادرستی های این گفتار:

یک: کاربردِ کمان، و تیراندازی، چنانکه گذشت، پیش از گرفتن نیزه بود.

**دو:** در گفتار فردوسی «دَرقه» بجای «سیر» نمی آید.

سه: کسی را که با یکدست سیر بر سر گرفته باشد، چگونه توان آن هست که با دو دست تيروكمان بدست گيرد؟

چهار: در لت چهارم، گفتار؛ چنین مینماید که گیو، تیر بر میانهٔ سپر زد، تا از

آنسوی بیرون آید و دست پیران بر سنپر دوخته شود! اما تیر هرگز بر سپر فرو نمی رود، بویژه بر میانهٔ آن که یک قُپّهٔ سختِ سنگین است، تا دست، در پناه آن باشد! (بنگرید به بخش جنگافزار)

پنج: چگونه است که تیری را که بسوی سپر پیران افکنده بود بجای آنکه بسوی سپر رود، بسوی سر دشمن رفت؟!

شش: افزایندهٔ سست سخن را توان آن بود که بجای چار «چوبه»، چارتیر خدنگ گوید! چون «چوبه» چوبی است که پیکان ندارد، مگر آنکه با تیر همراه شود.

### نیز این گفتار:

نباشد بتن، نیستمان بیم و باک نشاید گشادن بر ایس کین، کمر

برفتند و گفتند؛ گر جان پاک ببندیم دامن، یک اندر دگر

همان داستان

یک: سخن در رج نخست نادرست است، زیرا که چون، جان از تن برود، جایی برای بیم و باک نمی ماند.

دو: چون دامن ها را بیکدیگر بندند نمیتوانند بدینسوی و آنسوی یورش بردن! سه: مگر دامن زره را می توان بیکدیگر بستن؟

# گفتاری دیگر:

که تا بگسلاند میانش ز هم دل گستهم زو پر از بیم گشت

عمـودی فروهشـت بـر گسـتهم به تیغش برآمد، بـدو نـیم گشـت

یک: فروهشتن، فرونهادن است، و با فرونهادن گرز، آسیب بکس نمیرسد، «فرو کوفت» باید، و شگفتا که افزاینده می توانست «فروکوفت» گوید، و آهنگ سخن را برهم نریزد، اما افزایندگان در اندیشهٔ درستی گفتار نبودند، و می خواستند، زودتر خویشکاری خویش را که افزودن بگفتار شاهنامه بود بپایان رسانند.

دو: لت دویم نادرخور است، زیرا که چون گرز را بر میان همنبرد فروکوبند، میان را تواند شکستن، و نشاید آنرا بدو نیمه کردن!

سه: رج دویم نیز سخت نادرست است که وی آهنگ آن داشت تا گرز را بر میان گستهم فروکوبد نه بر شمشیر او! **چهار**: اگر گستهم خود در پادرزم، با شمشیر بر گرز او کوبیده باشد، بایستی روشن شود که چه کس چنین کار را کرده است.

پنج: شمشیر را توان آن نیست که گرز را بدو نیمه کند!

#### نمونهٔ دیگر:

ابر اندریمان، ببارید تیر بماند آنزمان بارگی بیروان سپر بر سر آورد و برساخت کار به پشت یالان اندر آمد هجیر خدنگش بدرید برگستوان پیاده شد از باره، مرد سوار

یک: خدنگ (تیر)، را توان آن نیست که برگستوان (زره اسپ) را از هم بدرد، که شاید بودن که آنرا سوراخ کند.

دو: لت دویم از رج دویم سخت سست می نماید، و افزاینده خواسته است بگوید که «اسپ جان بداد» و تاکنون هیچکس از روان اسپ سخن نگفته است.

سه: چون خدنگ بر گردن اسپ فرورود، زمانی دراز باید، تا بمیرد و بیدرنگ نمی میرد.

چهار: چون اسپ بمیرد، فرومی غلتد، و سوار، خودبخود، از وی جدا می شود و نشاید گفتن «پیاده شد از باره».

پنج: با سپر بر سر آوردن (کار ساخته) نمی شود، که سپر بر سر گرفتن تنها برای گریز از مرگ است.

### نمونهای دیگر

#### از همان داستان:

گرازه بپرخاش فرشیدورد بزیر اندرون، بارهای چون هیون بزین بر، شد آن ترگو پولاد پست زره بود، نگسست پیوند اوی سوی راست، گیو اندر آمد چو گرد ز پولاد، در چنگ؛ رومی ستون گرازه چو بگشاد، از باد؛ دست برد نیرهای بر کمربند اوی

یک: در لت نخست کنش «آمد» هم برای گیو است، و هم برای گرازه. دو: همنبر د گرازه فرشیدورد است، اما هماورد گیو پیدا نیست.

سه: گرز را به ستون همانند کردن، ترجمهای است از عمود تازی!

چهار: روم در آن زمان در پهنهٔ جهان پدیدار نشده بود.

پنج: برخی نمونه ها «سیمین ستون» آورده اند که آن نیز نادرست است، زیرا که ستون پولادین را نشاید سیمین خواندن!

شش: اگر سیمین چنگ باشد... چنگ سیمین... چنگ پهلوانان را در میدان نبرد، نشاید سیمین خواندن زیرا که چنگ آنان همواره زیر آفتاب سوزان، سوخته بوده است.

هفت: روشن نیست که ستون رومی یا سیمین از آن فرشیدورد است یا ازآن گرازه.

هشت: همچنین بارهٔ چون هیون که روشن نمینماید ازآن کیست.

نه: «زير» را اندرون نيست.

ده: چگونه توان، از باد؛ دست گشادن؟!

بازده: چگونه با گشادن دست از باد، آن «ترگ پولاد» پست می شود؟

دوازده: ترگ پولاد نادرست است: «ترگ پولادین».

سیزده: تورانیان بدانزمان ترک نبودهاند، و دستکم، نام فرشیدورد که ایرانی است نشان میدهد که آنان از نژاد فریدون و ایرانی تباراند.

چهارده: برخی نمونه ها «تَرگِ پولاد» آورده اند، اما «آن ترگ پولاد» نیز نادرست است: «تَرگِ پولادین او».

پانزده: چه کس نیزه بر کمربند چه کس زد؟

شانزده: «کمربند» برابر است با بنده ( $\rightarrow$  غلام کمربسته).

هفده: زره بود، در لت دویم نادرست است: «چون زره بر تن داشت.»

هجده: زخم نیزه را شاید که بپوست و گوشت فرورود، اما بندِ پیوند (ستون مهرههای) کس را نتواند، از هم گسستن!

#### نمونهای دیگر

در افزودههای رزم نخستین رستم:

برآمـــد خروشــــیدن داروکـــوب بــر آن تــرگو زریــن و زریــنســپر تــو گفتــی کــه ابــری برآمــد ز کــنج

درخشیدن خنجر و زخم چوب غمی شد سر از چاکچاک تبر ز شنگرف نیرنگ زد بسر تسرنج ز گــرد ســواران در آن پهندشـــت زمین شد شش و آسمان گشت هشـت هزاروسدوشــــت گــرد دلیـــر بیک زخم شد کشـته، چـون نـره شیر

یک: گیرودار (بگیر و بدار) را در گفتار فارسی پیشینه هست، اما «داروکوب» پیشینه ندارد.

دو: مگر سیاهیان با چوب بنبرد رفته بودند؟

سه: هنگامیکه چوب بلند در دست هماورد باشد، از خنجر نتوان بهره گرفتن.

چهار: ترگ و سپر هر دو را نشاید از زر برآوردن زیرا که تاب زخم گرز را ندارد.

پنج: کدام ترگ زرین؟ و سپر کدام پهلوان؟

شش: بیشتر سخن از خنجر و چوب بود، و بیدرنگ «تبر» بمیان آمد!

هفت: سری را که از تبر چاکچاک شود پروای غمگین شدن نیست.

هشت: چه کس گفت؟ خواننده؟

نُه: ابر از كُنج برنمي آيد...

ده: ...و «تُرَنج» را با «كُنج» پساوا نيست.

چه کسان بر سر این سخن افزوده جان و نیرو نهادند و گره را نگشادند، و استاد روانشاد ماهیار نوابی، پس از همه کوشید، تا گنج را «کَنج» (= کنگ افراسیاب) گزارش کند، باز آنکه آن نبرد، در ایران روی داده بود، نه در توران که ابری از کنگ (= کَنج) برآید.

یازده: گرد سواران نیز دوباره گویی برآمدن ابر در رج پیشین است.

دوازده: چگونه شمارشی است؟ که درست؛ یکهزارویکسدوشست گُرد را در بر گرفت، و پنجاهونه یا شستوپنج نشد؟

در چنین جای بایستی گفتن سدها... هزاران.

سیزده: کنش «شد» برای ۱۱۶۰ کس نادرست است.

چهارده: چگونه؛ خرد می پذیرد که با یک زخم گرز ۱۱۶۰ کس کشته شوند؟

پانزده: یکهزارویکسدوشست پشه را [... نه!... ده پشه را] نشاید با یک زخم کشتن، یس چگونه آنانرا که با یک زخم کشته می شوند، «نره شیر» توان نامیدن؟

### نمونهای دیگر:

چو گیو، اندر آن زخم او بنگرید برد چون یکی تیردم اژدها سبک، دیگری، زد بگردنش بر بجوشید خون، بر دهانش از جگر چو گیو اندرین بود، لهاک زود ابا گرز و با نیزه، بر سان شیر چه مایه، ز چنگ دلاور سران به زین خدنگ اندرون بُد، سوار

عمود گران، از میان برکشید که از دست او، خنجر آمد رها که آتش ببارید، بر تنش بر تنش سست برگشت و آسیمه سر نشست از بر بادپایی چو دود برگورفتد (هاک و فرشیلورد) هر دو، دلیر بسر اوبسر، ببارید، گرز گران ستوهی نیامدش از کارزار

یک: بهنگام نبرد با نیزه، تیغ را، کاربرد نیست.

دو: دو بار «نیزه» بکار گرفتن در یک گفتار، آنرا سست می نماید.

سه: «برگشت» در لت دویم به «نیزه» بازمی گردد.

چهار: چون سخن را آسان گیریم و برگشت را به فرشیدورد (زنندهٔ شمشیر) پیوند دهیم، «برگشت شاد» نادرخور است چرا که در چنان کشاکش نبرد، کس نمی تواند شاد باشد.

پنج: «اندر زخم نگریستن» نادرست است، زیرا که زخم (= ضربه) را اندرون نیست...: «چون گیو چنان زخم خورد».

شش: باز، در میانهٔ نیزه و شمشیر، سخن از گرز می رود با کاربرد «گران».

هفت: گرز را بمیان نمی بستند که بر فِتراک ِ زین آویزان می کردند.

هشت: اژدهای تیزدم را گرز نیست.

نه: رها (آمدنی) نیست، (شدنی) است.

ده: افزاینده؛ فراموش کرده است که خود از تیغ (= شمشیر) فرشیدورد یاد کرده بود، نه خنجر او.

یازده: چون گرز بر گردن کس خورَد، بیدرنگ مهرههای گردن را آسیب میرساند، و از پایش میافکند.

دوازده: و چون از زخمی، خون بر دهان کسی بجوشد، نشان از مرگ او دارد... سیزده: ... اما وی بیدرنگ بر اسیی بادیای برمی نشیند!

چهارده: افزاینده میدان جنگ را، دشت و چراگاه اسپان پنداشته است که هر جای، اسپی بوده باشد، تا بتوان بر آن سوار شد!

پانزده: اگر چنین نیز بوده باشد، اسپ را بایستی با کمند گرفتن و زین برنهادن و برنشستن... و چنین کارها را «دودآسا» نتوان بانجام رساندن.

شانزده: افزاینده فراموش کرده است که فرشیدورد تیغ بر نیزهٔ گیو زده بود، و اکنون لهّاک می گریزد!

هفده: چون نیزه را با دو دست گیرند، جای برای گرفتن گرز نمی ماند.

هجده: فرشیدورد را که بر بادپایی چو دود برنشست و از چنگ گیو گریخت... چگونه شاید در گفتار پسین به شیری همانند کردن، که بسوی گیو میرود.

نوزده: باز افزاینده فراموش کرد، که بچنگ آنان نیزه نیز داده بود.

بیست: زین خدنگ نادرست است [بنگرید به گفتار «جنگافزار»]

بیستویک: زین، زیرِ تنِ سوار است، و گرز از فراز بر سرِ وی میبارد، پس چگونه شاید گفتن که زین خدنگ زخم گرزها را از وی دور کرد؟ یا آنکه؛ زخم بر سرش می خورد، و زینِ زیر پایش؛ زخمها را دور می کرد... خوانندهٔ خردمند خود بسنجد!

### نمونهای دیگر

در نبرد هاماوران:

جهاندیده باید عناندار، کس سنان و سپر بایدش یار، بس پیدا است؛ که سناندار را در نبرد هر دو دست در کار است و چون نیزه برگیرد سپر نتواند گرفتن.

### نمونهای دیگر

در نبرد توران و ایران

سپهدار ترکان برآراست جنگ گرفتند، کوپال و خنجر بچنگ یک: تورانیان ترک نبودند.

دو: «گرفتند» را در لت دویم با «برآراست» در لت نخست همخوانی نیست.

سه: کوپال در نبرد رودرروی دو کس کاربرد دارد، که بیش از دو گز از یکدیگر دور باشند [بنگرید به بخش جنگافزار] و در چنین رویداد، خنجر بکار نیاید زیرا که خنجر میان دو کس کشیده می شود که از یکدیگر دور نباشند.

### نمونهای دیگر:

درخشیدن تیغ و ژوپین و خشت تو گویی که زر، اندر آهن سرشت

یک: خَشت [نیزهٔ کوتاه ← بنگرید به جنگافزار] نیز میان دو کس پرتاب می شود که بیش از دو گز از هم بدور باشند، و تیغ را در چنین جای، کاربرد نیست.

دو: افزاینده «خُشت» را از خِشت گلین و سفالین باز نمی شناخته است، و با پساوی سرشت، خِشت آورده است.

باز:

بشمشیر و با نیزهٔ سرگرای همی کشت از ایشان، یل رهنمای

نبرد گيو و پيران

سوار نیزهور را توان آن نیست که شمشیر نیز در چنگ گیرد، و نیزه را نیز بمیان دشمن میزنند نه بر سرش.

باز:

چنان هم همی رفت با ساز جنگ همه نیزه و گرز و خنجر بچنگ! برای گرفتن نیزه و گرز وخنجر، [که هیچیک را با دیگری همزمان نشاید بکار بردن] چهار دست بایسته است.

باز:

فکندند بر یال اسپان، عنان بزهر آب دادند نوک ستان چو بر کوههٔ زین نهادند سر خروش آمد و چاکچاک تبر

یک: زهر آب دادن سنان [ناوکِ نیزه] را، کارخانهٔ آهنگری بایستی! وبهنگام تاختن اسپ نتوان چنان کردن!

دو: چون آهنگ نبرد با نیزه کنند، سر را روی یال و پشت سر اسپ میخوابانند نه بر کوههٔ زین.

سه: هیچکس را در جهان، توانِ آن نیست که سرِ خویش را چندان خم نماید که بکوهه زین بخواباند.

چهار: اگر چنین نرمتنی پیدا شود، چون سر را بر کوههٔ زین بخواباند، چشمانش رو

بسوی تن خود دارد، و نمیتواند میدان نبرد و جنبش هماورد را ببیند! پنج: اگر چنین کارها از برای نبرد با نیزه بود، پس خروش (!) و چاکچاک تبر را چگونه گزارش توان کردن؟

باز:

خروشی چو شیر ژیان برکشید سنان بر کمربند او راست کرد چـو آوازِ جویان برستم رسید پس پشت او اندر آمد چـو گـرد

در نبرد شاه مازندران

یک: پیشتر جویان و رستم با یکدیگر سخن میگفتند، و لت نخست نادرست مینماید.

دو: رستم نمی توانست در میدان رودرروی، به پشتِ جویان رود.

سه: افزایندهٔ خام گفتار را چندان اندیشه نبوده است که اگر چنین نیز بشود، جویان نیز برمیگردد، و روی برستم می ایستد، نه آنکه پشت بدو کرده، بهلَد تا رستم، نیزه بر میان او زند!

چهار: كمربند (بنده (→ غلام)) است نه ميانبند.

دیگر:

بکے تیخ تیے و ببازو کمان

سپهدار قارن چو باد دمان

چون کمان را ببازو افکنند، نگهداری آن بر روی بازو، از کارآیی سوار میکاهد، ویژه آن سوار را که در دست دیگرش شمشیر باشد.

دیگر:

سیاه اندر آمد بتندی ز جای به شیب اندر انداخت، اسپ از فراز همی تاخت با نیرهٔ سر گرای بسی کشته شد هم به پیکان و تیر

یکی تیغ زد بـر سـرش سـوفزای

بجست از کف تیغزن، خوشـنواز

چو باد دمـان از پسـش سـوفزای

بسـی کـرد زان نامـداران، اسـیر

یکه: تیغ زدن بر سر دشمن را چه پیوند با سپاه اندر آمدن؟

دو: چون شمشیر پهلوانی چون سوفزای بر سر خوشنواز خورد، چگونه بجست؟ سه: اسپ برای رفتن به سراشیبی، سخت با آرامش و پرهیز میرود، و نشاید برای چنین رفتن، با «اندر انداختن از فراز» یاد کردن. [بنگرید به بخش اسپ]

چهار: پهلوانِ تیغ در دست، در میانهٔ میدان، نیزه را از کجا بچنگ آورد؟
پنج: نیزه همواره بسوی میان، نشانه میرود، نه بسوی سر... (→ نیزهٔ سرگرای!)
شش: چون نیزه یکبار بر تنِ دشمن فرورود، بیرون آورده نمی شود، زیرا که دو سوی
نوک «۸» مانند پیکان در گوشت فرومی رود، و پایداری میکند، پس چگونه شاید که
با یک نیزه بسا از مردمان را «اسیر» کردن؟!

هفت: افزاینده، با شمشیر و نیزه، تیروکمان را نیز بدست سوفزای داد.

دیگر:

گران شد رکیب و سبک شد عنان

سوار از دلیری بیفشارد ران

کاموس کشانی پس از افتادن در کمند رستم

افزاینده را، هیچ آگاهی از میدان نبرد نبوده و آنرا ببازی گرفته است! چون کسی در کمند افتد، چه جای تاختن اسب است؟ زیرا که با تاختن اسپ، وی بیدرنگ در خم کمند، بر زمین می غلتد!

\*

این اندازه برای نمونه بس مینماید، تا خوانندهٔ آگاه دریابد که افزایندگان خانهنشین که هرگز میدان جنگ را ندیده بودهاند، در میانهٔ داستانهای شاهنامه، هرگاه که بدشت نبرد رسیدهاند. خامهٔ پوشالینِ خویش را؛ به جنبش درآورده، بیش از هر جای دیگر سخنان سستِ برگرفته از اندیشهٔ پستشان را در شاهنامه روان کردهاند.

# میدان دو هماورد

در نبردهای باستانی، گاه؛ از یکی از دو سپاه، پهلوانی بیرون می آمد و از سپاه روبرو هماورد میخواست، و کشته شدن یکی از آن دو، سپاهیان آنسوی را غمگین و ترسان می کرد، و به سپاهیان سوی دیگر نیرو می بخشید!

آنگاه بود که به انبوه، نبرد می کردند،... تا سرنوشت جنگ چه باشد!

نبرد آن دو پهلوان نیز کمابیش نمونهای از نبرد دو سپاه بـود... بـا بــاران تیــر و یــورش بــا نیــزه و کشیدن شمشیر و گرز و خنجر! و اگر کار با خنجر بپایان نمیرسید، بکُشتی با یکدگر برمیآویختند.

گاه نیز در چنین نبردها؛ سه جنگافزار دیگر را بکار میگرفتند که در نبرد دو سپاه کارآیی نداشت: «کمند» و «خَشت» و «کوپال». [که در گفتار ویژهٔ جنگافزار بدان بازمیگردم]

نمونهای درست از چنین نبرد، نبرد پدر و فوزند است در داستان رستم و سهراب:

بسه کوتاه نیزه همی تاختند بچپ باز بردند، هر دو عنان همی ز آهن، آتش فروریختند

زرہ یارہ شد بر میان گوان

یکی تنگ میدان بپرداختند نماند ایچ بر نیزه بند و سنان بشمشیر، هر دو برآویختند ز اسپان فروریخت برگستوان

杂

نمونهٔ نادرستِ آن، در داستان افزودهٔ نبرد خواستن ساوه از رستم آمده است:

سرافراز و هرجای گسترده کام یکی تیخ هندی گرفته بچنگ زرستم همی کین کاموس خواست ببینی کنون موج دریای نیل، بزد دست و گرز گران برکشید ندیده ست گفتی تنش را سرش

یکی خویش کاموس بُد، ساوه نام بیامد به پسیش تهمتن بجنگ بگردید دست چپ و دست راست برستم چنین گفت که بهای ژنده پیل چو گفتار ساوه برستم رسید برآورد و زد بر سر و مغفرش

پیدا است که نبرد با تیر و آنگاه با نیزه آغاز می شود نه با شمشیر از یکسو و گرز از دیگر سوی، و چون گرز بر سر کسی کوبیده شود، سر را از تن جدا نمی سازد!

#### نمونهای دیگر

در نبرد خواستن چنگش از رستم است در همان داستان:

دو زاغ کمان را برنهاد

بیامد همانگاه، چـنگش چــو بــاد

یک: پیدا است که کمان را پیش از نبرد بزه می کردند، و در میدان نبرد جای و زمان چنین کار نبود [← بنگرید به جنگافزار]

دو: افزاینده را چندان آگاهی از کمان نیست، که یک زاغ آن همواره با زه است، و بهنگام نیاز، زاغ دیگر آنرا نیز به زه میکشند نه هر دو زاغ را.

### نمونهٔ دیگر:

همی گشت بر مرکز کارزار سنان سوی او کرد و اندرشتافت کز اسبش نگون کرد، و بر زد بروی

بکردار آتش، بنیزه سوار بدانگه که زنگه بدو دست یافت یکی نیزه زد بر کمرگاه اوی

یک: نیزهور را گردش بر کانون کارزار نباید، که او را میباید، راست؛ بسوی هماورد تاختن.

دو: در نبرد نیزه کسی بکسی دست نمی یابد، چون که نیزه دراز تر از دست است.

سه: در رج دویم لت دویم باژگونهٔ لت نخستین را است!

**چهار:** برزد = اَپَرزد، ببالا زدن است، باز آنکه افزاینده را رای بر آن بوده است تا بگوید. با رخ (بر) زمین کوفت.

# نمونهای دیگر:

در رزم شیده و کیخسرو:

بدان شخِ بی آب ننهاد چنگ از آن بهرهٔ شخ و بهر سراب رسیدند جایی که شیر و پلنگ نـه پرّیــد بــر آســمانش عقــاب

یک: افزاینده چندان از اسپ، و سواری بدور بوده است که هیچ با خویش نیندیشید،

که شخِ (صخره، سنگ کوهپیکر) بی آب؛ که پلنگ و شیر را با پنجهٔ تیز، گذر نیست، اسپ چگونه با نئل آهنین لغزان، بر آن؛ تواند رفتن، تا در نبرد دو پهلوان و پیچش و تپش جنگ انباز باشد؟

دو: «بهرهٔ شخ» را هیچ گزارش نیست.

سه: همچنین بهر سراب را.

**چهار**: سراب از چشم زمینیان در دشتهای هموار گسترده دیده می شود، نه از افراز آسمان و دیدگاه شاهین! چنانکه از افراز کوهستانها نیز هرگز سراب دیده نمی شود.

گزینشِ چنین جای نادرخور، در نبرد بهرام پورگشسب (چوبینه) پهلوان ایران با مقاتوره، پهلوان ترک، برگرفته از همین داستان است:

گزیدند، جایی که هرگز پلنگ بجنگ!

یک: باز آنکه آوردگاهِ آنان در میدان پیش کاخ بوده است و بهمین روی، خاقان نیز پس از شنیدن داستان نبرد بیدرنگ سواری را برای دیدن مقاتوره بمیدان فرستاد! دو: افزاینده فراموش کرده است که در رج ششم پیش از این گفتار، سخنِ مقاتوره چنین بوده است:

بخشم و بتندی بیازید چنگ ببهرام گفت: «این نشان من است جو فردا بیایی بدین بارگاه همی دار پیکار ما را نگاه»

# جنكافزار

پیدا است که شناختن جنگافزارها و بکار بردنِ درستِ آنها در میدان نبرد و نخچیر و نمایش پهلوانی، از گزینههای بایسته برای شناخت گفتار شاهنامه است، و برای چنین کار، نخست باید جنگافزارهای باستانی را شناختن:

揆

۱- نیزه؛ که دسته ای بلند باندازهٔ دو گز، یا دوونیم گز از «نی» یا چوبی راست و استوار ساخته می شد، و پیکان بزرگ آن را سِنان می خواندند و در آنسوی نیزه نیز، دستگیره ای گرزمانند کار می گذاشتند تا بهنگام یورش در دست گیرند که نیز، در دست نلغزد.

این جنگافزار، آغازگرِ نبردِ رویاروی بود، و در نخچیرگاه نیز برای یورش بسوی جانوران بکار میرفت. نیزه را برای بلندی که داشت دسته دسته بر پشت اَستران باربر، تا میدان جنگ می بردند، و پیش از آغاز نبرد به سواران نیزه ور می سپردند!

۲- ژوپین؛ که نیزهای کوتاه تر بود، و و نگارهٔ آن پیشتر گذشت، در نبردِ سواران کاربرد نداشت و پیادگان آن را بکار می گرفتند.

۳- خَشْت؛ یا کوتاه نیزه که باندازهٔ یک بَدَست (= وجب) بود، و بسر سرِ آن ناوک، و در تَـهِ آن چنبرهای بود که زه، از آن گذرانده، گره میزدند.

سرِ دیگرِ زه را نیز چنبره کرده به انگشت میانین دست راست می بستند. آنگاه خَشت را میان شست و انگشتان گرفته بسوی رُخِ دشمن رها می کردند و، بیدرنگ آنىرا بسوی خویش، بازپس می کشیدند.

خَشت زنان را چندان، ورزش و کوشش در کار بایستی که:

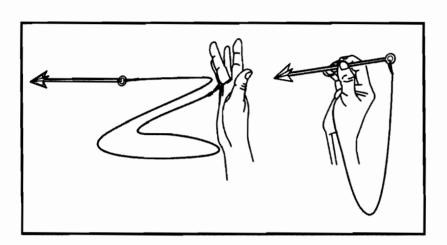
یک: خُشت را درست بسوی نشانهای که میخواستند، چون چشم و دهان و گردن... پرتاب کنند.

دو: بی هیچ درنگ پس از برخوردن خشت، به نشانه، آنرا با کششی تیز، بسوی پَس،

بازگردانند.

سه: بازگرداندن بایستی چنان باشد که خشت، بمیان انگشتان کشانده شود!

خود بسنجید که چنین کار را، چه اندازه ورزش و کوششِ پیشین و سنجش در زمان، بایسته است، تا خُشت، پس از خوردن به نشانه، تیز بسوی انگشتان بازگردد.



زیباترین گفتار دربارهٔ خَشت و خَشت زدن در داستان بهرام پورگشسب آمده است که چون شبانگاه در باغی که با پهلوانان به میگساری نشسته بود، پَروَست (← محاصره) شد، فرمان داد تا رخنهای بدانسوی دیوار باغ زدند، و از آن رخنه سواره بیرون آمد.

یلانسینه را گفت که: «ای سرفراز پـسآنگـاه بهـرام و ایزدگشسـب از آن رخنـهٔ بـاغ بیـرون شـدند همی تاخت بهرام، خَشتی بدسـت نُجَستند جز اندک، از دسـت اوی

بدیوار باغ اندرون رخنه ساز» نشستند با جنگجویان بر اسپ که دانست؟ کان سرکشان چون شدند! چنانچون بود مردم نیم مست به خون گشت یازان، سر شست اوی

پیدا است که چون خشت بر تن دشمنان فرود آید، خونین می شود، و چون بتیـزی، بدسـت سـوار بازگردد، خون را با خویش آورده، انگشتان سوار را، خونین میکند.

#### نمونهای دیگر

با کاربرد درست خشت، با پاژنام «کوتاه نیزه»: یکی تنگ میدان فروساختند

بكوتاه نيزه، همي باختند

بچـپ بازبردند، هـردو؛ عنان

نماند ایے بر نیزه بند و سنان

來

اما پیدا است که چون افزایندگان؛ خشت را نمی شناختهاند، آنرا در سخنان خویش بگونهای نمودهاند، که هزار فرسنگ از خشت بدور است:

به آورد، خشت افکند بر دو میــل

به دل نرّه شیر و بـتن ژنـدهپیـل

یک: خشت را نباید بیش از سه گز پرتاب باشد و خشتی را که به دو میلی میرود، نمیتوان بسوی خویش بازیس؛ کشیدن!

دو: برای خشتی که تا دو میل برود، زهی بدرازای دو میل باید، و در همهٔ جهان زهی پدیدار نبوده است که بیش از شست گز درازی داشته باشد، و آن کمند رستم و پسان سهراب بوده است.

بنيروى اين رشته شست خمم

بدو گفت كاموس؛ چنـدين مَـدَم

نبرد رستم و کاموس کشانی

پیدا است که کاموس، کمندِ رستم را «رشته» (= ریسمان) میخواند، و از آن، با خوارداشت یاد میکند، و رستم بدو چنین پاسخ میدهد:

همی رشته خوانی؟ کمند مرا ببینی کنون، تنگ بند مرا

صه: زه با پیچاندن رودهٔ جانوران، یا با پوست آنان که نازک بریده باشد و پیچانده باشند فراهم می شود و چنانکه گفته شد هیچ جانور نیست که بتوان با تابدادن پوست آن دو میل زه برآوردن! و اگر چنین شود با یک شمار ساده، دو میل؛ برابر است با ۲۰۰۰ گز باستانی و ۳۲۸۰ متر امروزین، و گرانی چنین زه، خود؛ برابر است با ۸۲ من باستانی و ۲۴۶ کیلوی امروزین! و چون چنین باشد، خَشتی را که بتواند در دو میل، چنین زه را با خود بکشاند چه اندازه گرانی باید بودن؟

چهار: آنگاه؛ خشت را پس از پرتاب، با کشش دست بسوی پشت، بسوی خویش میکشند... باری آن کدام دست است که بتواند زهی را از دو میل، بسوی خویش کشد؟

سخنان ناآگاهانهٔ افزایندگان!!

نمونهای دیگر:

تو گویی که زر اندر آهن سرشت!

درخشیدن تیغ و ژوپین و خشت

افزاینده؛ خَشت را خِشت گمان برده و آنرا با سرشت بساوا کرده است!

همچنین در برخی از گفتارهای افزایندگان سخن از «خَشتهای گران» آمده است که آن نیز نادرخور است، زیرا که ویژگی خشت و کوپال هر دو، در آنست که سبک باشند، تا آسانتر بتــوان آنــرا در جنگها، براههای دور بردن!

با چنان پهلوانی و کاربردِ درستِ خَشت بر دست بهرام پهلوان، در شب تـــار، بــد نیســت کــه بــه خَشت زدن مسعود غزنوی انیرانی نیز که همچون پدرش بر بخشی از ایسران بنادانی و ستم و دروغ فرمان راند بنگریم:

«و عادت چنان داشت که چون شیر پیش آمدی، خشتی کوتاه دستهٔ قوی بدست گرفتی و نیزهای ستبر و کوتاه... تا اگر خشت بینداختی و کاری نیامدی، آن نیزه را بگزاردی بزودی، و شیر را بر جای بداشتی... این روز چنان افتاد که خشت بینداخت، شیر خویشتن را در دزدید، تا خشت با وی نیامد و زبَر سرش بگذشت!»

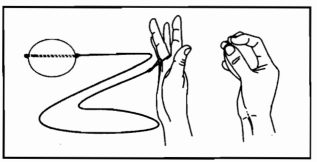
تاریخ بیهقی، رویههای ۱۵۰–۱۵۱

خشت را بایستی چنان تیز انداختن که بیدرنگ بر چشم و دهان شیر خورَد، و شیر را توان دزدیدن سر نباشد، و چون مسعود خشت را نتوانست به نشانه زَنَد. و از فراز سر شیر گذر کرد، نویسنده، گناه را از شیر درشمار می آورد، نه از مسعود!

#### ۴- كويال

دیگر جنگافزار سبک؛ کوپال بوده است که آنرا کوچکتر از مشتِ بسته، با گِل میساختند و از میانـهٔ آن چوبی نازک و راست میگذراندند، آنگاه در کوره میپختند، تا سفال شود، و چوب میـانین آن نیـز در آتش بسوزد.

پس؛ زهی باندازهٔ سه گـز از میـان آن می گذراندند، و سر زه را گره می زدنــد، و چون زه از اینسوی نیز بیرون می آمد، یک گره نیز بر اینسوی میزدند، تا کوپال، روي زه نلغزد، پس سر زه را همچون



خَشت بر انگشت می بستند و اینست نگارهٔ آن:

بهنگام نبردِ انبوه کوپال را نیز، همچون خشت، کاربرد نبود، زیرا که بیم آن میرفت که زه در کشاکش نبرد پاره شود، یا بجایی گره خورد... اما در نبرد تنبتن، یا نبرد در گروهِ اندک، کوپال را بکار میگرفتند، چنان که آنرا در کف دست گرفته بسوی دشمن پرتاب میکردند و همچون خشت بتیـزی، آنرا بازیس میکشیدند، تا بکف دست بازآید...

برتری کوپال، بر خَشت در آن بود که خشت را میبایستی تنها بسوی چهره، یا دستهای همنبرد که برهنه بود افکندن، تا در آن فرورود، اما کوپال را به هر جای چون روی زره، پس گردن، سینه، شانه ها، شکم، کپل اسپ، سر اسپ... فروکوبند، زخم آن شکستگی و برافروختگی پیش میآورد. و بسا باشد که همنبرد، با یک زخم دردناک کوپال، از پای افتد.

اما، این جنگافزار سادهٔ ارزان و سبک را شاید، در نبردها شکستن... پس همواره، باندازهٔ بایسته، با بُنه کوپال نیز همراه میکردند تا همواره بتوان بجای کوپالهای شکسته، از کوپالِ تازه بهرهور شدن! در این گفتار از سبک بودن کوپال یاد کردم، تا روشن شود که افزایندگان ناآشنا به جنگافزار در بیشتر داستانها، همچون «خشت گران» از «کوپال گران» نیز یاد کردهاند، که نشاید آنرا از گفتار شاهنامه، در شمار آوردن.

**کوپال:** ابزار کوبیدن است که نام آن با آوای پَهلَویی خود وروسلا بزبان فارسی ره گشوده است.

### ٥- چنگ

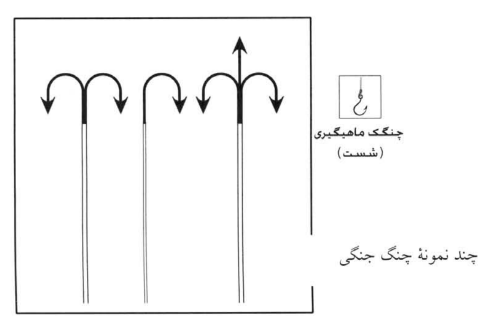
از جنگافزاری بنام چنگ یکبار در داستان کاموس کشانی یاد شده است:

سر زاولی را به روز نبرد بچنگ دراز اندر آرم بگرد

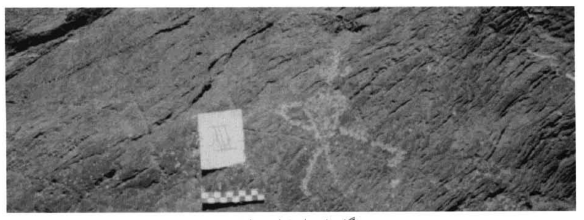
چنگ، جنگافزاری است که در جنگهای تنبتن کاربرد دارد و سر خمیده آن را با ناوکی تیـز بـه گردن هماورد میافکندند و به سوی خود میکشیدند! همین نمونه در چنگک آویـزان کـردن گوشـت نیز بگونهٔ کوچکتر دیده میشود. گونهٔ بسیار خرد آن، چنگکی است که برای گـرفتن مـاهی بـه کـار میرود که نام سادهٔ آن «شست» است که در شاهنامه بسیار بکار رفته است:

اگر من شوم کشته بر دست تو ز دریا نهنگ آورد شست تو

چنگها را نمونهای چند است که نگارهٔ آنها را میبینید:



چنگ از نخستین جنگافزارهای مردمان است که با چوبِ دوشاخهٔ درخت برای گرفتن جانوران فراهم می آمده است. در سرخ کوهِ روستای نُدوشن از شهرستان صدوق یزد نگارهٔ بسیار کهن مردی با چنگی در دست دیده شده است.

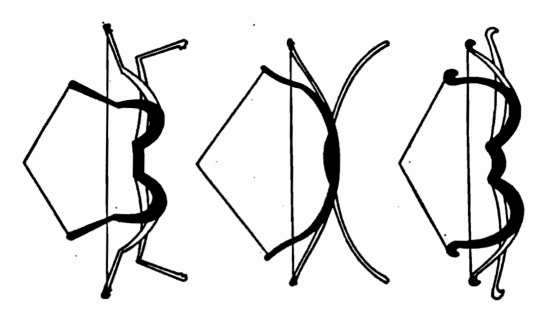


نگاره از علیرضا حصارنوی

#### ۶-تیروکمان

کمان، نیروی بازو را در هنگام کشیدن، برای خم شدن میگیرد، و با نیروهای بازتاب خویش آنرا چند برابر کرده تیر را پرتاب میکند. چنانکه اگر کسی بخواهد تیر را با دست خویش بسویی پرتاب کند یکدهم بردِ تیر پرتابشده با کمان را ندارد.

در ایران باستان، کمانهای گوناگون میساختند، که چند گونه از کمانهای ایرانی را در ایس بخش می بینید:



در این نگارهها نشان داده شده است، که چگونه نیروهای بازتابشونده، بنیروی کشش نخستین یاری می رسانند.

چنانکه همگان دانند، بهترین کمانهای ایران در شهر چاچ ساخته میشد:

بیفتاد چاچی کمانش ز راست

نگون شـد سـر شـاه يزدانپرسـت

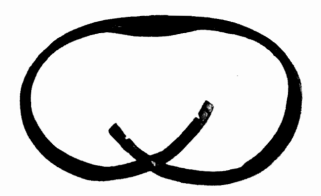
كشته شدن اسفنديار

کمان را در جایگاهی بنام «قَربان» یا کماندان مینهادند تا بهنگام بایسته آنرا از قربان بیرون آورده بکار گیرند.

یک گونهٔ دیگر کمان آن بود که بر بازوی خمیدهٔ آن زهی کوتاه می بستند، و چون زه را می کشیدند آن دو بازو کشیده و راست می شد، و چون رهایش می کردند بازوها دوباره خم می شد، و تیر، با نیروی بازگشت بازوها پرتاب می گردید.



۱- این شهر ایرانی در بخش بندی هایی که «استالین»، خودکامه اتحاد! جماهیر شوروی کرد، همراه با سمرقند و بخارا و تِرمِدْ... دیگر شهرهای ایرانی بکشوری بنام اُزبکستان بخشیده شد، و پایتخت آنرا همان چاچ برگزیدند، اما برای آنکه نام ایرانی آن پنهان شود آنرا به تاشکند. برگرداندند، تا آوایی اُزبکی بدان دهند!!



این نمونه از کار بزرگ دکتر منوچهر مشتاق خراسانی برگرفته شده که ساخت هنگام قاجاریه است، و گونهٔ کهنتر آن بدست نیامده است!

تیر؛ تیر که همراه همیشگی کمان بود و بی آن، کمان را توان نبرد نبود، بایستی از شاخههای راست و باریک درختانی، چون سپیدار و بید یا انار بر آورند. و پیکان را در سوی باریکتر آن کار گذاشته دو پر پرندگان را به پایان آن (بخش کلفتتر) چنان ببندند که روبروی یکدیگر باشند.



دو پر با شکافتن هوا، راهِ پرتاب تیر را یکسان و راست نگاه میدارد'.

در بخش پایانین تیر، شکافی پدید می آوردند تا زه در آن جای گیرد و این بخش از تیر را «سوفار» نام نهادهاند.

سوفار از ریشهٔ ددر سوپ اوستایی برآمده است که شکافتن و سوراخ کردن باشد و سوفار، شکاف پایانی تیر است.

بر این بنیاد، گفتاری که در نبرد رستم و اشکبوس چنین آمده است:

گزین کرد یک چوبه تیر خدنگ نهاده بر او چار پر عقاب تهمتن، به بنـد کمـر بـرد، چنـگ خــدنگی بــرآورد پیکــان چــو آب

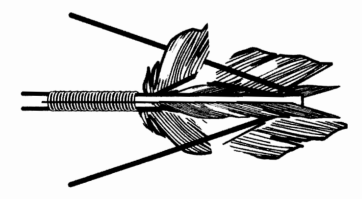
رج دويم، نادرست است:

یک: در رج نخستین گفته شد که تیری خدنگ را برگزید، و «خدنگی برآورد» در رج دویم، دوباره گویی است.

دو: پیکانِ چون آب را گزارش نیست.

سه: اگر چهار پر شاهین را بر سوفار بندند، ایستایی پرها در برابر هوا، پرتش تیر را کند می کند، زیرا که در چنین پرتاب، چهار پر را توان شکافتن هوا نیست!

**چهار:** اگر چهار پر به چهارسوی تیر بسته شود دو پر آن اینسو و آنسوی زِه جای میگیرد و دو پر دیگر با کشیدن زه می شکند زیرا که درست در راستای زه ایستاده است.



نگارهٔ چند پیکان که از کاوشهای دکتر نگهبان از تپهٔ مارلیک گیلان بدست آمده و بخوبی از آگاهی شگفتی انگیز نیاکان ما، در ساختن پیکانهایی که شکافندهٔ هوا باشند، سخن میگوید."

۱- در فیزیک امروز چنین نیرو را آیرودینامیک یا دینامیک و نیروی هوا خوانند.

۲– فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیوم، رویهٔ ۱۴۲۷.

۳- از این نیرو در فیزیک اروپایی با نام «آثیرو دینامیک» یاد می.شود.



نگارهها چناناند که گویی برخی هواپیماهای جنگندهٔ تیزپرواز امروزین را از روی أنها ساختهاند!

چنین گفتار باز هم بر خامهٔ افزایندگان گذشته است، آنجا که سیاوخش، نــزدِ افراســیاب و بزرگــان توران هنرنمایی میکند:

> سياوش نكرد ايچ، با كس؛ مكيس نشانی نهادند، بر اسیریس نشست از بسر بادپایی چـو دیـو یکی تیر زد بر میان نشان خدنگی دگر باره، با چار پر نشانه دوياره، بيك تاختن

برافشارد ران و برآمد غریسو نهاده بدو، چشم؛ گردنکشان بچرخ اندرون رانـد و بگشـاد بـر مُغَربَك بكرد اندر انداختن

افزون بر خدنگ چارپر، نادرستی های این گفتار را از دیدگاه زبان و خرد، چنین توان برشمردن:

یک: «مکیس» در زبان تازی، گفتوگو و چانهزدن در خرید و فروش است! و مگر در اسپریس (میدان اسبدوانی) خریدوفروش رخ مینمود؟

**دو**: شاهان و پهلوانان را، اسبی ویژهٔ آنان بود، که بجز از آن، بر هیچ اسب دیگر سوار نمی شدند و «بادپایی چو دیو» سخن از یک اسب دیگر میگوید.

سه: ران را «برفشاردن» نادرست است، ران را می باید به پهلوی اسب فشاردن، نه بسوی بالا (= بر)، شگفتا که اگر افزاینده می گفت، «بیفشارد ران» سخن آراسته می شد، و آهنگ گفتار نیز برهم نمی خورد، اما، تا آنجا که من دیدهام افزایندگان را پروای درستی گفتار نبوده است، و میخواستهاند که زودتر، خویشکاری (وظیفهٔ) خویش را که افزودن به شاهنامه و گرفتن درم بوده باشد بپایان رسانند.

چهار: غریو، از کجا و از چه کس برآمد؟ افزاینده را بایستی گفتن که «غریو برآورد» و اگر غریو از مردمان و نگرندگان میدان بوده است. آن را نیز بایستی روشن نمودن. پنج: چهار پر بر سوفار، چنانکه پیشتر نموده شد، نادرست است.

شش: با تاختن مُغَربَل شد؟ يا با انداختن؟

هفت: اندر انداختن را برای افکندن سنگی بمیان چاه، یا استخر یا خانه یا هرجای دیگر، شاید بکار بردن، و برای یرتاب تیر، نشاید!

هشت: مغربَل تازی شده «غربال شده» است، و هیچگاه در گفتار فردوسی، و تا آنجا که من دیدهام در گفتار هیچیک از گویندگان نامآور فارسی، بکار نرفته است.

نه: چگونه شاید که با یک سوراخ که از پرتاب تیر، پدید می آید، نشانهای مغَربل(!) شود؟

مغَربَل را اگر درست بوده باشد، برای گندم یا نخود، یا هر چیز دیگر که غربال (= آلک) شود، بکار توان گرفتن، نه برای چیزی که خود بسان غربال سوراخسوراخ است.

#### خدنک

خدنگ، برابر با راست است، و بخش نخست آن «خد» را امروز بگونهٔ تازی خط می خوانیم، اما در واژهٔ «خدّوخال» (← خلّ ابروان و لبها و مژگان همراه با خال) هنوز بگونهٔ فارسی خود کاربرد دارد.

واژهای دیگر که بهمین شیوه دگرگون شده است «دَرز» فارسی است که در زبان تازی بگونهٔ «طرز» درآمد، که در قبای مُطَرّز (← قبای دوخته شده و درزدار) و نیز آستین مطرز دیده می شود.

در زبان تازی بجز از طرز و مطرز واژهای از درز فارسی (= طرز) برنیامده است... آنگاه طرز تازی بجای شیوهٔ فارسی، در زبان فارسی روان شد، که نادر ست است.

پسوند «انگ» فارسی، که در اوستا بگونه آنگهٔ **د سپر دس** بر زبان میـرود، از ریشـهٔ کـنشِ کَرتــار = کنده (اسم آلت = نام افزار) میسازد، چنانکه آویختن (← آو+انگ = آونگ) یا کُلیستن = کندن (کُــل + انک = کلنگ)...

این پسوند در زبان کردی بگونهٔ اینگ در واژهٔ «برینگ» (= قیچی) از کنش بُریـدن (بُـر + اینـگ = برینگ) درآمده است که بریـدن پشـم کوسفندان باشد.

بر این بنیاد «خدنگ» نام تیر یا چوبی است که راست بوده باشد، و نشاید آنرا، در بارهٔ زین، بکار

بردن، چنانکه در این گفتار افزوده در «لشگر کشیدن ایرانیان بکین سیاوخش» آمده است:

ورا برگــرفتم ز زیــن خــدنگ

که چون برگشادم در کین و جنگ

و نیز در این رج که در همان گفتار آمده است:

که گفتی یکی پشه دارد بچنگ

چنان برگـرفتش ز زیــن خــدنگ

افزایندگان گاهگاه، جناغ خدنگ نیز آوردهاند، که آن نیز نادرست است:

بـر زيـن سـتام و جنـاغ خـدنگ

ز دیبـــا و اســــپان و زیـــن پلنـــگ

ساختن سیاوخش سیاوخشکرد را

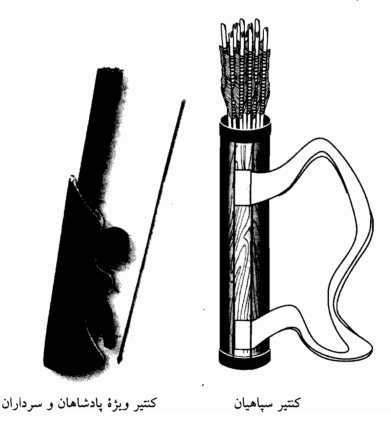
ببالين نهاد أن جناغ خدنگ

ز زین کیانیش بگشاد بند

جستن رستم، اكوان ديو را

# تیردان، ترکش، کُنتیر - توز

سه نام نخستین، یکی است و به جایگاهی گفته می شود که تیرها را پیش از پرتاب در آن می نهند و با بندی در سوی چپ پشت به شانه و کمر می بستند، تا بهنگام برداشتن تیـر بـا دسـت راسـت از روی شانهٔ چپ کار، آسان باشد.



*جنگافزار* 

ناوک تیرها بسوی پایین بود، و سوفار آنها برفراز بود به چند روی:

یک: چون سوفار را با دو انگشت می گرفتند و در زه مینهادند، ناوک؛ خود بسوی کمان میرفت.

دو: اگر تیرها را واژگون مینهادند پَرسوفارها آسیب میدید.

سه: در چنین رویداد. ناوک، بمیان دو انگشت می آمد، و برای نهادن ناوک به کمان می بایستی تیر را در دست چرخاندن، و این، خود؛ زمان بیشتر برای تیراندازی می خواست.

بهترین تیردان را از «چوب توز» میساختند ، زیرا که چوب توز، برگهبرگه از هم جدا می شود و هر برگه؛ نازک و سبک است، تا گرانی آن، به گرانی تیرها نیفزاید! هر ترکش را، چهل چوبه تیر گنجایش بود، و در ته آن نیز سوراخی پدید می آوردند که در هنگامهای بارانی، آب باران از آن فروریزد و به تیرها آسیب نرساند! و آسیب آب برای چوب خماندن آن است.

چوب توز با برگهبرگه کردن؛ چندان نازک می شد که بر روی آن می نوشتند، و از آن؛ دفتر برمی آوردند. یک آگاهی دردانگیز در زمان **ابوریحان بیرونی** دانشمند بزرگ ایران چنین بما رسیده است:

«در زمان ما، در «جی» که یکی از شهرهای اصفهان است، از تلهایی که شکافته شده، خانههایی یافتند که عدلهای بسیاری از پوست درختی که (توز) نام دارد، و با آن کمان و سپر را جلد میکردند پر بود، و این پوستهای درخت به کتابتهایی مکتوب بود که دانسته نشد چیست»

لغتنامهٔ دهخدا، زير واژهٔ «توز» چنين آورده است:

«پوست درخت که بسیار نازک و شبیه کاغذ باشد پوست درخت توز که بر کمان پیچند، و در هندوستان مرکزی، در قدیم کتابت نیز میکردهاند و حتی بر آن پوستها کتاب مینوشتهاند، و نام چنین کتابها «پوتی» بوده است. پوست درخت خدنگ(؟) است،... چنانکه کتب یافت شده در «جی» اصفهانک بر توز نوشته شده بود... ابن الندیم در باب انواع کاغذ گوید: برای آنکه نوشته جاودان بماند، در روی توز که کمانها بدان پوشند چیز مینوشتند»

۱- یکی از این تیردانها، هنوز در گنجینهٔ مردمشناسی «چالشتر» شهرکرد نگهداری می شود.

٢- آثارالباقيه ابوريحان بيروني بقلم اكبر داناسرشت، انتشارات ابنسينا، ١٣٥٢، روية ٣٩.

۳- لغتنامه، ۱۳۶۳، رویهٔ ۱۹۱۱. چنانکه دیده می شود فرهنگنویسان ما، از روی افزودههای شاهنامه گمان بردهاند که چوب خدنگ از درختی بنام «خدنگ» است، و در جهان درختی بدین نام نیست.

بر این بنیاد، با چوب توز که می توان آنرا خماندن، اما آمادگی «دو لا» شدن را ندارد، نمیتوان «زیس اسپ» ساختن و پرداختن، چنانکه در افزوده های شاهنامه گاهگاه از آن یاد می شود:

بر آن زین توزی و خود برنشست

فرود آمد از اسـپ و او را ببسـت

\*

برآویخت الکوس، با پیلتن بپوشید بسر زین توزی کفن و چنانکه دیده می شود هیچیک از دو نمونهٔ یادشده را گزارش نیست! نیز گفتاری که در داستان نبرد سیاوخش با افراسیاب آمده است:

همی از لبت شیر بوید، هنوز که زد بر کمان تو از جنگ، توز

روشن نیست که توز را «از جنگ بر کمانزدن» که افزایندهٔ ناآگاه از آن یاد کرده است چگونه است؟ مگر آنکه داوری کنیم که افزایندگان خانه نشین را هیچ آشنایی با نبرد و جنگافزار و کمان و توز و... نبوده است، و در آوردن سخنان بی پیوند نیز بی پروا بوده است.

افزاینده، در داستان هنرنمایی گشتاسپ در روم «کمان» را نیز از چوب توز ساخته و پرداخته است: بیفکند چوگان، کمان برگرفت زه و توز از او، دست بر سر گرفت(!)

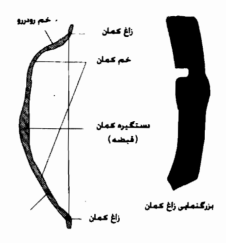
یک: زه و توز را سرودست نباشد که دست بر سر گیرند [نه گرفت].

دو: کمانی که از آن یک سوار است، و همواره او را در جنگ و شکار، بکار است، چرا بایستی از نیروی بازوی همان سوار بیچاره شود؟ [و دست بر سر گیرد]

# بهزه کردن کمان

کمان را از دو سوی، دو برجستگی است همچون سرِ مرغان که آنرا «زاغ کمان» خوانند، و در جای پیوند آن با کمان دو فرورفتگی مینهند، تا زه بدانجا استوار شود، اما همواره یک سرِ زه آزاد است، بدانروی که اگر هر دو سرِ زه همواره بر دو زاغ افکنده شود، فشاری که زه بر کمان می آورد، آنرا، از کشش بایستهٔ خویش دور میکند چنانکه شاید که کمانی را که زمانی دراز بر کشش آن گذشته باشد آزاد کنند، به همان گونه خم بماند، و هیچ نیروی کششی در آن نماند!

اکنون؛ چون بخواهند نبرد را بیاغازند، یا آنکه بخواهند به شکار و نخچیر یا میدان بازی روند، پیشتر سرِ آزادِ زه را نیز به زاغ کمان میافکنند، و چنین کار را «بـزه کـردن کمـان» یـا «کمـان را بـهزه کردن» خوانند.



برای آنکه کمان [که نیروی کششی سخت دارد] بهزه شود، می باید یک زاغ کمان را روی زمین نهادن و زانو بر زمین زدن، و زاغ دیگر کمان را در دست گرفتن، با دست، که بایستی بـه تـن پیوسـته شده فشار را افزون نماید، کمان را چندان خم کنند، تا زهِ آزاد؛ نرمنرم به زاغ رسیده در آن افتد.

چنین کار را نه سواره توان بانجام رساندن، نه ایستاده، زیرا که نیروی ایستادگی زمین نیمی از نیروی بایستهٔ خم شدن کمان را بخویش میپذیرد، و دیگر نیمه، از سوی کمانور بدان فشار میآورد! و در چنین فشار چنانکه گفته شد. نیروی بازو که به تن پیوسته است، همراه با نیروی شانه و فشار تن و پای خم شده از یکسو و پای دیگر که همچون یک ستون پایدار، بدان نیروها یاوری میرساند، از دیگر سوی، کمان را بخم میآورد.

پس اگر در گفتاری، از «بزه کردن کمان» در میانهٔ جنگ، یا در دشت شکار، یا سواره یاد شود، بیگمان آن سخن از سوی افزایندگان ناآگاه، بشاهنامه اندر شده است. چنانکه این سخن در افزودههای جنگ رستم و اسفندیار:

بیا تا چه داری تو از کار جنگ چو بشنید رستم، گو رزمساز کمان را بره کرد و آن تیسر گز چو آن تیسر گز راند، اندر کمان

که جُستی بگیتی بسی نام و ننگ بدانست کامد، زمانش فراز که پیکانش را داده بسود آب رز خداوند را خواند اندر نهان

یک: از نام جستن، شاید؛ با سرفرازی یاد کردن، اما از جستن ننگ، نه!

دو: زمانش فراز آمد، در گفتار پیشینیان، سخن از رسیدن هنگام مرگ گوید، و زمان رستم بدانگه فراز نرسیده بود.

سه: کمان را چنانکه یاد شد، در میدان جنگ و سوار بر اسب نشاید بزه کردن.

چهار: آب رز که در برخی نمونه ها بگونهٔ «آبِ زر» یا «آب زهر» نیز آمده است چهار: آبی است؟

پنج: داستانِ رج پایانی، و راندن تیر اندر کمان در گفتار فردوسی، در رج دهم یسازاین بگونهای بس زیبا می آید:

بدانسان که سیمرغ فرموده بود

تهمتن، گز اندر کمان راند زود

## نمونهای دیگر:

و نیز این سخن در داستان افزودهٔ نبرد گیو با فرود:

سر خامئ چرخ بسر کف بسود

کمان را بره کرد، جنگی فرود

یک: فرود، در آن تیراندازی ها، پیش تر کمان را بهزه کرده بود:

در نبرد با زرسپ:

یکی تیر زد بر میان زرسپ

فرود دلاور برانگیخت اسپ

و پسازآن در نبرد با توس و کشتن اسپ توس:

چنان کے کمان سواران سزد

خدنگی بر اسپ سپهبد بزد

دو: خامهٔ چرخ، چه باشد؟

## نمونهای دیگر

در نبرد افزودهٔ بهرام با کبوده (۱ ای در شب!

ز لشگر برافراخت، بهرام گوش برآمد ز جا، آن هیدون گران کبوده نبود ایسج پیدا ز شب برآورد اسب کبوده خروش کمان را بره کرد و بفشارد ران یکی تیر بگشاد و نگشاد لب

یک: کمان را روز روشن نتوان بر روی اسپ بزه کردن، و در شب تیره گفتار ندارد! دو: تیر گشودنی نیست، افکندنی است.

#### نمونهای دیگر

در کشتن بهرام گور، شیران را:

کمانرا بره کرد مرد دلیر دل شیر ماده برو بر، بسوخت همانگے ہے بیرون خرامیے شیر بـزد تیـر و پھلـوش بـا دل بـدوخت

یک: کمان را پیش از رفتن بشکارگاه بزه می کردند.

دو: يهلو را با دل چگونه توان دوختن؟

شایستی گفتن که بازوی شیر را بر سینهٔ او بدوخت، اما پهلو و دل بیکدیگر پیوستهاند، و برهم دوختنشان نتوان!

# نمونهای دیگر

در داستانهای افزودهٔ بهرام گور:

وز آنجا برانگیخت شبرنگ، شاه دو شیر ژیان پیش آن بیشه دید بسزد تیر، بسر سینهٔ شیر نسر بسر ماده شد تیز و بگشاد دست چنین گفت کاین تیر، بی پیر بود(۱)

یکی بیشه پیش اندر آمد براه کمانرا بره کرد و اندرکشید گذر کرد تیرش به پیکان و پر بر شیر، با گردهگاهش ببست نبد تیر پیکان او کر بود(!)

یک: پیش را اندر [اندرون] نیست.

دو: پیش بیشه نیز نادرست است: «کنار بیشه».

سه: بزه کردن کمان هنگام نبرد با شیران!

چهار: به پیکان و پر، گذر کردن را روی نباشد. تیری را که سخت بنیرو افکنند پیکانش از تن نخچیر می گذرد، اما سوفار (= پر) آن اینسوی تن نخچیر بیرون می ماند، زیرا که پرهای درشت سوفار از سوراخی که پیکان پدید می آورد نمی گذرد. پنج: در این گفتار ناهماهنگ نیز افزاینده بر شیر را با گردگاه او [که همان بر] باشد بست!



栄

در میان چندین گفتار نادرست دربارهٔ کمان و زه، بدین سرودهٔ درست فردوسی در جنگ رستم و اشکبوس بنگریم:

ز قلب سپه، اندر آشفت توس برد اسب کاید بر اشکبوس تهمتن برآشفت و با توس گفت که رهمام را جام باده است جفت؟ بمی در؟ همی تیغ بازی کند! میان یاده کنم کارزار می درا بایین بدار می اکنون، پیاده کنم کارزار

栄

به بند کمر بر، بزد تیر چند هماوردت آمد، مشو باز جای! کمان را بره بر، ببازو فکند خروشید کای مرد زورآزمای اسي

9

## س\_\_\_واري

ویراینده را باید، آگاهیِ همه سویه، از زندگی اسپ و پـرورش و نگهبـانی آن بـوده باشـد تـا بتوانـد، سخنان نادرخور افزوده بشاهنامه را دربارهٔ اسپ بازشناختن!

و اگرچه در گفتارِ آیینِ نبرد و آرایش سپاه، جایبجای دربارهٔ اسپ سخن رفت، اما هنـوز دربـارهٔ آن، سخن فراوان است و نیکست که گفتار را با رَخش جهان پهلوان بیاغازیم:

یکی مادیان، تیز؛ بگذشت خِنگ دو گوشش چو دو خنجـر آبـدار

برش چون برِ شیر و کوتاه لِنگ برویال فربه، میانش نــزار

\*

یکی کره از پس، بدنبال او سرین و برش هم به پهنای او سیه چشم و بور آبرش و گاودم سیه خایه و تُند و پولاد سُم تنش پرنگار، از کران تا کران چو برگ گل سرخ بر زئفران

یک: خِنگ نام یک گونه از اسپ است با رنگ سپید.

دو: کوتاهلنگ: ویژگی اسپی است که گامهای کوتاه برمیدارد و چون چنین ره درنورَدد، بی تکان و هموار، سوار را با خویش می بَر د. ازیرا که گامهای بلند اسب که با زخم [ضربه] و تکان همراه است، پی در پی، با هر گام، روده و شکم و شُشِ... سوار را ببالا برده بپایین می کوبد، و برای راههای دراز، آسیب و زخم و درد فراهم می آورد. آ

۱- چون اسبان ایرانی بدست تاتاران افتاد، چنین شیوهٔ راه رفتن را «یُرغه» نامیدند.

۲- چنین راه رفتن را امروز «قَدَم» میخوانند.

بسا از اسپان، خود از سوی مادر، یا پدر خویش چنین ره می پیمایند، چنانکه مادر رخش، بی آنکه آموزش بیند، چنین بود، اما دیگر اسپان را دست و پای، با ریسمان می بستند، تا بهنگام راه رفتن، بیش از اندازهٔ آن ریسمانها گام برندارند، و نرمنرم بدین شیوه آمٔخته شوند.

سه: اسب نیک را دو گوش تیز و کوتاه، بایسته است.

**چهار:** سینه و سرین (کپل) اسپ را پهن باید، اما میان، و شکمش فرورفته و لاغر باید! از سعدی است:

اسب لاغر میان بکار آید روزِ میدان، نمه گاوِ پرواری پنج: چشم اسپ نژاده سیاهرنگ است، و اسپان فروتر را گاه نیمی از چشم برنگ سرخ است.

شش: چنانکه خایهٔ اسپ نژاده؛ بیگمان سیاه است، و اسپان فروتر و یابو گهگاه نیمی از خایه سیاهرنگ دارند و نیمی از آن سرخ است، یا همهٔ آن سرخرنگ مینماید! هفت: اسپ نژاده را بایستی دُمی بلند به بلندای دم گاو باشد، و اسپ دُم کُل (دُم کوتاه) نژاده نیست.

چون رستم، رخش را با کمند می گیرد و زور و استواری او را میسنجد:

بدل گفت کاین، برنشست منست کنون کار کردن بدست منست

این گفتار نشان میدهد که اسپ را بجز از آنکه نژاد درست باید، بایستی در گذرِ زمان، بشیوههای نیکِ رهنوردی و همراهی با سوار... آمخته کردن.

بــزین انـــدر آورد، گلرنــگ را سرش تیز شــد کینـه و جنگ را گشاده ز نـخ کـردش و تیـز تـگ بدیدش که دارد دل و زور و تگ

بدینسان اسپ خوب آنستکه گامهای کوتاه بردارد، و هموار برود، دُم را افشان کند و بهنگام رفتن زنخ را گشاده دارد، چنانکه از دهان وی دمبدم کف فروریزد، و چنین روش را به رفتن کشتی بر روی آب همانند میکنند. ا

زَنَخ نرم و کفکافکن و دسـتکَش سرین گِرد و بینادل و گام خـوش

از آنجا که اسپ نژاده همواره سر بهوا دارد، پیش پای خویش را نیک نمی بیند، و بسا روی داده است که دست اسپ در رهگذر، بسنگی خورک و با تکانی سخت بسوی پایین خم شود و سوار را بـر

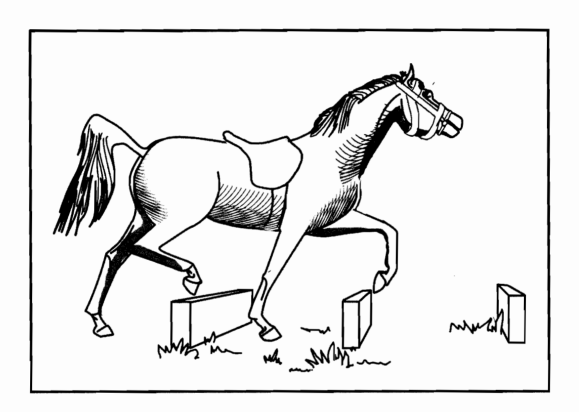
۱– دوان بادپایان، چو کشتی بر آب

اسپ و سواری

#### زمين افكند!

پس، اسپ را بایستی بهنگام گام برداشتن، یکایک گامهای دو دست را، از زمین برداشته، بلند کند، و همچون یک کمان، سم را بسوی بالا کشیده و گِرد، بسوی پایین آورَد، تا اگر سنگی میان راه باشد، با سُم وی برخورد نکند، و او را یا سوار را بر زمین نزند. ا

اگر اسپی، خود؛ دستکش نباشد، او را از روی دیوارههای کوتاه میگذرانند، تـا بـه دسـت کشـیدن خوی گیرد.



نیز اسپِ نیک بهنگام تاختن، یا راه رفتن، سر را بسوی بالا میگیرد، چنانکه درازای سـرِ او همتـراز (موازی) زمین گردد. و گاهگاه پوزهٔ او بالاتر از این نیز میرود، زیرا که، رانـدن اسـپ، خویشـکاری سوار است، و او است که اسپ را بچپ و راست میبرد، و اسپ بی هیچ درنگ، سر بفرمان سوار دارد، و بزمین نمینگرد!

اسپ خوب، با همهٔ دل و جانش بسوار مهر می ورزد، و با چنین سر بلند کردن، راه را برای دیـدن سوارِ خود از پَسِ سر، می گشاید، زیرا که اسپ از ندیدن سوار، دلتنگ می شود، و با دیـدن او آرامـش می پذیرد! مهری را که اسپ، بسوار خویش دارد، تنها می توان به مهر یک کودک سه چهار ساله بپدر و مادرِ مهربان، یا مهرِ دو دلدادهٔ بی تاب، در آستانهٔ جدایی، همانند کردن.

۱- چنین تکان را امروز «کلّه کردن» نامند.

اسب بهنگام ایستادن نیز همواره سر می جنباند و تکان می خورد و بسوار می نگرد. و اینچنین همواره آماده سواری، و سواری دادن است که، برای او همچون یک بازی دلپذیر است با سوار، و بهمین روی به ماندگی و راه دراز نمی اندیشد، و همواره آمادهٔ پرواز است و ایس سوار است که با کشیدن لگام (دهانه) او، ویرا آرام نگاه میدارد و با همهٔ اینها، اسپ ایستاده، یا رهرو، دهان از لگام میکشد، و سر را بفراز و فرود می آورد، تا دهانه را از دست سوار کشیده بیرواز درآید.

اسپ نیک بهنگام تاختن، هیچ نمی ایستد، و چندان می تازد، تا شکم او پاره شود ، و بسدینروی در «دیوان برید» ایران، دوری میلهای دیده بانی و آتش را یکهزاروپانسد گز (= ۱۶۲۰ متر امروزی) می گرفتند، تا اسپ بیش از این ندود، و جان بر سر دویدن نگذارد!

چنین است که سواران امروز نیز، پس از گذر راهی پیرامون یک میل اسپ را آرام میکنند!

چون اسبِ نیک در تکاپو، خوی (→ اَرک → عرق تازی شده) میریزد، همهٔ تن او خیس می شود و هنگامیکه به ایستگاه رسند، بایستی لگام او را در دست گرفته، همراه با گامِ پیادهٔ لگام دار، اینسوی و آنسویش برند، تا خشگ شود، آنگاه زین و لگام را از وی برگیرند، و به آخور بندند وگرنه بیم سرماخوردگی و مردن اسپ در پیش است!

هر اندازه که اسپ در دشت و راههای هموار، سر بلند میدارد و بی پسروا است، در سسرازیری با درنگ و آرام است، و در چنین جای سروگردن خویش را بسوی زمین خم میکند چنانک پوزهٔ او نزدیک بزمین میرسد و آرامآرام و بس کوتاه، گام برمیدارد.

اسپ نژاده را هیچگاه، پس افتادن از دیگر اسپان، در اندیشه نمیگنجد، و بهمین روی همواره کوشش دارد که از دیگر اسپان پیشی گیرد، و تا پای جان در اینراه پیش میرود.

اسپ نژاده بجز از سوار خویش، کسیرا نمی برد، و اگر دیگر کس، با زور سوار بر او شود می کوشد که ویرا بر زمین زند. اسپان پیماندار بجز از سوار، تنها به پرستار خود (که او را مهتر اسپ می خوانند) رکاب می دهند.

چون مهترِ اسب، برای او خوراک بَرَد، اسب؛ از دور سر خویش را بفراز و فرود میبرد، و با آوایی بمتر، و کوتاه تر از شیهه، از او سپاسگزاری میکند، و چنین سپاسگزاری در دیگر جانوران بجز از سگ دیده نشده است، مگر آنکه آوای سگ بهنگام سپاسگزاری نازک تر، از آوای همیشگی او است، و آواز اسپ بمتر و شکوهمند تر...

چندین بی تابی و خروش و خیزش و آویزش، ویژهٔ اسپ نر است، و مادیان را چـون مهـر بفرزنــد

۱- بیاد اسپ کَهَر بس زیبایی میافتم که در کودکی من و او هر دو بیکدیگر مهر داشتیم، و چون تابستان شــد و مــن بروســتا رفــتم، اســپ را نعیدیدم تا آنکه پس از چند روز بمن گفتند، که با تاختِ بیدرنگ، با سواری که اسـپ را نعیشناخته، شکمش یاره شده و جان داده اســت!

اسپ و سواری

خویش است، روش؛ بآرام و کوشش؛ به پیمان است، اگر بتازندش، می تازد وگرنه آرامش می پذیرد، و چون سر؛ بهوا ندارد کمتر «کلّه میکند». و سوار را هموار و بی بیم می بسرد، و بدینروی است که در فرهنگ ایران، بانوان؛ همواره سوار بر مادیان می رفتند، و دیده نشده است که بانویی بر اسپ نر نشیند، مگر دو بانوی جنگاور در شاهنامه:

یک: یورش گردآفرید بسهراب.

دو: نبرد گردیه با تُبُرگ برادر خاقان، و نمایش او، نزد خسرو و شیرین و زنان مشکوی خسرو.

اسپ در سر بالاییها، برای نگاهبانی از خویش، سر را به پیش خمم میکند، تما تمرازِ تمنش بمرهم نریزد، و در سرازیری نیز چنین میکند.

اسپ چون سوار خویش را مرده بیند، سر خم میکند و زمین و پیکر او را می بوید، و اشگ میریزد.

کرت اسپ، هیچگاه؛ در راه، پیش تر از مادر خود نمی رود، و همیشه بدنبال او راه می پیماید. اما اگر رویداد زمان را، از مادر خویش جدا افتد، پیرامون همان جا که مادر را گم کرده است، چندان می ماند و شیهه های نازک و سوزناک می کشد، تا چه زمان؛ سوار پی ببرد که کره از مادر جدا افتاده، و مادیان را برگرداند، و بهمان جای نخستین باز آیند، و مادر و فرزند بیکدیگر رسند...

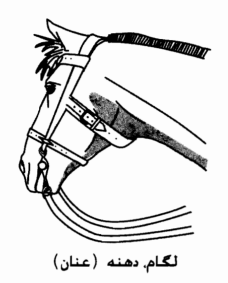
باری، مادیان که خود میداند که کرهاش از وی جدا افتاده، باز؛ سر بفرمان سوار دارد و چندان که سوار فرمان دهد به پیش میرود، با دلِ ریش!... و زبانزدِ «سر بفرمان داشتن» از روش و منش اسپ برگرفته شده است... جهان زیبایی است، جهان اسپ!

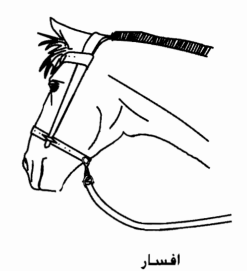
举

چون اسپ، هنگام کودکی را بگذراند، و بخواهند بر او زین نهند، فرمان نمیبرد، و با آنکه دو یا سه سال بهمراه مادر خویش اینسو و آنسو رفته بوده است، و مادر خویش را دیده است که بر او زیسن برنهاده و سوارش شدهاند، باز؛ چنین کار را بر خود نمیپذیرد، تا آنکه چند تن سوارکار، ویرا به بند کشند و افسار بر سر وی نهند! و چنین کار با ایستایی و سرکشی سخت از سوی اسب همراه است، اما پایان کار، پیروزی از آن مردان است.

چون چندی بر افسارپذیری اسب نوجوان بگذرد، هنگام آن فرامیرسد که لگام (دهنهٔ) آهنین بسر دهانش گذارند! و چنین کار نیز با زخم و آسیب فراوان انجام میپذیرد.

افسار، بندی چرمین است که گرداگرد رخ و پیشانی و پشت سر اسپ را میگیسرد، و ریسمانی در زیر دهان به چنبرهٔ آن بسته میشود، که دهان اسپ را برای خوردن، آزاد میگذارد.





اما لگام [دهانه] میلهایست آهنین که آنرا میان دهان اسپ مینهند و از دو سو به بند چرمی میهیوندد، که سر آن در دست سوار است.

اینچنین، اسپ با داشتن افسار، توان چریدن را دارد، و با لگام، چنین نمی تواند کردن.

چون سوار را رای آن باشد که اسپ را بسویی ره نماید، لگام را بر دیگر سوی گردن اسپ خوابانده، بدانسوی فشار می آورد، و اسپ گردن را کج کرده بهمان سوی می رود! چنین است که اگر لگام روی راست گردن فشار آورد، اسپ بسوی چیپ می رود... و چون دو سوار در میدان پیکار باشند، و آهنگ بازگشت کنند، از آنجا که در دست راست جنگ افزاری همچون؛ شمشیر، خنجر، یا گرز... دارند، بایستی لگام اسپ را با دست چپ، روی گردن راست فشار آورند تا اسپ از دست چپ بازگردد، و گفتار درست شاهنامه در چنین هنگام چنین است:

بچـپ بازبردنـد، هـر دو؛ عنـان

نماند ایے بر نیزه بنـد و سـنان

نبرد پدر و فرزند

اما در این رج که در افزوده های هنرنمایی سیاوخش نزد افراسیاب است، آمده است:

عنان را بپیچید بـر دسـت راسـت بزد بار دیگر بر آنسو که خواسـت

و چنین کار دشوار است، زیرا که اگر با دست چپ بر گردن چپ فشار آورند، لگام را بسوی تنهٔ راست اسپ بردن دشوارتر است، تا از راست بسوی چپ کشیدن.

چون اسپ سرکش را لگام زنند، و نمدزین و زین و برگ برنهند، بایستی بندِ تنگ چرمین را که از زیر برگها سر به بیرون دارد، از دو سوی زیر سینهٔ اسپ چنانکه نزدیک به دستهای او باشد ببندند، و چنین کار نیز در آغاز، با ستم و آسیب همراه است.

اسپ و سواری

اکنون میباید سوارکاری چیره، بیاری چند کس که اسپ را گرفتهاند بـر زیـن نشیند، اما اسپ، دستهای خویش را بر آسمان بلند کرده، خود را با پشت بر زمین میزند، چنانکه هـم خـود بـر زمین خورد، و هم سوار را بر زمین کوبد... و در چنین هنگام چون دهانه در دست کسی نیست میگریـزد... تا او را دوباره به بند اندازند... بارها و بارها چنین کار، از نو آزمایش می شود، تا آنکه اسپ بیچاره، ناچار تن به زین و برگ و لگام و افسار دهد و رام گردد.

اما برخی اسپان سخت تُوسْمَناند و سر به لگام و تن به زین نمی دهند، و چون هنگام آزمایش سواری فرامیرسد، بارها و بارها سرکشی میکنند و رکاب به سوار نمی دهند!

برای چنین اسپان لگامی میسازند که میلهٔ میان دهان آن از چند سو خاروخنجر دارد، و با کوچکترین تکان که از سوی سوار به لگام داده شود، آن خارها بر زبان و کام و سق دهان آن بیگناه فرومی رود و دهانش را خونین می کند، چنانکه خونابه از کنارهٔ دو لب آن جانور بر زمین میریزد... و در این جایگاه است که اسپ، بناچار رام می شود، و پس از چندی لگام او را برداشته لگامی ساده بر دهانش می زنند. '

اسپ نژاده هیچگاه از پس؛ جفته (لگد) نمیزند، که از روی؛ به پیش میآید و بهترین نمونهٔ آن در نبرد رخش، با شیر چنین آمده است:

چویک پاس بگذشت، درنده شیر به نی بر، یکی پیلتن خفته دید نخست اسب را گفت باید شکست سوی رخش رخشان بیامد دمان دو دست اندر آورد و زد بر سرش همی زدش بر خاک، تا پاره کرد

بسوی کنام خود آمد دلیر بر او، یکی اسپ آشفته دید چو خواهم، سوارم خود آید بدست چو آتش برافروخت رخش آنزمان همی تیزدندان به پشت اندرش ددی را بدان چاره، بیچار کرد

#### خوان نخست رستم

اما اگر ددی، همچون گرگ، بدنبال اسپ افتد، اسب با سمّ خویش خاک (یا برف را در زمستان) از زمین تراشیده به روی او می پاشد، تا توان بینایی ویرا کم کند.

뽔

با چنین گفتارها، می توان برخی از ناهماهنگیهای افزایندگان بر شاهنامه را، سنجیدن:

همـــان گفـــت، تـــا لشـــگر نيمـــروز

نشمینند و گیرند اسیان بدست

بفرمــود تـــا بـــر هيونـــان مســـت

یک: «همان گفت» نادرخور است: «بفرمود».

۱- در خراسان این لگامها را «کافردهنه» میخوانند.

دو: دیگر در هیچ جای شاهنامه از رستم پهلوان با پاژنام «نیوسوز» یاد نشده است.

سه: سواری که دهانهٔ یک اسپ دیگر را در دست گرفته، او را پشت اسپ خویش بکشاند، بکار جنگ و یرخاش نمی آید.

بیامد بپوشید خفتان جنگ ببست از بَر پشتِ شبرنگ، تنگ

تنگ را زیر سینهٔ اسپ می بندند، نه بر پشت او.

همان دیده بان بر سر کوه کرد که جنگ سواران بی اندوه کسرد

ز ایرانیان گر سواری ز دور عنان تافتی سوی پیکار تور

نگهبان دیده گرفتی خروش همه رزمگاه آمدی زو بجوش

یک: دیدهبان را کار، دیدن و آگاه کردن است، و او نمیتواند اندوه نبرد را از میان بردارد.

دو: «جنگ سواران بی اندوه» را گزارش نیست.

سه: اگر سواری «عنان بتابد» روی از سوی لشگریان توران گردانده است! سخن باژگونه است... برای رفتن بمیدان، لگام اسپ را «رها میکنند» تا او بسوی دشمن بتازد.

چهار: خروش گرفتنی نیست!

پنج: هنوز جنگ آغاز نشده و نشاید از رزمگاه یاد کردن.

## نمونهای دیگر:

بسر آخُسر یکسی مادیان بُسد بلنسد کُسب کسارزاری و زیبسا سسمند همان شب یکسی کسرهای زاد، خنگ برش چون بسر شیر و کوتاه لنگ

یک: هیچگاه مادیان را بجنگ نمیبردند، که از او با نام «کوه کارزاری» توان یاد کردن.

دو: بخشی از گفتار لت دویم از داستان گرفتن رخش برگرفته شده است:

یکی مادیان، تیز بگذشت خِنگ برش چون بر شیر و کوتـاه لِنـگ

سه: كرهٔ نوزاد را توان راه رفتن نيست، تا نشان دهد كه كوتاه لنگ است يا نه!

چهار: افزاینده با برداشت از چنین سخن نشان میدهد که «لِنگ» (= پای) کره را خواسته است گفتن، نه: «پا کوتاه»، و نه شیوهٔ گام برداری او را.

اسپ و سواری

## نمونهای دیگر:

در افزودههای داستان گرفتن رستم رخش را:

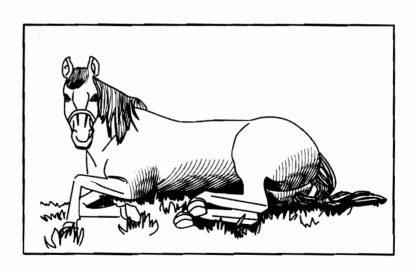
گله هر چه بودش بزابُلسِتان همه پیش رستم همی راندند هر اسبی که رستم کشیدش به پیش زنیروی او، پشت کردی بخیم

بیاورد و بهری ز کابلستان بر او داغ شاهان همی خواندند به پشتش بیفشاردی دست خویش نهادی بروی زمین بر، شکم

میان ستوران (جانوران خانگی) گوسفند و گاو و اشتر می توانند بر روی شکم بنشینند اما اسب و اَستر و خر را توان نشستن بر روی شکم نیست.

این جانوران برای آنکه بخوابند، یا ماندگی بگیرند، روی زمین لَم میدهند و دست و پای آنسویشان نیمهدراز میماند و با سم خویش برای استواری بر روی زمین فشار می آورند.

گیریم که با فشار دست رستم، آنان ناچار خم شوند، اما چگونگی استخوانبندی اسب، از رسیدن زیرِ شکمش بزمین جلوگیری میکند، و من خود بارها چنین دیدهام که چون در همهمه و آشوب، یکی از این جانوران بر زمین افتد، بهمینسان بر زمین فرود می آید.



## نمونهای دیگر

در گنجها بخشیدن کیخسرو پهلوانان را:

کسمی را که چمون سمر بپیچمد تـــژاو

سرد گر ندارد دل شرر، تاو

۱- جانوران خانگی در اوستا؛ ههرهدده «آنوم ی» خوانده میشود، و این واژه همانست که در زبانهای اروپایی بــه animal گردیــد... و بهــرِ پایانی آن در زبان فارسی نیز بگونهٔ «مال» برای همین جانوران روان است، و اگرچه در تهران و برخی شهرها مال را برای «خواسته» و دارایــی بکار میگیرند اما در خراسان... تاجیکستان، افغانستان هنوز این واژه برای چارپایان، روایی دارد.

پرسستنده ای دارد او روز جنگ برخ چون بهار و ببالا چو سرو یکی ماهرویست، نام اسپنوی سمنبر نگاری رخش لعل فام نباید زدن، چون بیابدش تیخ بخم کمندش بگیسرد کمسر نباید که بادی بر آن بروزد

کسز آواز او، رام گسرد پلنسگ میانش جو غرو و برفتن تذرو پسری پیکسر و دلبسر و مشکبوی سواری که آرد مسر او را بدام؛ که از تیمغ باشد، چنان رخ دریمغ بدانسان بیسارد که دارد ببسر که پژمرده گردد نه ما را سرد

یک: سخن در رج نخست پریشان است. افزاینده را رای بر آن بوده است که بگوید چون تژاو از، جنگ آهنگ گریز کند... لت دویم نیز سخت درهم و بی گزارش است. دو: پهلوان را در روز جنگ، پرستنده بکار نیاید.

سه: آنهم پرستندهٔ زیبارخی که پلنگ رام او میشود!

چهار: رج سیوم برگرفته از شاهنامه است.

پنج: «اسپنوی» نامی ساختگی است.

شش: لت دویم از این رج و لت نخست از رج پسین دوبارهگوییِ چگونگیِ زیبایی او است.

هفت: اگر سواری او را بدام آرد...

هشت: ...جای شمشیر کشیدنش نیست.

نُه: لت دویم باژگونه است: تیغ زدن بر چنان رخ دریغ است.

ده: یکبار او را بدام آورده، و دیگر بار؛ از کمند نام بردن، نشاید.

یازده: کمر «میانبند» است و میانبند را نشاید با کمند گرفتن که «میان» را شاید به بند کمند گرفتن.

دوازده: افزاینده هیچ نیندیشیده است که سوار چگونه تواند در راهی پیرامون یکهزار فرسنگ، کسی دیگر را در بر گیرد، و اسپ او بیایستایی، آندو را به پایتخت کیخسرو در آذربایجان آورکه.

#### نمونهای دیگر:

دنبالهٔ همان داستان، بدانهنگام که تژاو میگریزد و بیژن چندان به وی نزدیک است که تماج او را از سرش میرباید: اسپ و سواری

ب آواز گفت اسپنوی، ای تراو که بر من چنین، پشت برگاشتی نمانم بدین جای پر هول و باک سزد گر پس اندر نشانی مرا تراو سرافراز را دل بسوخت فراز اسپنوی و تراو از نشیب چو باد اسپنوی از پسش برنشست

سپاهت کجا هست و آن زور و تاو بسدین دژ، مسرا خسوار بگذاشتی وگرنه بدست خودم کن هلاک در ایسن دژ بدشمن نمانی مسرا بکردار آتش رخش برفروخت بسدو داد، در تاختن یک رکیب بیاورد در گردگاهش دور دست

یک: لت دویم از رج نخست سست مینماید.

دو: «پشت برگاشتن»، روی نمودن است، و افزاینده آنرا بجای «روی برگاشتن» آورده است.

سه: در رج سیوم پیوندِ «یا» باید: «یا» من در این جای نمیمانم «یا» تو مرا بکش! از سستی سخن میگذریم.

**چهار:** «پس» را «اندر» نیست.

پنج: پسِ چه چیز و چه کس؟ افزاینده را رای بر آن بوده است که بگوید مرا پشتِ خویش بر اسب نشان!

شش: سواری را که شکست خورده و از دشمن می گریزد، نشاید «سرافراز» خواندن! هفت: لت نخست رج ششم را پیوندِ درست نیست.

هشت: چگونه شاید اندیشیدن که دخترکی که برش به سمن (= یاسمن) می ماند و پیکرش همچون پریان نازک است بتواند در تاختن اسپ یک پای خویش را به رکاب نهد...

نه: ...و پای دیگر را از پشت سر تژاو و زین و فتراک و گرز و کمند او بگذراند و بر اسپ نشیند! مگر گشادی ران چنان دخترک نازک اندام چه اندازه بوده است که چنین کند؟ چنین بر نشستن را در سیرکهای امروزین نیز نمیتوان دیدن!

ده: تژاو بر فرود بود و اسپنوی برفراز، نشان از آن میدهد که تژاو روی بفراز داشته است و کدام اسپ است که با برگستوان و سوار زرهدار و جنگافزار، بتواند کسی دیگر را نیز بتاخت، رو بسوی فراز بَرَد؟

یازده: لت دویم از رج پایانین نادرست تر است: «دو دست در گردگاه آوردن» را گزارش نیست.

# نمونهای دیگر:

در بخش افزودهٔ نبرد سوفزای با خوشنواز:

یکی تیغ زد بر سرش سوفزای بجست از کف تیغزن، خوشنواز چو باد دمان از پسش سوفزای بسی کرد زان نامداران، اسیر

سپاه اندر آمد بتندی ز جای(!) به شیب اندر انداخت، اسپ از فراز همی تاخت، با نیزهٔ سرگرای بسی کشته شد، هم؛ به پیکان تیر!

این گفتار را در بخش آیین نبرد شکافتم، اما آنچه که پیوند با اسب و سواری دارد همانست که اسب در «شیب» آرامآرام، آرامتر از گاو، گام برمیدارد، و نشاید که از روش اسب در سرازیری با «باد دمان» یاد کردن!

11

گفتار را بپایان می برم، و همین اندازه بس می نماید، تا نشان دهد که افزایندگان خانه نشین را با اسب و روش و رفتار و زندگی این جانور مهربان آشنایی نبوده است.

#### كاهشماري

# و اخترماری (نجوم)

پیدا است که رویدادهای شاهنامه، باید برابر با گاهشماری درست ایرانی باشد، و اگر سخنی نه بر این روال پیدا شود، آنرا نمی باید از شاهنامه بشمار آوردن.

ایرانیان باستان سال را به دوازده ماه ۳۰ روزه بخش کرده بودند. [۳۶۰ روز] و پسنج روز دیگـر را بنام پنجهٔ گاتها، برای فْرَوَهْران یا گاهنبار پایان سال جشن میگرفتند.

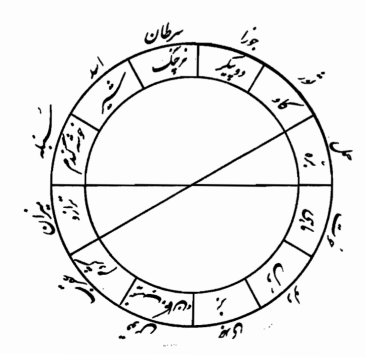
نام اوستایی این پنجه، گاهِ سه هده سه هده سه هم هم سپت مئیدیم بود. ایس واژهٔ اوستایی برابر است با گاهِ برابری گرما و سرما، یا روز و شب میانه!

در هنگام جمشید، چنانکه گذشت کیش ایرانیان نگرش به آسمان و ماه و خورشید و ستارگان و ستایش و نیایش آن بوده است، و با گذر سالهای بیشمار، بر این نگرش، ستارههایی را در آسمان،

پیوسته بهم، پنداشتند، که از بهم پیوستن آنها نگارهای پدید می آمد، و چون نیک نگریستند. بر آنان روشن شد، که خورشید، در هر یکماه، همزمان با یکی از آن نگارهها، از خراسان سر بر می زند.

و چنین است گردش خورشید در میان این نگارهها، که هر یک از آنها را یک «برج» خواندند.

همزمانی برآمدن خورشید با هر یک از برجهای دوازدهگانه در گفتار فردوسی بزیبایی هرچه بیشتر نمایان شده است،



چنانکه در این سروده:

گاو، برج دویم، و ماه اردیبهشت است، و پنجه زدن خورشید بر پشت گاو در این ماه، همزمانی برآمدن آن با برج گاو است،... و زیبایی گفتار آنگاه پدیدار می شود که بدانیم. چکاوکان (پرستوها) در کوچ بهاری خویش، در اردیبهشت ماه بایران می آیند، و خروش چکاوکان نیز در آسمان، از این ماه آغاز می شود.

یا «چو خورشید بر شیر گردد درشت» نشانه از برآمدن خورشید در برج پنجم یا امردادماه است که برج شیر باشد... یا «چو برزد سر از برج خرچنگ هور» نشانه از برآمدن آن در برج چهارم یا تیرماه است.

\*

با این پیشگفتار می توان به سخنان افزوده بشاهنامه از دیدگاه گاهشماری و اخترماری نگریستن. و این سخن در داستان خان دویم اسفندیار، کشتن شیران آمده است:

ز جای اندر آمد چـو کـوهِ سـیاه تو گفتی که تاریک شد چرخ مـاه

چون چرخ ماه سیاه شود، همهٔ آسمان را بایستی تیره و تار شدن، که نه تنها آن چرخ را. زیرا که چرخ ماه نزدیکترین چرخه بزمین و میان زمین و دیگر چرخهها است.

## نمونهٔ دیگر:

در داستان تُنبل ساختن قيصر:

جسو بشسنید قیصر، گرفست آفسرین همسی بسود تسا شسمع گسردان سسبهر چسو خورشسید گردنسده بیرنسگ شسد

بدان نامداران با رای و دیسن دگرگونه تر شد بایین و چهر ستاره ببرج شباهنگ شد

یک: آفرین خواندنی است نه گرفتنی.

دو: در رج دویم فرارسیدن شب را می گوید، با زبانی ناخوش.

سه: در رج سیوم نیز همان سخن میرود با گفتاری ناخوش تر. این سخنان نادرخور را با یکی از گفتارهای فردوسی دربارهٔ فرورفتن خورشید بسنجیم:

مر زرد گُهر بَفت شد گنبد لاجورد...

چو خورشید، در قیر زد شَـعر زرد

۱– چنین گفتار یکبار نیز در داستان افزودهٔ پیام افراسیاب بنزد کیخسرو آمده است، اما آن، برداشتی از گفتار فردوسی است.

چهار: كدام ستاره، از انبوه بيشمار ستارگان آسمان؟

پنج: در آسمان برجی بنام شباهنگ نداریم.

شش: شباهنگ در اخترماری ایرانی ستارهٔ درخشانی است که چون نیمی از شب بگذرد او نیز از افراز چرخ آسمان بسوی خوروران میرود، و در گفتار فردوسی دربارهٔ جنبش و روش او چنین آمده است:

شباهنگ، بر چرخ گردان بگشت

چو نیمی ز تیره شب اندر گذشت

# نمونهای دیگر:

بكردار سيمين سير گشت ماه

بیاسود، چون گشت گیتمی سیاه

سخن نادرست است، زیرا بدانهنگام که ماه چون سپری سیمین سر از سوی خراسان بسرآورد همانا آن شب، شب چهاردهم ماه است، و فرورفتن خورشید و برآمدن ماه با هم، جهانرا و آسمان را برنگی بس زیبا میآراید، و هیچگاه در چنان شب گیتی «سیاه» نمی شود.

## نمونهای دیگر:

در داستان نبرد کیخسرو در مرز بهمن:

تسن پیسل و چنگسال شسیر ژیسان در گساو، تسا بسرج مساهی مسرا اسست مررا داد، اورند و فرر کیان جهانی سراسر بشاهی مرا است

یک: هنوز پادشاهی به کیخسرو نرسیده بود که چنین سخن گوید.

دو: «اُورند» نمونهٔ پادشاهی مردمسالارانه است، و هنوز کیخسرو چنین اَزمایش نداده است.

سه: لت دويم از رج دويم سخت نادرخور است.

چنانکه پیشتر گذشت دوازده برج از بره تا ماهی شمرده میشوند!

اگر گمان افزاینده بر آن بوده است که بگوید افزون بر پادشاهی که بر سرتاسر زمین دارم، دوازده برج آسمان نیز از آن منست، با چنین شمارش یازده برج آسمان را نام برده است و برج نخستین که برج بره باشد، در آن نیامده، و این چگونه داوری است که از دوازده پارهٔ آسمان یازده پاره را از آن او درشمار آورند؟

چهار: اما چنین پیدا است که افزاینده، سخن را از اندیشهٔ هندیان بوام گرفته است

که گمان میبردند، زمین بر روی شاخ گاوی ایستاده است، و آن گاو، بر پشت ماهیی بس بزرگ در دریای زیر زمین است... بر این بنیاد از پادشاهی آسمانی، او را، تنها از گاو ماهی (گاوماهی) بهرهور کردهاند، که زیرزمین است.

پنج: در چنین گفتار «در گاو» گفتن را روی نیست.

## نمونهای دیگر:

جو بنمود شب، جَعدِ زلفِ سیاه از اندیشه، خمیده شد پشت ماه ماه خمیده، یا خمیده ترین ماه، در شب بیستوهشتم ماه، نزدیک به بامداد رخ مینماید، نه در آغاز شب بدانهنگام که زلف سیاه خویش را مینمایاند.

#### نمونهای دیگر:

چو بــر دامــن کــوه بنشســت مــاه يــــــلان بازگشـــتند، ز آوردگـــاه ماه بر دامن کوه نمینشیند که بر پشت کوه فرو میرود!

## نمونهای دیگر:

در نامهٔ خسرو به قیصر:

از ایسران، جهاندار یسزدان پاک بسرآورد بسوم تسرا بسر سسماک

سماک کوچکترین ستاره از گروه هفتورنگ (دُب اکبر) است که از چندان کمفروغی و ریـزی، نیروی چشم را با دیدن آن میسنجیدهاند، و چنین ستارهٔ ریز را چه جای آنست که آنرا با اوج آسـمان همتراز آورند؟

یکبار دیگر نیز در افزودهها چنین آمده است:

چه مایه شبان، دیده اندر سماک نیایش کنان بیش یزدان یاک!

#### نمونهای دیگر

در داستان بیژن و منیژه:

برخسارگان چـون سـهیل یمـن بنفشـه گرفتـه دو بـرگ سـمن

در اخترماری ایران باستان، سه ستاره درخشان را ستایش ویژه می کردند:

یک: ستارهٔ تیشتر مهدر اور ریشهٔ مهدوم درخشیدن، تابیدن]، که نزدیک

سپیده دمان در آسمان خراسان پدیدار می شود، آنرا چشم روشن آسمان نام نهاده اند، و ۲۵۰۰۰ کلوین فروغ و گرما دارد.

در فرهنگ کهن برخاستن ابر از روی دریاها و فرود آمدن باران را در کشتزارها از نیروی آن ستارهٔ درخشان میدانستند. ۱

و فرونشستن این ستاره هیچگاه از چشم زمینیان دیده نمی شود زیرا که با فروغ خورشید، نرمنرم ناپیدا می شود. این ستاره را سپاهپت خورآسان می خواندند.

دو: ستارهٔ «وَنَنْد» که در آغاز شب درست برفراز، و در میانهٔ آسمان است و بدین روی آنرا (رو بر برترین جای آسمان شب است، و پیش از سپیده دم، در خوروران، ناپیدا می شود. این ستاره را سپاهپت خوروران [مغرب] می خواندند.

سه: ستارهٔ سَدویس [سد جایگاه] که در اوستا دد دم به والدی دد سَتَ وَنَیسَ با همین پاژنام آمده است، زیرا که برفراز دریای «سَدویس» [که امروز اقیانوس هندش می نامند] می در خشد، و سپاهیت نیمروزان آسمان خوانده می شد.

این ستاره در آسمان نیمکرهٔ فرودین [جنوبی] بخوبی دیده می شود، و در آسمان نیمکره فرازین [شمالی] کمتر پدیدار می شود، چنانکه در بهار و تابستان که روزها رو بفراز دارد. سدّویس را می توان بیشتر دیدن، در بخشهای نیمروزی پیرامون ۴۵ روز در تابستان! و در آذربایجان در بالاترین چرخش آن هجده روز در پایان تیرماه و آغاز امردادماه دیده می شود، و در خوارزم و سغد هیچگاه پدیدار نمی شود. این ستاره را بتازی شهیل می نامند، چون از دیدگاه تازیان از سوی «یمن» دیده می شود «سهیل یمانی»اش می خوانده اند، اما چون از ایران برافراز دریای سدویس دیده می شود، آنرا سدویس نامیده اند. و خویشکاری او پالایش آبهای آلوده ایست که در هفت کشورزمین از راه رودها، بدریا ریخته می شود.

زبانزد «ستارهٔ سهیل» [که در آسمان کم پدیدار می شود] بهمین روی بر زبانها روان شده است... و بایستی دانستن که این نام، تازی است و در ایران باستان کاربرد نداشته است و نشاید چنین نام را در رویدادهای ایران باستان بکار گرفتن!... اما اگر بکار نیز گیریم، سهیل یمن [= سدویس] را چه همانندی با رخسارهٔ زیبای مردمان

۱- در همین بخش، از تیریشت، و نبرد تیشتر یاد خواهد شد.

است؟... زبانزد «به ستارهٔ سهیل میماند» را برای کسی بکار میبرند، که همچون سدویس یا سهیل، دیربدیر دیده میشود، نه از برای آنکس که رخی زیبا دارد! در فرهنگ ایرانی روی زیبا را همواره به ماه همانند کردهاند، چنانکه چهر تابناک، بخورشید همانند میشود.

#### نمونهای دیگر:

در گفتار فردوسی همواره نام ایرانی برجها روان است، پس اگر جایی نام تازی آن آید، آن گفتار را از فردوسی نباید شمردن؛ چنانکه در سخنان افزوده یادشاهی کیومرس:

جهان گشت با فرّ و آیین و تــاب

چو آمد به برج حَمَل، آفتاب

که گیتی جوان گشت از او یکسره

بتابيد زانسان ببرج بره

یک: در گفتار فردوسی هیچگاه از «آمدن» آفتاب به یک برج یاد نشده است:

چو برزد از برج خرچنگ هور

杂

چو خورشید، بر شیر گشتی درشت

杂

چـو خورشید برزد بخرچنگ چنگ

دو: جهانرا از تابش خورشید «تاب» (= گرما) شاید گرفتن، اما فروآیین نشاید! سه: تابش خورشید از برج بره [نه ببرج بره] همواره یکسان است، و نشاید چنین گفتن که در همان یکبار چنان (= زانسان) تابید که...

چهار: گیتی بدانهنگام پیر نشده بود که جوان شود.

#### نکتهای دیگر:

نبردها، بویژه جنگهای میان ایسران و تسوران که بخسش بزرگسی از شساهنامه را در بسر گرفته است، می بایستی در تابستان روی دهد، زیرا که در بهار با چندان بارندگی، سپهکشی و سپهرانی بسا دشسواری روبرو می شد و نیرویی فراوان از سیاهیان، و دیگر خویشکاران می گرفت!

در زمستان، برفِ دشتهای بیکران و در پاییز نیز آغاز سرما، بویژه در سرزمین توران، سپاهیان را ناتوان می کرد و بکشتن می داد.

بهمین روی است که پشنگ نیز بافراسیاب چنین فرمان می دهد:

آگاهیهای همگانی

بپابان ز باران پر از نمیم سپه را سوی دشت آمل برید

چو از دامنِ ابر، چنین، کــم شــود دل شـــاد، بــر ســبزه و گـــل بریـــد

تَرسال، یا سالی که در آن، باران؛ بآیین بارد، سالی است که در آن؛ ششم، شانزدهم، بیستوششم فروردین، سیوششم (ششم اردیبهشتماه) چهلوششم، پنجاهوششم و شستوششم (ششم خردادماه) باران ببارد، و چنین باران را پیشینیان «شیشه» مینامیدند.

پس از ششم خردادماه، از دامن ابر، چین کم میشد، و تا روز تیرگان، سیزدهم تیر ماه باستانی (دهم تیر ماه خیامی) بارانی دیگر میبارد که باران تیر و تیشترش مینامیدند.

اینچنین از ششم خردادماه تا سیزدهم تیرماه زمان خوبی برای سپه راندن بود، و بهمین روی است که بیشتر نبردهای ایران و توران پیرامون تیرماه و امردادماه روی میداد.

چنین است که در داستان کاموس کُشانی جنبش ایران و توران هر دو در آغاز تیرماه روی میدهد:

جهان گشت چون روی رومی سپید جهان پر شد از نالهٔ کرتای چو برزد سر از برج خرچنگ شید تبیره برآمد، ز هر دو سرای

همی گشت بر کوه، ابر سیاه

هسوا تیسره گسون بسود، از تیرمساه

در تبرستان و تاجیکستان پاییز را «تیرهماه» میخوانند، و برخی از نمونهبرداران نیز در این رج «تیرهماه» آوردهاند. اما خرد نمیپذیرد که نبردی که در آغاز تیرماه و برج خرچنگ رمخ داده باشد، یکروزه بپاییز رسد، و هوا از «پاییز» تیره گردد!

چنانکه پیشتر گذشت، روز تیرگان باران تیشتر میبارد، و خواننده با اندک نگرش می تواند تیرماه و تیرگان را پاس بدارد، تا بر او نیز روشن شود که یکی دو بار پیش از تیرگان باران میریزد، و در تیرگان بارانی تند، ایران را فرامیگیرد، و تیرگی هوا در آن نبرد، از ماه تیر بوده است، نه از تیره ماه (= پاییز!)

«... تیشترِ رایومندِ فرهمند، به پیکر اسپ سپید زیبایی، با گوشهای زرین و لگام زرنشان بدریای فراخکرت (= اقیانوس آرام) فرود آید. رودرروی او دیو اَپوش به پیکر اسپ سیاهی در آید.

یک اسپِ کُل، با گوشهای کل. یک اسپ کل با گردن کل، یک اسپِ کل با

۱-بارها چون در چنین روزها باران میبارید، از روانشاد مادرم که با چشمان درخشان از ریزش باران سخن میگفت شنیدهام: «شبیشه میزنهِ ها!»

دُم كل، يك اسب گرِ ترسناك.

هر دو... تیشتر رایُو منابِ فرهمند، و دیو اَپوش بهم درآویزند. هر دو در زمان سه شب و سه روز با یکدیگر بجنگند. دیو اپوش به تیشتر رایومند فرهمند چیره شود، و او را شکست دهد.

پسازآن، او (اپوش) او را (تیشتر را) باندازه یک هائر از دریای فراخکرد دور براند... تیشتر خروش درد و ماتم برآورد: «و ای بر من ای اهورامزدا بدا بشما ای آبها، ای گیاهان، سختی بتو ای دین مزدیسنا. اکنون مردمان در نمازی که از من نام برده شده مرا نمی ستایند، چنانکه دیگر یَزتان را در نماز، نام برده؛ می ستایند!... من خود (اهورامزدا) تیشتر رایومند فرهمند را نام برده در نماز می ستایم من بدو نیروی ده اسب، نیروی ده شتر، نیروی ده گاو، نیروی ده کوه، نیروی ده رود ناوتاک (درخور کشتیرانی) می دهم...

آنگاه... تیشتر رایومند فرهمند، به پیکر اسپی سپید و زیبا، با گوشهای زرین و لگام زرنشان بدریای فراخکرد فرود آید.

رودرروی او دیو اپوش به پیکر اسپی سیاه بدرآید.

یک اسپ کل...

هر دو؛ تیشتر رایومند فرهمند، و دیو اپوش بهم درآویزند. هر دو با یکدیگر بجنگند و بهنگام نیمروز، تیشتر رایومند فرهمند بر دیو اپوش چیه شود و او را شکست دهد، و... باندازه یک هاثر از دریای فراخکرد دور براند، تیشتر خروش شادکامی و رستاری (رستگاری) برآورد... و به پیکه اسپی سپید زیبا با گوشهای زرین و لگام زرنشان بدریای فراخکرد فرود آید.

او دریا را به خیزاب (موج) درآورد، او دریا را بجنبش درآورد، او دریا را بخروش درآورد او دریا را بخروش درآورد... پسازآن مِههای پاک بانگیزانندهٔ ابر بجنبش درآید... باد وزیده آنها را پیش براهی براند که «هوم» شادمانی بخش و افزایندهٔ جهان میگذرد. پس باد چالاک مزداآفریده، باران و ابر و تگرگ را بسوی کشتزارهای هفت کشور براند.

۱- اندازهای که کمان میرود، برابر با یک فرسنگ بوده باشد. این اندازه هنموز در آذربایجان بگونـهٔ «هـَــزار» روان اســـت. بنگریــد بــه فرهنــک واژههای کهن در زبان امروز آذربایجان، محمدرضا شعار، نشر بلخ وابسته به بنیاد نیشابور، ۱۳۷۸.

۲- برگزیده از پشتها، پورداود، همان، دفتر نخست، رویههای ۳۵۷-۳۴۹، با اندکی فارسینویسی بشیوهٔ گفتار این دفتر.

این کهنترین یادگار نیاکان است که در آن از نبرد خشکی و باران یاد شده است چند بار در تیرماه ابر در آسمان پدیدار می شود، و گاه اندکی باران نیز می بارد، اما همچنان خشکی فرمانروا است تا آنکه در تیرگان یا یکی دو روز پیرامون تیرگان باران می بارد و تیشتر بر اپوش چیره می شود و گفتار شاهنامه نیز همین را میگوید:

هوا تیرهگون بُد، خود از تیرماه همی گشت بر کوه، ابر سیاه همه دست نیزه گرازان ز کار فروماند از برف، در کارزار

پیدا است که چون در تیرگان، ابر ایران؛ باران ببارد، شاید بـودن کـه در تـورانزمین کـه هـوای آن همواره سردتر است، در یکی از سالها، برف فروباریده، و شکست بـر ایرانیان فـرود آورده باشـد، از آنجا که تورانیان خود بسرما بیشتر خوی کردهاند، و ایرانیان از سـرزمین گـرم؛ روی بدانسـوی نهاده بودند.

با چنین رویداد، دست افسانهبافان و افزایندگان بشاهنامه باز می شود، که ریختن آن بسرف را از جادوگری تورانیان درشمار آورند، و بگویند:

ز ترکان یکی بود بازور نام چنین گفت پیران بافسون پروه کد: «ز ایدر برو تا سرِ تیخ کوه یکی برف و سرما و باد دمان هوا تیره گون بد، خود از تیرماه چو شد مرد جادو بر آنجا روان برامد یکی برف و باد دمان برادید یکسر بر ایرانیان

اکنون بایستی سنجیدن، که ایرانیان شکستخورده، از میدان جنگ گریختند و در کوه هماون پناه گرفتند، و چندان روز وشب بر آنان گذشت، تا آگاهی آنان به ایران رسید، و از ایران سپاهی بسرداری فریبرز بتوران روانه شد، و از آنسوی نیز کاموس کشانی بیاری تورانسپاه آمد، و هنوز تیرماه است:

چو خورشید بـرزد بخرچنگ جنگ بدریـــد پیـــراهن مشـــک رنـــگ

این گفتار را با آنکه با نام فارسی خرچنگ آمده است، بایستی افزوده درشمار آوردن، بدانروی که از رویدادی نادرست، یاد میکند. چنانکه پیشتر از آن یاد شد!

## نمونهای دیگر:

چو برزد سر از برج خرچنگ هور جهان شد پر از جنگ و آهنگ و شور که درست پس از گذشتن یکروز، زمان را از اردیبهشت ماه به تیرماه میرساند. گفتار روز پیشین در نبرد بزرگ کیخسرو چنین بود:

ز هــامون برآمــد خــروش چكــاو

چو خورشید زد پنجه بر پشت گــاو

یک: با آنکه این سخن درست و برگرفته از گفتار فردوسی است، اما رویدادهای داستان که این سخن در میان آنها آمده است افزوده است.

دو: چنانکه پیشتر گفته شد، اردیبهشتماه و زمان بارانهای بهاری، هنگام نبرد نبوده

اما در همان جنگ که بر بنیاد رج پیشین در آغاز تیرماه آغاز شد، چون بیدرنگ بر افراسیاب شکست می رسد و آهنگ گریز می کنند. فردای آنروز کیخسرو میگوید:

ششم روز هرمهزد گیته فسروز

بباشـــم بـــر ایـــن رزمگـــه پـــنج روز

بهفتتم بــــرانيم ز ايــــدر ســـــپاه كه او كين فزايست و مـن كينــهخــواه

پیدا است که چون از آغاز تیرماه پنج روز بگذرد، روز ششم؛ «خردادروز» است، نه «هرمزد»! باری هرمزد همان روز نخست تیرماه و روز آغاز جنگ بوده است.

# نمونهای دیگر:

در داستان گشتاسپ:

ز بسرج کمسان، بسر سسر گساه شسد!

چو خورشید از آن کوشـش آگــاه شــد

اگر زمین و زمان را کوشش فرا گیرد، یا آرام و بیجنبش بگذرد، خورشید، خـود؛ بزمـان خـود، از برج كمان [ديماه] خواهد تابيدن و سخن لت دويم را با لت نخستين پيوند نيست!

سرتاسر شاهنامه (و بیشتر در افزودهها) سخن از اخترماری و اخترماران رفته است، و میبایستی سخني چند پيرامون آن نيز آوردن!

# ۱- زولَه گاه

چنانکه در گفتار ویژهٔ زمین پیمایی گذشت ایرانیان برای نگرش جنبش و روش ستارگان، جایگاه های ویژه میساختند که برترین آنها در جزیرهٔ «فاره» در میانهٔ جهان، بر روی خدّ راست (استوا) برافرانسته شد!

دیدار ستارگان در شبهای بی ابر، آسان است، اما ستارهشناسان و اخترماران را می بایستی در روز نیز گذر و جنبش آنها را بنگرند... و برای رسیدن به چنین کار، ساختمانهای ویـژه مـیسـاختند کـه از جاییکه اخترمار می نشست سوراخهای چاه مانند بلند، تا گنبد آن ساخته می شد، و، جای رسیدن سوراخ به گنبد را نیز بگونه ای می ساختند، که با سایه بانی کوچک بر کنار آن، فروغ خورشید بدان نتابد، و چون چنین می کردند، شبی ساختگی در هر یک از آن سوراخها و چاه ها پدیدار می شد، که به آنان توانو آن را میداد، تا در روزها نیز با نگرش همواره، از آن نهانگاه، گذر و گذار ستارگان را بنگرند. چنین کار در در زبان فارسی «زُل زدن» خوانده می شود، که هنوز در نگرش هموارهٔ یک کس بیک چیز یا کس، کاربرد دارد.

چنان جای را نام زولهگاه، یا «زولگاه» بود، و چون خواستند که آنـرا بزبــان تــازی برگرداننــد از آن «مزوله» را ساختند که در همان زبان، همسنگ مِفعَلَه (اسم آلت) خوانده می شود .

اما در زبان تازی یک واژه هست که برابر است با «زل زدن» و آن رصد است:

«مراقب (کسی) بودن، مواظب (کسی) بودن، در کمین (کسی) نشستن، در انتظار بودن (برای...) پاییدن (کسی را) احضار کردن با دعا (جن را)، رصد کردن.»

پس، از آمیختن خانهٔ فارسی با این واژه؛ «رصدخانه» برآورده شد، و نرمنرم مزوله جای خـویش را به رصدخانه ٔ داد، چون نام تازی شدهٔ مزوله بکام فارسی زبانان خوشایند نبود.

#### ستارهياب

نیز از ابزارهای اخترماری بوده است، اما «ی» را شاید به «ل» دگرگون شدن، چنانچه در این گفتار فرالاوی، بنیاد، بگونهٔ بُنلاد برجای مانده:

لاد را بر بُنای محکم نِه که نگهدار لاد، بالاد است و بر این بنیاد، ستاره یاب با ساده تر شدن آواها بگونهٔ استریاب و استرلاب درآمد.

-1

اسم آلت كه به آلت دال است مِفعَل و مِفعَل و مِفعال است

۲- ذبیع بهروز نیز چون چنین نام را دید، گمان برد که مزوله را از زاول یا زابل برآوردهاند و با هیاهوی بسیار جایگاه مزولهها را زابل خواند، یاز آنکه اگرچه زابل به نیمروز جهان نزدیک است، اما مزوله را در هر جای دیگر تـوان سـاختن، چنانکـه از یکـی از آنهـا، بزمـان خواجـه نصیرالدین توسی در شهر مراغه سراغ داریم.

٣- فرهنگ معاصر عربي \_ فارسي \_ انگليسي، ترجمهٔ آذرتاش آذرنوش، نشر ني، ١٣٨٤، رويهٔ ٢٣٧.

٤- شگفت آنست که در این روزگار، کودکی از خانه و خانواده گریخته که گزارش «رصد» را نمی داند، در دخمه گاه یـا گورگـاه هخامنشـیان، برج روشنایی آنرا که شبانگاهان از آن، روشنی به دخمه ها می افکندند، رصدخانه، درشمار آورده است. باز آنکـه خورشـید جهانتـاب را رصـد نشاید که همه گاه و همه جا آشکار است و جنبش و روش آنرا از روی سایهٔ میل ها بر روی رویه های درجه دار می سنجیدند، نه از روی سایهٔ پله های برج روشنایی در یک گورستان!

آنگاه چون آن کودک نتوانست نگاهها را بسوی برج روشنایی هخامنشیان بکشاند، یک چارتاقی کوچک را که آتشکدهٔ روستایی پیرامون کاشان بود برای این کار برگزید و پیرامون آن، هر روز هیاهویی برپا میکند. تازیان را شاید که چنانچه خود بخواهند، آنرا بگونه «اصطرلاب» بنویسند، اما ساده کردن، و آن را بگونهٔ «صلّاب» درآوردن، کار افزایندگان شاهنامه است، و در جایی دیگر دیده نشده است، بر این بنیاد همهٔ سخنانی که در آن، استرلاب؛ بگونهٔ صلاب درآمده است، افزوده درشمار میآیند، و از همه برتر و بدتر، گفتاری است که بهنگام رزم رستم فرخزاد، با تازیان آوردهاند:

ستاره شمر بسود و با داد و مهر ره آب شاهان بسدین جوی نیست، زروز بسلا دست بسر سر گرفت نوشت و سخنها همه یاد کرد کنزو دید، نیسک و بد روزگار پژوهنده مردم، شود بدگمان ازیسرا گرفتسار اهسریمنم نه هنگام پیروزی و فرهیست کزین جنگ، ما را بد آید شتاب نشاید گذشتن ز چسرخ بلند عطارد ببسرج دو پیکر شدهست

بدانست رستم شمار سپهر همی گفت که ناین رزم را روی نیست بیساورد صلاب و اختسر گرفت یکی نامه سوی برادر، به درد؛ نخست آفرین کرد بسر کردگار خنین گفت که ناسز گردش آسمان گنهکارتر، در زمانسه مسنم که این خانه از پادشاهی تهیست ز چارم، همسی بنگرد آفتاب ز بهرام و زهرهست ما را گزند همان تیر و کیوان برابر شدهست

یک: دانستن شمار سپهر را با داد و مهر همراه نشاید کردن، زیرا بسا کسان هستند که با داد و مهراند و شمار سپهر را نمی دانند، و نیز باژگونهٔ آن.

**دو**: رج دویم بویژه در لت دویم نادرخور است.

سه: صلاب؟

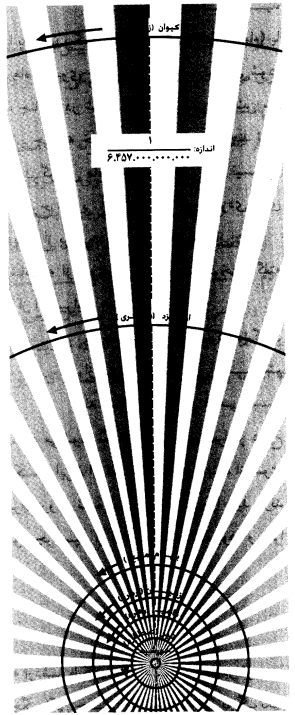
چهار: در آن بیابان صلاب را از کجا آورد؟

پنج: «اختر گرفتن» را هیچ گزارش نیست.

شش: در اندیشهٔ ایرانی هیچگاه بدی از سوی خداوند درشمار نمی آید، و چنانچه در بخش کیش و دین و آیین گفته شد، ایرانیان اهورامزدا را سرآغاز همهٔ نیکیها میدانستند: «اهورایی مزدایی ویسپا وهو چینهمی»

هفت: چرخ چهارم، همواره چرخ گردش خورشید است، و خورشید همواره از آن چرخ مینگرد، چه در زمان فرّهی و پیروزی، و چه در هنگام شکست و سیهروزی! هشت: لت دویم را نیز با لت نخست، و با خود، پیوند نیست، و گزارش ندارد.

نُه: بایستی روشن شود که گزندی که از بهرام و زهره (= ناهید) به ایران میرسد، از



برگرفته از کارتوگرافی سحاب (نگارگر: فریبا معزی) مؤسسه گیتاشناسی

چیست؟ و از کدام جنبش و روش آنها چنین برمی آید؟ ا

ده: نشاید گذشتن ز چرخ بلند نادرخور است، زیرا که هیچگاه گذشتن از آن نشاید! بایستی گفتن که از فرمان چرخ بلند نشاید گذشتن!

یازده: برای پی بردن بنادرستی سخت نادرخور رج پایانین، میبایستی بدین نگاره نگریستن، تا روشن شود که تیر، نزدیک ترین و خردترین ستارهٔ گروه خورشیدی را، چه برابری با کیوان، بزرگترین و دور ترین ستارگان برجستهٔ این گروه است؟، و اگر خواست افزاینده از همسویی دو ستاره است (که بتازی قِران خوانده شده است، بایستی گفتار چنین باشد تیر و کیوان همسو شده (اند).

دوازده: اما افزایندهٔ ناآگاه نمی دانسته است که «عطارد» نام تازی همان «تیر» است، و دوباره با رویکردی تازه از وی نام برده است!

سیزده: ستاره تیر (عطارد) چندان بخورشید نزدیک است، که همواره و گاهگاه با چند درجه دوری با خورشید سر از برجها بر میآورد، و او را توان آن نیست که خود، بخودی خود، دور از خورشید، از برجی دیگر سر زند! باری اگر تیر به برج دوپیکر رود، پس بایستی کیوان نیز (که با آن برابر نمایانده شده بود) به برج دوپیکر رود، (و چنین یاد نشده است).

چهارده: سر برآوردن از یک برج، ویژهٔ خورشید است و بس! اگرچه افزایندگان یکبار سر ماه را نیز از برجی برآوردهاند:

۱- در همین بخش در گزارش پیش بینی اخترماران در اینباره در کارنامهٔ اردشیر بابکان سخن می آید.

۲- پیدا است که در گروه خورشیدی هرگاه، ستارهای نو شناخته می شود، چنانکه نیتون و پلوتن را اروپائیــان شــناختند امــا میــان ســـتارههــای شناخته شدهٔ آنزمان کیوان از همه بزرگتر و دورتر بود.

سر از برج ماهی برآورد ماه بدرید تا ناف شعر سیاه چون ماه تا ناف پیراهن آسمان شب را بدراند. بیگمان ماه شب چهارده (= پُرماه) یا نزدیک بدان است، چون سر بر آوردن ماه از سوی خراسان شببشب کمتر می شود، تا بدان هنگام رسد که شب تیره باشد، چنانکه در شعر نخست گذشت و چنین سر برآوردن در هر شب از ماه که باشد، با برجی که خورشید از آن برمی آید چند تسو (= ساعت) جدایی دارد. و از سویی چون گردش ماه همواره بر یک آیین نیست و پسوپیش می رود، دانستنِ آنکه از کدام برج سر بر آورده است، هیچ سودی برای ستاره شمار ندارد، زیرا که در هنگامی دیگر، از برجی دیگر سر بر می آورد!

سخن درست همانست که در گفتار شاهنامه از سوی روانشاد رستم فرخزاد گفته شده است که چون گفتارهای افزوده را از آن بهیراییم چنین است:

چنین گفت کز گردش آسمان پژوهنده مردم شود بدگمان گنهکارتر، در زمانه منم ازیرا گرفتار اهریمنم که این خانه از پادشاهی تهیست نه هنگام پیروزی و فرهی است

گردش آسمان که در این گفتار از آن یاد می شود، نگرش گفتارهای سراسر دروغ موبدانی است که پیش از آن دربارهٔ شکست ایران از دشمنانی که در آینده از سوی دشت تازیکان می آیند، در فرهنگ ایران روان شده بود، و خواننده را باید «زند وهومن یسن» را خواندن، تا روشن شود چرا سپاه ایران آمادهٔ شکست بود، و چرا بی هیچ نبرد، شکست خورد!

## نمونهای دیگر

که دربارهٔ گردش چرخ و پیش بینی اخترماران در کارنامهٔ اردشیر بابکان آمده است، اگرچه در ترجمهٔ شاهنامه فروافتاده است، اما برای آنکه روشن شود از چگونگی جنبش اختران؛ داوری بچگونگی بخت و پادشاهی و دیگر شدن آن می کردهاند، یاد می کنم!

«روزی اردوان دانایان و اخترماران (که) بدرگاه بودند به پیش خواست و پرسید که چه همی بینید به چیز هفتان (- هفت ستارهٔ روان گروه خورشیدی) و دوازدهان (- دوازده برج) و ایستش و روش ستارگان...»

«اخترماران سردار، بپاسخ گفت که دوازدهان فروافتاده و ستارهٔ اورمزد ببالست آید و از بهرام و ناهید، به کُستهٔ (= ناحیهٔ) هفتورنگ و شیراختر مَرزند، و به اورمزد یاری

دهند."

از این گفتار افزوده بشاهنامه (پیشاز فردوسی)، چنین برمی آید که بهرام و شیراختر به اورمزد یاری میدهند،... گردش آسمان بیکی از ستارگان یاری میرساند که او بفراز رود، و این، نشانهٔ آنست که پادشاهی نو، پدیدار می شود.

در شاهنامه این گفتار بدین گونه آمده است:

که بگریزد از مهتری کهتری سیهبد نیزادی و گندآوری و زانیس شود شهریاری بلند جهاندار و نیکاختر و سودمند

این گفتار را از آن آوردم که اگرچه سخن اخترماران دربارهٔ دگرگون شدنِ پادشاهی و روزگار مردم یک کشور، افسانه و دروغ و سست است، و گردش کهکشان و اختران، بس برتر از آنست که خود را با سرگذشت یک مردِ خُرد، در زمینی خُرد تراز خُرد در جهان شگفتانگیز کهکشانها، همراه سازد، اما این نمونه نشان می دهد که از دیدگاهِ اخترمارانِ یاوه پرداز؛ بایستی جنبشی یا کاری پیش آید که آنرا به رویدادهای این جهان همانند کنند، وگرنه «عطارد به برج دو پیکر شدهست» را هیچ گزارش نیست!

۱- كارنامهٔ اردشير بابكان، پيوست ترجمهٔ بهرام فرووشي، رويهٔ ۱۵۸.

## آگاهیهای

# هــــمـکاني

ویراستار را بایستی از خموپیچهای زندگی و شیوهٔ زندگانی و پیوند و آمیزش مردمان با یکدیگر و دادوستد و پیشهوکار و آماروشمار نخچیروشکار، دامداری، زندگی روستایی و شهری... آگاهی باشد، تا بتواند، در میان انبوه رویدادهای چندهزار سالهٔ ایرانیان، سخنانِ نادرخور، یا دور از خرد را که از سوی افزایندگان بشاهنامه اندر شده است بازشناسد، و از شاهنامهٔ بپیراید!

نمونهای چند از این سخنان، یا داستانهای افزوده را برمیرسیم.

# گوهر ناپسودا

در افزودهها، بویژه آنجا که سخن از فرستادن مال و خواسته و گوهر و زر و سیم از سـوی سـردار یـا پادشاهی میرود، شاید بیش از یکسدبار از گوهر ناپسود نیز یاد شده است:

ز دینار و از گوهر نایسود

ازآنپس همه خواسته هرچه بــود

يدرود كيخسرو

ز دینار و از گوهر نایسود

ازآنجایگ خواسته هرچه بود

رزم كيخسرو شاه مكران

ز تخت و ز گستردنی هرچه بـود

ز دینار و از گوهر ناپسود

پادشاه*ی* بهمن

ز دینار و از گــوهر نایســود

طرایف بچین اندرون هرچـه بـود

شبیخون افراسیاب بر ایرانسپاه

یک: پیدا است که افزاینده یا افزایندگان این لت را از روی هم نوشتهاند، و در همهٔ افزودههای شاهنامه چنین آمده است.

دو: دینار را با گوهر نشاید آوردن که با «درم» همراه توان کردن.

سه: بکار گرفتن واژههایی چون «طرایف» در میان گفتار شاهنامه سخت نادرخور است...

چهار: گوهر ناپسود، سنگ کانی است که گوهر را از آن برمیآورد، و آنرا بهایی چندان نیست، زیرا که شاید از آن سنگ، گوهری پربها بدست نیاید.

چون سنگ را تراش دهند، و روشن شود که گوهری شایسته در میانهٔ رگههای آن هست، آنگاه با چرخ دیگری گوهر را تراش ویژه میدهند، باندازهٔ دلخواه چنانکه بر روی زروسیم جای گیرد، و آن گاه است که گوهر، ارزش پیدا میکند!

اما افزایندگان که بیگمان بیشترین کاربرد، از این واژهٔ نادرخور را در شاهنامه روان ساختهاند، واژه را از روی داستانی از شاهنامه برگرفتهاند، آنجا که توس و گیو، دختری زیبا (مادر سیاوخش) را در بیابان می بینند و هر یک را آرزوی او در دل برمی خیزد و چون بدانجا می کشد «که این را همی سر را بباید برید»، با پند یکی از همراهان او را بنزد کاووس می برند، تا او در آن کار داوری کند، و کاووس خود؛ دل بدو می بازد، و دختر نیز کاووس را از میان گردنکشان می پذیرد، و چون وی را بمشکوی شاه می برند:

دگر ایزدی، هرچه بایست؛ بود یکی گوهر سرخ بُد، ناپسود

گوهر سرخ دست نخوردهٔ ایزدی که دختران دارند... و این، تنها گوهریست که ناپسودهٔ آن بـرای خواهان (= خواستار، خواستگار) با ارزش تر است... و افزایندگان خاماندیش ایس سخن را چنانکه پیشتر گفته شد، بیش از یکسد بار دربارهٔ گوهری بکار بردهاند، که «پسودهٔ» آن باارزش است!!

یکبار دیگر در شاهنامه، گوهر ناپسود در جای خود بکار رفته است در داستان فرستادن قیصر دُرج دربسته به نزد انوشیروان و پی بردن بدان از سوی بزرگمهر:

یکی سُفته و دیگری نیمسفت یکی آنکه آهن ندیده است جفت

سه گوهر بدان پرده اندرنهفت چنان هم که دانای ایران بگفت نخستین ز گوهر یکی شفته بود یکی نیمشفته دگر ناپسود

از این دو سخن آشکار می شود که گوهری را که هنوز نشفته اند، مته و آهن و چرخ و پیراستن به خود ندیده است و چنانکه پیدا است در این گفتار نیز، گوهر ناپسودهٔ دختران در پرده آمده است. سعدی نیز در گفتاری که به زناشویی مردی پیر با دختری جوان پرداخته است در پرده می گوید:

«تو را که دست بلرزد، گهر چه دانی سُفت؟»

## شماروآمار

افزایندگان با شماروآمار بیگانهاند، و چون با توسن اندیشه بپرواز درمیآینند، در ستایش و نیبایش از اندازه میگذرند، و پروای راستی و درستی در گفتار را ندارند. چنانکه در نبرد بزرگ کیخسرو:

زمین شد بکردار دریای نیل بصندوق در، ناوکانداز کرد همه جنگجوی و همه نامدار

نهادنــد صــندوق بــر پشــت پیــل هـــــزار از دلیـــــران روز نبــــرد نگهبــان هــر پیــل سیســد ســـوار

بر بنیاد این گفتار برای یکهزار پیل، سیسد هزار سوار جنگی و نامـدار بایسـتی، گزافـهای سـخت بزرگ، که اگر سیسدهزار سوار نگهبان پیلان لشگر بوده باشند، چندهزارهزار (= میلیون) سـوار دیگـر برای جنگ بایسته مینماید؟ و مگر پیل جنگی را نگهبان باید؟

در همان نبرد بزرگ شمار سپاهیان از هر دو سوی، چنان است که خوراکِ ستوران آن را در جهان باستان نمیتوانستند فراهم کردن (بنگرید به پانویسهای آن نبرد که میزان پتخوی را آوردهام) در همان نبرد از سوی افراسیاب:

دمان، تا لب رود جیهون کشید بیاورد کشتی و زورق هیزار

سیه را ز بیکند، بیسرون کشید سیه بسود سرتاسر رودبسار

پیشازاین یاد کرده شد، که گذرگاه باستانی جیهون از نزدیک شهر «چارجُو» [چهارجوی] تا دریای مازندران بوده است که کمابیش یکهزار میل درازا داشته است و آن چگونه لشگری است که سرتاسر آن رودبار را گرفته باشد؟

اگر سپاهیان در یک رده بایستند، در هر یک گز دو کس و در هر ۱۵۰۰ گز (یک میل) سههزار، و در یکهزار میل سههزارهزار (سهمیلیون) سپاهی باید!

اما افزاینده نه رودبار جیهون را دیده است، و نه از شماروآمار آگاهی داشته است.

#### در هفتخوان اسفندیار:

یکسی منسزل آیسد بفرسسنگ، سسی بر او نگذرد مسرغ و مسور و ملسخ

از آن سس کے اندر بیابان رسی همه ریگ تفته است، گر، خاک و شخ

(منزل) همان کاروانسرای است و میان دو کاروانسرای را یک (منزل) راه میخوانند بدانروی که در یک روز می توان آن راه را پیمودن و شب در کاروانسرای پسین آرمیدن!

هر فرسنگ در زمان ما شش کیلومتر [= ۴۰۰۰ متر] است فرسنگ باستانی؛ شش میل

بودهاست، و از آنجا که هر میل باستانی ۱۵۰۰ گز درشمار میرفت یک فرسنگ ۹۰۰۰ گز [کمی بیشتر از ۱/۵ برابر فرسنگ امروزین] بوده است، و چون سی فرسنگ راه برای رسیدن بدان خوان، درشمار آوریم ۲۷۰/۰۰۰ گز، نزدیک به ۳۰۰٫۰۰۰ متر یا سیسد کیلومتر امروزی است، آنگاه با کدام اسپ، میتوان چنین راه دراز را در یک نیمهٔ روز پیمودن؟

پیدا است که افزایندهٔ خانهنشین را، با راه و کاروان و کاروانسرای آشنایی نبوده است و بیپروا، آنچه را که برای پساوای «رسی» در لت نخست بایسته بوده است، در لت دویم آورده است.

#### در ساختن تخت تاقدیس:

بَـرَش بـود و بـالاش سـد شـاهرش چـو هفتـاد رش برنهــى از بـرش سدوبيســت رش نيــز پهنـاش بــود كـه پهنـاش كمتــر ز بـالاش بــود

یک: «بَر» در زبان فارسی همان پهنا است، که در رج دویم آمده است و افزایندهٔ ناتوان دو بار از آن نام برده است.

دو: «شاهرش» اندازهای میان دو دست از دو سوی شانهٔ باز کرده است که اگر میانه برابر با ۱/۵ گزش بگیریم برابر با ۱۶۶ سانتی متر امروز است و چون آنرا در ۱۷۰ بزنیم، بلندای آن 7/2/4 متر امروز می شود، و کدام ایوان در جهان ساخته شده است که تختی به بلندای دویست و هفتاد و پنج متر و پهنا (= بر) 194/4 متر را بتوان در آن جای دادن؟

#### در پاسخ خسرو به شیرویه:

نیاتوس را مهره دادم هرار همان گوشوار کجا سنگ هر مهرهای بدهزار زمثقال گنجی که کردم شمار

یک: روشن نیست که هزار مهره، یا هزار زر سرخ و گوشوار.

**دو:** مثقال گنجی را گزارش نیست.

سه: مثقال در زبان فارسی، درمسنگ است.

چهار: اگر هر مهرهٔ آن هزاِر مثقال بوده باشد، از آنجا که هر ۱۶ مثقال برابر یک سیر است سنگینی هر مهره ۶۳ سیر میشود که بیش از ۵/۲۵ کیلوی امروزین است.

پنج: اکنون اگر گرانیِ زری را که برای گوشوار بکار میرود بر آن بیفزاییم، آن کدام

گوش است؟ در جهان، که توان بردنِ چنین گوشوار را داشته باشد؟ در نامهٔ یزدگرد به مرزبانان توس:

ز گاوان گردون کشان چهل هزار بخوشه درون، گندم آرند بار-

یک: افزایندهٔ ناتوان «چهلهزار بار» را از یکدیگر گسیخته در دو لت آورده است.

دو: اگر هر گردونه را دویست من بار درشمار آوریم چهلهزار گردونه ۲۴۰،۰۰۰ من و ۲۴۰،۰۰۰ تن و دویستوچهلهزار تن گندم را کجا، جای توانند دادن؟

سه: خرد نمی پذیرد که گندم را با خوشه (و ساقه) انبار کنند، و هیچکس تاکنون چنین نکرده است، زیرا که چون گندم را بکوبند و از ساقه و خوشه جدا کنند جای کمتری میگیرد و چنین است که گندم را می توان در «کندو»ها جای دادن. بنگریم که افزایندگان، چگونه با خرد و اندریافت خوانندگان بازی می کنند!

#### نوای خوش

در داستان باربد و خسرو:

همه باغ و گلشن چپ و دست راست برین رود سازانش مهتر کنم

بجویید در باغ تا این کجا است دهان و بـرش پـر ز گـوهر کـنم

يك: اين كجا است؟ نادرخور است. اين نوازنده كجا است؟

دو: چون برِ (آغوش) کسی را پر از گوهر کنند، دهان را چه اندازه باشد که از آن یاد کنند؟

سه: با آوردن «رودسازان»، افزاینده؛ نشان میدهد که «ساختنِ رود» را نمی شناخته است، و آنرا بجای «نواختن» آورده است.

آنرا که امروز «ساز» میخوانیم، در زبان باستان «رود» خوانده میشد، و چون آهنگِ نواختنِ رود میکردند، میبایستی کشش تارهای آنرا هماهنگ کنند تا هر پردهای نوای خویش را داشته باشد، و اینکار را «ساختن» یا «ساز کردن» میخواندند:

زننده، چو بایست، «برساخت» رود زننده، رود را «ساز کرد»!

از سعدی است، دربارهٔ خنباگر بدآواز: گویی رگ جان می گسلد، زخمهٔ ناسازش

ناخوشـــتر از آوازهٔ مــرگ پـــدر؛ آوازش! زخمهٔ ناساز، زخمه بر رودی است که ناساخته، یا ناساز (=ناکوک) باشد. بر این بنیاد، «رودسازان» نادرخور است، و بایستی بجای آن «رودنوازان» آىد.

بهنگام بار یافتن رامشگر مازندرانی نویسندگان در گفتار فردوسی دست برده چنین نوشتهاند: بـــر رود ســـازانش بنشـــاندند بفرمود تا پسیش او خواندند

در این رج نیز بایستی بجای «رودسازان» خوشنوازان آید!

موسیقی در زبان پهلوی هونواک (= نوای خوش) است که درگذر زمان به «هونیاک» دگرگون شد، و پسان در فارسی بگونهٔ واژهٔ خُنیا که در «خنیاگر» شنیده می شود در آمد که گونهٔ دیگر آن خوشنواز است.

> این ناآگاهی را با آگاهی درست نویسندگان شاهنامه به هنگام زاری کردن باربد بسنجیم: بسازید، ره را؛ بسر آواز رود ببربت همی «مویه» زد با سرود

آوای رود را در راه (= دستگاه) ساز کرد (= کوک کرد!)، و با نوای بربت در گوشهٔ «مویه» سرود خواند.

#### آيين مينوشي:

در ایران باستان «مینوشی» را آیینی ویژه بوده است، که از آن نشایستی سر تابیدن. ٔ ١- جام مي را هفت خد بوده است، كه از زير ببالا چنين خوانده مي شد:

فرودينه ورشكر کاسهگ أزرك (ازرق)

بَچْرَک یا بسره (بصره)

۱- در این باره بنگرید به پژوهشی دربارهٔ می www.bonyad-neyshaboor.com.

بغداد

جور

و در انجمن، هر کس باندازهٔ توان خویش در یکی از این اندازه ها مَی مینوشید، از آغاز تا پایان... و چنین پیدا است که هفت جام می مینوشیدند، از آنجا که در نامه خسرو قبادان و ریدک خسرو از وی دربارهٔ چیزهایی که با هر جام مینوشند، میپرسد، و پاسخ وی چنین است:

اندر می نخست؛ خوشبوی. دودیگر دارینک (میوههایی که از درخت می چینند) سدیگر هلیلهٔ پرورده، چهارم خامیز (گونهای خوراک که با گوشت اسپ یا آهو... در سرکه می پروردند) پنجم بَزماورد (گوشت کوبیده سرخ کرده و پخته همراه با چاشنی که در نان تُنک (امروز لواش) گرم تازه از تنور بیرون آمده می پیچدند و بر سر خوان آورده با کارد می بریدند و می خوردند. ششم وسشام (شناخته نشد) هفتم روغن اندود (شناخته نشد) و خوابیدن.

اما هر جام را بنام کسی مینوشیدند، نخستین جام بنام شاهنشاه. دودیگر بنام سپاهبد خراسان. سدیگر بنام سپاهبد نیمروزان، چهارم بنام سپاهبد خوروران و جامهای دیگر را بنام دیگران.

پیدا است که چون جام بنام شاهنشاه یا سپاهبدان نوشیده می شد، برپای میخاستند و یکجا در شاهنامه از بوسیدن جام نیز یاد شده است.

رستم در نبرد هفت پهلوان:

بکف بر، نهاد آن درخشنده جام که شاه زمانه، مرا یاد باد دگر باره بستد، بر آن داد بوس

نخستین ز کاووس کی بسرد نمام همیشمه تسن و جسانش آبساد بساد چنین گفت کاین باده بر روی تسوس

> زواره چو ساغر بکف بر، نهاد می زابلی، سرخ؛ در جام زرد

همان از شه نامور کرد یاد تهمتن بروی زواره بخرورد

در آن انجمن رستم چنانکه گفته شد، جام نخستین را بیاد کاووس، دودیگر را بیاد توس (سپهسالار خراسان) و سدیگر را بروی زواره برادرش (که سپهسالار نیمروز بود) نوشید. و اینچنین آهنگ نوشیدن هفت جام را داشت که بزرگان ایران از وی خواهش کردند، بدان جام بس کند، زیرا که سپاه افراسیاب نزدیک میشد:

أبَـر پهلـوان خـواهش أراسـتند

سران جهاندار برخاستند

اما رستم:

ز بگماز و رامش نکرد ایے کم

بشادی بیفزود و کاهید غیم

#### گفتار رستم:

پس از پیروزی بر خاقان چین:

زمانه دم مها همی بشهرد بدین چرخ نامهربان ننگریم نخستین زشاه جهان برد نام غم و کمام دل بیگمان بگدرد همان به که ما جام می بشمریم می خسروانی بیماورد و جمام

با چنین آیین، پیدا است که این سخن افزوده بشاهنامه است، در رسیدن بهمن به رستم:

وز او یـــاد مـــردان آزاده کـــرد که میکن از آنکس که خـواهی تــو یــاد یکی جام زریس پسر از بساده کسرد دگسر جسام بسر دسست بهمسن نهساد

绿

دیگر آیین، چنان بود که چون ایرانیان بهنگام خوراک آهسته و زیر لب ستایش یـزدان مـیکردنـد، پس هیچکس را پروای آن نبود که با ستایش یزدان بر سر خوان خوراک گفتوگوی کند.

چون نان خورده می شد، خوان را به می و گل می آراستند، و مَی می نوشیدند، تا بهنگام می نوشیی بتوانند با یکدیگر بگویند و بخندند و سرود خوانند و رامش پذیرند!

پس این گفتار، در همان دیدار، با فرهنگ ایرانی سازگار نیست:

دلارام، میخسوارهای بُسد تُنُسک(؟!) سسبک بسارهٔ مهتسران خواسستند ازو بستد آن جام، بهمن؛ سبک چـو از خـوان نخجیـر برخاسـتند

که خوان خوراک و خوان می هیچگاه یکزمان گسترده نمی شد.

باز در همان داستان در دیدار رستم و اسفندیار:

که کشتی بکردی بر او بر، گذار (۱۱۹)
بر آورد از آن چشمهٔ زرد گرد
بیاورد پر باده شاهوار
که: «بر خوان نیاید به آبت نیاز؟
که تیز نبید کهن بشکی»
که: «بی آب، جامی پر از می بیار»

بیاورد یک جامِ می میگسار بیاد شهنشاه رستم بخورد یکی جام را کودک میگساز چنین گفت پس با پشوتن براز چرا؟ آب در جام می بفکنی پشوتن چنین گفت با میگسار

یک: رج نخست را دروغ آزمایی گفته است که خود از گزافهٔ خویش ناآگاه بوده است.

دو: جامی که چون دریا بود به «چشمهٔ زرد» دیگر شد.

سه: رج سیوم دوباره گویی است، گوینده را بایستی چنین گفتن: «دویم جام را کودک میگسار».

چهار: جامها را تنها برای رستم نشایستی آوردن که همگان با هم بودند، و با هم می می نوشیدند.

پنج: «شاهوار» را چنانکه در بخش زبان فارسی گذشت، نشاید برای «جام» یا «باده» آوردن! شاهوار بار بر شاه است، و آن جامهای یا تاجی است که بر تن شاه می کردند، نه آنچه که شاه آنرا می خورد!

شش: اگر بادهٔ شاهوار(!) بود چرا در رج پسین با آب آمیخته شد؟

هفت: نبید کهن «می انگوری» است، و بهیچ روی نشاید آب بدان افزودن زیرا که بیدرنگ ویژگی خویش را از دست میدهد، آنچه را که شاید بدان آب افزودن «مُل» (بزبان رومانو مُل، در گفتار فارسی مُل، در زبان زرتشتیان یزد و کرمان اُرک، تازی شده اَرق (عرق) است که دو آتشه، یا چند آتشهاش میکشند تا مایهاش بیشتر و گرانیش کمتر شود و برای بردن براههای دور آسانتر باشد.

اینچنین، مُل را در زیستگاهها، با آب، سبکتر می کردند.

#### آيين

## نخجیرگری و شکار

چند روز پیش از شکار، گروهی که بآنان جَرگه نام دادهاند، بخش گستردهای از کنوه و دشت را در میان می گرفتند [واژهٔ معلی پریوار یا پروست پهلوی برابر با محاصرهٔ تازی است که در زبان فارسی فراموش شده است] آنان با آوای بوق و تبیره، و بانگ کوس، خروشان بسوی کانون همان پریوار پروست به پیش می رفتند و پریوار را تنگ می کردند و جانوران را از ترس بانگ آنان، بمیان پریوار پیش می رفتند!

این راهپیمایان چندان به پیش میرفتند، تا جانورانی که در یک گسترهٔ بزرگ میزیستند، در یک دشت کوچک گرد آیند... آنگاه، شاه کشورگشای(!) بهرسو که مینگریست جانوران را نزدیک خویش میدید، و میتوانست که هرچه بیشتر جانوران را بکشد و اندرون تیره و خونریز خویش را با شکار و کشتن آنها خرم سازد!!

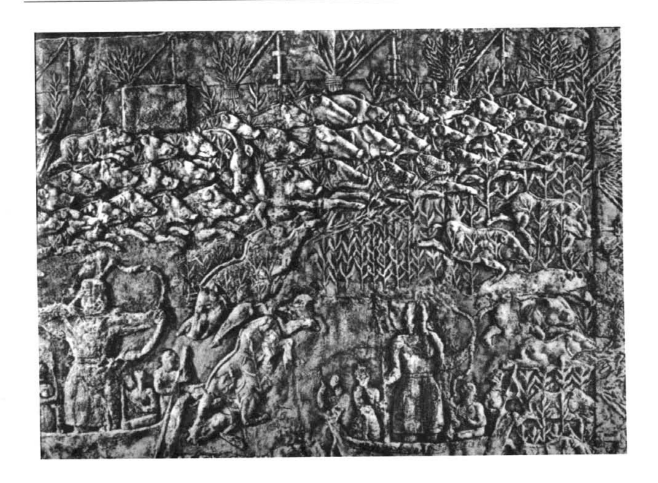
در این پریوار؛ چند کس از شاهزادگان و نزدیکان و سرداران بزرگ همراه شاه بودند، و دیگران را نبایستی شکار کردن! نگارههای بسیار از شکار شاهان، بویژه شکار خسروپرویز در دست هست و نشان میدهد که وی در میان انبوهی از نخچیران، بهرسوی که میخواست تیر میافکند.

بایستی بدین سخن سخت نگریستن که شکار در ایران باستان از گناهان بشمار میرفت، و تنها آن کسان که بیکار بودند می توانستند باندازهٔ روزی خویش شکار کنند، اما پادشاهان در اینکار آزاد بودند، چنانکه در داستانها از آن یاد شده است.

با چنان جرگه بستنها، این گفتار را بایستی از افزودههای شاهنامه درشمار آوردن:

جهاندار شد سوی نخچیر گور پس لشگر اندر همی رفت شاه بمالد، گشاید، به اندازه شست که از سینه پیکانش آید بسرون!

دگر روز، چون تاج بفروخت هور کمان را بسزه بسر، نهاده سهاه چنین گفت هر کاو کمان را بدست نباید زدن تیسر، جسز بسر سسرون



یک: آیین شکار و بستنِ جرگه چنان نبوده است، که لشگریان را نیز با خود بهمراه برند...

دو: ... آنگاه، لشگریان، پیش روند، و شاه؛ از پس!!

سه: شست را باندازه نشاید گشادن، که «بر» را بایستی باندازهای گشودن که سوفار بگوش رسد، و پیکان روی انگشتان دست چپ کنار کمان برسد.

چهار: گشادِ برِ یک تیرانداز پهلوان و بلندبالا کمی بیش از نیمگز بوده است، و تیر را نیز بزرگتر از این نشاید بریدن، زیرا که هر دو سر آن بایستی میان دو دست، در کمانِ گشاده جای گیرد، و درازای چنین تیر باندازهای نیست که از سرون (= کپل) نخچیری چون گور، فرورود، و از سینه او بدر آید!

در دنبالهٔ همان داستان چنین آمده است:

برانگیخت شبدیز، بهرام گور چو آمدش هنگام، بگشاد شست شگفت اندر آن زخم او ماندند که کس پرو پیکان تیرش ندید

چو نزدیک شد با یکی نره گور بر گور را با سرونش ببست یکایک بر او آفرین خواندند ببالای آن گور، شد ناپدید یک: آمد هنگام بگشاد «شست»، سخت نادرخور است... بگفتار درست فردوسی در نبرد با اشکبوس بنگریم:

چو پیکان ببوسید، انگشت اوی گذر کرد، از مهرهٔ پشت اوی

دو: افزاینده در سخن پیشین فرمان نه چنین داده بود! پیمان چنین بود که تیر را بر سرون گور چنان بزنند، که از سینهاش بدر آید.

سه: افزایندهٔ سست گفتار، نتوانست آنچه را که خود گفته بود، بجای آورَد، و سرون را نه با سینه، که با «بر» او ببست.

**چهار**: سرون (کپل) گور، از برِ او چندان دور نیست که یک تیر، میانِ آن گُم شود! آنهم تیری که میبایستی از سرون تا پیش سینه او برود!

پنج: سوفارِ تیر چنانکه پیشتر نیز گفته شد، بیرون میمانَد، و به اندرون نمیرود، زیرا که گشادگی پرهای آن از سوراخی که پیکان میان گوشت میسازد، بیشتر است.

شش: تیریکه از سرون تا «بر» گور رفت، در رج چهارم در «بالا»ی گور ناپدید شد!

## کشاورزی و زندگی روستایی دام

#### زندگی شهری

کار روستاییان همواره همراه با کشاورزی بوده است، و در شاهنامهٔ ما، چنانکه بکار سیهاه و کشور فرهنگ و دین... پرداخته شده است، روستائیان نیز جایگاه ویژهٔ خویش را دارند، و گفتارهایی که نه درخور روستا و کشاورزی باشد، از شاهنامه نیست، و افزوده بشمار میرود.

نمونه ای از آنچه که در زندگی روستایی و همشهری کاربرد فراوان داشته است «نمکسود» است که در بخشهای افزوده بداستان بهرام و روستایی با دگرگونهٔ آن روبرو می شویم:

چه سازی تو برگ ِ چنین میهمــان

تو شو، خر؛ به انبوهی اندر گذار

به پیش آیدت بیگمان، ناگهان

نداری نمکسود و هیـزم نـه نـان یَره کُشتی و خورد و رفت ایـن سـوار زمســتان و ســرما و بــادِ دمــان

یک: نمکسود را امروز در بیشتر زبانهای ایرانی «قورمه» می نامند، و فراهم آوردن آن چنانست که نخست؛ دنبهٔ گوسفند را ریز کرده در دیگ بهم می زنند تا روغن آن برآید. آنگاه گوشت را که به تکههای بزرگتر از یک لقمه بریده اند، اندرون آن می ریزند و با افزودن نمک بیشتر از اندازهٔ خوراک چندان بهم می زنند، تا گوشت میان روغن سرخ و پخته شود. پس از سرد شدن، در خیک یا دیگی می ریزند، و چون روغن بر خود ببنده، آنرا در جایگاهی خنک نگاه می دارند...، و در همهٔ هنگام پاییز و زمستان گوشت، میان روغنِ بستهٔ نمکسوده می ماند، تا بتوانند از آن سود جسته مهمان از راه رسیده را پذیرا باشند!

دو: آنزمان که بهرام بخانهٔ روستایی رفت، خردادماه؛ هنگامِ داشتنِ نمکسود نبود، زیرا که نمکسود با رسیدن نوروز بپایان میرسد. سه: خانوادهای که برهای دارد که برای مهمان سرش را ببرند، بیگمان بهنگام پاییز نیز بره خواهند داشت، تا نمکسود فراهم کنند، و این سخن را در آغاز خردادماه، جای گفتن نیست.

چهار: بهار است، و، زن، از شوی کشتن بره می خواهد، نه نمکسود.

پنج: نمی توان باور کردن که خانهٔ روستایی را نان نباشد.

شش: زن، در کارِ (ساختن برگ میهمان) است، که از شوی خود میخواهد، برهای بکشد.

هفت: از همه برتر آنکه هنوز، با دگرگون شدن بسیاری از ارزشها، هیچ روستایی (و شهری) ایرانی نیست که چون مهمان بخانهٔ او آید، اینچنین سخنان را نزد میهمان بزن خویش بگوید!

#### نمونهٔ دیگر:

در همان داستان:

فراوان گیا برد و بنهاد پیش «بنام خداوند بی یار و جفت

بیـــاورد گــــاو، از جراگــــاه خــــویش به پستانش بر، دست مالید و گفت

یک: شیر گاوان و گوسفندان را بامدادان، پیش از فرستادن آنان بچراگاه میدوشند، پس درست نمی نماید که در چنان هنگام از آوردن گاو (از چراگاه) یاد شود. دو: چون گاو از چراگاه بازگردد، سیر است و به [گیاه فراوانش] نیاز نیست.

سه: هم گاو و هم گوسفند نشخوارکنندهاند، و شبهنگام؛ آنچه را که روز خوردهاند نشخوار میکنند، و زمان برای خوردن دوباره ندارند.

## نمونهٔ دیگر

بامداد است و:

بدانگه که خور، چادر مشکبوی بیامد زن از خانه، با شـوی گفـت ز هر گونه تخـم انـدرافکن بـآب

پس از پخته شدن، گفتارِ افزوده چنین آمده است:

به هر کاره چون «شیربا» پخته شد

بدرید و بسر چسرخ بنمسود روی که هر کاره با آتش آر، از نهفت نبایسد کسه بینسد ورا، آفتساب

زن و مسود از آن کسار پردختسه شسد

همی برد خوان، از پسش؛ کدخدای چه نیکو بدی گر بدی زیرب (۱۹)

بنزدیک مهمان شد آن پاکرای نهاد از برش کاسه شیربا

یک: در گفتار درست شاهنامه چون زن را آهنگ دوشیدن گاو است، از شوی خویش میخواهد که هرگونه تخم (= بُنشَن، نخود، لوبیا، ماش، مرجومک [عدس]، گندم...) در «هر کاره» (= دیگ سنگی) بریزد.

دو: چنین هرکاره چون پخته شود، شوربا (= آش یا آبگوشت) است، نه شیربا (= آش شیر)!!

سه: زن و مرد را از آن کار «پردخته شدند» باید.

چهار: پس از گفتار درست شاهنامه، باز سخن از کاسهٔ «شیربا» میرود که نادرست است.

پنج: مغز افزاینده، در این گفتار با «ایست» روبرو می شود و گفتار نادر خور لت دویم را می سراید، تنها از برای پساوای شیربا! و اگر (زیربا) که گونهٔ نادرست (زیرهبا) است بهتر می بود، چه کس آرزوی آنرا کرد؟ زن و شوی؟... که آنان می توانستند بجای شیربا زیره با بپزند... بهرام؟ که از آیین شرم ایرانی بدور است که، بمیزبان گوید کاش زیره با می پختید!!

#### نمونهٔ دیگر:

هنگامیکه بهرام بخانهٔ آن روستایی میرسد:

زنی دید، بر کتف او بسر، سبوی ز بهسرام خسسرو بپوشسید روی بدو گفت بهرام، که :«ایدر، سپنج دهی؟ گر بباید گذشتن به رنج!» چنین گفت زن کای نبرده سوار تو این خانه را خانهٔ خویش دار

از آنپس زن:

همی در نهان، شوی را برشمرد

سوی خانهٔ آب شد، آب برد

یک: بدانهنگام که بهرام از زن روستایی سپنج خواست، زن با سبویی بر شانه، بسوی خانهٔ خویش میرفت، پس چرا بایستی بیدرنگ بسوی (خانهٔ آب) رود، و آب ببرد؟ دو: «خانهٔ آب» در زبان فارسی کاربرد ندارد، و واژهٔ درست آن «آبانبار» است.

سه: در شهرها، در هر یک از خانه ها، یک آب انبار نیز ساخته می شد، اما در روستاها، همگان، یک آب انبار همگانی بزرگ داشتند، که هنوز در بسأ از شهرهای کویری

ویران نشده و پا برجایاند و در هیچ روستای ایرانی دیده نشده است که هر خانهٔ روستایی برای خود آبانبار ویژه [نه خانهٔ آب] داشته باشد.

جهار: «شمَرد» را با «بُرد» يساوا نيست.

پنج: اگر زن در نهانِ خویش؛ بشوی خود دشنام داده بود، چه کس از آن آگاه شد، تا داستان آن در شاهنامه بیاید؟

#### نمونهای دیگر:

در داستانهای افزوده به هنگام بهرام گور:

بسان گُل نارون، می بخیم

همه جویباران پر از مشکدم

یک: گیاهی بنام مُشکدُم نداریم.

دو: درخت نارون را گل نیست، و برگهایی گِرد، و سبز کمرنگ دارد که از برگ بازشناخته میشود.

سه: باری آن برگهای سبز گرد، سرخرنگ نیستند که بتوان رنگشان را با «مَی سرخ» همانند کردن!

#### نمونهای دیگر:

در داستانهای افزوده بهنگام بهرام گور:

بخاک سیه بر، فلک لاله کشت

بهار آمد و شد جهان چون بهشت

ک مشد دیسر، هنگام نخچیسر گور

بگفتند با شاه بهرام گور

یک: در سرتاسر ایران فرهنگی بهنگام بهار که نخچیران بچه دارند، کسی بشکار آنان نمی رود، که هنگام آن، دیر نیز؛ شده باشد.

#### نمونهای دیگر:

در سیر شدن کیخسرو از شاهی:

دگر گنج، کش نام «بادآور» است

نگه کن...

دگر چاهساری که یی آب گشت

ير از افسر و زيور و گوهر است

فراوان بر او، سالیان برگذشت

یک: «گنج بادآورد» بهنگام خسروپرویز پیدا شد، و چنانکه گفتهاند، یک کشتی دزدان دریایی که سرنشینان آن در نبردی میان دزدان کشته شده بودند، بیسرنشین بسوی ایران میآمد، و گوهرهای آنرا برای خسروپرویز در گنجی ویژه نهادند.

دو: افزاینده بجای کاریز بی آب؛ چاهسار بی آب آورده است.

کاریز، یک رشته چاه است که از «مادر چاه» تا «هَرَنج» یا «فْرَهَنج» یا «شکافته» آبرا از خزانهٔ زیر زمین، به روی زمین می آورد.

و چاهسار، دشتی است که در میان آن چاههای فراوان کنده باشند، خواه آب داشته باشند، خواه بی آب باشند.

از همان بخش:

دگر آبگیری که باشد خراب از ایسران و از رنج افراسیاب

یک: آبگیر، آبدان، آبزن، در زبان ارمنی آوازان، بتازی حوض گشته است که جایگاه گردآوری آب باشد، و چنین جای را نشاید «خراب» آنهم از رنج افراسیاب یا ایرانیان درشمار آوردن، زیرا که هرآن آبگیر را که اندکی ویرانی پیش آید، با چند بیل گل و خاک می توان آنرا درست کردن، و آباد کردنِ آن نیاز به درم و دینار ندارد.

دو: «باشد خراب» نادرست است: «خراب شده است» اما چنین واژه ها در گفتار فردوسی روان نمی شود، اگر افزاینده را اندکی بینش می بود، چنین می توانست سرودن:

ز تورانیان «گر» (=یا) از ایران شده است

دگر آبگیری که ویران شده است

#### نمونهای دیگر:

در داستان گازر و داراب:

چون زن از گازُر میپرسد که:

که بازآمدی، جامهها، نیم نَم بدو گفت گازر که: «بازآر هوش کنون گر بماند سخن در نهفت بسنگی که من جامه را برزنم

بدین کار کرد، از که یابی؟ درم ترا زشت باشد از این پس خروش بگویم به پیش سزاوار جفت چو پاکیزه گردد به آب افکنم؛

پیش از آنکه گردهای شیمیایی ساختگی ببازار آید، گروهی بنام «گازُر» که کارشان رختشویی بـود، جامهها را از مردمان می گرفتند، و در جایی بنام «گازرگاه» که در کنار رود، یـا دهانـهٔ کـاریز، کنـدهای باندازهٔ نیمگز یا کمتر گود می کردند، و با چیدن چند سنگ جلو آب را میگرفتند و سنگی بـزرگِ پهـن نیز کنار آب می نهادند، و پس از خیس کردن جامهها «لابَرلا» آشنان می ریختند و بـا ابـزاری چـوبین بنام کُتک، گوازم، یا جواز که دستهٔ آن گرد، بـود و کـمکـم بسـوی پایـان پهـن مـیشـد، جامـههـا را می کوبیدند، و چنین کوبیدن و اشنان ریختن را چندان دنبال می گرفتند، تا جامـه پـاکیزه گـردد، آنگـاه جامهها را آب کشیده بشهر بازمی گرداندند.

این سخن بازگونه است. «جامه را بسنگ زدن»! بجای «گوازم را بر جامه کوبیدن» آمده است.

#### نمونهای دیگر:

در داستانهای افزوده بزمان کسری:

چنین بُد که بر کوه ایشان، گله بدی بینگهبان و کرده یله شبان هم نبودی پس گوسفند به هامون و بر تیخ کوه بلند

گلهٔ بُزان را شاید بفراز تیغ کوه رفتن، اما گوسفندان را توان رفتن بـه کـوه و شخ نیست، و بایستی در دشت، یا دامنههای هموار تپهها چرا کنند.

#### نمونهای دیگر:

در افزوده های زمان بهرام گور، از مالداری بنام فرشیدورد یاد می شود که خانه ای ویرانه دارد، با دری شکسته، که مهمان نمی پذیرد. پسان که در کارِ وی پژوهش میکنند، روشن می شود که دارایسی وی از اندازه بیرون است:

ز گاوان ورز و ز گاوان شیر ده و دوه سزارش نوشت آن دبیس همان اسپ و اشتر ده و دوه سزار نویسنده بنوشت آنسرا شمار بیابان سراسسر، همه کنده سئم همان روغن گاو درهم بخم بخم نر شیراز و از «ترف» سیسدهزار شیراز و از «ترف» سیسدهزار

يك: گاوان شير نادرست است: ماده گاوان.

دو: «آن» را پیش از «دبیر» آوردن ناخور است.

سه: سخن درهمریخته است: شمار اسپان و اشتران او دوازدههزار بود! دوازدههزار اسپ؟ یا اشتر؟ بایستی روشن باشد؟ اگر از هر یک از آنها دوازدههزار داشت پس

۱- روانشاد مادرم همواره بجای لابلا لابرلا میگفت. دامغانیان بجای لابلا، لابرلا میگویند.

۲- اشنان را در برخی گویشها «چوبک» میخواندند.

دارایی وی باندازهٔ خسروپرویز بوده است!

چهار: سُم (سوم) آغلی است که در زیر تپهها میکنند، تا جایگاه خوراکِ دامان، یا جایگاه گوسفندان باشد. و روشن نیست که در همهٔ آن بیابان چند «سوم» کنده شده بود؟

پنج: و «روغن درهم» را چه گزارش است؟

شش: اما از همهٔ گزافه ها برتر سخنی است که دربارهٔ سیسدهزار شتروار «تَرف»، که فرآورده ای از شیر گوسفند است آمده است، و چون در زیرنویس همان داستان، سخن را شکافته ام، خواننده را بدان بخش رهنمون می شوم اینجا تنها یک سخن بایسته است که برای چندین شتروار «ترف» دوهزارهزارهزار (= دو میلیارد) گوسفند باید... و گزافه؛ برتر از این گفتار، در جهان نبوده است.

## نمونهای دیگر:

هم در داستانهای افزودهٔ بهرام گور:

ز گُشنی، بروی اندر آورده روی ز خونشان شده لشل روی زمین

بهاران و گوران، شده جفتجـوی همی پوست کند این از آن آن ازیـن

یک: جانوران، در بهاران جفت جوی نمی شوند که در بهاران بچه میزایند.

دو: «ز گشنی» (= جوانی، یا نَری) را گزارش نیست.

سه: چون جانوران جفت جوی شوند، روی، بروی یکدیگر نمی آورند که جانور نر، از پس ماده برمی آید! ۱

**چهار**: نه چنین است که جانوران جفتجوی پوست از یکدیگر برکنند، چنانکه زمین از خون آنان سرخرنگ شود!

#### دنبالهٔ همان گفتار:

به مُستی جدا شد یکی از دگر یکی ماده را اندر آورد زیر بخندید، چون گور شد شادمان گذر کرد بر گور، پیکان و پر

همی ببود بهرام، تا گور نبر چو پیروز شد نره گور دلیر به زه داشت بهرام جنگی، کمان بنزد تیر بر پشت آن گور نبر

۱– با چنین گفتار، شایسته میبینم که به برخی از جوانان که میگویند از پس کار برآمدم، یا نمیآیم هشدار دهم، که چنین؛ سخن نگویند.

## ه دل لشگر از زخم او برفروخت

نروماده را هر دو بر هم بــدوخت

یک: دنبالهٔ سخن چنین می نماید که آن دو گور که از یکدیگر خون بر زمین میریختند، هر دو نر بوده اند، و یکی بر دیگری پیروز شده است، تا با ماده جفت شود، اما «مُستی» گلهگزاری است و دربارهٔ مردمان کاربرد دارد نه درباره جانوران! دو: چنین داستان درست نیست، چون خداوند برای هر گور نر، مادهای نیز آفریده است و سزاوار نیست که دو گور تا مرز مرگ با یکدیگر بجنگند، تا بیک ماده برسند.

سه: گور شد شادمان را گزارش نیست: «چون گور نر، از ماده برخوردار می شود».

چهار: افزاینده از آیین شکار ایرانی آگاهی نداشته است که در بهاران هیچ شکارگر آهنگ نخچیر نمیکند، تا بر ها بزرگ شده از شیر گرفته شوند... هنوز نیز روستاییان ایران در بهاران چنین نمیکنند!

پنج: افزون بر بهاران، در آنزمان که نخچیری آب مینوشد، بسویش تیر نمیافکنند. شش: چنین کار دلخراش که افزاینده از آن یاد کرده است درخور دژخیمان است نه پادشاهی مردم پرور چون بهرام گور.

هفت: چنانکه پیشتر گفته شد، بهاران؛ هنگام جفتگیری نخچیران نیست.

#### نمونهای دیگر:

بدانهنگام که در داستان افزودهٔ کشتن افراسیاب و گرسیوز آمده است:

بسرادرش را پسای کسرده ببند بدوزند تما گم کند زور و تماو همانا برآیسد ز دریسای آب

چو فرمان دهد شهریار بلند بیارند، بر کتف او، خام گاو چو آواز او یابد افراسیاب

یک: اگر خام گاو، چرم گاو باشد. افزاینده کاربرد آنرا دربارهٔ بندیان نمی دانسته است و داستان چنین است که آنکس را که میخواسته اند رنج فراوان دهند، در میان پوست گاو یا خری [که بتازگی کشته شده باشد]، کرده – پوست تازه را بر گردِ تنش می پوشاندند، و چون آن چرم، خام بود و کارِ پوست پیرایی بر آن نکرده بودند، کم کم خشک می شد و پیکر آن زندانی تیره روز را در خود میگرفت، و می فشرد و خشکی آن بجایی میرسید که همچون چوب، می شد و پیکر آن شکنجه شونده را حضکی آن بجایی میرسید که همچون چوب، می شد و پیکر آن شکنجه شونده را سخت می فشرد، چنانکه از هیچ سوی کوچکترین جنبش نعی توانست کردن! و

چندان بر او روزگار میگذشت که توان داشت، تا آنکه در اندرون آن زندان سخت جان می سپرد!! چنین بود داستان چرم خام، اما چنان نبوده است که چرخ خام را بر شانهٔ کسی بدوزند!

دو: چون کسی را در چرم گاو کنند، نیازی به بند زدن بپای او نمیماند، زیرا که خود، آن پوست گاو، از هزار بند و زندان دردآورتر است.

سه: زور و تاو «گم کردنی» نیست، «از دست دادنی» است.

جهار: آواز نیز «یافتنی» نیست «شنیدنی» است.

#### نکتهای دیگر

در نبردهای کیخسرو و افراسیاب:

که او داشتی چنگ و زور نهنگ

بفرمود تا پیش او شد پشنگ

یک: نهنگ را چنگ نیست!!

دو: یشنگ پدر افراسیاب بود، نه پسر او و در زیرنویسها، داستان را روشن کردهام.

### نمونهای دیگر:

بهنگام آمادگی نمودن بیژن برای جنگ با گرازان:

تو گویی سرانشان بیرم بگاز؟ گل زهر، خيره چه بويي هميي؟ یکی بیشه، پر خوک گردنفراز

تو ياوه سخن چند گـويي همـي؟

یک: خوک را گردن نیست که آنرا بفرازد!

**دو**: گلی بنام گل زهر در جهان نیست.

#### نمونهای دیگر

در داستان افزودهٔ رفتن بزرگمهر بهندوستان، و بازگشت او:

همـه جامـه و جـام، پیکرگهــر

ز اود و ز انبـــر، ز کـــافور و زر

از سستی سخن که بگذریم، «اَنبر» بخشی از جگر گونهای نهنگ است که از دریابار

افریقا و حبشه می آوردند، و هندوستان را «اَنبَر» نبوده است.

#### نمونهای دیگر

در خان هفتم اسفندیار:

برفتند و صندوقها را به پشت کشیدند و ماهار اشتر به مشت

یک: خرد نمی پذیرد که سپاهیان ایران صندوق را به پشت گیرند، جائیکه اشتران هستند!

دو: افزاینده برای آهنگ سخن «مهار» را به «ماهار» گرداند!

سه: چون صندوق را به پشت گیرند. [اگر بتوانند] دو دست برای گرفتن آنها در کار است، و در چنین هنگام با دست دیگر نمیتوانند مهار اشتران را بگیرند!

#### نکتهای دیگر:

در کار کشورداری ساسانیان اندر سخنان افزوده:

گزیتی نهادند بر یک درم گر ایدونکه دهقان نباشد دژم

گزیـــت رز بـــارور شــش درم به خرماستان بر، همـین بُـد رقـم!

یک: گزیت گونهای باژ بوده است که بر انیرانیان مینهادند، چنانکه هر یک از آنان هر سال میبایستی باندازهای که از پیش نهاده بودند، به دیوان گزیت (= باژ) بپردازده... و آنرا سرگزیت مینامیدند، که بر سران (= کسان) بخش میشد، و هر سر (= هر کس) باندازهٔ خود، آنرا میپرداخت! چون اسلام بایران آمد، خلیفگان، آنرا بگونهٔ تازی (جزیه) درآوردند، و بر ایرانیان نهادند، و در خاک ایران از آنان میستدند. چنانکه در داستان «آمدن شاه بهرام ورجاوند» که بدبیرهٔ پهلوی برجای آمده است از آن یاد شده است.

دو: همچنین بر درختان نیز نشایستی گزیت نهند، که بشمار درختان از برزیگران باژ میستاندند.

سه: اگر چنین باشد و باژ را بر جای گزیت گذاریم، درختان را، کوچک و بزرگ است، و نشاید که بر همهٔ آنها یکسان باژ نهادن!

چهار: اندازهٔ خرماستان و کوچکی و بزرگی آن نیز پدیدار نیست.

۱- متنهای پهلوی، گردآورنده دستور جاماسپجی \_ منوچهرجی جاماسپ اسانا، با مقدمهای از بهرام گور انکلساریا و دیباچه از ماهیار نوابی. بنیاد فرهنگ ایران، رویههای ۱۲۱-۱۲۰.

## افزودههای بشاهنامه پیشاز شاهنامه ابومنصوری

در میان نوشته های پهلوی برجای مانده، گفتاری دیده می شود، بنام «اندر ستاینیتنِ سور آفرین» و آن سخنان کسی است که در پایان یک انجمن سور، پس از ستایش یزدان و نیروهای مینوی... از میزبان و خوالیگران و خنیاگران و همه کسان که در کار آن سور، خویشکار بوده اند، تا دربان سپاسداری میکند، و در پایان می گوید که چون «می» را با آردِ سنجد بر روی آن خورده ام توان گفتار بیشتر ندارم، شما خود همه بهتر دانید گفتن!

بررسی این گفتار نشان میدهد که در همان انجمن سخنان گوینده را تندنویسی کردهاند، زیــرا کــه اگر از پیش نوشته شده بود، سخنران از کجا میدانست که بر روی می، آرد سنجد خواهد خورد، و بــا خوردن آن آمیزه، پروای گفتنش نمیماند!

چون در انجمن سور، گزارش سخنان سخنران را تندنویسی می کردهاند، خود نشان آشکاری است که چنین گزارش از همهٔ انجمنها و از کار دیوانها و پادشاهان فراهم می شده است و چون از چنین نوشتهها گزارش سالانه، و آنگاه گزارش هنگام هر پادشاه را می نوشتند، رویدادهای برجستهٔ هنگام شاهان بشاهنامه افزوده می شد، تا آنکه شاهنامه بدین اندازه رسید که اکنون در دست ما است! اما پیدا است که هر یک از شاهان در زمان خویش، برخی گفتارها را بسود خویش بشاهنامه اندر کردهاند، و بیشتر این افزایشها بهنگام شاهان ساسانی، رخ می نماید.

نمونهٔ آشکار چنین افزوده ها، داستان فرستادن شترنگ از سوی پادشاه هندوستان است بایران، ٔ و

۱- کا ووجرد به وجرد د ویهل من من مای بهلوی، ممان، رویدمای ۱۵۹ تا ۱۵۹.

۲- در شاهنامه تنها از شاه هند، و فرستادهٔ وی نام برده شده است اما در نوشتهٔ پهلوی «گزارش چترنگ» که بدبیرهٔ پهلوی برجای مانده است از شاه هندوستان با نام سزیدارم(؟) یاد شده است، و نام دستور او که آورنده چترنگ بود بگونهٔ تَختریتوس یا تاتریتوس آمده است که هر دو نام ساختگی مینماید.

پی بردن بزرگمهر بدان، و بازی با فرستاده هند، و بردن سه دست شترنج از وی!

آنگاه پدید آوردن بزرگمهر تخته نرد را، و بردن آن بسوی شاه هند، و فروماندنِ بزرگان هندوســتان در بازی با آن.

این داستان افزون بر سخنان افزودهٔ پسین، گفتاریست بس استوار و باشکوه و از آن فردوسی است، و نمونه را:

در داستان شترنج:

در داستان نرد:

خرد را بدین، رهنمای آورم

من این نغزبازی بجای آورم

همه رزمجویان گیرنده شهر یکی از دگر، برنگیرد ستم دو لشگر ببخشید، بر هشت بهر که دارند، رفتار، همر دو بهم

این داستان پیش از فراهم آمدن شاهنامهٔ ابومنصوری نیز در نوشتهٔ پهلوی با نام «گزارش چترنگ و نهادن نیواردشیر» آمده است.

بویژه، دربارهٔ نامی که بزرگمهر برای تخته نرد برگزیده است، چنین آوردهاند:

کمه کمها ۱۱۱ که مرفاسه و کمهااها ۱ الحمرفاسه و مرفاسه و مرفاسه و که مهدهم و که مهدهماه و که مهدهماه و مرفوه به

«بزرگمهر گفت که از دهیوپتان (پادشاهان) اندر این هزاره، اردشیر کَرتـارتر (کارآیتر) و داناتر بود و «نیواردشیر» این جفت (را) بنام اردشیر نهم» آ

اما انوشهروان بزرگمهر بوختکان چنین کار را نکرده است، و افزایندگان زمان خسرو یکم بسرای بزرگنمایی وی این داستان را بشاهنامه افزوده اند، تا پیدایی دو بازی بزرگ جهانی (که در اینزمان نیز هنوز گسترهٔ فرهنگ جهان را گشوده دارد) بنام وی و بهنگام وی؛ بازشناخته شود، و چراغی که روشنی بر چنین کار می افکند؛ همانا «کارنامهٔ اردشیر بابکان» است که بهنگام پسرورش و آموزش اردشیر، چنین داوری میکند:

م اللقم الآل سم فلم هم معم معم معم الموالموم وهم المال معمد المولم المحمد المحم

۱- الهسلس و موارد ا سوسهاال الها ب الم سلم سلم منهاى بهلوى، ممان. رويدهاى ١١٥ تا ١٢٠.

۲- همان، رویهٔ ۱۱۸.

# رعايون ا سهرسكور عوكسهو ا موسعهو الف

«هنگامیکه اردشیر به دادِ پانزده ساله رسید آگاهی به اردوان آمد که بابک را فرزندی است که به فرهنگ و سواری فرهیخته و بایسته است» ا

و چون اردشیر بنزد اردوان می آید:

اركاد همااه ، المسركسمور ا هماه و اركامه مكاهما عور ا هاا همه سولسره هاا عاهاه المالسره ا عماره ا

«بیاری یزدان به چوگان و سواری و شترنج و نیواردشیر و دیگر فرهنگ، از همگی آنان، چیره و پیشرفته(تر) بود» آ

و با چنین داوری، روشن می شود که شترنج و نیواردشیر (تخته نـرد) پـیش از کسـری، و پـیش از اردشیر، در جهان شناخته می شده، و با آن بازی کردهاند.

دو گواه روشن دیگر، که افزوده بودن داستان را آشکار میسازد، یافتههای باستانشناسی است:

یک: در کاوشهای موهنجودارو و هاراپا ۳۵۰۰ سال پیش.

دو: در کاوشهای شهر سوخته ۵۰۰۰ سال پیش.

تاس تخته نرد بدست آمده است، و پیشینهٔ ساختن آنرا به پنجهزار سال پیش میرساند، تا کاوشهای آینده، داستان از چه گوید!

## نمونهای دیگر:

داستان فرستادن قیصر روم، دُرجِ دربسته ای را بنزد کسری، تا دانایان ایران بی آنکه آنرا بگشایند دریابند که چیست؟ چنین داستان از بُن؛ نادرست است و به یاوه می ماند، بدانروی که هیچکس را توان آن نیست که میان درج دربسته را ببینید و دربارهٔ آن داوری کند.

اما دبیران زمان کسری، سخن را بدانسوی کشاندند که چون دانایان ایسران از دریافت فروماندند، بناچار بزرگمهر را که کور و خانهنشین شده بود، برای گشادن آن راز فراخواندند و او نیز از راهنمای خویش پرسید که از سه کس بپرسد، و او یک دختر شوی ناکرده، یک زن شویمند، و یک زن فرزنددار را دید و بزرگمهر دریافت که سه گوهر در آن هُمّة نهفته است: یکی سفته، دیگری نیمسفت

۱- کارنامهٔ اردشیر بابکان، همان، رویه ۱۳۰.

۲- همان، رویهٔ ۱۵.

#### و سديگر ناپَسود!!

بزرگمهر بوختکان دانای بزرگ ایرانزمین، در نوشتههای خویش، بسا؛ پادشاه را از کردارهای ناخوب پرهیز داده است و او را ترسانده است، از آنمیان: «اندر گیتی؛ که برازنده تر است؟ پادشاه نیرومند پیروزگر کرفهکام (کسیکه کام و خواستهٔ او نیکی کردن باشد)» ا

«و چه کس مستمندتر است؟ شکوه (ترسناکی) بدپادشاهان پیرو دروغ» است؟ شکوه (ترسناکی) بدپادشاهان پیرو دروغ» «چه کس سهمگین (ترسناک)تر است؟ پادشاه نازک (زودرنج) و کشنده [قاتل]» «چه (کار) رنج آمیزتر؟ پرستش (= خدمت) به پادشاه دُش ویر (پادشاهی که بدی در یاد دارد). <sup>3</sup>

«چه کس آزرده تر؟ شایسته، هنگامیکه ناشایسته بر او پیروز باشد، و دانا، هنگامیکه دژآگاه بر او فرمان راند، و نیک هنگامیکه بد بر او پادشاه باشد»  $^{\circ}$ 

«چه کس پشیمان تر؟ خو دپرست هنگامیکه بپایان کار (= مرگ) رسد».  $^{-1}$ 

و همراه چنین سخنان که همه، بیم دادن به پادشاه است، چنین گفتار را نیز آورده است:

«چه کس بلندپایگاه تر (سزاوار تر)؟ نیاز مند بیچاره و بی آز که سپاسگزاری را، با کوشش سودمندانه برای امیدی بزرگ کوشد!» ۲

و پیدا است که شاهِ نازکو سهمگین و خودپرست؛ چشم بدان دارد که بزرگمهر از وی بنام بلندپایگاه و سرفراز یاد کند، که چنین نکرد!

در پیشگفتار همان نامه، بزرگمهر پریشانیِ ناف و پیوند پادشاهی ساسانیان را در چهارسد سال پیشبینی کرده است<sup>^</sup>، و چنانکه پیدا است ساسانیان چهارسدوپانزده سال فرمان راندند، و در بخشی از همان پیشگفتار سخنی شگفت آورده است:

«اکنون من، چنانکه کامه به کوششِ پاکی ورزیدن و پرهیز از گناه کردن [دارم] مگر آنچه که روی داده است، از کنش [و] فرمایش هنگام خدایان (پادشاهان هنگام

۱- یادگار بزرگمهر در متنهای پهلوی، همان، رویهٔ ۹۶.

۲- همان، رویهٔ ۹٦.

٣- همان، رويهٔ ٩٦.

٤- همان رويهٔ ١٠٠.

٥- همان، روية ٩٧.

٦- همان، رويهٔ ٩٧. پيدا است كه از همه كس خودپرستتر، پادشاهان بودهاند.

٧- همان، روية ٨٦

۸- همان، رویههای ۸۷-۸۷

ساسانی) و بدپادشاهی [که] بدان ناچارم'»!!

ایرانیان به دو گونه شاهی و فرمانروایی باور داشتند. هوپاتخشایی (پادشاهی نیک) که ویژهٔ فریدون و منوچهر و زَوْ و کیقباد... بوده است و دشپاتخشایی (پادشاهی بد) که ویـژهٔ ضـحاک (بیوراسـب) و افراسیاب و اسکندر بوده است.

و چون بزرگمهر با چنین روشنی پادشاهی هنگام ساسانیان را بدپادشاهی مینامد، و آنانرا همپایهٔ ضحاک و اسکندر میخواند، بایستی سنجیدن که با چنین سخنان، چگونه آتش رشگ و خشم در مغز کسری زبانه میکشد!

举

چنین شد، و کسری به بهانهای سخت سست و شرمآور... بزرگمهر را به بند و زندان افکند:

چو بیدار شد شاه و او را بدید کزآنسان همی لب بدندان گزید

گمانی چنان برد، کاو را؛ بخـواب خورش، کرد؛ بر پـرورش بـر، شــتاب ًالِ

و با چنین گمان، فرمان بزندانی کردن بزرگمهر در خانهٔ خودش داد، و پس از چندی، بدو؛ پیام فرستاد که با فروافتادن از آن پایگاه و آبروی؛ چونی؟ و بزرگمهر پاسخ داد:

كه حال من از حال شاه جهان فراوان به است، آشكار و نهان

پس کسری فرمان بفرستادن بزندانش داد، و چون پس از چندی از روزگار او پرسید، پاسخ آن بود: «که روز من اَسانتر از روز شاه»!

آنگاه کسری فرمان داد، تا آن دانای بزرگ روزگاران در تنوری تنگ آهنین که اندرون آن از همه سو میخ تیز کار گذاشته بودند، جای دادند... و:

نبد روزش آرام و شب، جای خواب تنش پر ز سختی، دلش پرشتاب

باز دل کینهور کسری را آرامش نبود، و پرسش چنین کرد که:

بگویش که چون بینی؟ اکنون تنت! که از میخ تیـز اسـت پیراهنـت!

و پاسخ چنین یافت:

کے روزم بے از روز نوشیروان

چو برگشت و پاسخ بیاورد مرد زگفتار شـد، شـاه را، روی؛ زرد!

و آن انوشهروان در آن تنور آهنین جان بداد، و روانش چنان بپرواز درآمد، کمه بسا دگرگسون شمدن

۱- در این باره بهنگام گزارش کارنامه اردشیر بابکان سخن گسترده تر می آید.

۲- مرا شرم می آید که این سخن را گزارش کنم، اما چون بیگمانم که بسا از جوانان آنرا درنمی یابند، از گزارش آن ناچارم:
 چون کسری از خواب بیدار شد، و دید که بزرگمهر لب بدندان می گزد، گمان برد که در خواب، از او؛ بادی بر جَسته است!... ای وای!!

آیین ایران، جایگاه او، همواره بر آسمان اندیشهٔ ایرانیان پرتوافکن است، و گفتارش همچون چراغی روشن، فرا راهِ رهروان اندیشه و دانش و خرد، رهنمای است و جانفزای.

\*

پیدا است که ایرانیان با از دست دادن چنان آموزگار بلندپایگاه، از کردار کسری رنجیدهاند و نرمنرم، زمزمههای ناخرسندی مردمان بگوش شاه رسید، و او که خشمگین از گفتارهای آزادیخواهانهٔ بزرگمهر، ویرا با چنان پادافره سخت بکشت، ناچار؛ آن افسانهٔ یاوه را پیش کشید، و دبیران مزدور دربار نیز بدان پروبال دادند، و بزرگمهر را کور کردند، تا جانش را پایدار نشان دهند و افسانهٔ هقهٔ قیصر روم و گشادن آن را ساختند، تا در پایان، شاه از بزرگمهر دلجویی کند، و بزرگمهر همچنان؛ یایگاه بلند کسری را بستاید:

ندارد پشیمانی و درد، سود چه شاه و چه موبد چه بوزرجمهر همیشه ز درد و غهم آزاد باد! بدو گفت کاین، بودنی کار بود چو آید بدو نیک، رای سپهر دل شاه نوشیروان شاد باد!

#### نمونهای دیگر:

بزرگمهر در پیشگفتار یادگار بزرگمهر، از کنش و فرمایش «هنگام خدایان» یاد می کند، و ایس سخن نشان می دهد که بزرگمهر، تنها؛ در هنگام کسری، بکارهای دیوانی نمی پرداخته است، و دستِکم در هنگام یک پادشاه دیگر نیز، خویشکار بوده است زیرا که اگر تنها در هنگام انوشیروان می زیست، نشایستی از «خدایان» [= پادشاهان] یاد کردن از سویی وی بهنگام کسری کشته شد، پس می بایستی پیش از کسری نیز بکارهای دیوانی، گمارده بوده باشد! و بر این بنیاد داستان خواب کسری و گزارش آن از سوی بزرگمهر و کودک دبستانی، از افزوده های هنگام کسری است، تا بیاری ایس داستان کودکانه، نشان دهند که آن دانای روزگاران که بفرمان کسری کشته شد، بر دست خود وی نیز بپایگاه بلند بر کشیده شده بود!

#### نمونهای دیگر:

دربارهٔ بهرام پورگشسب پهلوان آزادهٔ ایرانی است.

با گفتار فرود آمدن پرموده از دژ، پس از رسیدن نامهٔ زینهاری هرمزد بمیدان سخن اندر شویم: فرود آمد از دژ، سرافراز مرد باسپ نبرد اندر آمد چو گرد همیرفت با لشگر، از دژ براه نکرد ایچ بهرام یل دا نگاه

چو آن دید بهرام، ننگ آمدش فرســـتاد و او را پیـــاده بـــراه پر از خشم، بهرام گفتش: «چنین که بیخواهش من، سر اندر نهسی چنین گفت پرموده او را، که من كنون بى منش زينهارى شدم بدین روز هم نیستی؟ خوش منش برآشفت بهرام و شد سرخ (شوخ) چشم به تیزیش یک تازیانه بزد ببستند هم در زمان، پای اوی چو خراد برزین چنان دید، گفت بیامــد بنــزد دبیــر بــزرگ بیک پشه، از بُن ندارد خرد ببایدش گفتن، کزین چاره نیست بگفتند؛ که :«این رنج، دادی بباد بدانست بهرام، کان بود زشت یشیمان شد و بند از او برگرفت

اُگر چند، شاهی بچنگ آمدش بياورد يويان به ييش سياه شما را است؟ آیین بتوران و چین! براه، این نباشد مگر ابلهی سرافراز بودم به هر انجمن در اوج بلندی، بخواری شدم که پیش من آوردی، ای بـدکنش!» ز گفتــــار پرمـــوده آمـــد بخشـــم بدانسان که از ناسهزایان سهزد یکی تنگ خرگاه شد، جای اوی که: «این یهلوان را، خرد نیست جفت!» بدو گفت کـ :«این پهلوان سـترگ؛ ازیرا کسی را بکس نشمرد ورا بدتر از خشم، پتیاره نیست، سر نامور، پر ز آتش مباد» بآب اندر افکنده شد، خشگ خِشت ز کردار خود، دست بر سر گرفت

دنبالهٔ داستان آنست که پرموده را با اسپی بستام زرین روانهٔ تیسفون میکند، و حود ببدرقهٔ او میرود و بهنگام پدرود، از وی خواهش میکند که از آن داستان نزد هرمز سخن نگوید، و پرموده با سخنان درشت بدو پاسخ میدهد:

چو بشنید بهرام، شد زردروی بترسید از آن تیز و خونخواره مرد ببهرام گفت ای سیهدار شاه

نگه کرد، خراد برزین بدوی که او را ز باد، اندر آرد، بگرد بخور خشم و، سر بازگردان ز راه

پس از بازگشتن پرموده از تیسفون بهرام کار خوراک اسپان و همراهان او را سامان میدهـد و بـه پذیرهٔ وی میرود و چند روز نیز او را بدرقه میکند:

نکرد ایچ خاقان، بدو در، نگاه

همسى راند بهسرام، با او بسراه

۱- بدرقه واژهای ایرانیست، برآمده از پَت پهلوی = به در زبان فارسی و «رقه» دگرگون شدهٔ رِکّه کردی = راه، و بر روی هم «بـراه فرسـتادن»

که یکسروز پرمسوده او را نخوانــد

که برگرد، چون رنج دیدی بسی

بدینگونیه بیا او سیه منیزل برانید چههارم فرسستاد خاقسان کسسی

بیگمان این گفتارها سرودهٔ فردوسی است، چنانکه بر هیچ بند آن نشاید انگشت نهادن... اما با چنین پیشینه، سخت شگفت می نماید که بهرام، پس از فریبکاری خسرو، و پیوستن سپاهیانش بسپاه او، به ری بازمی گردد:

ببود و برآسود و زانجا برفت

و شگفتی بدانهنگام فزونی می گیرد که:

که چون او سوی شهر ترکان رسـید

ز گُـردانِ بيـداردل ده هـزار

چو خاقان ورا دید، بر یای جست

بپرسید بسیارش از رنیج راه

بنزديك خاقان خراميد تفت!

بنزدیک خاقان و شیران رسید پذیره شدندش، گزیده سوار ببوسید و بسترد رویش بدست ز جنگ و ز پیکار شاه و سپاه

خاقان، با چنین گشادگی چهر، و با چنین پذیرش و مهر، او را در کشور خویش می پذیرد و او را سروری میدهد دخت خویش را بدو به همسری می دهد، و چون خراد بُرزین از سوی پرویز برای برانگیختن خاقان به کشتن بهرام می آید، ویرا خوار می کند:

بدو گفت: «زین سان سخنها مگـوی

نی ام من بداندیش و پیمان شکن

که تیره کنی، نـزدِ مـا، آبِ روی که پیمانشکن، خـاک یابـد کفـن

اما چون «قلون» بچارهٔ «خراد برزینِ» دژآگاه، بهرام؛ پهلوان ما را میکشد، بهرام بهنگام درگذشتن از جهان، نامهای برای خاقان مینویسد، تا یاران خویش را به خاقان سیارد:

تو این ماندگان را ز مــن یــاد دار

که من با تو، هرگز نکردم بـدي

ز رنج و بلو دشمن، آزاد دار همه راستی جستم و بخردی!

خردمندان را بایستی اندیشیدن که چون است؟ که بهرام بهنگام پدرود با خاقان، دمی چند پیش از مرگش، چونین سخن میگوید که هیچگاه از سوی من بر تو بدی نرفته است!!

این گفتارِ واپسین بهرام، بر چندان سخنان افزوده بشاهنامه روشنی میافکند که بهرام هیچگاه بسر پرموده خشم نگرفته است و ویرا بتازیانه نکوفته است و پای در بند، به خرگاهی خُرد نیفکنده است، و همهٔ آن گفتارها دربارهٔ سرسنگینی پرموده با بهرام و نهندیرفتن نوید و خرام او؛ افنوده بشاهنامه است! اما از سوی چه کس؟ ...از سوی دبیران مردورِ زمان هرمز، تا چندان مردی و مردانگی و هوشیاری بهرام، پهلوان ما را، زیرِ پردهای از تباهکاریهای دربار ساسانی و سیهکاریهای هرمزد، و پاداش او را که برای بهرام جامهٔ زنان و دوکدان و پنبه فرستاده بود، با چنین داستان، بپوشانند.

\*

دستی دیگر که در داستان بهرام پورگشسب بـردهانـد، آنست کـه ویـرا؛ مـردی از دوردست، و ناشناخته و گمنام آوردهاند، که کس؛ نام و آرام و شهر او را نمی شناسد، و با گفتار پیر مهران سـتاد، از روی گفتهٔ اخترماران دربار خاقان [پدربزرگ هرمزد] بهنگام پیشگویی دربارهٔ هرمز، چنـین مـیگوینـد که:

از ایسن دختر و شاه ایرانیان یکی مهتر آید چو شیر ژیان ببالا بلند و ببازو و ستبر بمردی چو شیر و به بخشش چو ابر

چنین گفتار بازگونهٔ آنست که بزرگان ایران دربارهٔ هرمز، به کسری میگویند:

که آن ترکزاده (هرمز) سزاوار نیست کس او را بشاهی خریدار نیست که خاقاننژاد است و بدگوهر است بیلا و دیدلر (رخساره) چون مادر است

از بالا و دیدارِ ترکان زردپوست در گفتار خاقانی شروانی بدانهنگام که در سوگ امام محمدیحیی نیشابوری که بر دست غزان کشته شد، چنین یاد شده است: جُوقی لئیم یک دو سه کژ سِیر و کـوژ سـار

چون پنج پای آبی و چون چارپای خاک گروهی پست که چون پنجپای آبی (خرچنگ) کژکژ براه می روند، و چون چارپای خاک (خر) پشتی کوژ دارند.... ا

卆

گفتار افزایندگان پس از آن ستایش نادرخور از هرمز، چنین است که مهرانستاد بدو میگویـد کـه بدنبال کسی بگردید که:

یکی کهتـری باشـدش دوردسـت سواری سـرافراز و خسروپرسـت

۱- این گفتارها را با گفتارِ اروپاییانی که ترکان و مغولان را از نزدیک دیدهاند بسنجیم:

<sup>«</sup>هیکل درشت و قامتِ کوتاه و بالاتنهٔ ستبر و سری بیاندازه بزرگ به آنها هیبت و شکلِ دیو داده».

گفتار سیدوان آپولینر، امیراتوری صعراتوردان، رنه گروسه، عبدالحسین میکده، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، چاپ دویم، ۱۳۶۵، رویهٔ ۱۵۰ همردمی که عرض و طول جمجمهٔ آنها تقریباً مساوی است و بینی پهن شدهای دارند که گویی عضوی زاید و له شده است... گونههایشان برآمده است ولی دیدگانشان چنان در قعر چشمدان فرورفته که گویی در غاری جای دارد؛.

حمان رویههای ۱۵۰ و ۱۵۱

همغولان دارای بدنی قوی، قد متوسط و صورت پهن و چشمهای مورتب، بینی و پیشانی مسطح بودند. ریش آنان کم و تُنک بوده.

تاریخ مغول در ایران. برتولد اشبولر. معمود میرآفتاب. شرکت انتشارات علمی و فرهنگی. چاپ دویم. ۱۳۶۵. رویة ۴۴۴ «گردن و بازوان مغولان دراز، سینهٔ آنان پهن و پاهای آنان کو تاه بود».

بیالا؛ دراز و باندام؛ خشگ قوی استخوانها و بینی بزرگ

\*

نشان جست باید ز هـ ر کشـوری بجوییــد و او را بجـای آوریــد

اگر مهتری باشد، ار کهتری همه رنجها زیر پای آورید

بگرد سرش، جعدمویی چو مُشک

سیه چرده گردی دلیر و سترگ!

\*

که بر آخور اسپ سالار بود همه شادی شاه بُد کام اوی که داد این ستوده بگردنکشان؛ سواری سرافراز و پیچنده اسب یکی مرزبان گشت با کوس و فیل

یکی کهتری نامبردار بود کجا، زاد فرخ بدی نام اوی بیامد بر شاه و گفت: این نشان؛ ز بهرام چوبینه، پورگشسب که دادی ورا بردع و اردبیل

این گفتار را، که از دیدگاه سخن آراسته مینماید چند نادرستی همراه است:

یک: مهرانستاد بهنگام رفتن بخواستاری دختر خاقان پیر بوده است:

كجا نام او بود مهرانستاد

گزین کـرد پیـری خردمنـد و راد

紫

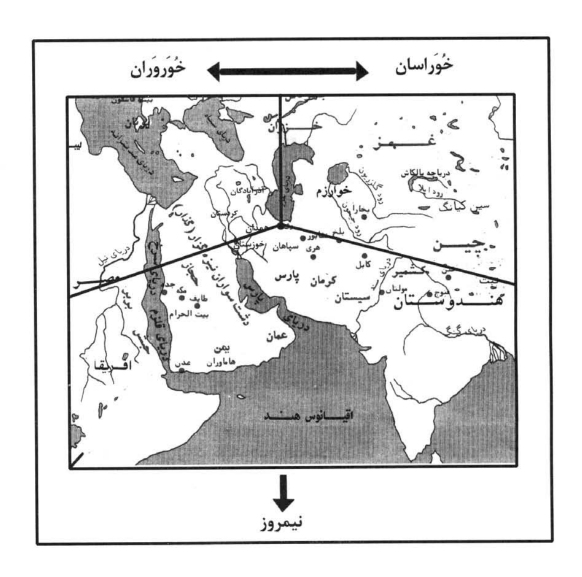
پس از گزیدن دختر خاقان:

بدو گفت خاتون، که ای مرد پیس نگویی همی یک سخن، دلپذیر! چون مهرانستاد را بدانهنگام هشتاد ساله پنداریم، از آنجا که هرمز نیز پسر بزرگ کسری بوده است، کسری را بایستی پیرامون سالهای بیست، زناشویی کردن. چون کسری را پنجاه سال پادشاهی بود، و ده سال پس از پادشاهی وی، خاقان بسوی ایران یورش آورده بود، در چنین هنگام مهرانستاد بایستی یکسدوچهل ساله بوده باشد، و این شگفت مینماید! پس، دبیران؛ نام مهرانستاد را از برای آبرو، و آزرمی که آن پیر بهنگام خود داشته است، پس از مرگ او نیز بداستان افزودهاند تا بدان، استواری بیشتر دهند!

دو: بهرام پورگشسب از بزرگان ایران، و مرزبان ری بود و نژاد به «میلاد» پهلوان ایران باستان پیوسته داشت، و نشاید ویرا بینام و نشان نامیدن!

سه: ری یکی از باستانی ترین شهرهای ایران بود، و در میانهٔ کشور جای داشت و نشاید آنرا دوردست خواندن. **چهار**: برای آنکه سستی این داستان بیشتر نمایانده شود، بایستی یادآوری کردن که ایران را در زمان باستان سه بخش بوده است.

- ۱- خراسان (→ مشرق) خراسان امروزین و بخش فرازین افغانستان و تاجیکستان، تا مرز ری.
- ۲- خوروران (→ مغرب) آذربایجان و اران و گرجستان و ارمنسـتان و
   کردستان و لرستان، تا مرز ری.
- ۳- نیمروزان از سوی کابل و قندهار تا کرمان و پارس و سپاهان و خوزستان، تا مرز ری!



این نگاره بر بنیاد «نامهٔ شهرستانهای ایران» فراهم آمده است، و در خماپیچ سرگذشت دور کرانهٔ ایران باستان تا هنگام هخامنشیان، پایتخت خراسان چند بار دیگر شد؛ آمل ← نَمُوتَر (دره گز کنونی) ← زَو یا زاب (نزدیک به تربت حیدریهٔ کنونی) ← تـوس ← بلخ ← ریوند (نزدیک به نیشابور کنونی).

بر پایتخت خوروران نیز چنین گذشت.

قزوین ← آذربایجان ← مرز بهمن (مانا در گفتار اروپاییان) ← همدان!

اما شهرِ کهن «ری» (در اوستا (الا به الا رگ (روشن، فروغمند) همواره در
میانهٔ ایران پایبرجای بود، و دروازهٔ یگانهٔ هر سه بخشِ ایران بشمار میرفت
و پس از اسلام نیز چنین جایگاه و پایگاه را داشت، از آنجا که چون
خاقانی شروانی نخواست که در آذربایجان ماند و به ستایش شروانشاه
پردازد بسوی خراسان روان شد، اما پیشکاران خوروران بفرمان شروانشاه در
ری، او را نگاه داشتند و پروانهٔ گذر از ری، بسوی خراسان را بدو ندادند، و
خاقانی چکامهٔ بلندی در گله از کار کارگزاران خوروران (و در پرده؛ از
شروانشاه) سرود که با این سخن آغاز میشود:

چه سبب سوی خراسان شدنم نگذرانم؟

عندليبم، بكلستان شدنم نكذارند!

اگر چنین بوده است، بایستی کارگزاران خراسان و نیمروزان نیز در ری بوده باشند و آن دروازه بزرگ میانین ایرانشهر، کانون پیوند همهٔ بخشها و شهرها بود و بهمین روی است که در «اوستا» نیز از ری با پاژنام «ری دارندهٔ سه نژاد» یاد شده است.

«من که اهورامزدا هستم، در بهترین جایگاهها و شهرها، دوازدهم «ری» را بیافریدم که دارنده سه نژاد است.» ۲

بر این بنیاد، «ری» یگانه شهر استوارِ میانهٔ ایرانشهر، را نشاید دوردست نامیدن، و مرزبان آن شهر را که پشت درپشت، به پشتیبانان و پهلوانانِ ایران

۱- اسیو ب سهرلوسد ب سفلم ، متنهای پهلوی، همان، رویههای ۲۴-۱۸.

باستان پیوسته بوده است، ناشناس خواندن.

پنج: همین یکبار است که در شاهنامه، از بالای بلند بگونهٔ «بالای دراز» یاد شده است و این، کژه گویی گفتارِ مزدوران هنگام هرمز یا خسرو دویم است، که از هرمزد، آن کژهٔ کژروش «بالای بلند، و بازوی ستبر» برآوردهاند، و از پهلوانی چون بهرام، که دلاوری و زور و بازو و کاردانی اش تنها به رستم میماند، با بالای دراز یاد کردهاند.

شش: اندامِ خشک چگونه باشد؟ کسی را که با یک تیر (و در اندیشهٔ من بسا یک یورش با نیزه) سپاه سهسدهزاری ساوهشاه را شکست، و با سپر، راه را بر نیزهٔ کوت رومی بست، چگونه می توان «خشگاندام» نامیدن؟

هفت: ایرانیان در همهٔ هنگامها، تا پس از جنگ جهانی دویم، همگان، چه مرد و چه زن، سر را با شال و کلاه می پوشاندند، و با سرِ برهنه راه رفتن را گناه می دانستند، از آنجا که شاید از سرِ آنان مویی بر زمین ریزد و سپندارمز زمین را ناپاک و آلوده سازد! پس افزایندگان چگونه دریافتند، که گردِ سر او را «مویی پیچنده» پوشانده است؟!

هشت: چون از استخوانهای نیرومند او یاد می شود، چنین می نماید که تن او را گوشت و ماهیچه و زور و رزم آزمایی نبوده است.

نُه: افزایندگان؛ با سترگی و بی آزرمی و بسی شسرمی، پهلسوان بسزرگ ایسران را «سترگ» می خوانند، و ننگ بر آنان باد!

ده: پس از این گفتار، باز بهرام پهلوان را چنان ناشناس میخوانند، که می بایستی با چنان نشانه ها، گردِ جهان بپویند، و از وی نشان بجویند.

یازده: بهرام پشت درپشت، مرزبان ری بوده است، و او نشایستی به بردع (برته) و اردبیل فرستادن!

دوازده: اگر نام خانوادگی بهرام، چوبین بوده باشد، میبایستی که برادرش «گردوی» را نیز گردوی «چوبینه» خوانند که هیچگاه چنین نیامده است. چوبینه خواندن بهرام پورگشسب برای خوارداشت او، و همانند کردنش به مرغ چوبینه است که گردن و نوک و پاهای دراز دارد! بدین گفتار لغتنامهٔ دهخدا بنگریم:

«چوبین: کاروانک پرندهایست شبیه بمرغ خانگی (برهان) هوبره و کار و انک»

لغتنامه: ص ۲۷۸

«کاروانک یرندهایست گردندراز، پیوسته در کنارههای آب نشیند.»

لغتنامه: ص ۱۴۹

دبیران مزدور دربار هرمز این سخنان را دربارهٔ بهرام فراموش کردهاند:

خُنُک باد کاو چون تو فرزنــد زاد

سهبد تویی هم سهبدنژاد

گفتار بهرام سیاوشان به بهرام

که خود جاودان، زندگی را سزی بدین کتف و یال و بر پهلوان اً زو دشمن شاه، زیر و زبر

بدو گفت موبد که جاوید زی بدین برز بالا و روشسنروان نباشــد مگــر شــاد و پيروزگــر

گفتار موبد به هرمز بهنگام جنبش بهرام پورگشسب

و نیز این گفتار هرمز را:

ز هر گونهای دیدهای کارزار

چنین گفت بهرام را شهریار

افزایندگان، پای را از این پیشتر نهادهاند، تا آنجا که آوای مردانهٔ بهرام را که لرزه به سهسدهزار سپاه ساوهشاه افکند، به آوای مرغ چوبین همانند کردهاند:

به سوری که دَستانش چوبین بـود چنان دان که خوانی نـوآیین بـود!

از آفتاب روشنتر است که مرزبان ری، بزرگترین شهر ایران میانین، می بایستی روشناس (= معروف) بوده باشد، اما چند سخن دیگر، بدین گفتار یاری میرساند:

- برادر بهرام «گردوی» یکی از نزدیکان خسرویرویز بود، و در همه کارها بیاری گستهم و بندوی و خسرو می پرداخت، و چون او یکی از نام آوران دربار ساسانی بشمار میرفت، چگونه شاید که برادر بزرگهِ وی ناشناس بوده و از دوردستش آورده باشند؟
- چون از سوی خسرو، فرمان نبرد با بهرام، به نستوه، یکی از يهلوانان ايران داده شد:

همی راند نستوه، دل پسر ز درد نبد مسرد بهسرام، روز نبسرد! اگر نستوه را آشنایی با بهرام نبود، از کجا میدانست که در میدان یارای نبرد يا او را ندارد؟ چون «بهرام سیاوشان» با فریب بندوی، آهنگ کشتن به رام کرد، و زره زیر جامه پوشید:

که بهرام را خواستی، زیر خاک!

که از شوی، جانش پر از کینه بود

که تمن را نگهدار و فریادرس

برافکند بند زره را گرره

تو، گر خویش از او، دور داری، سزد

زنی بود بهرام یل را، نه پاک
به دل، دوست بهرام چوبینه بود
فرستاد نزدیک بهرام، کس
که بهرام پوشید، پنهان، زره
ندانم که در دل، چه دارد ز بد

با این داستان، بهرام نه تنها میان مردان و پهلوانان، روشناس بوده است، که زنان نیز از پهلوانی و آهنگ و فرهنگ، و چهرهٔ مردانهاش آگاهی داشتهاند، که زنی، از بانوان بزرگان تیسفون، در نهان، دل بدو می بندد!

💠 باز، در داستان فرستادن قلون بمرو؛ خراد برزین بدو میگوید:

به نیکاختر و فال گیتی فروز نگـهداشتسـتیم بسـیار سـال

نگـــهدار از مــــاه، بهــــرامروز

وی آنـروز را شــوم دارد بفــال

این گفتار، مُهرِ پایانین بر افسانهٔ دروغین ناشناس بودن بهرام پورگشسب است، زیرا که نشان میدهد که بزرگان ایران از سالها پیش میدانستهاند که بهرام، در روز بهرام به پرهیز مینشیند!

دیگر نویسندگان نیز از بهرام بگونهٔ یک پهلوان بزرگ یاد کردهاند،
 از آنمیان گردیزی:

«پس هرمز بهرام چوبین را که مرزبان ری (→ نیز مسعودی و تبری) بود نَبَسهٔ (نبیرهٔ) گرگین میلاد بود و از فرزندان آرش بزرگ بود، از کنارهٔ پادشاهی بخواند برای جنگِ مَلِکِ ترکستان

#### گردیزی، همان، رویهٔ ۹۰

این گفتار آشکار است و نشان می دهد که پهلوان ما در همهٔ ایران روشناس بوده است و همه از وی و نژاد وی بنیکی یاد کردهاند اما افزایندگان زمان هرمز یا خسرو دست بشاهنامه اندر برده و او را ناشناس نمایاندهاند.

در گفتاری که میان بهرام و خسرو میگذرد، بهرام؛ خود، چنین میگوید: بزرگی من از پارس، آرم به ری نمانم کزین پس بود نام «کی» کنم زنده آیین میلاد را چو جنگ آورم، آتش سرکشم برافرازم اندر جهان، داد را من از تخمهٔ نامدار آرشم

#### نمونهای دیگر

پیدا است که چون خسروپرویز بیاری خالان خویش؛ گستهم و بندوی، هرمز را بکشت، سخنِ رازآلوده؛ میان اندیشه و زبان مردمان می گذشت، و نرم نرم بگوش خسرو نیز رسید که از شاهان، یکی ضحاک بود که کمر بمرگ پدر بست، و دیگری خسرو است که پدر کور خویش بکشت... پس خسرو برای پوشاندن آن کار اهریمنی به اندیشهای اهریمنی دیگر چنگ انداخت، و «بندوی» خال مهربان خویش را که با جانسپاری او، خسرو بیادشاهی رسیده بود، در یک انجمن سور و مَی و شادمانی، با بریدن دست و پای بکشت... آنگاه فرمان داد که گستهم خال دیگر خود را که همواره یاور وی بود، شبانگاه؛ در جامهٔ خواب خفه کردند، تا نشان از آن باشد که خسرو، کین پدر خویش را از کُشندگان وی بازخواسته است... اما سخنان رازآلوده همچنان در گردش بود، و خسرو چارهای دیگر اندیشید... و آن، چنان بود که کور شدن هرمز را کاری خدایی درشمارآورند که کسری نیز پیش دیگر اندیشید... و آن، چنان بود که کور شدن هرمز را کاری خدایی درشمارآورند که کسری نیز پیش دیگر اندیشید... و آن، چنان رویداد را از پیش دیده بوده است!

داستان چنانست که چون هرمز بپادشاهی رسید، بزرگان دربار پدر را یکی پس از دیگری بکشت، و از همه سهمگین تر آن بود که چون در انجمن بزرگان، «بهرام آذرمهان» گواهی به بدی «سیمای برزین» میدهد سنخنش چنین است:

> برِ تخت شاهی، بزانو نشاند که را زیبد و، کیست با فرهی؟ زبان، پاسخش را بیاراستیم بشاهی کس او را خریدار نیست ببالا و دیدار (چهره)، چون مادر است

چو کسری مرا و ترا پیش خواند بپرسید، کاین تخت شاهنشهی همه یکسر از جای برخاستیم که این ترکزاده، سزاوار نیست که خاقاننژاد است و بدگوهر است

پس، هرمز هر دوان را بزندان می فرستد، سیمای برزین را همان شب می کشند، و بهرام آذرمهان را که چنان دشنام آشکار به هرمز داده بود، نمی کشند، و پس از چندی بهرام پیام می فرستد که رازی دارم که باید با تو در میان نهم، و هرمز؛ بهرام را به پیشگاه می پذیرد:

که ما را، بدان؛ روزگارِ بهی است!» یکی ساده صندوق دیدم سیاه بدو گفت: «برگوی کان پند چیست؟ چنین داد پاسخ که: «در گنج شاه (کسسری)

نبشته است بر پرنیانی سپید بخط پدرت آن جهاندار شاه چو هرمز شنید آن، فرستاد کس که در گنجهای پدر، بازجوی هماکنون شب تیره نزد من آر

بدان باشد ایرانیان را امید ترا اندر آن کرد باید نگاه بنزدیک گنجور فریادرس یکی ساده صندوق و مهری بر اوی فراوان به جستن مبر روزگار

جهاندار صندوق را برگشاد نگه کرد پس، خط نوشیروان که هرمز به ده سال و بر سر دو سال از آنپس پر آشوب گردد جهان پدید آید از هر سویی دشمنی دو چشمش کند کور، خویش زنش

فراوان ز نوشیروان کرد یاد نبشته بر آن رقعیهٔ پرنیان یکی شهریاری بود بیهمال شود نام و آواز او در نهان یکی بیدنژادی و اهریمنی ازآنیس برآرند، هوش از تنش

خسرو با چنین داستان، گناه را از خویش دور کرد، و بر گردن خالان خویش افکنـد، و پـیش.بینـی مرگ هرمز را از سوی کسری، به کاری بودنی (= مقدر) همانند کرد!

با چنین داستان ساختگی، پرسش چنین است:

یک: چرا هرمز، در همان شب فرمان بکشتن سیمای برزین که دوستدار وی نیز بوده است؛ داد، و بهرام را که از آغاز با وی دشمنی کرده بود و در انجمن بزرگان ایران نیز آشکارا بدو دشنام داده بود، چندی در زندان نگاه داشت و نکشت؟

دو: اگر کسری چنین پیشبینی کرده بود، چرا پادشاهی را پس از خود، به هرمز سپرد؟

楽

خسرو، باز بیکار ننشست و در افزوده ها بهنگام گریز به روم، خود را به راهبی رومی رسانَد که او همه کارهای خسرو، از آنمیان کشتن پدر را ایزدی درشمار آورد، و کشته شدن خالان او را نیسز که ایزدی مینمود، پیشبینی کند!

چنین نیرنگها از سوی خسروپرویز که در شاهنامهٔ زمان پدر خویش نیز برای گناهکار نشان دادن او، دست برد، برای او سودی نبخشید و ایرانیان ویرا برافکندند و کشتند و اکنون نیز پس از چهارده سده گناه او روشن و آشکار است، و رویدادهای دیگر شاهنامه، راستی را از پس پسردهٔ نیرنگ نشان میدهد!

#### نمونهای دیگر

دیگرنمایی داستان کشتنِ مزدک و مزدکیان است، که چنان وانمود کردهاند که مزدک در انجمن موبدان ایران در پاسخ فروماند و شکست خورد...

اگر چنین می بود، بس می نمود که مزدک را همانجا بگیرند و بزندان برند، اما پایان داستان در شاهنامه، همانند پایان داستان در سیر الملوک خواجه نظام الملک است که:

مرآن مردمان را پراکنده کرد زبر، پای و سر زیر، آکنده سخت بدرگاه باغ گرانمایه شو» که بیند مگر در جهان، بارور برآمد بناگاه از او یک خروش

همه گرد بر گردِ آن، کنده کرد بکِشتندشان هم بسان درخت بمزدک چنین گفت کسری که: «رو بشد مردک و باغ بگشاد در همآنگه چو دید، از تنش رفت هوش

و این سخن نشان می دهد که انجمنی در میان نبوده است، و مزدکیان را با نیرنگ بفریفتند و بجشن فراخواندند، و پس از جشن آنان را در گروه های بیست بیست، به باغی بردند و سروتن آنان را در چاله هایی که پیشتر کنده بودند در زمین فروکردند، چنانکه پاهای ایشان در هوا بود، و مردک را از آن آگاهی نبود چنانکه در سیرالملوک آمده است:

... از امروز تا سه ماه از دور و نزدیک بفلان هفته و فلان روز همه بسرای ما حاضر آیند و ما از امروز تا آن روز میعاد برگ ایشان از سلاح و چهارپای هرچه باید می سازیم و راست می کنیم چنانکه هیچ کس نداند که ما بچه کار مشغولیم. و روز میعاد، خوانی بفرماییم نهادن چندان که ایشان همه بر آنجا نشینند و هنوز زیادت باشد. چون طعام بخورند از سرای بسرای تحویل کنند و بمجلس شراب آیند و هرکس هفت قدح بخورند، پنجاه پنجاه و بیست بیست را خلعت می پوشانند در خورد هر کس تا همه از این خلعت پوشیده گردند. و چون شب اندر آید هر که سلاح تمام دارد خود بها و نعمه و هر که ندارد زراد خانه بگشایند و همه را سلاح و زره و جوشن دهند. و هم در آن شب خروج کنیم، هر که در این مذهب آید امان دهیم و هر که نیاید او را بکشیم. قباد و مزدک گفتند «بدین مزیدی نیست.» همه بر این هر که نیاید او را بکشیم.» قباد و مزدک گفتند «بدین مزیدی نیست.» همه بر این بفلان ماه و روز بحضرت حاضر آیند با سلاح و برگ و با دلی قوی که کار بکام ماست و پادشاه پیشرو ماست.»

بسر وعده دوازده هزار مرد حاضر آمدند و بسرای پادشاه شدند. خوانی دیدند نهاده که هرگز کس چنان ندیده بود. قباد بیامد و بر تخت نشست و مزدک بر کرسی و نوشیروان میان بسته بایستاد یعنی که «میزبان منم» و مزدک از شادی در پوست نمی گنجید. و نوشیروان هر یکی را بر اندازهٔ او بر خوان می نشاند تا همگنان را بنشاند. چون نان بخوردند از این سرای بسرای دیگر شدند، مجلسی دیدند نهاده که هرگز ندیده بودند. قباد و مزدک بر تخت و کرسی نشستند و ایشان را همچنان بترتیب بنشاندند، مطربان سماع برکشیدند و ساقیان شراب در دادند. چون شراب دوری دو در گشت غلامان و فراشان درآمدند مردی دویست، تختههای دیبا و لفافهها و قصب بر دست نهاده و بر کنار مجلس بایستادند یک ساعت. پس نوشیروان گفت «جامهها در آن سرای برید که اینجا انبوهی است تا بیست بیست و بمیسی را از این سرای در آن سرای می برند و خلعت می پوشانند و از آن سرای بمیدان چوگان می شوند و می ایستند تا همه پوشیده شوند. چون همه را پوشانیده باشند آنگاه ملک و مزدک بمیدان روند و چشم بر او کنند و نظاره کنند. پس بغرماییم تا در زرادخانه باز کنند و سلاح آرند.»

مگر نوشیروان روز پیشین کس بدیه ها فرستاده بود و مردی دویست و سیصد حشر خواسته تا با بیلها بیایند و سراها و باغها و میدانها بروبند و از خس و خاشاک دور کنند و پاک گردانند. چون مردم دیه ها بیامدند همه را در میدان چوگان کرد و در میدان بفرمود تا استوار ببستند. پس ایشان را گفت «خواهم که امروز و امشب دوازده هزار چاه در این میدان بکنده باشید هر چاهی مقدار یک گز و نیم و خاک چاه هم بر کنار چاه بگذارید. و نگهبانان را فرمود تا چون چاه کنله باشند همه را در سراچهای کنند و نگذارند که هیچ کس از ایشان برود. و شبانه مردی چهارصد را در سلاح کرده بود و در میدان و در سراچهای که در میدان داشت بداشته و گفته «هر بیستبیست را که از مجلس در سرای می فرستم شما از آن سرای در سراچه می برید و از سراچه بمیدان و هر یک را برهنه کنید و سرش در چاه کنید تا ناف و پایها در هوا و خاک چاه گردشان فرو ریزید و بلگد بزنید تا در چاه استوار شوند.»

چون جامه داران از پیش مجلس در آن سرای شدند دویست اسپ با ساختهای زر و سیم و سپرها و کمر شمشیرها اندر پیش آوردند. نوشیروان فرمود که «هم در آن

۱- پیدا است که گودی چاه میبایستی کمتر از یک گز بوده باشد، که از سر تا ناف مردی را در خود بگیرد.

سرای برید.» در آن سرای بردند. پس نوشیروان بیستبیست و سیسی را بر می کرد و در آن سرای می فرستاد و ایشان را در سراچه و میدان می بردند و سرنگون در چاه میگرفتند و بخاک میانباشتند تا همه را بدین علامت هلاک کردند. چون همه را در چاه گرفتند آنگاه نوشیروان پدر را و مزدک را گفت «همه را خلعت پوشانیدند و آراسته در میدان ایستادهاند. برخیزید و چشمی برافگنید تا هرگز زینتی از این نیکوتر دیدهاید؟» قباد و مزدک هر دو برخاستند و در آن سرای شدند و پس در سراچه و میدان شدند. مزدک چندانکه نگاه کرد همه روی میدان سربسر بر، پایها دید در هوا. نوشیروان روی سوی مزدک کرد و گفت «لشکری که پیشرو ایشان چون توی باشد خلعت ایشان به از این نتوان داد. تو آمدهای که مال و خواسته و زن مردمان بزیان آری؟ و یادشاهی از خانهٔ ما ببری؟» دوکانی بلند کرده بودند در پیش میدان و چاهی کنده. فرمودند تا مزدک را بگرفتند و بر آن دوکان بردند و تا سینه در چاه کردندش چنانکه سرش بر بالا بود و پایهاش در چاه. آنگاه گرد بر گردش گچ فروریختند تا او در میانهٔ گیج فسرده بماند. گفت «اکنون در گرویدگان مینگر و نظاره میکن.» و پدر را گفت «دیدی رای فرزانگان؟ اکنون مصلحت تو در آن است که یکچندی در خانه بنشینی تا لشکر و مردم بیارامند که این فساد از سسترایی تو است.» پدر را در خانه بنشاند و بفرمود تا مردم روستا را که از جهت چاه کندن آورده بودند دست باز داشتند و در میدان بگشادند تا مردم شهر و لشکری درآمدند و نظاره میکردند و ریش و سبلت مزدک میکندند تا بمرد. و نوشیروان پدر را بند برنهاد و بزرگان را بخواند و بحجت بپادشاهی بنشست و دست بداد و دهش بگشاد. و این حکایت از او بادگار بماند.

¥

یک: پیدا است که بخشی از این گفتارِ خواجه نظام الملک نیز افزوده بداستان است آنجا که پیروان مزدک را جنگ افزار دادند، تا پس از آن مردمان را بکشند! بازآنکه اندیشهٔ مزدک با کشتار همراه نبود.

دو: مزدک خویش را پیامبر نخواند، و چون همهٔ آنانکه دربارهٔ او نوشته اند دشمن او بودند، و هیچیک از آنان نیر گاثاهای زرتشت را نخوانده بودند، گفتار وی را درنیافتند که گفت:

که دانــا، بــر آن پــنج، نفــزود نيــز

بپیچاند از راستی پنج چیز

کجاخشم و رشگ است و کین و نیاز به پنجم که گردد بر او چیره، آز دشمنان نمیدانستند که این پنج چیز که مزدک نام می برد، در گاثاهای زرتشت با نام «پنج دیو» یاد شده است، و خواست مزدک از بردن نام «دانا»؛ همانا زرتشت است. پس مزدک پیرو اندیشهٔ زرتشت بوده است، و میخواسته است که کیش نوزرتشتی را که ایران ساسانی را فراگرفته بود، بسوی اندیشهٔ زرتشت ره نماید، اما دستگاه موبدان را نیرو بر قباد چربید، و بیاری کسری، آن دانای بزرگ را همراه با پیروانش، با چنان ستم و خواری و درد بکشتند که در جهان پیشینه ندارد.

و پاداش بزرگ موبدان ساسانی به کسری آن بود که او را انوشک روان (= روان همواره زنده) خواندند، و هنوز پس از گذر یکهزاروپانسد سال در پناه موبدان؛ نوشیروان، (و نمونهبرداران شاهنامه نوشینروان)ش میخوانند!

#### نمونههای دیگر

کشته شدن مهبود دیگر وزیر کسری و بر باد دادن خانومان وی بود که چون نرمنرم، آوای ناهمرایی ایرانیان بگوشش رسید، داستانی دیگر اندیشید که «زروان» وزیر پسین خود را در کشته شدن او گناهکار بنمایاند، اینچنین که او بیاری یک یهودی که با نگاه کردن، شیر را زهرآلوده توانستی کردن! اندیشهٔ کشتن وی را داشته است!

پس با کشتن زروان و یک یهودی، پروندهٔ کشتار خاندان مهبود را نیز ببست، و دبیران مزدور همهٔ این داستانها را که خرد نمی پذیرد، بشاهنامه اندر کردند.

#### نمونهای ویژه:

بدانهنگام که گنجی از پیشینیان آشکار می شود که آنرا «گنج گاو» نامیدند:

ز زر کرده بر پای، دو گاو میش زبرجــد، بــآخور درون ریختــه

یکی آخوری کرده زرین به پیش به یاقوت سرخ اندر آمیخته...

چون از موبد موبدان میپرسند که گنج از کیست؟

بیام د سرِ موبدان، چون شنید بر آن گاو بر، مُهر جمشید دید بشاه جهان گفت کردم نگاه نوشته است بر گاو، جمشید شاه

پیدا است که داوری موبدان موبد نادرست بوده است، زیرا که بهنگام جمشید [پیش از هفتهـزار سال پیش] هنوز فلز گداخته پدیدار نشده بود، و کهنترین فلز یافت شده در «جارمو» کردسـتان، تکـه مسی است که گداخته نشده است [۱۰۵ر ۱۰ سال پیش]، اما زمان فلز گداخته با پیدا شدن ۵۴ کورهٔ مس در اریسمان کاشان به ششهزار سال پیش بازمی گردد، و از آنزمان تا گداخته شدن فلزهای سخت تر، چون زر و آهن چند هزار سال، زمان گذشت و پیدا است گنجی که در آن، زر نهاده شده است همزمان با جمشید نتواند بودن، اما چون «موبدان موبد» نتوانسته است دبیرهٔ آنرا بخواند، آنرا به باشکوه ترین هنگام ایران، هنگام جمشید رسانده است، و گناه این نادرستی در شاهنامه بر گردن او است که راست نگفت که: «نمیتوانم چنین دبیره را بخوانم».

## اشكانيان

بزرگترین ستم بر شاهنامه و داستان ایران؛ از سوی اردشیر بابکان رفت، بدانگاه که نام زنجیرهٔ شاهنشاهان سرفراز اشکانی و زمان دراز فرمانروایی آنانرا که با داد و آیین و فرهنگ ایرانی همراه بود از شاهنامه فروافکند، و شاهنشاهی بشیوهٔ پادشاهی تیره ها را که از آنمیان یک شاهنشاه برای کشور برمیگزیدند، بگونه ای نادرخور و ناشایست نشان داد، و از پادشاهی خودکامه [در کارنامهٔ اردشیر بابکان با نام بریمیمسوید او خوتاییه «یک پادشاهی»، بگونهٔ یک کار بآیین و ایزدی یاد کرد!

و برای آنکه هیچ نشان از آن زمان فرخنده که شهردار و سردار انجمن شهر و مرزبان... همه با آواز (= رأی) و خواست مردمان شهر برگزیده می شدند، و از شاهنشاه؛ تنها، همرایی می خواستند، برجای نماند، آنچه که از دفتر و دیوان و کاخ و ساختمان و نام و آوازهٔ ایشان پدیدار بود، همه را از میان برداشت چنانکه تا بهنگام پژوهندگان ژرفنگر پس از ساسانی چون ابوریحان بیرونی، مسعودی سپاهانی، ابوالفرج زنجانی... نام و آوازهٔ ایشان پنهان بود، و چنین پژوهندگان که فرمان دستگاه ساسانی بر آنان ستم روا نمی داشت، نام آنان را از زیر انبوهی از خاک و خاکستر هنگامها بیرون کشیدند، تا ایرانیان بدانند، آنانکه ایران را از ستم اسکندر و جانشینانش رهاندند، همانا اشکانیان بودند!

با همهٔ این گفتارها هنوز... از دیدگاه ایرانیان، ساسانیان، دودمانی سربلند و پرآوازه و میهن پرست بشمار میروند، و از اشکانیان با نام [ملوک طوائف] یاد میشود!!

چنانکه تاکنون سه بار کارنامهٔ اردشیر بابکان ترجمه شده است:

۱- بر دست صادق هدایت

۲- بر دست دکتر محمدجواد مشکور

۳- بر دست دکتر بهرام فرهوشی

اما دیده نشد که انگشت بر یکی از دروغهای کارنامه نهند... و آنان نیز همانند دیگران، اردشیر را

۱- در تاجیکستان هنوز بجای رأی، آواز بکار میرود.

شاهنشاهی میدانستند که بر اردوان پیروز شدا... و روزگار خوش برای ایرانیان فراهم کرد!! اما اگر کسی پیدا شود که از ایرانیان بخواهد که در یک گفتار کوتاه کارنامه دودمان اشکانی، و آنگاه دودمان ساسانی را، بنمایاند، بیگمان پاسخی بجز از این؛ نشاید یافتن:

- ♦ اشکانیان، ایران را از دست یونانیان آزاد کردند، و بدست ایرانیان دادند!
- اساسانیان، ایران آزاد را از دست ایرانیان گرفتند، و بدست تازیان دادند!

\*

کارنامهٔ اردشیر بابکان دفتریست در ۶۰ رویه باندازهٔ وزیری که، کمتر بندی از آن هست که نتـوان بر آن انگشت نهادن، و چون چنین کار درخور و اندازهٔ این پیشگفتار نیست، آنـرا در هنگـامی دیگـرگزارش میکنم، اکنون به چند بند آغازین آن میپردازم:

۱- بکارنامهٔ اردشیر بابکان ایدون نوشته بود که پس از مرگ اسکندر رومی ایرانشهر (را) دوسدوچهل کدخدای بود.

چنین نیست و پس از مرگ اسکندر، از سال ۳۲۳ پیش از مسیح، تا ۲۴۸ پیش از مسیح، ۷۵ سال، ایران زیر فرمان جانشینان او بود<sup>۲</sup>، و اشکانیان در این سال سر برافراختند و بخشهای بسیار از ایران را از سلوکیان بازگرفتند.

۲- سپاهان و پارس و بخشهای بدان نزدیکتر بدست اردوان سردار بود.

چنین نیست و همگان دانند که اردوان شاهنشاه ایران بود و بر همهٔ ایران فرمان میراند.

۳- پاپک مرزبان شهریار پارس بود، و از گمارد(گان) اردوان بود.

۴- اردوان به استخر مینشست.

يايتخت اردوان تيسفون بود.

۵- بابک را هیچ فرزند نامبردار نبود.

۶- و ساسان شبان بابک بود، و همواره با گوسپندان بود و از تخمهٔ دارای دارایان بود.

چگونه شاید، در ایران باستان، کسی از نژاد بزرگ بوده باشد، و شبانی کند؟

۱- از روانشاد مشکور، و بهرام فره وشی که بگذریم، صادق هدایت نویسندهٔ تیزنگری بود که بر بنیاد ایسن زبانزد ایرانسی «موی را از ماست می کشید» و سرتاسر نوشته های شگفت او از چنین نگرش؛ داستان میگوید! باری او چرا در برخورد با ناراستی ها و ناهماهنگی های کارنامه خاموش مانده است؟ اندیشهٔ من چنین می نماید که یک گونه خواب ساختگی سهمگین (هیپنوتیزم) در جهان روان است که مردمان را فراگرفته است که در آن خواب، جهانیان، چشم و گوش خویش را بر روی راستی و فروغ بسته، و دل و جان را به تیرگی و دروغ پیوسته اند، و در یک چنین خواب بسا از کژه گویان و دروغپردازان بر جان جهانیان فرمان می رانند، و دل و جان جهانیان شیفته و فریفتهٔ آنان است!

۲- تاریخ ایران، سرپرسی سایکس، دنیای کتاب، ۱۳۷۰، دفتر نخست، رویهٔ ۳۵۰.

اشکانیان

۷- اندر دوش خدایی (پادشاهی بد) اسکندر، نیاکان (او) بگرینز و نهان روشی بودند، و با
گردان شبانان می رفتند.

پادشاهی اسکندر و جانشینانش در ایران پیرامون هشتاد سال بدرازا کشید. پس از آن چرا نهان روشی؟

۸- بابک (نمی)دانست که ساسان از تخمهٔ دارای دارایان زاده شده بود.

بابک مرزبان شهریار پارس، از کجا یک شبان آواره را می شناخت که بداند، یا نداند از نژاد دارای دارایان است.

۹- بابک شبی بخواب دید چنانکه خورشید از سرِ ساسان بتافت و همهٔ جهان روشنی گرفت.
 خرد نمی پذیرد که خورشید جهانتاب از سر کسی بتابد... اما بابک چگونه همهٔ جهان
 را دید که دریابد همهٔ آن روشن شده است.

۱۰ دیگر شب چنان دید که ساسان بر پیلی سپید آراسته نشسته است و هر که اندر کشور پیرامون ساساناند، بدو نماز میبرند و آفرین و ستایش میکنند.

پیرامون یک مرد را نشاید، کشور نامیدن.

۱۱- سدیگر شب چنان دید که آذرفرنبغ و گشسب و بـرزینمهـر بخانـهٔ ساسـان مـیدرخشـند، و روشنی بجهان میدهند.

آذر، آذر است، و نشان نمی دهد که کدامیک آذر آتشکدهٔ فرنبغ است و کدامیک آذر برزین مهر...

چنین است نادرستی های گفتار از آغاز دفتر که تا پایان بهمین سان پیش می رود، اما نادرستی هایی که خرد آنرا نمی پذیرد، یا گزافه گویی و بزرگنمایی دربارهٔ اردشیر است یا سخنانی که با رویدادهای زمان همخوان نیست، و در این گفتار فراوان است. چنانکه «اردشیر (در پانزده سالگی) اندر رسید و تیری چنان به گور زد که تیر تا پر بشکم اندر شد، و از دیگر سوی بگذشت، و گور اندر جای بمرد».

چنین تیراندازی را از بازو و شست پهلوانان بزرگ چون رستم و بهرام گور و بهرام پورگشسب بیاد داریم، و پسرکی پانزده ساله را چنین برویازو و شست و انگشت نیست!

در گریز اردشیر بهمراه کنیزکِ اردوان: «اردشیر دو اسب از اسپان اردوان که هر روز هفتاد فرسنگ میرفتند، زین کرد یکی خود و یکی کنیزک بر نشست و راه بسوی پارس گرفت و بشتاب میرفت».

یک: اسپ را توان رفتن بیش از ده فرسنگ راه در روز نیست.

دو: آنان در پارس بودند، و افزاینده فراموش کرده است که پایتخت اردوان را در

استخر آورده بود و از پارس، بسوی پارس نشاید رفتن!

سه: مگر کاخ اردوان را دروازه و دروازهبان نبود؟ که آنان بتوانند نیمهشبان بآسانی از کاخ بگریزند!

در دنبال کردن اردوان اردشیر را: «اردوان اندرزمان چهارهزار سپاه آراست، و راه به پارس، پی اردشیر گرفت».

یک: آراستن چهارهزار سپاهی «اندرزمان» (= بیدرنگ) نمی شود، و چنین کار را چند روز زمان بایستی.

دو: خرد نمی پذیرد که برای گرفتن دو کس (که یکی از آنان نیز دختری جنگ نیازموده است) یک سپاه؛ با چهارهزار مرد جنگی بیارایند.

سه: «دیوان برید ایران» در همهٔ جهان شناخته شده است، و اردوان را بس مینمود بدیوان برید فرمان دادن که آن دو سوار را گرفته بپایتخت بازآورند!

چهار: باز از رفتن بسوی پارس، از پارس سخن میرود!

بهنگام گریز اردشیر قوچی که بدنبال آنان میدوید، به اسپان رسید، و سوار بر اسب اردشیر شد... «اردوان از دستور پرسید که آن قوچ که با او بر اسب است چه مینماید؟ دستور گفت انوشه بوید. فر کیان به اردشیر رسید و به هیچ چاره گرفتنش نتوان، پس خویش و سواران را رنجه مدارید و اسپان را مرنجانید. چارهٔ اردشیر را از در دیگر خواهید».

یک: فر را که یک پدیدهٔ مینوی است به قوچ ماننده کردن، به افسوسگری (ریشخند)

دو: چگونه شاید که قوچی، تیزتر از اسپ بدود، و بدو برسد؟

«پس سپاه آراست و با پسر خویش به پارس برای گرفتن اردشیر فرستاد.»

چون فر کیانی باردشیر رسیده بود، و گرفتنش نشایست، چرا سیاهی دیگر بـرای گـرفتن وی بــه یارس! فرستادند.

چنانکه گذشت از سرتابیای این داستان ساختگی، همه بدروغ و سخنان شگفتِ نادرخور آمیخته است که نشاید همهٔ آنرا در این گزارش آوردن.

نویسندگان ایرانی پس از ساسانیان چنانکه یاد کرده شد، نام اشکانیان را از میان یادها و یادگارها بیرون کشیدند، اما در شاهنامه بجز از چند نام و چند رج یادی از آنان نشده است، زیرا که اردشیر، نام آنانرا از شاهنامه زدود! اما چرا چنین شد؟

اشكانيان

تنها كسى كه بدين پرسش پاسخ ميدهد، مسعودي سپاهاني است در نامه گرامي التنبيه و الإشراف:

«ایرانیان با اقوام دیگر دربارهٔ تاریخ اسکندر یک اختلاف بزرگ دارند و بسیاری مردم از این غافل ماندهاند، زیرا بطوریکه ما در ولایت فارس و کرمان و دیگر سرزمین عجمان دیده ایم این یک راز دینی و شاهانی است و تقریباً هیچکس بجز موبدان و هیربدان و اهل علم و درایت ندانند و در کتابهایی که دربارهٔ اخبار ایرانیان تألیف کرده اند و در دیگر کتب سرگذشت و تاریخ نیست. قضیه اینست که زرادشت پسر پورشسب پسر اسپیمان درابستا که بنظر ایرانیان کتاب آسمانی است گفته است که از پس سیصد سال ملکشان آشفته شود و دینشان بجا بماند و چون هزار سال تمام شود دین و ملک با هم برود. مابین زرادشت و اسکندر در حدود سیصد سال بوده، زیرا زرادشت بطوریکه از پیش ضمن خبر او در همین کتاب گفتیم در ایام پادشاهی کیبشتاسب پسر کیلهراسب بوده است و اردشیر پسر بابک پانصد سال و ده و چند کیبشتاسب پسر کیلهراسب بوده است و اردشیر پسر بابک پانصد سال و ده و چند تا ختم هزار سال در حدود دویست سال مانده را فراهم کرد و متوجه شد که دویست سال دیگر تمدید کند، زیرا بیم داشت وقتی دویست سال پس از وی بسر رسد مردم باتکای خبری که پیمبرشان از زوال ملک داده از یاری و دفاع آن رسد مردم باتکای خبری که پیمبرشان از زوال ملک داده از یاری و دفاع آن

بدینجهت از پانصد و ده و چند سالی که مابین او و اسکندر فاصله بود در حدود یک نیم آن را کم کرد و از ملوکالطوایف کسانی را که در این مدت باقیمانده شاهی کرده بودند یاد کرد و بقیه را از قلم بینداخت و در مملکت شایع کرد که استیلای او بر ملوکالطوایف و کشتن اردوان که از همهٔ ایشان مهمتر بود و سپاه بیشتر داشت بسال دویست و شصتم پس از اسکندر بوده است و تاریخ را بدینسان وانمود و میان مردم رواج گرفت. بدینجهت میان ایرانیان و اقوام دیگر اختلاف افتاد و تاریخ سالهای ملوکالطوایف نیز بهمین جهت آشفته شد.

اردشیر پسر بابک در آخر فرمانی که برای ملوک اعقاب خود دربارهٔ تدبیر دین و ملک بجا گذاشته این نکته را یاد کرده گوید: «اگر یقین نداشتم که بر سر هزار سال بلیه می رسد پنداشتمی که از فرمان خود چیزها بجای نهاده ایم که اگر بدان چنگ زنید تا روز و شب بجاست بجا خواهد ماند، ولی وقتی ایام فنا بیاید از هوسهای

خود پیروی کنید و رأی درست را بگذارید و بدان را شاهی دهید و نیکان را زبون کنید».

تنسر اموبد اردشیر نیز که دعوتگر و مبشر ظهور وی بوده در آخر نامه به ماجشنس فرمانروای جبال دماوند و ری و طبرستان و دیلم و گیلان این مطلب را یاد کرده گوید: «اگر نه این بود که دانسته ایم بر سر هزار سال بلیه نازل میشود میگفتیم که شاهنشاه برای همیشه کار را سامان داده است، ولی دانسته ایم که بلیه ها بر سر هزار سال است و علت آن نافرمانی ملوک است و بستن آنچه گشاده است و گشودن آنچه بسته است. و این، مقدمهٔ فنائی است که چاره از آن نیست، ولی ما اگرچه محکوم فنائیم باید برای بقا بکوشیم و تا وقت فنا برای بقا چاره کنیم. تو نیز چنین باش وبا فنا بر ضد خودت و قومت یار مشو که فنا چندان قوت دارد که حاجت باعانت ندارد. تو احتیاج داری که خویشتن را بانجام چیزهایی که در خانهٔ فنا مایهٔ باعانت شود و در خانهٔ بقا سودمند افتد وادار کنی و از خداوند میخواهیم که ترا در زین مرحله منزلت والا و درجهٔ اعلا دهد». آ

盎

داستانی که مسعودی سپاهانی، از آن سخن می گوید نیز اندکی بر دست موبدان دگرگون شده است زیرا که آنچه از سوی زرتشت آوردهاند، براست نیست و وی در گاثاهای خود چنین سخن بمیان نیاورده است، و راست آنستکه موبدان ما چون دیدند که ایران، با یورش ضحاک (= بابلیان) از سوی دشت تازیکان یکهزار سال زیر خون و خاکستر و آتش گذراند، و پس از یکهزار سال با خیزش ایرانیان، فرمان بدست ایرانیان رسید، داستانی بساختند که هر هزار سال یکبار هوپاتخشایی (پادشاهی ایرانیان، فرمان بدست ایرانیان رسید، داستانی بساختند که هر هزار سال یکبار هوپاتخشایی پهلوی از همه نیک) پیش می آید و پس از آن یکهزار سال دوش پاتخشایی پدید می آید، و در نامههای پهلوی از همه گسترده تر در زندوهومن یسن داستان یورش سپاه اهریمن، باز از سوی دشت تازیکان، آمده است، و گمان چون اردشیر، آغاز هزاره را از زایش زرتشت گرفت، دید که پایان هزاره نزدیک است، و گمان ایرانیان بر آن خواهد رفت، که وی آغازگر فرمانرواییای شد که زمان آن، با زمان یورش سپاه اهریمن

۱- «نامهٔ تنسر» نیز یکی دفتر ساختگی است که بهنگام ساسانیان برای نیک نمودن کارهای اردشیر از دیـدگاه دیـن نوشـته شـد، و بـا کارنامـهٔ اردشیر بابکان که از دیدگاه داستان (= تاریخ) نوشته شده است، تاکنون دو کار فرهنگی در این زمینه بدست ما رسیده است.

اگر پس از پایان یافتن داستان ایران زمان داشته باشم، یکایک سخنان آن دفتر را خواهم شکافتن، تا ساختگی بودن آن بر همگان آشکار شود. ۲- التنبیه و الإشراف، ابوالحسن علی بن حسین مسعودی، ترجمهٔ ابوالقاسم پاینده، چاپ سیوم ۱۳۸۱، رویههای ۹۰-۹۱-۹۲.

۳– بهمین روی بود که چون سپاهیان تازی با انگیزش سلمان پارسی به آب اروند زدند، و بسوی تیسفون راندند، ایرانیــان خانــه و کاشــانه را رها کرده گریختند، از آنجا که باور داشتند که سرِ هزاره، سپاه اهریمن میآید، و کس را تاب ایستادگی برابر آن نیست.

اشکانیان

همراه است. و چون چنین اندیشید فرمان به نابود کردن همهٔ دفترها، و دیوانها و کاخها و سازههای اشکانیان را اشکانیان را داد، تا هیچ نماد و نشانهای از آنان نماند، و با چنین کار ۴۸۵ سال فرمانروایی اشکانیان را از هزاره کم کرد، تا ایرانیان چنان نیندیشند.

اما گذرِ زمان، همان را نشان داد که اردشیر از آن می ترسید، و چنانکه گذشت انوشهروان بزرگمهر بوختکان نیز در گفتار خویش کسری را آگاه کرد، و با ۱۵ سال دگرگونی، پریشانی دودمان ساسانی را پس از چهارسد سال از آغاز پادشاهی اردشیر، پیشبینی کرده بود!

بیگمان سلمان فارسی نیز که از موبدان ایران بود، و بسوی تازیان گریخته بود، از چنین داستان آگاهی داشت که چون تیسفونیان به اندرز پیران، پُلِ اروندرود را بشکستند تا در زمان درازی که دوباره ساخته شود. برای اندیشیدن و چارهٔ کار را دیدن، زمان داشته باشند، سلمان بسردار تازی گفت زمان را از دست ندهند، زیرا که ایرانیان مال و زر و سیم خویش را بدر میبرند! و یکی از سرداران عرب سپاهیان را برانگیخت تا با اسب به آب زنند و بسوی تیسفون روند، و در چنین جای ابومالک، حبیب بن صهبان گوید وقتی در جنگ مداین، مسلمانان از دجله میگذشتند، پارسیان بآنها می نگریستند و می گفتند «دیوان آمد(ند)» و بیکدیگر می گفتند: بخدا شما با انسانها نمی جنگید، با جنان جنگ می کنند.

پهلوان سپاه ایران رستم فرخزاد نیز در نامهای که ببرادر نوشت از همین سخن یاد کرد: گنهکــــارتر، در زمانـــه مـــنم از ایــــرا گرفتــــار اهــــریمنم

و چون به نامردی سعد، رستم فرخزاد کشته شد، سپاه ایران با یکه زار و دویست پیل و چندان سوار و جنگافزار، نبرد نکرده؛ روی بگریز نهادند، بدانروی که، شکست از تازیان بگفتهٔ ناسزاوار و دروغ موبدان، کاری بود؛ بودنی (مقدر) و برای چنان کار؛ کوشش و نبرد و پادرزم بیهوده مینمود... چنین بود گفتار نادرست موبدان که یک کشور را آمادهٔ شکست در سر هزاره کرده بودند.

幸

اردشیر بگمان خویش ۴۸۵ سال از آن هزاره را کم کرد، و بر این بنیاد چنانکه پیشتر گذشت فرمان بویرانی و تباهی همه ساخته های اشکانیان داد، و دفترها و نامه های آنزمان فرخ نیز از این ستم بدور نماند، چنانکه امروز، اندرمیان نامه های پهلوی تنها یادگار زریران، و درخت آسوریک و نامه شهرستانهای ایران است که بویی از زبان زمان اشکانی دارند، و مین خود را خویشکار (موظف) می بینم که با چندان ستم که بر دودمان ایرانی اشکانیان و مردمان ایرانشهر رفت، و با چندان ستم که

۱– ترجمه تاریخ طبری، ابوعلی محمد بلعمی، بنیاد فرهنگ ایران، شماره ۵، رویهٔ ۱٤.

۲- تاریخ طبری، ترجمهٔ ابوالقاسم پاینده، دفتر پنجم، نشر اساطیر، ۱۳۷۲، رویهٔ ۱۳۷۲.

ایران از شکست ساسانیان بخود دید پس از گذر یکهزاروچهارسد سال، برای یکبار هم که شده، پـردهٔ بی آزرمی اردشیر بابکان و خاندان ساسانی (بجز از انوشه روان بهرام گور و چند پادشاه زودگذر پایان هنگام) را بیکسو زنم:

- « ستمی که ساسانیان بر رهاوردهای فرهنگی ایران اشکانی روا داشتند، تازیان،
   با همه آتش سوزیها و ویرانیها، بر رهاوردهای فرهنگی ایران هنگام ساسانی
   روا نداشتند!
- شکست ایران با پایانِ هنگامِ ساسانیان، آغاز نشد، که با آغاز فرمانروایی
   آنان، ایران بر خود شکست، و راه را برای شکستهای پیدرپیِ آینده
   گشود.

# افزايندكان آكاه

برخی گفتارها که بشاهنامه افزوده شده است، نه از سوی افزایندگان مزدور، که از سوی افزایندگان آگاه بوده است، اما شیوهٔ گفتار آن چنان است که نشان میدهد، سرودهٔ فردوسسی نیست! از آنمیان، بهنگام درگذشت کیقباد:

که بودند از او در جهان یادگار کیارش دگر بد، دگر کی پشین سیردند گیتی به آرام و کام

پسر بُد مر او را خردمند، چار نخستین چو کاووس با آفرین چهارم کجا آرشش بود نام

در این گفتار چند نادرستی هست:

یک: چون هنوز کیقباد، نمرده بود، نشاید که کنش گذشتهٔ «بودند» را بکار برد. دو: چو کاووس نادرست است: کاووس.

سه: «دگر» را برای کیارش و کی پشین بایستی بگونه دودیگر و سدیگر آوردن. چهار: «کجا» نیز در رج سیوم همچون «چو» در رج دویم نابجا است.

پنج: آنان هنوز جوان بودند، و کنش گذشته سپردند گیتی، سخن پس از مرگشان را بازمی نماید.

در فروردینیشت اوستا، هنگام پس از کیقباد را کوی آئیبی و تنگهو و سد (د سدره و استهاد دانستهاند، خوانده شده است که «پادشاهی روی به بهی و نیکی» گزارش می شود و او را فرزند کیقباد دانستهاند، که از او چهار پسر بنامهای و سد (د سراد و بع کوی آریش

و سدرد دد سیخ کوی اوسن (کاووس) و سدرد سراری اس کوی ارشن و سدرد و دد سرا کوی پیسان ا

۱- یشتها، همان، دفتر دویم، مهریشت، بند ۱۳۲.

و چنانکه پیدا است نامهای یادشده در سرودهٔ افزوده همان نامها است که با اندکی دگرگونی در فروردینیشت آمده است، که بایستهٔ زبان دگرگون شده از اوستا به پهلوی و فارسی است. و این؛ نشان از آگاهی کسی میدهد که اندیشید در شاهنامهٔ فردوسی، تنها از یک پسر یاد شده است، و بهتر مینماید که نام دیگر پسران را نیز بدان بیفزایم!

ŵ.

#### نمونهٔ دیگر

در داستان بیژن و منیژه، بهنگام درود و ستایش است از سوی رستم پهلوان به کیخسـرو، کـه در آن از امشاسپندان و دیگر «یزت»ها یاد شده، و هر نام را نیز گزارش کردهاند:

ستایشکنان پیش خسرو رسید برآورد سو، آفرین کرد و گفت که هرمزد یارت بدین پایگاه همه ساله اردیبهشت هژیر زشهریر بادی تو پیروزگر سیندارمز پاسبان تو باد دی و فرودینت خجسته بواد از آذرت، رخشنده شب همچو روز وز آبانت هم، کار فرخنده باد تسن چارپایانت مسرداد باد تسرا باد فرخ، نیا و نیزاد

که مهر و ستایش مر او را سزید که بادی همه ساله با تخت جفت چو بهمن نگهدار تخت و کلاه نگهبان تو باد و بهرام و تیر بنام بزرگی و فسر و هنر خرد، جان روشینروان تو باد در هر بدی بر تو بسته بواد تو شادان و تاج گیتی فروز سپهر روان پیش تو بنده باد همیشه تن و بخت تو شاد باد ز خرداد، بادا بروبوم شاد

پیدا است که این گفتار از دیدگاه زبان فارسی با نادرستی همراه است:

یک: پیش از رسیدن، ستایش؛ نادرخور است چنانکه ستایشکنان بنزد خسرو برسد! دو: مهر و ستایش را کنار هم نشاید آوردن. بسا کسان که آنان را میستایند، و آنان خود، بکسی دیگر مهر دارند.

سه: «که» در آغاز رج سیوم، با «که» در رج پیشین همخوان نیست.

چهار: چو بهمن نادرست است: «بهمن ترا یار باد».

پنج: اردیبهشت نشان پاکی و راستی و زیبایی است که در آفرینش خداوند دیده می شود، و هیچگاه آنرا با هزیر (= هوشیار) همراه نکردهاند. افزایندگان آگاه

شش: نگهبان تو [باد]، سخن را بپایان میرساند، و افزودن نام بهرام و تیر بدان نادرخور است.

هفت: افزاینده می دانسته است که شهریور، در اوستا به ویط به طرور در اوستا به ویط به طرور در خشکشر و تیری، پادشاهی آرزوشده، و نشان از شاهی آرمانی خداوند است بر جهان، و بدانروی پیروزی کیخسرو را در پادشاهی از شهریور می خواهد، اما «شهریر» نادرست است، و هیچگاه بجای شهریور کاربرد نداشته اند.

هشت: لت دویم را نیز با لت نخست پیوند نیست، و «پیروزگر بادی» سخن را بپایان می رساند.

نه: افزاینده می دانسته است که نام «اسفند» سپندارمز است اما، لت دویم را گزارش نیست، و خرد هیچگاه «جان» نمی شود.

ده: با آنکه افزاینده از درخشش آذر درست یاد کرده است... اما در رج پسین، گزارش آبان را درست نداده است! افزاینده می توانست بگوید:

> از آبان ترا بارش و آب و نم از آبانت، کشور پر از آب باد از آبان ترا سبزی و خر*تمی* از آبان بروبوم تو سبز باد از آبان ترا چشمه جوشنده باد از آبان ترا برگ و بار درخت

... و دهها سخن از این دست!

دوازده: افزاینده می دانسته است که امرداد، بیمرگی و جاودانگی است، اما از «مرداد» که واژهای نادرست است یاد کرده است. شاید بودن که پچین برداران پسین امرداد را به مرداد گردانده باشند.

سیزده: افزاینده در رج پایانین از خویشکاری «خرداد» بدرستی یاد کرده است، اما سخن در لت نخست سخت نادرخور است زیرا: نژاد را با نیا نشاید یکسان دانستن و برای آنانکه درگذشته اند، نباید آرزوی فرخی در آینده کردن!

#### نمونهٔ دیگر

چنین پیدا است که بهنگام لهراسپ، گروهـی از تـوس و ابرشـهر (نیشـابور کنـونی) بسـوی روم رفتهاند. ا

چنانچه در ویرایش شاهنامه نشان داده شد، از سوی لهراسپیان پادشاهی به گشتاسپیان واگذار شد، اما از آنان که بروم رفته بودند، در افزوده ها، داستانهای سردرگم و پریشان بسیار آمده است که یکی از آنها، نشانه از آگاهی شگفت افزاینده از رویدادهای کوچندگان به روم دارد، آنجا که گشتاسپ در رودررویی با «گرگ» چنین می گوید:

اگر بر من این اژدهای بزرگ که خواند ورا ناخردمند، گرگ شود پادشا، چون پدر بشنود خروشان شود، زان سپس نغنود!

خوانندهٔ خردمند آگاه است که من در نامهٔ «زندگی و مهاجرت آریاییان» که بسال ۱۳۵۸ بچاپ رسید، با نگرش به همهٔ دادههای شاهنامه، و دیگر دفترهای ایرانی، و انیرانی، نشان دادم که اژدها چیزی جزاز کوه آتشفشان نیست.

از سویی پیدا است که اروپاییان آتشفشان را «وُلکانو» میخواند که همان wolf است با اندک دگرگونی از واژهٔ اوستایی.

این واژه در اوستا کیای (و ه و هرک خوانده می شود که با دگرگونی «و» به «گ» چنانکه در نیام ویشتاسپ و گشتاسپ دیده می شود در زبان پهلوی بگونه می و گورک درآمد، و در زبان کردی هنوز بگونه «ورک» خوانده می شود، و روشن است که و هرک اوستایی و ورک کردی به والم انگلیسی دگرگون شده است که با اندکی دگرگونی بگونهٔ «ولکانو» درآمده که نام آتشفشان در زبانهای اروپایی است، و سخن گشتاسپ چنین است، که این «اژدها» را ناخردمندان ولکانو، و گرگ می خوانند.

چنین گفتار شگفت از دگرگونی نام اژدها به گرگ، و کشته شدن آن اژدها که خاموش شدن آن در سیسیل ایتالیا روی داده است، از آگاهی ژرف افزاینده درباره سرگذشت کوچندگان به اروپا است که از نامهای دیگر بدست افزاینده رسیده و آنرا بشاهنامه اندر کرده است.

در شاهنامه باز هم از این آگاهیها، بچشم میخورد، که هر یک را در جای خود نشان دادهام.

۱- از پروفسور «پیه مونتسه» رایزن فرهنگی پیشین ایتالیا در ایران شنیدم که چون شهردار فلورانس برای خواهر شهری آن شهر با شیراز بایران آمده بود، روزی که از شیراز بیرون شدیم و برای دیدار تختجمشید رفتیم، سخت شادمان و برافروخته به کوه و بیابان مینگریست و گفت که گویی اکنون در زادگاهم «توسکان» هستم!

و پیدا است که توسکان را گزارشی بجزاز «خانهٔ توس» نیست، و آنان پس از گذر سههزارسال چنین اندریافتی از ایران دارند. دربارهٔ همانندیها از دیدگاه مردمشناسی و واژهها، بایستی پژوهش شود، و امیدوارم یکی از جوانان بیداردل ایرانی که ایتالیایی نیز بداند بسدین کارِ فرّخ دسست یازد.

۲- دوست دانشمند من استاد مانوئل بربریان که نخستین هموند بنیاد نیشابور است، چنـد سـال پــس، ایسن گفتـار و پیشـنهاد را در آکـادمی
 دانشهای نیویورک گشود، و زمینشناسان جهان آنرا پذیرفتند اما هنوز در دانشگاههای ما کسان هستند که گفتار مرا افسانه میخوانند.

# رازها و رمزهای پنهان **در سرودههای فارسی**

از آنجا که شاهنامه سروده ایست بس زیبا، و برخوردار از همهٔ توانایی ها و شگفتی ها و نازکیهای زبان فارسی، ویراستار را بایستی از چگونگی پیوند و گسلش گفتار، و آهنگ سخن، و پیچش واژه ها در گفتار، و رازهای پنهان در میانهٔ سروده ها، آگاهی همه سویه باشد، تا سخنان ناهماهنگ با زبان شگفتانگیز فردوسی را، در میانه بازشناسد، و افزوده های پچین برداران ناآگاه و کمدانش را از این گفتار استوار؛ بزداید، و زدوده ها را نیز باز آراید، تا سخن فردوسی، در چنین جایها، آرایش خود را باز یابد، و خویش را در میان گفتارهای پریشان، بنمایاند.

چنین کار را کسی تواند کردن، که خود، سالها در سرایش سرود و چامه؛ رنج آزموده باشد، و ایس راهِ دشوارِ پر از سنگلاخ و... زیبایی و آرزو و آرمان را پیموده باشد، و نگارنده از کودکی در ایس رهگذر، رهگذار بودهام، تا آنکه روزی در سال ۱۳۶۴، پس از پایان سرایش چکامهای، با خویش اندیشیدم که بیگمان فردوسی را پیش از آغاز بکار شاهنامه سرودههای فراوان بوده است که از آنها آگاهی نداریم، و پس از پایان کار شاهنامه که زبان سراینده، میبایستی چون آبشار اناهیتا، شگفت و پرخروش و آهنگین شده باشد، یکباره خاموش شد، و دیگر بر سرودههای خویش نیفزود! چگونه؟ و چرا؟

زیرا روان و زبان سرایندگان را چندان با سرودن؛ پیوند و یگانگی پدیدار می شود که همچون یک خوی نهانی، با زندگی آنان همراه می گردد، و جدا شدن از آن و گسستن از سرودن، برای ایشان همچون رفتن جان از تن، دشوار و دور می نماید، و فردوسی چگونه چنین پیوند را برید، و چرا دل از سرود و سرایش بیکسو کشید؟

از برای آنکه فردوسی، روان بیدار ایران، با خویش اندیشید که: آنچه را که میبایستی، ســرودم... و افزون بر آن، و برتر از آن، در جهان، سخنی نیست که بسرایم، پس؛ گفتار بس!

بر این بنیاد؛ مرا نیز که اکنون بکار گـزارش شـاهنامه در «داسـتان ایـران» روزگـار مـیگـذرانم، و

شاهنامهٔ فردوسی را میپیرایم، بایستی از کارِ آن پدرِ پیرِ بزرگوار؛ آموزش گرفتن، و پنــدِ خاموشـــانهٔ او را نیوشیدن... و کار سرود و سرایش را بدیگران وانهادن!

سرودهٔ آنروز من چنین بود:

خویش را دریای گوهر یافتم کز سبکبالی، چه جان دریافتما بحر را در دیده تر یافتم در گلستانش برابر یافتم جان خورشید منور یافتم آسمان را بر سر افسر یافتم خاک ره گردیدم و، پر یافتم خویش را گم کردم و دریافتم! تاکه سِر عشق را دریافتم
با گرانجانان نشاید گفت؛ حال
کاه بودم، کوه گشتم در غمش
باد پاییز و نسیم نوبهار
ذرهای مِهر رُخش را بر فلک
بیسروپا گشتم و راهی شدم
در رو مستان کوی میکده
در فنای خویش کوشیدم بجان!

پس؛ دفتر سرود را بستم و خامهٔ چکامه را شکستم و از بندِ پیوندِ واژهها رَستم!

اما روان فردوسی مرا یار بود، زیرا که همهٔ آن آزمایشها، در دَمدمهٔ یورش واژهها در بسترِ همواره پرآوازِ رودِ پرخروشِ سرایش، در آن شام درازِ جدایی، اینجا؛ مرا بیاری آمد، و خوانندهٔ آگاه؛ خود در برخورد با چنین ویرایشها داوری خواهد کرد، بیاری یزدان! اما بسرای نمونه، چهار گونه از چنین ویرایش را در پیشگفتار میآورم:

#### نمونة نخست:

در داستان نبرد گردآفرید با سهراب است که سهراب با خویش می اندیشد:

شگفت آمدش، گفت از ایرانسپاه یکی دختر آید به آوردگاه سواران جنگی بروز نبرد همانا به ابر اندرآرند گرد

در این سروده، میان رج نخست با رج دویم پیوند بایسته نیست، و چنین مینماید که رج دویم میباید با پیوندی همچون «پس، آغاز شود. چون نیک بنگریم در رج نخست نیز پیوند شایسته میان لت نخست با لت دویم نمیبینیم. و چنین نشان میدهد که بایستی پیوندی چون «اگر» به لت دویم افزوده شود: «اگر چنین دختر...» که اگر این پیوند را به رج نخست بیفزاییم، خودبخود، با رج دویم نیز پیوند میخورد!

اما فردوسی؛ این پیوند را در سخن خویش آورده است و پچینبرداران بدان دست بردهاند! سخن فردوسی چنین بوده است: . چنین دُخت (ار) آید به آوردگــاه...

شگفت آمدش گفت از ایرانسیاه

و سخن اینچنین آرایش میپذیردا

#### نمونهٔ دیگر

در داستان «بیژن و منیژه» آنجا که گرسیوز، بفرمان افراسیاب کاخ منیژه را پَروَست (محاصـره) میکنـد، و خود باندرون رفته مردی ایرانی را با منیژه میان رامشگران می بیند.

••••

بجنگ اندرون تیزی چنگ اوی
بخوبی بدادش بسی پندها
بچربی کشیدش به بند اندرا
چه سود از هنرها؟ چو برگشت روز
چو نرمی نمودی بیابی درشت
ببردند رخ زرد و دیده پسر آب
ببردند رخ زرد و دیده پسر آب
که ماتم کند سور را در زمان
گو دست بسته، برهنه سرا

نگه کرد گرسیوز آهنگ اوی وفا کرد با او، بسوگندها به پیمان جدا کرد از او خنجرا سراپای بستش بکردار یوز چنین است گردندهٔ گوژپشت برآنسان بنزدیک افراسیاب چنین است گردنده کار جهان چیو آمد بنزدیک شاه اندرا

پس از رج نخستین، که از شاهنامه است بر دیگر سخنان چنین می توان انگشت نهادن:

یک: مردِ زره پوشیده، در و بام کاخ را گرفته، با جنگافزار در دست، چگونه «بخوبی» پند میدهد؟

دو: بسی پندها نادرست است: «بسی پند».

سه: خنجرا، نادرست است، همچنین «اندرا» در لت دویم.

چهار: چون سراپای کسی را مانند «یوزپلنگ» ببندند، توان رفتن بدرگاه افراسیاب را ندارد.

پنج: چو برگشت نادرخور است: «چون برگردد».

شش: روز؛ خود، میگردد و شب میشود، بایستی از «برگشتن بخت» سخن گفتن. هفت: رج پسین دوبارهگویی لت دویم پیشین است، با گفتاری دیگر.

هشت: «نمودی» با «بیایی» در لت دویم همخوان نیست: «چو نرمی نمایی، بیابی ...». نه: درشت نیز با نرمی همخوانی ندارد. نرمی - درشتی ده: رخ پهلوانان را شاید زرد شدن، اما دیدهٔ پرآب برای یک پهلوان نادرخور است ویژه آنکه بیژن پس از رسیدن بافراسیاب بیدرنگ از آمادگی خویش برای نبرد با یکهزار تورانی سخن می گوید!

یازده: «برآنسان» نیز نادرست است: «او را بدانسان» «بدان سانش،».

دوازده: «اندرا» نادرست است، چنانکه «سرا» در لت دویم!

از همهٔ این گفتار بی پیوند، این رج برمی آید:

ببردند، نزدیک شاه اندرش!

به پیمان جدا کرد از او خنجرش

#### نمونهٔ دیگر:

بدان هنگام است که پیام ایرانیان در بندِ افراسیاب از ساری بزابلستان میرسد که، «با اغریرث نیکخوی چنین پیمان بسته ایم که چون سرداری از سوی ایران رسد، اغریـرث مـا را بنهـد و بسـوی افراسـیاب رود.»

پس زال میگوید:

يلنگان جنگے و گندآوران

ازآنپس چنین گفت کای سروران

کـه ای نامـداران و گنـدآوران

بمردی سیه کرده در جنگ دل

کدامست مردی: کنارنگ دل

خریدار این جنگ و ایــن تــاختن

یک: زال سردار انجمن مهیستان ایران را نشاید که پهلوانان را سرورِ خویش نامَد! دو: چون در لت نخست آنان را نامید، لت دویم نادرخور مینماید، مگر آنکه پیوند «ای» برای یلنگان بیاید.

سه: چون چنین شود گندآوران نادرست است: «ای یلنگان جنگی گندآور».

چهار: کنارنگ، پاژنام استانداران استانهای مرزی بوده است، و «مردی استاندار دل» را گزارش نیست.

پنج: دل را سیاه کردن چگونه است؟

شش: اگر کار و نبرد، همراه مردی و مردانگی باشد و نبرد برای پادرزم میهن انجام گیرد، نشاید که از سیاهی و سیاهکاری سخن گفتن.

این دو رج پریشان، در گفتار فردوسی چنین مینماید:

. کدامست مردی ز جنگاوران؛ بخورشید، گردن برافراختن» ازآنپس چنین گفت کـــ:«ای مهتــران خریدار این جنگ و ایــن تــاختن

#### نمونهٔ دیگر:

بدان هنگام است که اردشیر بابکان در نبرد با کرم سرگشته و پریشان میشود، و بتنهایی میگریـزد تــا بخانهٔ دو برادر روستایی میرسد:

> بدر بر، دو بُرنای فرزانه دید بپرسید از او، آن دو پاکیزه رای که با گرد راهید و آشفتهاید

چو تنگ اندر آمد یکی خانه دیـد ببودنــد بــر در، زمــانی بپــای که: «بیگه چنین، از کجا رفتهایـد؟

یک: آن دو برادر بنامهای «بُرز» و «برزآذر» بگونهٔ یاران اردشیر درآمدند، و در نبردها ویرا یاری دادند، پس نشاید که از آنان با پاژنام «برنا» یاد شود. ویژه آنکه آنان در گفتارهای پسین «مرد» خوانده میشوند.

دو: اردشیر از کجا دانست که آنان «فرزانه»اند. چون اینچنین باشد، گفتارِ درستِ فردوسی چنین مینماید:

بدر برش دو مرد بیگانه دید

چو تنگ اندر آمد یکی خانه دیــد

سه: دو کس را با کنش «بپرسید» همخوانی نیست: بپرسیدند!

چهار: رفتهاید، نادرخور است: «رفتهای».

پنج: رَفته را با آشُفته پساوا نیست.

شش: اردشیر از جنگ گریخته بنزد آنان آمده بود، نه «رفته بود» بر این بنیاد «رفتهاید» نادرخور است، و لت نخست بیگمان چنین بوده است:

که بیگه، چنین؛ از کجا آمدی؟

لت دویم را پیوند با این لت نیست هم از دیدگاه پساوا، هم بدانروی که پیدا است که سـواری کـه یکروز راه پیموده باشد گردآلوده خواهد بود.

پس می باید بدنبال گفتار فردوسی در لت دویم گردیدن، و برای چنین کار نخست می باید پساوایی برای «آمدی» بیابیم، و اگر چنین است، همهٔ واکهایی را که شاید، با پساوای لت نخست هماهنگ باشند بیاوریم.

آمدی... با اَدی، بَدی، پَدی، تَدی، دَدی، ذَدی، رَدی، زَدی، سَدی، شَدی، غَدی، فَدی، قدی، کدی، گدی، لَدی، مدی، ندی، وَدی، هَدی، یدی پساوا می یابد، و از ایس گروه، می باید آنرا که با واژهٔ

#### درخور همراه میشود، برگزینیم:

- 🏶 بدی
- ❖ تَدی با گفتدی، رفتدی، پساوای درست نمی نماید، زیرا که در لت نخست کنش سادهٔ
   گذشتهٔ «آمدی» با کنشی که بند (شرط) دارد، رفتدی، همخوان نیست.
  - ♦ ددی، چون روی به اردشیر دارد، روا نیست که مهمان را «دد» خوانند.
  - ♦ رکدی (بلندپایهای)، با «پرسش» که در لت نخست آمده است، همخوان نیست.
  - 💠 زَدی، نیز نادرخور است زیر ا که آنان نمیدانند که اردشیر کسی را زده است، یا نه.
    - \* شدی، (باشدی) سخنی که روی به اردشیر دارد، روی بکس دیگر میکند.
      - مَدى، آمدى، دوباره گويى پساوا است.
- نَدي، بنشاندی، برهاندی. بند (شرط) دارد، و با کنش سادهٔ آمدی لت نخست همخوان نیست.
  - 💠 یکی، آیدی، بند (شرط) دارد.

و تنها پساوای درخور برای آمدی همانا «بدی» است، و اندیشه رهنمون می شود که بایستی «بدی» را از مهمان دور خواستن، پس سخن فردوسی خویش را چنین می نماید:

«که از جان تو دور بادا بدی!»

دربارهٔ رج دویم نیز چنانکه پیشتر گذشت «دو پاکیزه رای» با «بپرسید» همخوانی ندارد، و بر اردشیر نیز روشن نیست که آنان پاکیزه رای هستند، یا نه! اما «رای» آهنگ انجام کاریست، و آنان بر در ایستاده رای به انجام کاری نکرده بودند. پس بجای «رای» بایستی بدنبال واژهای دیگر گشتن، و سزاوارترین واژه «کدخدای» (= صاحبخانه) است: «بپرسید ازو... کدخدای».

پرسیدن همانست که امروز (احوالپرسی)اش میخوانند، و در تاجیکستان هنوز در گفتارها روان است، و برای واژهٔ فروافتاده، گفتار فردوسی در شاهنامه، رهنمای است که بارها چنین آمده است: «بپرسید و گفتا...» و بر روی هم، و این لت خویش را چنین مینماید: «بپرسیدش و گفت پس کدخدای» و چنان گفتار پریشان چنین آراسته می شود:

چو تنگ اندر آمد یکی خانه دید ببودند بر در، زمانی بیای که بیگه، چنین، از کجا آمدی؟

بدر برش دو مرد بیگانه دید بپرسیدش و گفت، پس کدخدای که از جان تو دور بادا بدی! بر خوانندهٔ آگاه پوشیده نماند که در سرتاسر شاهنامه، هیچگاه سخنی را از پیش خود بداستان نیفزودهام، و چنین پیشنهادها را همه؛ در پانویس آوردهام. من بدین گفتارها بیگمانم، تا خوانندهٔ فرزانه را داوری چگونه باشد!

# داوري خرد دربارة كزافه

گروهی را که گمان بر آن میرود که؛ شاهنامه افسانه است، پسروای پژوهیدن در گفتارهای افزوده بشاهنامه شان نیست و هرجای که سخنی دور از اندیشه و خرد بینند آنرا گزافه (که بسرای داستانهای رزمی بایستهاش میدانند!!) درشمار میآورند. اما فرهنگ ایسران از لاف و گیزاف بیدور بسوده است و ایرانیان را از چنین کار بدور میخواسته است:

که از لاف زاید، سخن؛ یرگزاف!

هزينه مكن سيمت از بهر لاف

«آف» پسوندی است که برای کارهای ناشایست و نادر خور بکار میرفته است، چونان:

- ١) لاف
- ۲) گزاف
- ۳) خُراف (خرافه) ۱
- ۴) ياف (يافه، ياوه)
- ۵) قیاف (قیافه: دیگرنمایی)
- ۶) کلاف شدن، سردرگم شدن)
  - (شیاف) شاف (شیاف)
- ۸) خاف (خَف کردن، پنهان سرک کشیدن)

با دگرگون شدن «ف» به «ب»:

- ٩) چاپ (چاپيدن، غارت)
  - ١٠) غاب (غاپيدن)

۱- در میان این واژهها، دو واژهٔ قیافه و خرافه در زبان تازی نیز روان است، و پیدا است که ریشهٔ آن به ایران باستان میهیوندد. دربارهٔ اینگونــه واژهها در «داستان ایران» سخن رفته است.

- ۱۱) گپ (خمیازه کشیدن)
- ۱۲) چَپ (چپ افتادن، واژه اهریمنی برای هَویک پهلوی و هَوی اوستایی)
  - ۱۳) رَبِ (اوستایی (برودن، بیبهره کردن<sup>۲</sup>)
    - ۱۴) تَپ (تف، تب، بیماری)
  - 10) كَبِ (كَبِهْ مرگ گذاشتن كار اهريمني، رودررو با خوابيدن بآيين)

#### با دگرگون شدن «پ» به «و»:

- 18) جُو (چُو انداختن، آگاهي ناراست پراكندن)
- ١٧) غَوْ (غريو، بانگِ ناخوش که هنوز در واژهٔ آميختهٔ غوغا بر زبان ميرود)
- ۱۸) داو (دُو = دستِ قمار که در زبانزدِ «دوبهمزن» یا کسیکه دست قمار را بهم میریزد برجای مانده است. داوخواه کسی است که جویای قمار باشد، که پسان بگونهٔ داوطلب در آمد که نشان از قمار در آن نیست).

این واژه از ریشهٔ اوستایی دو و سرد ، یا دب و سرر برآمده است، برابر با فریفتن و گمراه کردن ، بدانروی که کار داوبازان همه با فریب و گمراه کردن انجام میگیرد.

- **١٩) هاو** (هُو كردن)
- ۲۰) أوْ: كسيرا با آواى نادرخور براى خوارداشت فراخواندن.

#### با دگرگون شدن «و» به «ب»:

۲۱) لاب (لابه کردن)

掛

با چنین فهرست، چگونه توان اندیشیدن؟ که ایرانیان، در فرهنگ و گفتار خویش، گزاف را شایسته درشمار آورند، چنانکه آنرا بکارنامهٔ اندیشه و اندریافت و خرد و فرهنگ خویش نیز ره دهند!

بدین سخن در نخستین نبرد رستم با افراسیاب بنگریم:

زمین شد شش و آسمان گشت هشت

ز گــردِ ســواران در آن پهندشــت

۱- این واژه اوستایی است [فرهنگ واژه های اوستایی، همان، دفتر نخست، رویهٔ ٤٥٨] که از آن واژهٔ به سو دد سوگفتی برآمده است برابسر با ژرفا و گودی... و گپ ژرفا و گودی دهان را نشان دادن است. و سخن زشت را نیز بگونهٔ «گپ زدن» با پسوند زدن اهریمنی همراه کردهاند. از این واژه، واژه «جَفَنگ» (= گَپَنگ)؛ سخن نادرخور پدید آمده است. از واژه های اهریمنی که بسا زدن همراه است: گاز زدن، زُل زدن، اَرخ زدن، بلکد زدن، جفنگ زدن، سیلی زدن... .

۲- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر سیوم، رویهٔ ۱۲۱۳.

۳- فرهنگ واژههای اوستایی، همان، دفتر دویم، رویهٔ ۱۹۳.

#### يك زخم (حمله) شد كشته چون نرة شب

هزاروسدوشست گرد دلیر

یک: پیدا است که با برخاستن گرد از سم اسپان، یک لایه از هفت لایهٔ زمین بهوا برنمي خيزد.

دو: چون برخیزد، در میان هفت لایهٔ آسمان جای میگیرد، و یک لایه بدان نمی افزاید... سخن درست فردوسی برای گرد انگیختن سپاهیان چنین است:

سسواران جنگے بسروز نبسرد همانا به ابر اندر آرند، گرد

سه: با یک زخم، یک کس کشته می شود، و چنانکه در آیین نبرد گذشت، با یک زخم ده مگس را نیز نمی توان کشتن.

چهار: چون از شمار بسیار یاد کنند، دهها، سدها، هزارها می گویند، و چنین گفتن سخت ناشایست است، از آنکه چرا یکهزارویکسدوشستوپنج کس کشته نشدند؟ پنج: آیا پس از هر یورش رستم، کسانی بودند که آمار کشته شدن را بگیرند، تا روشن شود که ۱۱۶۰ تن در هر یورش کشته شدهاند.

شش: نره شیر چه کساناند؟ همانها که کشته شدند؟

هفت: آیا این گفتار، از همان سراینده است که در داستان نبرد اشکبوس دربارهٔ تیراندازی رستم بدین زیبایی و سادگی سروده است:

گـــذر کـــرد از مهـــرهٔ پشـــت اوی

چو پیکان ببوسید، انگشت اوی

#### نمونهای دیگر:

دربارهٔ غاری که در گفتار افزایندگان، افراسیاب؛ در آن پناه میگیرد:

بنزدیک بردع یکی غار بود سر کوه غار، از جهان ناپسود

نه زیرش پی شیر و آن گراز

ندید از برش، جای پرواز باز

یک: در اَرَان (جمهوری آذربایجان ِامروز) چنین کوه شناخته نمیشود.

دو: در هیچ جای جهان نیز از چنین کوه سراغ نداریم، که بلندتر از جهان بوده باشد. سه: سخن در رج دویم چنان مینماید، که باز، بهنگام پرواز، از خود نشان بر آسمان بر جای مینهد، چنانکه پس از پرواز بتوان آنرا دیدن.

چهار: زیر آن کوه چگونه بوده است؟ که جای پای جانوران را ناپدید می کرده است.

#### نمونهای دیگر:

چون کیخسرو ناامید شده از پادشاهی میگوید:

کنون، بارگاه من آمد بسر غمِ لشگر و تاج و تخت و کمر چگونه می توان با میزان خرد سنجیدن، که زال در پیشگاهی شاهی چون کیخسرو چنین سخن گوید:

یکی باد سرد از جگر برکشید خرد را به مغز اندرش جای نیست پرسستندهام پیش تخست کیسان چو او گفت ما را نباید نهفت که او هیچ رانید چنین داستان که از راه پیزدان سرش بازگشت چو بشنید زال ایس سخن بردمید به ایرانیان گفت ک:«این رای نیست که تا مین ببستم کمیر بیر میان ز شاهان ندیدم کسی کاین بگفت نبایید بیدین بیود همداستان مگر دیرو با او هماواز گشت

آیا این گفتارها از همان شاهنامه است؟ که بیدرنگ میگوید:

چنین گفت کای خسرو داد و راست!

شنید این سخن زال و بر پای خاست

#### نمونهای دیگر:

بهنگام ساختن سیاوخشکرد:

چهل را همه، بار؛ دینار کرد

سد اشتر ز گنج درم بار کرد

چگونه شاید سنجیدن؟ که دوهزار تن (بسنگ امروزین) درم را بار کرده، با هشتاد تن دینار بسوی بیابان روند. این سخن بدان میماند که چون امروز کسی بخواهد بجایی رود، بجای اسکناس پانسدهزار تومانی، چند کامیون اسکناس بیست تومانی بار کرده ببرد!

## نمونهای دیگر:

دربارهٔ فرزندان فریدون:

پدر نوز، ناکرده از ناز، نام همی پیش پیلان نهادند گام چگونه شاید اندیشیدن که فرزند نازپرورده پیش پیل گام نهد (و با او بجنگد!).

#### نمونهای دیگر:

در لشگر کشیدن منوچهر بسوی سلم و تور:

کشیده دورویه، رده؛ ژندهپیل به زر اندرون چندگونه گهر چو، سیصد، همان ازدر کارزار ز لشگرگه پهلوان تا دو میل از آن، شست، بر پشتشان تخت زر چو، سیسد، بنه برنهادند بار

یک: اگر تخت زری را بهمراه میبردند، همانا تخت منوچهر بوده است، و بر پنجاهونه پیل دیگر برای چه کس تخت زر بار کردند؟

دو: بنه را با اشتر و استر می بردند، نه با پیل.

سه: لت سیوم نادرخور است، زیرا روشن نکرده است که جنگافزار بر آنان بار کرده بودند، اما گفتار فردوسی در رج پیش از این و رج پسین؛ خود را نشان میدهد که جنگاوران و اسپان همه جنگافزار با خود داشتهاند:

ز بانگ تبیره همی برگذشت نبدشان جز از چشم، ز آهن برون

خروشیدن تازی اسپان ز دشت همـه زیـر برگسـتوان انـدرون

#### نمونهای دیگر:

در داستان افزودهٔ نبرد شاه مازندران:

نه با دیو جان و نه بــا پیــل هُــش

بــرآورد آن گــرز ســالارکش

یک: گرز، گرز است، چه برای سالار، چه برای سپاهی.

دو: چگونه از برآوردن گرز دیوان مردند، و پیلان از هوش برفتند؟

#### نمونهای دیگر:

یس از پیروزی، در پیشکش دادن کاووس به رستم:

سد اشتر سیهموی و زریس لگام ز چینمی و روممی و ز پهلوی سد از تازی اسپان، بـزرین سـتام

هممه بارشان ديبه خسروي

یک: اشتر سیهموی در جهان دیده نشده است.

دو: افزاینده چندان از زندگی روزانه بدور بوده است که نمی دانسته است اشتران را لگام (= دهنه) نمی زنند، و یک اشتر با فسار [مهار] در دست کودکان نیز، راه می رود و بار می برد ا

۱- سعدی در گلستان میگوید:

سه: دیبای خسروی را برای یک کس، با یکسد اسپ و اشتر میبردند؟

چهار: مازندران را چه پیوند با چین و روم بود که دیبای رومی(!) از آن بیاورند.

پنج: اگر شاه مازندران دشمن کاووس بود چرا؟ دیبای پهلوی در آنجا بافته میشد.

شش: در آنزمان هنوز روم در جهان پدیدار نشده بود.

هفت: شاید بودن که رونوشت بردارانِ پسین «اَستر» را بگونهٔ «اشتر» نوشته باشند. اما استرِ بارکش را نیز لگام نیست، که بی افسار، بار را می برد، و هر ستوربان را توانِ آن هست که، تا ده استر را بی افسار، براه؛ براند.

## نمونهای دیگر:

در گفتار افزوده بداستان نبرد رستم و سهراب:

خروشان بیامد بپردهسرای بنیزه درآورد، بالا زجای

خم آورد، زانپس سنان کرد سیخ برد نیره برکند، هفتاد میخ

یک: پردهسرای شاهان را چنانکه در بخش آرایش نبرد یاد شد، در میدان نبرد بر پای نمی کردند، که جای آن برفراز کوه یا تیهای بود، یشت سیاه.

دو: سنان کرد سیخ، سخنی سخت زشت و نادرخور است.

سه: با نیزه نشاید یک میخ را نیز کندن، چه رسد به هفتاد میخ چادر!

## نمونهای دیگر:

در خوان دويم رستم:

چو سیراب شد، ساز نخچیر کرد کمر بست و ترکش پر از تیر کرد

بیفکند گـوری، چـو پیـل ژیـان جدا کرد از او پای و چرم و میان

یک: هیچگاه در جهان، گور؛ به پیکر پیلی دیده نشده است.

دو: افزاینده چندان از آیین زندگی بدور بوده است که نمی داند، ران و میان گور، برای کباب کردن، بهترین بخش های تن او است، و آن را نباید همراه با چرم گور بدور افکندن!

حلم شتر چنانکه معلوم است، اگر طفلی مهارش گیرد و صد [سد] فرسنگ بَرَد، گردن از متابعتش نبیجد اما اگر درهای هولناک پیش آید که موجب هلاک باشد، و طفل آنجا بنادانی خواهد شدن، زمام از کفش درگسلاند و هیچش مطاوعت نکند.

#### نمونهای دیگر:

در گفتار افزوده به داستان خواستاری از دختر شاه هاماوران، دربارهٔ سودابه:

زبانش چو خنجر، لبانش چو قند!

ببالا بلند و بگیسو کمند

افزاینده با خویش نیندیشیده است که قندی که با خنجر بکام مرد رود، او را می آزارد!

#### نمونهای دیگر:

در داستان یاری بیژن به گستهم:

أ گر رسمِ تابوت و ساج آوریـم خور کرکسان است مغـز سـرم بدین کینه گر، تخت و تاج آوریــم اگرنــه بــه چنــگ پلنــگ انــدرم

افزاینده در این گفتار سست خواسته است بگوید یا تخت و تاج بدست می آوریم، یا در جنگ می میریم و پلنگان و کرکسان ما را خواهند خورد.

اما وی را چندان آگاهی از جهان جانوران نبوده است که بجز از کرکس و کلاغ در میان پرندگان و کفتار در میان ددان، هیچ جانور دیگر مردارخورا نیست، تا آنجا که گربهٔ پستمنش نیز جانور مرده را نمیخورد!

آنگاه، از پلنگِ آزاده، که آزادهتر از همهٔ درندگان است، و همواره از پیش، بسوی شکار خویش یورش میبرد، چنین یاد شده است که گویی مردارخوار است! باز آنکه شاهنامه همواره پلنگ را ستوده است و از بزرگمنشی او چنین یاد میکند:

پلنگ آنزمان پیچد از کین خویش که نخچیر بیند، ببالین خویش

نه مردی بوک، چاره جُستن به جنگ نیسرفتن بـــراه دلاور پلنـــگ

که من از فریبـرز و رهـام جنگ بجُـــتم بـــــان دلاور پلنـــگ

بدان خستگی باز ٔ جنگ آمدند گرازان بسان پلنگ آمدند

چو با شیر جنگاورش خاست جنگ به از زنـدگانی بـه ننـگ انـدرون یکی داستان زد بر این، بسر پلنگ بنام ار بریزی مرا، گفت: خون درود و سپاس و نیایش مر نیاکان برترمنش را که زندگیِ فرهمند و اندیشهٔ تابناک و کوشش بیدریغ و پیوستهٔ آنان در پهنهٔ ایرانزمین، شاهنامه را پدیدار کرد، تا به گسترهٔ جهان فروغ و روشنایی افکَند.

درود و سپاس و ستایش مر گزارندگان شاهنامه را که در بستر پُر هیاهو و سراسر پیچوخمِ رود درازآهنگ زندگیِ جهانیان، یکایک رویدادهای شگفت زندگی ایرانیان را، بی یکسونگری و دیگرنمایی، بر برگهای شاهنامه نگاشتند و روان به روان، زبان بزبان، و دست بدست... بدست فرزندان ایران رساندند.

درود و سپاس و آفرین به پاسدار اندیشه و فرهنگ ایرانی، ابومنصور محمد عبدالرزاق خراسانی که با دریافت برجسته ترین خویشکاریهای جهانی، فرمان به فراهم آوردن شاهنامه، و ترجمهٔ آن از نوشتههای باستانی، بزبان فارسی داد.

درود و سپاس و آفرین به «ماخ» دهگان مرو و پهلوان خراسان، ماهوی خورشید نیشابوری، شادان برزین توسی، یزدانداد سیستانی و ابومنصور معمری که شاهنامه را، به آیندهٔ ایران پیشکش کردند.

درود و سپاس و آفرین و ستایش به روان روشین ایران، فردوسی، که اندیشهٔ تابناک و زبان آراستهاش آیینهٔ اندیشه و گفتار و کردار نیاکان شد، و در سخت ترین تیره روزیهای ایرانیان، روشنترین و پرشکوه ترین گفتار ایرانی را، بر آسمان همواره تابناک ایرانزمین؛ شاهنامه، پرتوافکن کرد.

درود و سپاس همراه با اندوه، بروان پاک امیرمنصور پور فرزانهٔ ابومنصور، پهلوان خراسانی، یاور فردوسی ایران، که در جوانی تن و جان پُردردش در زندان انیرانیان از جهان بگسست، و روان فرخنده را بروان نیاکان پیوست.

درود و سپاس به آن دو فرزند دلبند ایران که پیش از پدر، بجهان مینو خرامیدنـد، تــا یـــاورِ پـــدر، در خویشکاری بزرگ خویش شوند... تا با جانسپاری خود در راه ایران، شیوهٔ مهرورزی به پـــدر و ایـــران و نیاکان خردمند را بفرزندان ایران بیاموزند!

#### نمايه

444, 644

آبتين، ١٥٢ أبراهه أتوس، ٢٤٢ أَدْرِيابِجان، ٥٥ ٢٤٢، ٧٧٨، ٧٧٩، ٢٨٠، ٢٨٢، ٩٩٣، ٧٧٣ ابوالفتح عيسى، ١٨٤ ابوالفرج زنجاني، ۴۴۱ ابوالفضل بيهقي، ٢٢، ٢٩ أبوريحان بيروني، ٢٤١، ٢٤٣، ٢٧٥، ٣٥١، ٢٤١ ابوسعيد أبوالخير، ٧٤ ابومنصور عبدالرزاق، ۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۵، ۲۱ ابومنصور معمری، ۱۱، ۱۳ آتوریات مانسیندان، ۷۷، ۱۹۰ ונדני, וגד, אגד, פרד, אדד ارجاسب، ۹۳، ۱۶۸، ۲۲۰، ۲۴۵، ۲۲۰، ۳۱۰ ارداویرافنامه (کتاب)، ۷۴، ۲۳۷ اردبیل، ۴۲۸، ۴۳۱ اردشیر (اردشیر بابکان)، ۲۹، ۳۰، ۷۵، ۷۶، ۹۳، ۱۰۴، ۸۱۱، ۳۲۱، ۲۲۱، ۵۲۱، ۲۴۱، ۵۴۱، ۷۴۱، ۱۹۴۱، ۵۱۰ · VI. 101, 001, · AT, · PT, · TT, TTT, TTT, TTT, 777, 677, 777, V77, K77, V67, K67 اردوان، ۲۹، ۳۰، ۱۲۳، ۱۲۵، ۲۹۳، ۲۲۱، ۲۴۲، ۲۴۳، ۴۴۴، 440 آرز**و**، ۸۰ ارمنستان، ۲۲۹ ارمنی، ۲۳، ۱۳۴، ۴۱۳ استخر (اصطخر)، ۱۲۳، ۱۲۴، ۱۲۴، ۲۹۳، ۲۵۹، ۲۴۲، \*\*\* اسرارالتوحيد في مقامات شيخ ابي سعيد ليي الخير (كتاب)، ١٢٠ اسفندیار، ۱۱۶، ۱۱۷، ۱۱۹، ۱۳۳، ۱۳۶، ۱۶۷، ۱۶۸، ۱۷۰، 7.7, 217, A17, P17, VYY, 777, OTT, Y77, 2AT, V·T. ۵۵%, 72%, • ۸%, VP%, 7 • 7, A14 اسکندر، ۳۱، ۳۲، ۴۲، ۷۰، ۷۸، ۱۲۳، ۱۲۴، ۱۲۵، ۱۲۶،

۵۳۱, ۷۳۱, ۱۹۷, ۲۲۲, ۳۲۲, ۲۹۲, ۵۵۲, ۵۵۲, ۸۵۲, ۹۵۲,

اشکانی، ۳۰، ۱۹۷، ۱۹۸، ۴۴۱، ۴۲۲، ۴۴۷، ۴۴۸ اشكانيان، ٣٠، ١٥١، ٣٣٣، ٢٣٢، ٢٤١، ٢٤٢، ٢٤٢، ٢٩٢ اشكيوس، ۹۲، ۹۲، ۳۲۱، ۳۵۷، ۳۶۵، ۴۰۷، ۴۶۳ اغريرث، ۴۵۶ افراسیاب، ۷۵، ۸۲، ۵۸، ۹۸، ۹۱، ۹۹، ۹۹، ۱۱۱، ۱۱۶، ۱۱، ۱۳۴، ۱۳۴، ۱۳۲، ۱۵۱، ۱۵۱، ۱۹۸، ۱۹۹، ۱۷۴، ۲۰۳، AAY, +PY, PPY, A+T, P+T, G1T, R1T, VYT, ATT, AGT, 72% 77% · AT, 7AT, AAT, OPT, VPT, 1.7, 717, 217, YFT, TFF, 607, 707, 787, TRY آفريدون، ۲۵۱، ۲۵۳ افغانستان، ۳۰، ۴۷، ۶۷، ۲۴۶، ۸۷۸، ۲۷۵، ۴۲۹ اقبال (عباس)، ١١ اکوان دیو، ۱۵۳، ۳۶۰ البرز، ۷۰، ۱۹۱، ۲۷۶ البتكين، ٢١ التنبيه و الاشراف (كتاب)، ۴۴۵، ۴۴۶ امام محمدیحیی نیشابوری، ۲۲۷ امير ايوالحسن، ١٧ امیرمتصور (امیرک متصور)، ۱۵، ۱۶، ۱۷، ۱۸، ۲۱ اندرز آتوریات مانسپندان (کتاب)، ۷۵ انکلساریا (بهرام گور)، ۷۵، ۴۱۸ انوری، ۶۳ ز۱۷۱، ۲۲۴ لوستا (کتاب)، ۱۸، ۶۶ ۶۹ ۷۶، ۸۴ ۱۴۱، ۱۷۵، ۱۷۹، 117, 977, 177, 777, 777, 777, 787, 887, 987, 687, 7A7, .77, P77, .67, 167, 767

اوستایی (زبان)، ۱۴، ۵۹، ۶۰، ۶۶، ۶۶، ۸۶، ۷۰، ۷۳، ۷۹، ۷۹،

עת פת עדו גדו ידו דדו פדו יסו וסו פעו.

PY1, . 11, 191, 1.7, W.Y, 117, . WY, WYY, YWY, YYY,

. 47, 147, 747, 447, 047, 447, . 47, 777, 177, 177,

اسکندرنامه (کتاب)، ۱۸۴، ۲۵۷، ۲۵۸، ۲۶۱، ۲۶۴

• ₹7, ٣٧٢, ₹٨٢, ٧٨٢, • ₽7, Δ•٣, ₹•٣, •٣٣, ١٣٣, ٧Δ٣, ₽٧٣, ٢Δ₹, ٢3₹

1. 16, 76, 76, 86, 87, 87, 87, 87, 87, 87, 87, 87, PT. 17, 77, 77, 07, 07, 07, 17, PQ . 0, 79, 00, 90, Ve. AR PR +V OV PV -A OA RA +B RB VB AB ++1. 7.1, 2.1, 111, 711, 711, 111, 111, 171, 171, 671, ۱۲۱، ۱۳۰، ۱۳۲، ۱۳۴، ۱۳۶، ۱۳۴، ۱۹۲، ۱۵۱، ۱۵۱، ۱۵۱، ۱۵۱، 401, 001, VOI, POI, 191, 791, 091, A91, P91, ٠٨١، ١٨١، ٥٨١، ٩٨١، ٧٨١، ١٨٨، ٢١١، ١٩١، ٥١١، ٧١١، 7.7, 7.7, 2.7, ٧.7, ٨.7, ١١٢, ٢١٢, ٣١٢, ٩١٢, ٥١٢, 217, 717, -77, 177, 777, 677, 277, -77, 177, 777, 677, 177, 777, 777, 677, 877, V77, A77, P77, ·67, 107, 707, 707, 007, 907, 407, 407, 907, 97, 797, 727, 627, • 77, 177, 777, 677, 777, • 77, 177, 777, 777, 677, 777, 977, 197, 797, 997, 107, 707, 707, A.T. . 17, 717, 717, 177, . TT, ATT, . +T, 747, 707, 70% 00% 12% · VY, 1VY, · A% YA% YA% AA% 0A% VAT, .PT, YPT, RPT, ... 1.7, 0.7, YIF, TIF, RIF, 117, P17, 177, 477, V77, A77, P77, · 77, 177, Y77, 777, 677, 877, 977, 477, 177, 777, 777, 777, 877, 777, 777, 707, 707, 207, 177

> ایرج، ۳۸، ۲۵۱، ۲۵۳، ۲۵۴ ایلا، ۱۲۶ ایوان مداین، ۱۹۶ بابایی (یدالله)، ۳۹ بابک خراسانی، ۱۱ باتو فخرالدوله، ۲۷

بَدَخشان، ۶۵

بدیع (امیرمهدی)، ۲۶۰، ۲۶۱، ۲۶۵

براهام، ۱۲۵، ۱۳۸، ۱۴۰

بردع، ۲۸۳، ۲۲۸، ۴۳۱، ۴۶۳

بُرز ویلا، ۱۲۶

بلاش اشكاني، ٢٣٣

يلخ، ۱۶، ۲۲، ۲۱۲، ۲۴۲، ۲۷۹، ۲۹۹، ۳۳۰

بلوچی، ۱۴۱، ۲۸۰، ۲۸۱، ۳۲۹

بندهش (کتاب)، ۲۲۰

بندوی، ۱۰۳، ۱۹۴، ۲۷۹، ۳۱۰، ۲۳۲، ۲۳۳، ۴۳۴

بنیاد نیشابور، ۱۸، ۴۴، ۴۶، ۴۷، ۴۸، ۴۹، ۷۷، ۲۳۸، ۹۸۳، ۴۸۳، ۴۸۳

بهرام آذرمهان، ۹۷، ۴۳۴، ۴۳۵

بهرأم پور گودرز، ۸۶ ۲۱۴

بهرام سیاوشان، ۴۲۳

بهرام، ۱۶۱، ۱۶۲

بهمن، ۱۲۳، ۱۸۳۰ ۲۰۴، ۱۹۳۰ ۸۷۲، ۱۸۳۱ ۱۸۳۰ ۲۰۴، ۱۳۳۰ ۵۴

بوسپاس، ۱۲۶

ييون، ٣٣، ٣٣، ٦٩، ٨٧، ٩٧، ٨٨ ، ١٩، ٢٩، ٢٩، ٢١١، ١١١، ١١٠، ٣٥١، ٨٠٢، ١٣٢، ١٣٢، ٨٩٢، ٥١٣، ٩٧٣، ٢٨٣، ١١٦، ٠٥٦، ٥٥٦، ٩٥٢، ٢٩٢

بیست مقالهٔ قزوینی (کتاب)، ۱۱، ۱۲

بیستون، ۸۴ ۱۰۰

پارسی، ۴۰، ۵۹، ۶۳، ۱۲۵، ۱۲۸، ۱۴۰، ۱۴۸، ۱۸۳، ۲۵۸، ۲۵۸، ۲۵۸، ۲۶۲ / ۲۶۲، ۲۶۲

یارسیان، ۲۷، ۴۴۷

**یامیری، ۱۴۱** 

پاینده (ابوالقاسم)، ۴۴۶، ۴۴۷

يشتون، ۱۴۱

یشنگ، ۱۶۹، ۲۷۶، ۳۰۹، ۳۸۴، ۲۱۷

يلوتارخس، ۲۶۰

٥٩، ١٢١، ١٢١، ١٢١، ١٣١، ١٣١، ١٩١، ١٩١، ١٩١، ١٩١، 4V1, 6V1, 7V1, .P1, 1P1, 1.7, 117, P17, .Y7, .TY, 777, 777, 777, 677, 787, 777, 787, 687, 787, 887, 1.7, 7.7, 7.7, .17, 207, ... 4, 6.7, 217, 917, .77, 777, 677, 477, 877, 477, 467, 767, 767, 767, 687 پورداود (ابراهیم)، ۷۷، ۷۹، ۱۹۱، ۲۱۱، ۳۰۶، ۳۸۶

بهرام پورگشسب، ۳۰، ۳۴، ۷۵، ۹۴، ۹۶، ۹۸، ۹۹، ۹۰، ۱۰۴، ٧٠١، ۵۵۱، ۱۶۱، ۲۶۱، ۳۶۱، ۱۸۱، ۴۶۱، ۵۶۱، ۷۱۲، ۲۷۲، PAT, .. T, . 17, 117, VIT, .TT, V7T, .OT, 777, V7T, 177, 177, 777, 777

يران، ۱۱، ۷۵، ۷۷، ۸۴ ۵۸ ۹۸ ۹۱، ۱۱۲، ۱۱۳، ۵۴۱، 761, A21, 6V1, V·7, 717, 717, A77, VV7, P·7, 717, ۵۱۳, ۶۲۲, ۵۲۳, ۱۶۳, ۷۸۳, ۷۶۴

پیروزشیر، ۲۴۸

ييلسم، ٧٥، ١٨، ١٥٢، ١٩٩

تاجیکستان، ۳۰، ۴۷، ۶۸، ۷۰، ۸۰ ۵۷۲، ۵۸۳، ۲۲۹، ۲۴۱، 401

تاجيكي، ١٤١

تاریخ بیهقی (کتاب)، ۱۹، ۲۰، ۲۳، ۳۱، ۱۱۹، ۳۵۲

تاریخ سیستان (کتاب)، ۱۴۳

ناریخ گردیزی (کتاب)، ۱۵، ۱۷، ۲۲، ۲۶، ۲۷، ۳۱، ۳۰۴،

تازی، ۱۹، ۴۰، ۵۹ ۳۶ ۶۶ ۶۶ ۷۶ ۸۶ ۶۹ ۲۰، ۱۴۱، 171, · 11, · 11, · 11, · 11, · 17, · 17, · 17, · 17, · 17, · 17, 197, 197, 997, 897, 1.7, 9.7, .77, ٧٣, ٨٥٦, ٩٥٦, · ٧٣, ٣٨٣, ٩٨٣, ٩٨٦, ١٩٣, ٣٠٦, ۵٠٦, ٨١٦, २२٦, ٧٦٦,

تازیان، ۱۴، ۱۹، ۲۷، ۶۶، ۶۷ ۸۶، ۶۹ ۷۰، ۱۴۶، ۱۴۸، 101, 041, 177, 077, 107, 707, 117, 017, 2.7, 717, · PT, Y77, Y77, X77

تازیکستان، ۶۵، ۶۸، ۷۰، ۱۲۵، ۲۸۰، ۲۸۰

تاش، ۱۷

تالقان، ٧٠

تاریخ تبری (کتاب)، ۴۳۳

تبری (زبان)، ۱۴۱

تخوار، ۹۹، ۱۳۸

تواو، کد کد ۵۷۵ ک۲۷ ک۲۷

تكلمة الاصناف (كتاب)، ١٢٣

تلخند، ۸۶ ۷۰، ۲۸ ۹۷، ۹۸۱، ۸۳۲

تنسر، ۴۴۶

تهمتن، ۹۹، ۱۲۵، ۸۷۸، ۹۹۱، ۲۲۱، ۹۴۵، ۲۵۳، ۴۶۳،

4.1 ,750

تهمینه، ۸۳

تور، ۵۰ ۲۶۲، ۲۷۶، ۲۸۹، ۲۱۱، ۲۷۴، ۴۶۴

ترران، ۲۷، ۹۸ مه، ۱۰۰، ۱۱۵ مراز، ۱۲۵ مرد، ۱۵۸ مرد، 7V1, V.T, 717, P17, .7T, G77, VYT, AYT, GAT, AAT,

797, 997, 4.7, 117, 717, 617, 477, .77, 467, 777, 7AT, 6AT, VAT, 777

تورانی، ۱۵۲، ۲۱۶، ۴۵۶

تورانیان، ۸۴ ۹۹، ۱۷۴، ۲۱۲، ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۴۸، ۲۸۵،

4.T, VYY, .TT, VAT, T14

توسی، ۱۱، ۱۲، ۳۶، ۸۳، ۹۱، ۱۳۸، ۱۶۷، ۱۶۹، ۲۲۰، ۲۲۱، ۲۲۱، AGT, . 27, V.T. 17T. 72T. G2T. 2PT. PPT, 1.7, . TT. 401

تیسفون، ۱۰۰، ۱۲۵، ۱۲۶، ۱۵۱، ۱۹۳، ۲۱۷، ۲۲۹، ۲۸۰، MY, 677, 777, 777, 277, 777

جارمو، ۴۳۹

جاماسب (جاماسب)، ۲۵۱، ۲۵۴

جمشید، ۸۰ ۱۵۱، ۲۰۱، ۲۰۶، ۲۱۱، ۲۱۲، ۲۴۸، ۲۷۹، 449

جهرم، ۱۲۳، ۱۲۴، ۱۲۵، ۱۲۶

جهن، ۲۵۱، ۲۵۳، ۲۰۹

جويان ٣٤٢

جيهان (شهر)، ۶۵

**جیهانی (وزیر بزرگ و دانشمند سامانیان)، ۶۵** 

جيهون، ۶۵، ۱۱۱، ۱۷۵، ۲۷۶، ۲۹۹، ۳۹۷

چهار مقاله (کتاب)، ۳۹، ۵۷، ۶۳

چین، ۷۶ ۱۰۳، ۱۲۹، ۲۴۵، ۲۶۲، ۷۷۲، ۲۸۳، ۹۳۸، ۴۰۳، 479.474

چيني، ۲۰۵، ۴۶۵

حبیب بن صهبان، ۴۴۷

حبيبي (عبدالحي)، ١٥، ٣٠٤

حمداله مستوفی قزوینی، ۲۷، ۴۰، ۴۰، ۵۷ ۲۶۴

حمزهٔ سیاهانی، ۴۴۱

خاقان، ۲۲، ۷۸، ۱۵۰، ۱۹۵، ۱۲۲، ۱۲۵، ۲۸۲، ۲۰۰، ۲۰۰، 177, 777, 177, 7.7, 677, 277, 777, 777

خاقانی، ۸۹ ۴۲۷، ۴۳۰

خالقی مطلق (جلال)، ۳۸، ۳۹، ۴۰، ۵۶ ۵۷ ۵۳ ۷۳، 111, 711, .71, 171, 171, 771, 771, 711, 411, 611, 277, 717

خرَّاد برزین، ۱۳۷، ۱۶۱، ۱۸۰، ۱۹۴، ۱۹۵، ۱۹۶، ۲۱۶، 777, 777, 677, 277, 777

خراسان، ۱۲، ۱۳، ۱۵، ۱۸، ۱۹، ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۶، ۳۰ ۶۵ 23 · V. 211. P11. 101. 791. 717. 217. 777. A07. 797, TYT, YYY, XYY, •AY, TAY, 7AY, 6AY, 9AY, AAY, זיד, דוד, ודד, פסד, דעד, סעד, פעד, וגד, דגד, דפד, 1.7, 277, .77

خراسانی، ۱۲، ۱۵، ۱۳۵، ۱۵۱، ۲۲۵

خراسانیان، ۱۸، ۶۷

خسرو قبادان و ریدک (کتاب)، ۴۰۱

خواجه نظام الملک، ۲۳، ۲۵، ۲۶، ۳۰، ۳۱، ۳۳۶، ۴۳۸ خوروران، ۲۱۳، ۲۲۶، ۲۴۲، ۲۶۲، ۲۷۲، ۲۸۲، ۲۸۶، ۲۸۳، ۲۸۳، ۲۰۱، ۲۶۹، ۲۳۰

دارا، ۱۲۳، ۱۲۴، ۱۲۵، ۱۲۶، ۱۳۵، ۲۲۲، ۱۲۳، ۲۵۷، ۲۵۹ داراب، ۱۷۰، ۱۷۷، ۲۴۲، ۲۷۰، ۴۱۳

داریوش، ۱۲۵، ۲۴۲، ۲۴۳، ۲۵۹، ۲۷۱، ۳۱۷

داعی الاسلام (سید محمدعلی)، ۲۸، ۱۹۵، ۲۶۴

درخت آسوریک (کتاب)، ۴۴۷

دریای چین، ۲۴، ۲۷۷

دستور جاماسب جی، منوچهر جی جاماسب اسانا، ۷۵. ۴۱۸

> دقیقی، ۱۳، ۱۴، ۲۱۲، ۲۱۸، ۲۱۹ دیوان لغاتالترک (کتاب)، ۳۰۳

رخش، ۶۰ ۸۴ ۵۸ ۷۸ ۱۸۲، ۲۲۷ ۱۳۶۷ ۱۳۶۸ ۲۳۳ ۲۷۳، ۲۷۳ ۲۷۳ ۱۳۷۳ ۱۳۶۸

رستم فرخزاد، ۱۹، ۱۷۵، ۳۰۵، ۳۹۰، ۳۹۲، ۴۴۷

رهام، ۹۱، ۲۰۸، ۵۶۳، ۲۶۷

رواقی (علی)، ۱۳۸، ۱۴۰، ۱۴۲، ۱۴۶، ۱۴۸، ۱۵۰ رودکی، ۶۷، ۶۸، ۱۳۸، ۱۴۰، ۲۸۵

رومی، ۷۰، ۹۹، ۱۵۴، ۱۶۰، ۱۶۰، ۸۰۰، ۱۳۵، ۱۹۳، ۱۹۳۰ ۱۳۸، ۱۹۵۶، ۱۹۶۰، ۱۹۶۰، ۱۳۱۰، ۱۳۱۸، ۱۳۳۰، ۱۳۳۰، ۱۳۳۰، ۱۳۳۰ ۱۳۴۰، ۱۳۴۱، ۱۹۴۱، ۱۹۶۰

رومیات، ۱۰۴، ۱۸۵، ۱۸۰، ۱۹۷، ۱۹۸، ۱۳۳۰، ۲۲۳، ۲۴۳، ۲۴۳، ۵۵۲، ۲۵۶، ۱۸۰، ۲۸۹

عقوبی مقابر مهمای ۱۸۸ ۱۸۶۰، ۳۵۳، ۴۰۱ زابلی (زاولی)، ۸۱ ۳۱۶، ۳۵۳، ۴۰۱

¿L. PT. -A. 7P. TTI. VTI. PTI. TTI. -01. PSI. 4VI. 0VI. 7PI. 777. ITT. VV7. AV7. 7A7. ITT. 207. 427

زرتشتی، ۲۱۱، ۲۱۳، ۲۱۳، ۲۱۷، ۲۱۸، ۲۱۹، ۲۲۱، ۲۵۹، ۲۶۱، ۲۵۹، ۲۶۱

زرتشتیان، ۱۵۹، ۱۷۴، ۲۱۶، ۲۲۴، ۴۰۳

زرسپ، ۳۶۴

زو، ۲۴۱، ۲۵۴، ۲۲۳، ۳۳۰

زواره، ۱۳۳، ۲۹۹، ۴۰۱

سلم، ۹۲، ۱۲۳، ۱۷۴، ۱۹۲، ۲۰۲، ۲۶۲

سامانی، ۱۷

سامانیان، ۱۵، ۱۶، ۱۷، ۱۹، ۲۱، ۲۳، ۶۵

ساوه، ۲۷۹، ۲۸۷، ۳۴۵

سبکتکین (امیر)، ۱۵، ۱۶، ۱۷، ۱۹، ۲۱، ۲۵، ۲۶

ستخر (صطخر)، ۱۲۳، ۱۲۴، ۱۲۶

سغد، ۲۴۵، ۵۰۰، ۲۵۱، ۲۰۳، ۲۸۳

سغدی، ۱۳۴، ۱۴۱

سکندر، ۱۰۴، ۱۲۴، ۱۲۵، ۲۵۱، ۲۶۷

سلجوقيان، ٣٠

سلم، ۸۰ ۱۹۲، ۵۸۲، ۹۸۲، ۹۹۴

سلمان، ۲۴۷

سلوكيان، ٢٢٢

سليم (غلامرضا)، ۲۶، ۲۷، ۲۹

سمرقند، ۲۴، ۲۵۰، ۳۵۵

سهراب، ۵۸، ۹۲، ۹۵، ۱۱۸، ۱۶۹، ۱۸۸، ۱۹۳، ۳۴۵، ۵۳۱، ۵۳۱، ۲۵۳، ۵۳۱ ۲۷۱، ۲۵۴، ۴۶۶

سوفزای، ۱۳۴، ۳۴۲، ۳۴۳، ۲۷۸

میاستنامه (کتاب)، ۳۱

سیاوخشکرد، ۸۱

شادان بُرزین، ۱۱، ۱۲، ۱۳

سیاوش، ۱۱۶، ۱۷۳، ۱۳۴، ۱۶۱، ۱۶۱، ۲۰۷، ۲۰۸، ۲۰۸، ۳۵۸ سیرالملوک (کتاب)، ۲۳، ۲۴، ۲۶، ۳۱، ۴۳۶ سیستان، ۱۱، ۱۲، ۱۵۰، ۱۷۴، ۲۷۳، ۲۷۷

فريدون، ٨٠ ٩٠، ١٥٠، ١٥٢، ١٩٩، ١٩١، ١٠١، ١١٢، شاهنامهٔ ابومنصوری، ۱۱، ۵۹ ۱۸۳، ۴۱۹، ۴۲۰ 177, 707, 727, 727, 007, 777, 777, 727 شاهنامهٔ سیاهان، ۳۹، ۵۵ ۵۷ قابوسنامه (کتاب)، ۳۱ شاهنامهٔ قریب بهبودی، ۳۸، ۵۰ ۵۷، ۱۴۰ شاهنامهٔ ماکان، ۲۸، ۲۶۴ قیاد، ۱۲۴، ۱۲۴، ۱۵۹، ۱۶۰، ۱۷۰، ۱۱۳، ۲۳۶، ۲۳۷، ۲۳۸، شاهنامه امیریهادر (امیرکبیر)، ۳۸، ۵۷ قرطاس، ۶۷، ۲۴۵، ۲۴۶، ۲۵۷ شبديز، ۴۰۶ قريب (بدرالزمان)، ١٣٤ شفاد، ۲۳۰، ۲۴۸ قریب بهبودی، ۴۴، ۶۴ ۱۳۹ شنگل، ۲۵، ۱۲۶، ۲۵۱ قسطنطنیه، ۳۱ شيده، ۳۴۶ قلون، ۱۹۴، ۴۲۶، ۴۲۳ شیرویه، ۹۹، ۱۵۷، ۲۲۴، ۲۹۸ قیصر، ۲۸ ۸۷ ۱۳۵، ۱۶۰، ۱۶۵، ۲۱۶، ۲۲۴، ۲۵۲، ۲۵۵، ضحاک، ۹۰، ۱۳۵، ۱۵۱، ۱۵۱، ۱۹۱، ۲۰۱، ۲۱۲، ۲۵۱، 907, +87, +AT, YAT, 8PT, 177, 777 707, AOY, MY, 777, 777, 277 كالمستان، ۲۵، ۲۷۵ ظفرنامه (کتاب)، ۲۷، ۴۰ کارنامهٔ اردشیر بابکان (کتاب)، ۲۹، ۳۰، ۶۶، ۴۲، ۷۵، عربی (زبان)، ۱۴۳، ۲۵۷ ٩٧، ٢٩، ١٠١، ١٩٢، ١٩١، ١٥٠، ١٥١، ١٩٣، ١٩٣، ١٩٣، نظامی عروضی سمرقندی، ۳۹، ۵۷ ۶۳ 177, 177, 177, 777, 777 عَزَام (عبدالوهاب)، ۴۰ کافور، ۸۰ ۱۰۳، ۱۲۶، ۱۲۰، ۲۵۰ ۲۱۷ عطار نیشابوری (فریدالدین)، ۲۳، ۱۳۴ كاليستنس دروغين، ٢٥٩، ٢۶٠ عفیفی (رحیم)، ۶۴، ۷۴، ۱۴۱ کاموس کشانی، ۹۰، ۹۱، ۱۱۲، ۲۲۷، ۲۵۱، ۲۹۱، ۳۴۳، عنصرالمعالى، ٣١ 07T, 10T, 70T, 0AT, VAT عنصری، ۲۶، ۱۲۸ کاوه، ۸۴ ۱۵۲ عيسي، ۶۹، ۱۹۴، ۲۶۰، ۲۶۱ کاووس، ۷۹، ۸۱ کم ۸۶، ۱۳۳، ۱۳۶، ۱۶۹، ۱۸۵، ۲۱۵، غزنوی، ۲۰، ۲۳، ۲۶، ۲۷، ۲۵۲ 777, 477, 177, 707, 747, 767, 797, 997, ++7, 777, غزنویان، ۱۵، ۲۲، ۱۸۳ 497, 1.7, 977, 087, 887 غزنین، ۱۶، ۱۸، ۲۶، ۲۷ کيو ده، ۳۶۴ فراخكر د، ۲۰۳، ۲۶۴، ۲۶۲، ۳۸۲، ۵۸۳، ۲۸۳ کُرد، ۱۴۴ فرالاوی، ۱۳۱، ۳۸۹ کر دستان، ۱۱۹، ۱۴۴، ۴۲۹، ۴۳۹ فرانک، ۹۰، ۱۵۲ کردی، ۶۴، ۱۴۱، ۱۷۳، ۲۳۴، ۳۰۴، ۲۵۹، ۴۲۵ ۲۵۴ فردوسی، ۱۲، ۱۳، ۱۴، ۱۵، ۱۶، ۱۷، ۱۸، ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۱، کلیاد، ۹۱، ۲۰۸ PY, 17, YT, TY, 47, 67, VY, AT, +3, 14, TY, 47, VY, کلیله و دمنه (کتاب)، ۱۳، ۴۰ PO. YE TE VE PE TV. OV. PV. AV. PV. A. IA OA کمبوجیه، ۲۷۱، ۳۱۷ . A I A Y A O B 3 B . . L V . L Y I L YY L AY L 77 L کوت، ۹۹، ۳۱۷، ۲۱۸، ۳۳۰، ۴۳۱ عمل ممل ۱۴۰ مهل ۱۹۱ مهل مها ۱۹۱ ۱۹۱ ۱۷۱ کوه گوش، ۱۲۶ PV1, TAI, 2AI, PAI, 1PI, 2.7, PIY, TTY, TOY, 20Y, کیخسرو، ۳۲، ۶۴، ۷۸، ۸۲، ۸۲ ۵۸ ۵۸ ۹۶، ۹۱، ۹۶، ۹۸، VOY, KOY, POY, •97, 197, 797, 097, OVY, KVY, ·· 1, P·1, 111, 111, 011, 771, 071, 871, VTI, 701, ۵۸۲، PAY, ۰۳۳، ۴۳۳، POT, ۴۶۳، ۵۶۳، PVT، ۰۸۳، ۱۸۳، 701, 791, 121, 991, 7.7, 177, 777, 777, 277, 777, 7AT, AAT, TPT, ...7, V.7, T/7, ...77, 277, P77, .07, 177, PTY, 177, 777, 777, 677, 977, 797, 167, 767, 707, 707, 207, 407, 407, 627 ۵۶۲، ۶۷۲، ۲۸۲، ۲۸۲، ۱۹۲، ۲۹۲، ۰۰۳، ۱۰۳، ۶۰۳، ۸۰۳، فرشیدورد، ۹۱، ۲۰۴، ۳۳۶، ۳۳۷، ۳۳۹، ۳۴۰، ۴۱۴ מות קדה קדה מעה קעה יאה ואה אאה מףה עףה فرهنگ جهانگیری (کتاب)، ۶۴، ۱۴۰، ۱۴۱ 717, V17, 107, 107, 797 فرهنگ نظام (کتاب)، ۳۸، ۱۲۸ كشاد، ١٢٣، ١٥٠، ١٥١، ١٠٠، ١٩٢، ١٥٢، ١٢٣ ١٩٩ فرهنگ واژمهای اوستایی (کتاب)، ۱۸، ۶۸، ۷۷، ۷۹، ۸۷، ۸۸ کیومرس، ۱۲، ۵۸، ۱۵۰، ۱۵۱، ۱۷۹، ۲۰۰، ۲۰۱، ۳۸۴ 476, 4V6, PV6, +A6, 7P6, 777, 177, 777, 777, Y77, گازر، ۱۷۷، ۱۲۳ 77°, 47°, 77°, 77°, 76°, 76° گرجستان، ۴۲۹ فرهوشي (بهرام)، ۶۶، ۷۶، ۲۳۰، ۳۹۳، ۴۴۱، ۴۴۲

گردآفرید، ۳۷۱، ۴۵۴

فريبرز، ٣٨ ١١١، ٢٠٨، ٢٢١، ٢٩١، ٠٠،٣، ١٣١٢ ١٨٧، ٢٤٧

مولانا روحي انارجاني، 202 میلاد، ۱۵۵، ۲۲۸، ۳۲۳ مینوی (مجتبی)، ۶۴ ۷۳ ناصرخسرو، ۱۴۴، ۱۴۶، ۱۴۷ نامهٔ تنسر (کتاب)، ۴۴۶ نریمان، ۲۶۲ نستيهن، ۱۲۶ نسوینامه (کتاب)، ۲۳ نشابور، ۱۲، ۷۴ نشر بلخ، ۲۶، ۲۷، ۶۸، ۳۸۶ نعمان، ۱۲۴ نگهبان (عزّتالله)، ۳۵۷ نیشابور، ۱۱، ۱۵، ۱۶، ۱۷، ۲۹، ۴۳، ۶۹، ۲۴، ۲۴۲، ۲۴۳، ۴۳۰، هاماوران، ۸۱ ۱۸۴، ۱۸۵، ۱۸۶، ۴۶۷ ۴۶۷ هخامنشی، ۲۴۲، ۳۱۷، ۳۳۱ هخامنشیان، ۲۴۲، ۲۷۱، ۹۸۹، ۴۳۰ **هرات، ۱۱، ۱۶۱، ۲۷۹** هرمز (یکم)، ۳۰، ۷۴، ۱۹۶ هرمز پور کسری، ۷۵، ۸۶، ۹۷، ۱۰۴، ۱۲۴، ۱۵۹، ۱۶۱، 277, VY7, AY7, 177, TY7, 777, 677 هري، ۱۲، ۱۶۱ هلمهارت کانوس کرد، ۲۵۸ هندوستان، ۳۸ ۲۷ ۶۷ ۶۸ ۷۰، ۲۸ ۱۴۱، ۲۱۸، ۲۴۴، ۲۵۱، 727, TY7, YY7, AY7, ·AY, TTT, 12T, Y17, P17, ·Y7 هيون، ۲۶۵، ۹۶۶، ۹۳۳، ۲۳۳، ۴۶۳ هیونان، ۱۰۰، ۲۲۰، ۲۴۲، ۲۴۵، ۳۷۳ واژونامه مازندرانی (کتاب)، ۶۳ وشمگیر، ۳۱ وندیداد (کتاب)، ۷۶، ۷۹، ۱۲۴، ۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۵، ۲۰۵، 47. 14F ,Y.F یادگار بزرگمهر (کتاب)، ۷۷، ۱۵۴، ۴۲۲ یادگار زریران (کتاب)، ۶۵ ۲۲، ۹۳، ۲۲۰، ۳۱۰، ۴۴۷ یزدانداد، ۱۱، ۱۲، ۱۳ يزغلاني، ١٤١ یغنایی، ۱۴۱ يوسفي (فلامحسين)، ٣١ بونان، ۲۴۲، ۹۴۲، ۲۴۷ یونانی، ۱۹۷، ۲۰۶، ۲۶۰، ۲۶۱، ۲۶۵

گردیه، ۹۰، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۷۰، ۲۹۰، ۲۹۰، ۳۰۱ گستهم، ۱۹۴، ۷۲۷، ۲۷۹، ۷۰۳، ۸۰۳، ۱۳، ۵۳۵ ۲۳۳، 777, 777, V?7 گشتاسپ، ۳۱، ۳۲، ۶۵، ۷۴، ۱۳۵، ۱۶۲، ۱۶۷، ۱۶۸، ۲۱۲، 17, P17, 177, OTT, 777, OTT, 107, 707, 175, 175, 727, MT, 107, 707 گشتاسینامه (کتاب)، ۲۱۸ **2**, 71, 79, 911, 417, 177, 997, 717, 727, 667 گودرز، ۱۳ ۸۱، ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۷۵، ۲۰۷، ۲۲۸، ۲۴۱، ۲۴۶، X77, 7X7, 6X7, 1P7, V.T, 717, 617, 777 گیو، ۹۳ ا ۹۱ ۹۸ ۱۱۱، ۱۱۳، ۱۳۵، ۱۶۹، ۲۲۸ ۲۴۷، 7A7, AP7, 617, 776, 277, P76, 476, 147, 427, 2P7 لرستان، 4۲۹ لطفعليخان آذر، ٣٧ لهای، ۹۱، ۲۳۹، ۳۴۰ لهراسي، ۲۲، ۱۰۹، ۱۶۲، ۱۶۸، ۲۱۲، ۲۲۴، ۲۳۸، ۲۴۲ 107, 707, 707 ماخ (پیر خراسان)، ۱۱، ۱۲، ۱۳ ماركوپولو، ۲۴۸ ماهوی خورشید، ۱۱، ۱۲، ۱۳ ماهیار گوهرفروش، ۸۰ ماهیار نوابی (یحیی)، ۷۵، ۱۱۸، ۱۳۳۸ ۴۱۸ محمود (سلطان غزنوی)، ۱۶، ۱۷، ۱۸، ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۲، 77, 77, 67, 27, 77, 97, 77, 17, 77, 77, 47, 427, 4.4 مداین، ۱۰۰، ۲۸۵ ۲۸۷ مر دانشاه، ۲۳ مرورود، ۷۰ مزدک، ۲۱۷، ۲۳۲، ۴۳۶، ۲۳۷، ۸۳۹، ۴۳۹ مسعود (سلطان غزنوی)، ۱۹، ۲۳، ۳۱، ۲۵۲ مسعودی، ۲۲۳، ۲۴۵، ۲۴۶ مسیحی، ۲۴۸، ۲۶۰ مسيحيان، ١٩٢ مشتأق خراسانی (منوجهر)، ۴۶، ۳۲۰، ۳۲۳، ۳۵۶ مشكور (محمدجواد)، ۲۴۱، ۲۴۲ مقاتوره، ۳۴۷ مكران، 22، 390 منوچهر، ۸۰ ۱۳۹، ۱۵۲، ۲۰۲، ۲۴۱، ۲۵۱، ۲۵۴، ۹۷۲، 777, 797, 697 منیؤه، ۷۸، ۷۹، ۸۸، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۵۱، ۱۳۲، ۲۳۲، ۲۸۳، 400 .TO.

مهراب (کابلخدای)، ۱۷۴، ۱۷۵، ۱۹۲، ۲۶۲

مهرک نوشزاد، ۳۰، ۱۲۳، ۱۲۴، ۲۴۷، ۲۴۸

مهران ستاد، ۹۶، ۲۳۴، ۴۲۷، ۴۲۸

مهرهرمز(د)، ۲۲۹



Preface on the Edited Version of Shāhnāmē

By: F. Joneydi Balkh Publication First Edition: 2008

Bonyad-e Neyshabour No.8 Jalaliyeh St. Keshavazr Blv. Tehran - Iran

Tel: 88962784 - 88953407

Fax: 88962243

Website: www.Bonyad-Neyshaboor.com E-mail: fereydoonjoneydi@hotmail.com

ISBN: 978-964-6337-43-5 ISBN (set): 978-964-6337-44-2

ويرايش ونيدورجندي