بسم الله الرحمن الرحیم

پرسش و پاسخ ویژه اربعین

1. با رفتن به زیارت و اقامه عزا برای امام حسین(ع)، چگونه می‌توان به امام زمان(عج) نزدیک شد؟

مهر و محبت خالصانه امام زمان(ع)نسبت به امام حسین(ع)، بسیار عمیق‌تر و بالاتر از حد تصور ماست چراکه تنها معصوم است که می‌تواند شناخت واقعی و درک صحیح نسبت به کمالات و مقامات معنوی معصوم دیگر داشته باشد. بنابراین عشق و عطوفتى كه معصومين(ع)نسبت به يكديگر دارند، از محبت الهی برخاسته و هرگز محدود به روابط خويشاوندى نیست.[[1]](#footnote-1)

به همین جهت عباراتى که از حضرت مهدى(ع)در رثاى امام حسين(ع)در زیارت ناحیه مقدسه نقل شده، عمق حزن و سوگواری ایشان بر مصیبات عظیم وارده بر جد بزرگوار و خاندان عصمت را نشان می‌دهد و چنان سوزناك است كه انسان از درک آن ناتوان است.[[2]](#footnote-2)

باتوجه به میزان محبت و ارادت امام عصر(ع)نسبت به جد بزرگوار خود، امام حسین(ع)، به طور قطع در صورتی که شیعیان نیز با رفتن به زیارت امام حسین(ع) و شرکت در مراسم عزای ایشان، انفاق به عشق حضرت و... سعی بر ابراز مودت و محبت به مقام امام حسین(ع)داشته باشند؛ مورد توجه ویژه امام زمان(ع)قرار خواهند گرفت. امام زمان(ع)نیز مردم را به زیارت و توسل به امام حسین(ع)دعوت می‌فرمایند و در تشرفی که سید احمد رشتی موسوی به خدمت ایشان رسیده بود، بر خواندن زیارت عاشورا تأکید کرده و به او فرمودند: «شما چرا عاشورا نمى‏خوانيد؟ عاشورا! عاشورا! عاشورا!».[[3]](#footnote-3)

در اینجا زیارت و توسل به امام حسین(ع)، از جهتی که عمل به سفارش امام زمان(ع)است، موجب تقرب به امام زمان(ع)خواهد شد.

بنابراین هرگونه توسل و اظهار عشق و ارادت ما به امام حسین(ع)می‌تواند ما را به امام زمانِ خود نزدیک‌تر کند. چنانکه سیدکریم محمودی مشهور به سید کریم پینه‌دوز بر اثر توسلات مداوم هر صبح و شام به اباعبدالله الحسین(ع) و گریه بر ایشان، به مقامی رسیده بود که حضرت مهدی(ع) هر هفته با او دیدار می‌کردند.[[4]](#footnote-4)

2 . آیا با توجه به تجمع بی‌نظیر زائران در اربعین حسینی ، می‌توان گفت ظهور نزدیک است؟

**اگر نزدیک دانستن ظهور همراه با توقع عجولانه ظهور در چند روز یا چند هفته آینده یا ماه و سالِ بعد باشد، پذیرفتنی نیست زیرا وقوع ظهور منوط به شرایطی مانند وجود یاران خالص و آمادگی عمومی است که اثبات تحقق آنها برای ما ممکن نیست** بنابراین حتی زمان تقریبی تا ظهور را نمی‌توان پیش‌بینی کرد**. اما اگر منظور ما از نزدیک بودن ظهور، دور ندانستن آن باشد؛ امری درست و قابل قبول است. همان‌طور که در دعای عهد می‌خوانیم:** «إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيداً وَ نَراهُ‏ قَرِيباً»[[5]](#footnote-5) یعنی كسانى[از مخالفان] ظهور او را بعيد و ناشدنى مى‏پندارند ولی ما [مؤمنان] آن را شدنى و نزديك مى‏دانيم؛ پس نباید **ظهور را دور و دست‌نایافتنی دانست و امید خود را از دست داد.**

گرچه با نظر به حماسه بزرگ اربعین نمی‌توان زمان احتمالی ظهور را تخمین زد؛ اما به طور کلی تجمع زائران اربعین می‌تواند ما را به نزدیک‌تر شدن زمان ظهور امام زمان(ع)بیش‌تر امیدوار کند؛ چراکه طبق روایت که می‌فرماید: «هر صبح و شام، منتظر فرج باشید.»[[6]](#footnote-6) باید همواره در حال تلاش برای فراهم کردن زمینه ظهور بود و از ظهور حضرت(ع)ناامید نبود. حماسه اربعین نیز در واقع تلاش و حضور مسلمانان به ویژه شیعیان از نقاط مختلف جهان برای ایجاد آمادگی فردی و اجتماعی برای درک ظهور است.

از آنجا که يكى از مهم‏ترين رازهاى غيبت امام مهدى(ع)نبود آمادگى عمومی برای پذیرش منجی عدالت‌گستر الهی است؛ به طور قطع زیارت اربعین حسینی که منجر به ایجاد آمادگی برای ظهور می‌شود؛ منجر به نزدیک شدن ظهور نیز خواهد شد.

3. چگونه زائران اربعین می‌توانند فراهم کننده مقدمات ظهور باشند؟

مهمترین شرط ظهور، ایجاد آمادگی عمومی برای اطاعت از حضرت مهدی(ع)و پذیرش حکومت ایشان است اگر زائران اربعین امام حسین(ع)بتوانند در تحقق این شرط مؤثر باشند، بدون تردید در فراهم کردن مقدمات ظهور نقش‌آفرین خواهند بود.

زائران امام حسین(ع)می‌توانند در دو حیطه فردی و اجتماعی زمینه‌ساز ظهور باشند:

در حیطه فردی، زائران اربعین بعنوان منتظران ظهور امام مهدی(ع)وظایفی برعهده دارند که برخی از این وظایف اعتقادی و برخی عملی است.

 از بُعد نظری و اعتقادی زائران حسینی برای زمینه‌سازی ظهور وظیفه دارند معرفت خود را نسبت به امام زمان(ع)و اهداف قیامش افزایش دهند و از بُعد عملی باید در مسیر ولایت‌پذیری و تحقق اهداف قیام الهی حضرت قدم بردارند. مطالعه درباره امام زمان(ع)و برکات ظهور ایشان، دعای برای فرج حضرت، خواندن ادعیه و زیارات مهدوی، دوری از گناهان و انجام کارهای نیک خالصانه و هدیه دادن ثواب آنها به حضرت می‌تواند ما را در عمل به وظایف فردی موفق بدارد.

از نظر اجتماعی نیز باید برای فراهم آوردن زمینه‌های ظهور تلاش کرده و دیگران را در مسیر حق با خود همراه نمود. انواع فعالیت‌های فرهنگی برای آشنایی بیشتر مردم به ویژه نوجوانان با حضرت مهدی(ع)، شرکت در مراسم مذهبی، همکاری برای برپایی مجالس اهل بیت(ع)، کمک فرهنگی و همراهی با کاروان‌های زیارتی، امر به معروف و نهی از منکر، هم‌دلی و رسیدگی به محرومان و ... نمونه‌هایی از وظایف اجتماعی ما در مسیر زمینه‌سازی برای ظهور هستند.

حماسه میلیونی اربعین حسینی نیز به عنوان یک حرکت اجتماعی بزرگ، علاوه بر ایجاد اتحاد و یک‌دلی بین مسلمین به ویژه شیعیان، می‌تواند شخصیت یگانه امام حسین(ع) را به مردم جهان بشناساند تا آنجا که بسیاری از غیر مسلمانان فقط برای شناخت اباعبدالله الحسین(ع) به عنوان محور این حماسه در ایام اربعین خود را به کربلا می‌رسانند و این شناخت از امام حسین(ع)به آشنایی با حضرت مهدی(ع)ختم خواهد شد. چنانکه هنگام ظهور، حضرت مهدی(ع)در کنار خانه کعبه، ایشان خود را به واسطه امام حسین(ع)معرفی می‌کند و می‌فرماید:

 «ای جهانیان، آگاه باشید که من امام قائم هستم... ای جهانیان آگاه باشید که جد من حسین(ع) را تشنه به قتل رساندند... »[[7]](#footnote-7)

گویا مردم جهان پیش از ظهور با ماجرای کربلا و شخصیت امام حسین(ع)آشنایی دارند.

همچنین زیارت اربعین از جهت فردی، تمرینی است که شیعیان میزان اخلاص خود را برای یاری امام عصر (ع)، محک بزنند. در زیارت اربعین، زائران حسینی با تمام عشق و توان در راه محبت امامشان از راحتی خود و خانواده می‌گذرند و در این راه عمر و مال خود را هزینه می‌کنند؛ تا بتوانند هنگام ظهور نیز عاشقانه به یاری امام عصر(ع)بشتابند و خالصانه در رکاب حضرتش باشند.

1. . از فرات تا فرات، ج‏2، ص: 110 [↑](#footnote-ref-1)
2. . ر.ک. بحارالانوار، ج 101، ص 317- 328 [↑](#footnote-ref-2)
3. نجم ثاقب در احوال امام غايب(ع)، ج‏2، ص: 714 [↑](#footnote-ref-3)
4. . هزار و يك نكته پيرامون امام زمان(ع)، ص: 335 [↑](#footnote-ref-4)
5. . بحار الأنوار، ج‏53، ص: 97، مفاتیح الجنان، انتهای دعای عهد. [↑](#footnote-ref-5)
6. . **«توقعوا هذا الامر صباحا و مساءا»** ، بحار الأنوار، ج‏52، ص: 185 [↑](#footnote-ref-6)
7. . «ألا يا أهل العالم أنا الإمام القائم، ... ألا يا أهل العالم إن جدّي الحسين قتلوه عطشان‏»، إلزام الناصب في إثبات الحجة الغائب(ع)، ج‏2، ص: 233 [↑](#footnote-ref-7)